BUCHBESPRECHUNGEN

Botsch, Gideon: Die extreme Rechte in der Bun-
desrepublik Deutschland
(Stefan Kubon).........ccoovvviiiiiiiiiini. 484

Coulmas, Florian /Judith Stalpers: Vom Erdbeben
zur atomaren Katastrophe

(Bernd M. Malunat)..........c..c.ocovuvnn... 486

Dirsch, Felix: Authentischer Konservatismus

(Harald Seubert).......ccccovveviiiiiiiiiain. 487

Dworkin, Ronald: Gerechtigkeit fiir Igel
(Hans-Martin Schonherr-Mann).............. 489

Goos, Christoph: Innere Freiheit
(Christoph Bobr)...o.vuvuieininiiiiininne. 492

Hildbrand, Daniel: Rationalisierung durch Kol-
lektivierung
(Volker Kronenberg)............coocvininnnn. 495

Loick, Daniel: Kritik der Souverinitit
(Raimund OtOW)....cveveeenininienninninnnns 496

Randers, Jorgen: 2052. Eine globale Prognose fiir
die néchsten 40 Jabre.
(Udo E. Simonis).....uueeeeienieniniinnnnnnns 497

Gideon BOTSCH: Die extreme Rechte in der Bun-
desrepublik Deutschland. 1949 bis heute, Darm-
stadt 2012, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 158
Seiten, 14,90 €

Bei ihrer kritischen Auseinandersetzung mit dem
Rechtsextremismus  in  der Bundesrepublik
Deutschland verwendet die Politikwissenschaft
seit einigen Jahren verstirkt den Begriff »extreme
Rechte«. Wobei die Griinde fiir diese Entwicklung
verschiedenartig sind. Auch der Autor des vorlie-
genden Buchs, Gideon Botsch, beniitzt in seiner
Schrift bevorzugt den besagten Begriff, um sich
mit rechtsextremen Phinomenen zu beschaftigen.
In der Einleitung erfihrt der Leser, warum Botsch
so verfahrt: Er mochte damit zum Ausdruck brin-

gen, dass sich seine Darstellung vor allem einem
konzeptionellen Ansatz verbunden fiihlt, bei dem
die Akteure der antidemokratischen Rechten ins
Zentrum des Interesses gertickt werden. In diesem
Kontext weist der Autor auch darauf hin, dass sich
die extreme Rechte der bundesdeutschen Gesell-
schaft selbst als »nationale Opposition« definiert.

Auflerdem erlautert der Politikwissenschaftler
zu Beginn, warum der Begriff »Rechtsextremis-
mus« in seinem Buch eine untergeordnete Rolle
spielt: Laut Botsch wiirde die vorrangige Verwen-
dung des Rechtsextremismus-Begriffs eine ziem-
lich breitgefiacherte Beschaftigung mit der antide-
mokratischen Rechten notwendig machen. Bei-
spielsweise miissten dann die gesellschaftlichen
Rahmenbedingungen ausfiihrlich berticksichtigt
werden, unter denen die Akteure der extremen
Rechten ihre Wirkung entfalten. Dass Botsch die
Zielvorgaben seines Werks derart begrenzt, er-
scheint sinnvoll. Schliefllich kénnen bei einer
Schrift, die sich nicht zuletzt als kompaktes Lehr-
buch versteht, nicht sonderlich tiefgreifende Er-
klirungszusammenhinge prisentiert werden.

Seine chronologische Darstellung der Ge-
schichte der extremen Rechten in der Bundesre-
publik gliedert der Autor in drei Kapitel. Diese
Kapite] umfassen die folgenden Zeitriume:
1949-1969, 1970-1989, 1990-2009. Bevor Botsch
damit beginnt, die Entwicklung der antidemokra-
tischen Rechten nach dem Ende des Zweiten Welt-
kriegs nachzuzeichnen, liefert er in seiner Einlei-
tung eine knappe Vorgeschichte zur Thematik.
Dabei beschreibt er die Erscheinungsformen der
extremen Rechten wihrend der Zeit des Deut-
schen Kaiserreichs, der Weimarer Republik und
der nationalsozialistischen Diktatur. Bei seiner Be-
trachtung des Kaiserreichs stellt Botsch fest, dass
die Entstehung der extremen Rechten insbesonde-
re in den letzten 20 Jahren des 19. Jahrhunderts
stattgefunden hat. Denn damals entfernte sich die
deutsche Nationalbewegung immer deutlicher
von ihren demokratischen Urspriingen.

In seinem ersten Kapitel schildert Botsch, wie
die extreme Rechte nach der von ihr verschuldeten
Katastrophe des Zweiten Weltkriegs den Versuch
unternahm, sich zu reorganisieren. Unter anderem
entstanden verschiedene parteipolitische Projekte.

ol IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26113. © Inhak.
. P 2. 9 om

Erlaubnis ist j

fiir oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

Buchbesprechungen

485

Im Spektrum dieser Parteien entwickelte sich zu
Beginn der 1950er Jahre die »Sozialistische Reichs-
partei« (SRP) zur stirksten politischen Kraft. Ide-
engeschichtlich stand die SRP in der Tradition des
Nationalsozialismus. Der bekannteste Aktivist der
Partei war Otto Ernst Remer (1912-1997). Be-
zeichnenderweise war Remer auch an der Nieder-
schlagung des Aufstands vom 20. Juli 1944 maf3-
geblich beteiligt. Als die Wahlerfolge der SRP zu-
nahmen, beantragte die Bundesregierung schlief3-
lich beim Bundesverfassungsgericht ein Verbot
der Partei. Dem Antrag wurde entsprochen: Am
23. Oktober 1952 erfolgte das Verbot der SRP
durch das hochste bundesdeutsche Gericht. Das
bis heute giiltige Selbstverstindnis der Bundesre-
publik als wehrhafte Demokratie entfaltete seine
Wirkung.

Im Verlauf der Darstellung der 1960er Jahre
wird vor allem deutlich, wie es der 1964 gegriinde-
ten »Nationaldemokratischen Partei Deutsch-
lands« (NPD) gelang, sich zur zeitweise starksten
politischen Kraft der antidemokratischen Rechten
zu entwickeln. Die Partei setzte insbesondere auf
eine integrative Taktik, um die damalige organisa-
torische Zersplitterung der extremen Rechten zu
tberwinden. Nicht zuletzt aufgrund ihrer eher va-
gen programmatischen Aussagen schaffte es die
NPD, ein breites Spektrum einzubinden, das so-
wohl nationalkonservative als auch nationalsozia-
listische Krifte umfasste. Die Sammlungsbemii-
hungen der Partei fithrten zu deutlichen Wahler-
folgen: Der NPD gelang der Sprung in mehrere
Landtage. Allerdings scheiterte die Partei wider
Erwarten beithrem Versuch 1969 in den Bundestag
einzuzichen. Nach dieser Niederlage zerfiel das
rechtsextreme Milieu erneut in zahlreiche Grup-
pen, die sich oftmals sehr effektiv gegenseitig be-
hinderten. Trotzdem stellt Botsch mit Blick auf die
gesamte Geschichte der Bundesrepublik fest, dass
die Zeit der 1960er Jahre die erfolgreichste Dekade
der extremen Rechten war. Schon allein aufgrund
der damaligen Wahlerfolge der NPD wird man
diesem Urteil kaum widersprechen konnen.

Die 1970er Jahre bewertet der Autor als das er-
folgloseste Jahrzehnt der antidemokratischen
Rechten. Gleichwohl fanden laut Botsch auch da-
mals in diesem Spektrum Wandlungsprozesse
statt, die letztlich zur Weiterexistenz der extremen
Rechten beitrugen. Zum Beispiel konstituierte sich
eine »Neue Rechte«, deren Merkmal es unter an-
derem war, gewisse Ideen der politischen Linken

instrumentell zu nutzen. Auflerdem wurden die
Agitationsformen der nationalsozialistischen Sze-
ne provokanter. Der Neonazi Michael Kithnen
(1955-1991) forderte beispielsweise ganz offen die
Legalisierung der NSDAP. Schliefilich entstanden
in den 1970er Jahren in Gestalt der sogenannten
»Wehrsportgruppen« zunehmend paramilitiri-
sche Strukturen innerhalb der extremen Rechten.

Vor diesem Hintergrund iiberrascht es nicht
sonderlich, dass es zu Beginn der 1980er Jahre zu
einer auffilligen Hiufung rechtsterroristischer
Gewalttaten kam. Im August 1980 fand zum Bei-
spiel ein Brandanschlag auf eine Auslinderunter-
kunft in Hamburg statt, bei dem zwei Fliichtlinge
starben. Im Zusammenhang mit diesen Gewaltta-
ten weist Botsch auf die folgende Merkwiirdigkeit
hin: Noch heute ist die Erinnerung an den links-
extremen Terror der »Roten Armee Fraktion«
(RAF) im historischen Bewusstsein der Deutschen
stark ausgeprigt. Im Vergleich hierzu existiert nur
eine schwache Erinnerung an die rechtsextreme
Terrorwelle der frithen 1980er Jahre. Leider er-
laubt es die Konzeption des Buchs nicht, zu erér-
tern, warum dieses Erinnerungsgefille besteht.

In Bezug auf die 1980er Jahre stellt der Autor
des Weiteren fest, dass die Ausdifferenzierung der
rechtsextremen Erlebniswelt, die in den 1970er
Jahrenihren Anfang nahm, weiter voranschritt. Im
Milieu der Fufiballfans, Skinheads, Rocker und des
Neopaganismus etablierten sich rechtsextreme
Strukturen. Ferner gab es in parteipolitischer Hin-
sicht Verinderungen: In den spiten 1980er Jahren
entwickelte sich die 1983 gegriindete Partei »Die
Republikaner« (REP) unter der Fithrung von
Franz Schonhuber (1923-2005) zur erfolgreichsten
Partei der extremen Rechten. Im Januar 1989 zo-
gendie REP in das Berliner Abgeordnetenhaus ein,
im Juni des gleichen Jahres schafften sie den
Sprung ins Europaparlament.

Zu Beginn der 1990er Jahre fielen Teile der ex-
tremen Rechten durch besondere Gewaltexzesse
auf. Es kam wiederholt zu Angriffen auf Asylbe-
werberwohnheime und Fliichtlingsunterkiinfte.
In diesem Zusammenhang erinnert Botsch vor al-
lem an die pogromartigen Ausschreitungen von
Hoyerswerda (1991) und Rostock-Lichtenhagen
(1992). Trotz des beengten Darstellungsraums
weist der Autor erfreulicherweise mit kritischen
Worten darauf hin, dass damals von den demokra-
tischen Parteien und Medien eine Asylrechtsde-
batte gefiihrt wurde, die mitunter in unverant-

ol IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26113. © Inhak.
. P 2. 9 om

Erlaubnis ist j

fiir oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

486 Buchbesprechungen

wortlicher Weise Angste vor Zuwanderern schiir-
te. Angesichts dieser Verrohung der Debattenkul-
tur konnten die Gewalttater falschlicherweise den
Eindruck gewinnen, ihr Treiben sei durch den
Willen grofler Teile der Bevolkerung legitimiert.
1993 schrinkte der Bundestag das Asylrecht mas-
siv ein. Diese Aushohlung des Rechtsstaats diirften
die rechtsextremen Akteure zumindest als Etap-
pensieg empfunden haben. Botsch erwahnt auch,
dass die Staatsmacht aufgrund der Gewaltexzesse
eine Verbotsoffensive gegen die gefihrlichsten Or-
ganisationen der extremen Rechten startete. 1994
erfolgte schliefllich das Verbot der wichtigsten
neonazistischen Jugendorganisation: der »Wi-
king-Jugend« (W]).

Im Verlauf der Darstellung der ersten Dekade
nach der Jahrtausendwende riickt der Autor aus
nachvollziehbaren Griinden nochmal die NPD ins
Zentrum des Interesses. Denn dieser Partei gelang
in dieser Zeit erneut der Aufstieg zur fithrenden
Kraft der antidemokratischen Rechten. 2004 zog
die NPD in den sichsischen Landtag ein. 2006
wurde die Partei in den Landtag von Mecklen-
burg-Vorpommern gewiahlt. Dass die NPD in ge-
wisser Weise an ihre Erfolge der 1960er Jahre an-
kntipfen konnte, lag Botsch zufolge insbesondere
daran, dass die Partei erneut ihre damalige Inte-
grationstaktik zum Einsatz brachte. Abermals in-
tegrierte die Partei ein breites Spektrum, das na-
tionalkonservative und neonazistische Krifte ein-
schloss.

In seiner Schlussbetrachtung stellt Botsch unter
anderem Folgendes fest: Wihrend der gesamten
Zeit der Bundesrepublik existierte ein rechtsextre-
mes Milieu. Dieses Milieu befand sich jedoch stets
in einer ziemlich isolierten gesellschaftlichen Po-
sition. Die Wahlerfolge rechtsextremer Parteien
waren nie von Dauer. Aufgrund des betrichtlichen
Beharrungsvermdgens des rechtsextremen Milieus
ist es wahrscheinlich, dass die extreme Rechte bis
auf Weiteres in der bundesdeutschen Gesellschaft
eine Rolle spielen wird. Zur Frage, ob die extreme
Rechte zukiinftig in der Bundesrepublik mehr
Macht als bisher erlangen wird, duflert sich der
Autor nicht.

Die besondere Stirke des Buchs ist es, dass die
Geschichte der extremen Rechten auf relativ knap-
pem Raum schr differenziert dargestellt wird. Da-
riber hinaus gefallt das Werk durch seine sinnvolle
Gliederung des Themas. Ferner ist positiv zu ver-
merken, dass der Autor in jedem Kapitel die be-

Erlaubnis ist j

deutsamsten Informationen zu den wichtigsten
Begriffen, Personen und Phinomenen in separaten
Textabschnitten zusammenfasst. Zudem wird
durch ein Register zu Organisationen, Verlagen
und Periodika eine problemlose Orientierung im
Themenfeld ermdglicht. Auch an einem Personen-
register mangelt es nicht. Da sich die Schrift als
kompaktes Lehrbuch versteht, fehlt leider ein An-
merkungsapparat. Zur Vertiefung des Themas
wird eine Auswahlbibliographie prisentiert. Da-
bei handelt es sich allerdings nicht um eine kom-
mentierte Bibliographie, wie falschlicherweise auf
der Buchriickseite behauptet wird. Von dieser
Falschangabe abgesehen, hat man es aber mit ei-
nem durchweg gelungenen Werk zu tun. Als Ein-
stieg in die Thematik ist das Buch sehr empfeh-
lenswert.

Stefan Kubon

Florian COULMAS / Judith STALPERS, Vom
Erdbeben zur atomaren Katastrophe, Miinchen, C.
H. Beck 2011, 192 S.; 12,95 €

Um es vorwegzunehmen: Es ist eine informative
Schrift, die allerdings beschonigt und beschwich-
tigt. Die beiden Autoren sind Japan-Experten, sie
waren wihrend des Ungliicks im Land und sie ha-
ben eine Vielzahl relevanter Fakten zu der Atom-
Katastrophe in Fukushima Daiichi am 11.3.2011
zusammengetragen, die zur »grofiten Krise Japans
seit dem Zweiten Weltkrieg« fiihrte.

Begonnen haben sie ihr Biichlein allerdings so,
wie man es nicht tun sollte: Der geneigte Leser
neigt dann dazu, es auf die Seite zu legen, bevor er
zu den interessanten Kapiteln gelangt. Es folgt
namlich schnell eine kompetente Darstellung des-
sen, was sich in Fukushima und der gesamten west-
japanischen Region ereignete. Das war nicht von
Anfang an ein Atom-Desaster, vielmehr ging dem
ein Erdbeben mit der extremen Magnitude 9,0 vor-
aus, das eine Tsunami ausloste, die mindestens drei
der sechs Reaktoren des Atomkraftwerks so
schwer beschadigte, dass sich die Welt kurzfristig
in Angst und Schrecken versetzt fithlte — Tscher-
nobyl liegt nur 25 Jahre zuriick. Es handelte sich
also um eine Kettenreaktion, deren Auswirkungen
von vielen Experten unterschitzt und vom Betrei-
ber, der Tokyo Electric Power Company (Tepco),
aus wirtschaftlichen Griinden verniedlicht worden
ist. Das Erdbeben ist extremer ausgefallen als er-

ol IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26113. © Inhak.
. P g

fiir oder ir


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

Buchbesprechungen 487

wartet worden war, die Tsunami fiel dementspre-
chend weit hoher aus und zudem war das bereits
40 Jahre alte Atomkraftwerk aus Kostengriinden
viel zu dicht ans Meer gebaut worden. Es hitte
wohl auch einer schwicheren Tsunami nicht
standgehalten; entsprechende Warnungen gab es
seit langer Zeit. Trotzdem wurde die Betriebser-
laubnis tber die Zeit hinaus verlingert.

Darin sehe ich den Mangel der kleinen Schrift.
Die Autoren verharmlosen einen derartigen, noch
nie dagewesenen Super-GAU, eine Kernschmelze
in mindestens drei der betroffenene Reaktoren,
nur weil es angeblich keine Toten gab, die dem
AKW-Desaster unmittelbar anzulasten sind. Da-
gegen berichten sie in aller Umstindlichkeit wie
kompetent, zuverlissig und verantwortlich alle
Akteure, insbesondere die Regierung und das Un-
ternehmen Tepco, gehandelt und informiert haben
sollen. Die (deutschen) Journalisten, von denen
sich einige ebenfalls in Japan aufhielten, hitten da-
gegen nur sensationsliistern berichtet. Gegen Ende
klingt aber an, dass die paternalistischen Verflech-
tungen von Politik und Wirtschaft in Japan zur
Katastrophe ebenso beigetragen haben wie zur
nicht ganz so prichtig gelungenen Bearbeitung der
Folgen. Und von den gigantischen Kosten des an-
geblich so sauberen, sicheren und preiswerten
Atomstroms ist nach dem Ungliick natiirlich keine
Rede mehr.

Trotz allem Verstindnis fiir die Autoren, die
Japan méglichst »gut aussehen« lassen wollen, wi-
re eine objektivierende Distanz gegeniiber dem
Verhalten von Regierung und Wirtschaft ange-
messen gewesen, und auch das implizierte Plidoy-
er fir die Atomenergie gehort nicht in einen
»Schnellschuss«, weil die gesellschaftlichen Folgen
erst in Jahrzehnten festgestellt sein werden. Japan
und die Japaner, aber auch der Rest der Welt, ha-
ben im Ungliick noch Gliick gehabt, denn es hitte
weit schlimmer kommen kénnen.

Der seinerzeit amtierende Ministerprisident,
Kan, wollte aus der Atomenergie aussteigen —ohne
Aussicht auf Erfolg. Deutschland darf sich gliick-
lich schitzen, dass seine schon seit Jahrzehnten er-
folgreiche Protestkultur es ermdglichte, aus der
Atomspaltung quasi iber Nacht aus-, um auf die
einzige ewigwahrende Energiequelle umsteigen zu
konnen.

Bernd M. Malunat

Felix DIRSCH, Authentischer Konservatismus.
Studien zu einer klassischen Strémung des politi-
schen Denkens. Berlin, LITVERLAG 2012, 3898S.,
59,90 €

Das Gespenst des Konservatismus wird immer
wieder in 6ffentlichen und wissenschaftlichen De-
batten beschworen. Zumal wenn es um konserva-
tive Positionen der Zeit nach 1945 geht, verbreitet
sich allerdings oftmals Diffusion oder Verdichti-
gung im Umkreis des Begriffs. Umso mehr wird
man das jiingste Buch des Historikers Felix Dirsch
begriiflen. Dirsch fithrt die Debatten iiber Kon-
servatismus aus dem polemisch vordergriindigen
Feld der politischen Debatten heraus. Er macht die
Linie eines >authentischen Konservatismus< auf,
der sich nichtan kurzfristigen Paradigmata wie der
Konservativen Revolution orientiert und der auch
nicht mit ihnen desavouiert oder zu den Akten der
Geschichte zu legen ist. Dies fithrt zu der von
Dirsch umsichtig erwogenen Frage, ob es neben
der »ewigen Linken< mit ihren Projekten sozialen
Ausgleichs und Fortschrittsutopien auch eine ewi-
ge Rechte gebe. Wer wiren ihre Ahnherren? Als
sengagierters, auch sympathetischer, dabei jedoch
stets sachlicher Beobachter entfaltet Dirsch zu-
nichst eine anthropologische
Grundlegung jenes Konservatismus: bemerkens-
wert ist es, dass er bei Platon ansetzt, Burkes fun-
damentaler Kritik an dem politischen Kostrukti-
vismus der Staatenwelt nach der Franzosischen
Revolution und de Tcoqueville eine Zentralstel-
lung zuweist und einen weiteren zentralen Akzent
bei Heideggers Spatphilosophie setzt.

Die anthropologischen Primissen solcher kon-
servativer Denker, die skeptisch, zugleich aber
transzendenzbezogen ist, lotet Dirsch mit hohem
systematischem Anspruch aus, wobei er neben der
Institutionentheorie von Arnold Gehlen katholi-
sche Stimmen, wie Romano Guardini, besonders
akzentuiert.

Der eigentlich ideengeschichtliche Quer-
schnitt, den die Arbeit bietet, entfaltet in souveri-
ner Stoffbeherrschung ein breit gefichertes Mate-
rial. Er argumentiert dabei klug und umsichtig. Die
neoklassischen, auf Aristoteles und die antike Po-
litische Philosophie zuriickgreifenden Ansitze
Politischen Denkens nach 1945 von Emigranten
wie Strauss und Voegelin werden vor dem Pro-
blem der Unterscheidung und Korrelierung von
Politik und Religion und im Licht der Voegelin-

transzendental

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26113. © Inhak.
P 2. 9 om

Erlaubnis ist j

oder y


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

488 Buchbesprechungen

schen Totalitarismus-Theorie analysiert, die die
spolitischen Religionen< der Moderne als Formen
des Gnostizismus begreift. Robert Spaemanns
Wiedererinnerung und Rettung teleologischen
Denkens wird in diese Linie geriickt und als aktu-
eller altkonservativer Ansatz ausgewiesen, der das
Humanum vor der Spur des Ewigen her denkt.
Damit ist der katholische Konservatismus seit der
Romantik (Novalis, Schlegel) beriihrt, dem sich
Dirsch mit besonderem Kenntnisreichtum und
grofler Grundlichkeit zuwendet. Dirsch erweist
sich nicht nur als Ideenhistoriker, sondern auch als
genauer Kenner publizistischer Debatten. In einer
Fallstudie zeichnet er differenziert die herausra-
gende katholische Zeitschrift Hochland und die
Wertorienterung ihres Herausgebers Carl Muth
nach: Hochland war dank seiner bedeutenden Au-
toren, wie Romano Guardini oder Reinhold
Schneider, nicht nur Instanz der Modernekritik
und -abwehr, sondern auch der Ort einer >anderen
Modernes, integralistisch und zugleich katholisch
tolerant. Vor diesem Hintergrund werden die
Spannungen zur Weimarer Republik und Affini-
taten einzelner Hochland-Autoren zum National-
sozialismus von Dirsch einer differenzierten und
kritischen Analyse unterzogen.

Wo konnten nach 1945 die Anschlussméglich-
keiten liegen? Dirsch arbeitet den Abendlandsdis-
kurs auf, der sich im Milieu der 195Qer Jahre,
durchaus konventionsiibergreifend, um die Zeit-
schrift Neues Abendland und die >Abendlindische
Akademie« gruppierte. Hier ging es zunichst um
die Kultivierung eines christlichen Geschichtsbil-
des und darum, seine Relevanz fiir die Genese Eu-
ropas nachzuweisen. Fragwiirdigkeiten, wie die
Beriihrungen mit Franco und Salazar, begleiteten
diese Tendenz.

Aufschlussreich sind auch die im engeren Sinne
publizistikhistorischen Beitrige: darunter eine
souverine Ubersicht {iber die Organe des Konser-
vatismus der 1960er und 1970er Jahre und ihre
namhaftesten Autoren zwischen Schrenk-Not-
zing, Mohler einerseits, Kaltenbrunner und Rohr-
moser andrerseits. Wortmichtig wandten sich
Blitter wie Criticon gegen die neomarxistischen
Tendenzen des Zeitgeistes in der Folge der Frank-
furter Schule. Authalten konnte sie jene Stromun-
gen aber nicht. Dabei zeichnen sich im einzelnen
deutliche Unterschiede ab. Die konservativen Po-
sitionen bertihrten ein weites Spektrum. Sie rei-
chen von einer Verankerung des antitotalitiren

Konsenses und der Begriindung einer Staatsraison
der Bundesrepublik bis zu der Abwehr der Wes-
ternization. Keines jener Organe konnte sich indes
halten, und auch Dirsch hat fiir dieses Menetekel
tber konservativer Publizistik letztlich keine Er-
klirung. Von Interesse ist es, die Debatten der
fiinfziger Jahre und die Versuche einer Fortset-
zung konservativer Publizistik nach 1990, etwa im
Umkreis von Botho Strauss® Anschwellendem
Bocksgesang und dem Signal der Gruppe um
Schwilk und Schacht, die eine >selbstbewufite Na-
tionc« einklagte, von heute her in eine Vergleichs-
perspektive zu riicken. Dirsch konstatiert durch-
haus Kontinuititen unter veranderten Bedingun-
gen. Dabei liefert er viel Material, das kategorial
weiter zu differenzieren wire, im Sinn einer trenn-
schirferen Unterscheidung zwischen jenem »Au-
thentischen Konservatismus« und der >neuen
Rechtens, die sich auch auf neopagane Ansitze, et-
wa von de Benoist beruft.

Dirsch widerspricht zu Recht den immer un-
differenzierteren Verdichtigungen einer >Schar-
nierfunktion< des Konservatismus. Zugleich liegt
hier ein Unterscheidungs- und Qualititsmerkmal:
Lediglich ein »authentischer Konservatismus«, der
weiter nach vorne und zuriickblickt und sich nicht
aus den Arsenalen des Zeitalters der Extreme be-
dient, kann wohlbegriindet eine metapolitische,
ethische Position fiir sich reklamieren.

Am ecigenstindigsten sind die letzten beiden
Aufsitze des Bandes: im ersten geht Dirsch der
bertihmten und lingst schon durch Zitation tiber-
beanspruchten Bockenforde-Formel von den Vor-
aussetzungen des modernen Rechtsstaates nach,
die dieser Rechtsstaat selbst nicht garantieren kon-
ne. Er erkennt darin ein Hegelianisches Erbe und
zugleich ein bemerkenswertes Beispiel des Versu-
ches, Carl Schmitt liberal zu rezipieren (so eine
Formulierung von Hermann Liibbe). Dirsch
kommt zu dem Ergebnis, dass in den gegenwirti-
gen Multikulturalismus-Debatten die christliche
Tradition Europas, neben anderen Stimmen, un-
verlierbar festzuhalten ist. Lesenswert ist seine ge-
naue politologische Analyse des Lissaboner Ver-
tragswerks. Dirsch konstatiert zutreffend die 6ko-
nomischen Leistungen der Europiischen Einheit,
auch ihre pazifizierende Wirkung. Er zeigt jedoch
auch, dass sich mit pauschalen und unbedachten
Forderungen wie jener nach einem »Mehr« an Eu-
ropa nicht selten die Ideologie einer Unifizierung
des Differenten verbindet. Sie geht an der Traditi-

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26113. © Inhak.
P 2. 9 om

Erlaubnis ist j

oder y


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

Buchbesprechungen 489

on der Einheit in und durch Vielheiten vorbei.
Schlichte Formulierungen wie die von >mehr< oder
>weniger< Europa losen dieses Problem nicht.

Auch Defizite des Konservatismus werden in
Dirschs kenntnisreichem Buch sichtbar: Nicht im-
mer war der Konservatismus auf der Hohe der
Moderne, womit nicht nur die wirtschaftlich-tech-
nologische und sozialplanerische Seite gemeint ist,
sondern ausdriicklich auch und vor allem die is-
thetische. Mit dem Bau von Mauern und der He-
gung allein war gegenliufigen Kriften und Ener-
gien nicht beizukommen.

Schwichen und intellektuelle aber auch taktisch
strategische Defizite des Konservatismus wird
man kiinftig, auch dank Dirschs Ansatz, deutlicher
benennen konnen. Dass der Konservatismus eine
Position sui generis ist, dies hat Dirschs sehr ver-
dienstvolles Buch eindrucksvoll gezeigt.

Harald Seubert

Ronald DWORKIN, Gerechtigkeit fiir Igel, Ber-
lin, Subrkamp 2012, 813 S. gebunden, 48 €

Fragen der Ethik stoflen nach wie vor auf ein gro-
Res Interesse. Seit einem knappen halben Jahrhun-
dert ist das so, nachdem zuvor seit Hegel, Marx
und Comte kaum jemand viel von ithr wissen woll-
te. Die Ethik setzt die Freiwilligkeit des Ange-
sprochenen voraus. Da setzt man lange lieber auf
den Zwang von Gesetzen, die Gewalt von Ge-
wehrliufen und die militirische Disziplin. Doch
die Menschen kénnen sich trotzdem wehren, wie
zuletzt der Arabische Frithling zeigt, so dass man
seit lingerem erkannt hat, dass Uberzeugungsar-
beit nachhaltiger wirkt als Unterwerfung.

Gerade hat in dieser Perspektive stehend einer
der groflen US-amerikanischen Rechtstheoretiker
ein neues, tiber 800 Seiten schweres Opus Magnum
vorgelegt: Ronald Dworkin, Professor fiir Philo-
sophie und Recht an der New York University so-
wie emeritierter Professor fiir Rechtam University
College in London. Nach John Rawls und Michael
Walzer gehort er zu den grofien Vordenkern einer
liberalen politischen Philosophie, die durchaus en-
gagiert zu den groflen politischen Themen der Zeit
Stellung nimmt. Nicht nur der Titel Gerechtigkeit
fiir Igel uberrascht, auch die darin vertretenen
Thesen.

Stellen Sie sich beispielsweise ein Rettungsboot
vor, das zu kentern droht, weil ein Passagier zu viel

an Bord ist. Gibt es eine gerechte Regel, nach der
bestimmt wird, wer ertrinken muss? Eine demo-
kratische Mehrheitsentscheidung kann es nicht
sein. Der bei der Mehrheit Unbeliebteste miisste
dann sterben. Wenn der Bootsfiihrer oder ein Gre-
mium einiger Weiser die Entscheidung trifft, so
werden auch sie schwerlich den Prinzipien geni-
gen, die nach Ronald Dworkin eine Regierung be-
folgen muss, will sie sich gegentiber ihren Birgern
gleichermaflen gerecht verhalten. Er schreibt: »Um
legitim zu sein, muss eine Regierung sich an zwei
tibergeordnete Prinzipien halten. Sie muss zum ei-
nen das Schicksal aller ihr unterstehenden Perso-
nen gleichermaflen berticksichtigen und zum an-
deren der Verantwortung und dem Recht einer je-
den Person, selbst zu entscheiden, wie sie threm
Leben Wert verleihen will, hochste Achtung zol-
len.« (15)

Wenn eine Regierung einen bestimmten Biirger
in den Tod schickt, damit die anderen iiberleben,
kiimmert sie sich um das Schicksal dieses Betrof-
fenen offenbar nicht genauso wie um die Schick-
sale deranderen. Wenn sie einen Biirgerin den Tod
schickt, dann nimmt sie ithm geradezu die Selbst-
verantwortung fiir das eigene Leben. Gibt es fiir
eine solche Sachlage tiberhaupt eine gerechte Re-
gel, nach der man bestimmen kann, wer aus dem
Boot gestofien wird? Oder handelt es sich hierbei
nicht um eine Zwangslage, in der verschiedene
ethische Werte miteinander im Konflikt liegen? Im
Fall des Bootes beispielsweise das Menschenrecht
auf Leben und Unversehrtheit jedes einzelnen und
das Gemeinwohl als das Uberlebensinteresse der
Bevolkerung.

Trotz, oder vielleicht auch gerade aufgrund des
Ethikbooms ist heute die Auffassung weit verbrei-
tet, dass ethische Werte von der jeweiligen Kultur
und Religion abhingig sind und schon allein des-
halb miteinander im Konflikt stehen. Aber auch
innerhalb einer Kultur kennt man viele Situatio-
nen, in denen man nicht genau weif§, welchem ethi-
schen Wert man folgen soll. Wenn ein befreunde-
ter Musiker einen schlechten Auftritt hat, soll man
ihm die Wahrheit sagen und ihn damit verletzen
oder soll man lieber freundlich und riicksichtsvoll
ligen? Doch fiir Ronald Dworkin gibt es solche
Zwangslagen bzw. Konflikte zwischen ethischen
Werten nicht. Das ist eine der iiberraschenden
Thesen seines Buches: »Stehen Ehrlichkeit und
Freundlichkeit manchmal im Widerspruch zuein-
ander? Dadie Einheit der Werte die zentrale These

ol IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26113. © Inhak.
. P 2. 9 om

Erlaubnis ist j

fiir oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

490 Buchbesprechungen

dieses Buches ist, muss ich das verneinen. (...) Mir
geht es um die anspruchsvollere These, dass es kei-
ne echten Konflikte zwischen verschiedenen Wer-
ten gibt, die geschlichtet werden miissen.« (204)

Dworkin widerspricht damit nicht nur dem
heute weit verbreiteten ethischen Relativismus, fiir
den Werte immer nur relativ gelten und somitauch
Konflikte zwischen Werten letztlich nicht zufrie-
denstellend geldst werden konnen. Einen solchen
unldsbaren Konflikt kann es fiir Dworkin indes
gar nicht geben, weil man durchaus gut begriinden
kann, welche ethische Regel die allein richtige ist,
die somitauch Wahrheit beanspruchen kann. Dass
man niemanden quilen darf, dariiber kann man
doch nicht streiten! Das ist immer falsch, somit die
Regel, das nicht zu tun, wahr. Ahnliches gilt fiir
Mord, Folter und andere Grausamkeiten.

Aber viele Menschen sind der Auffassung, dass
Folter unter bestimmten Umstinden legitim sei,
beispielsweise wenn der Entfithrer den Aufent-
haltsort des Entfithrungsopfers nicht verrit, das
Opfer aber erstickt, wenn es nicht bald aus einer
eingegrabenen Kiste im Wald befreit wird. Doch
dem hilt Dworkin entgegen: »Der Gedanke, dass
manche Handlungen — etwa kleine Kinder aus
Spaf} zu quilen — an sich falsch sind, und nicht nur,
weil Menschen sie fiir falsch halten, ist uns allen
wohlvertraut und erscheint ganz normal. So etwas
wire selbst dann falsch, wenn niemand das einse-
hen wiirde — ein kaum vorstellbarer Fall.« (26)

Ethische Prinzipien sind nicht nur deshalb
wahr, weil Menschen sich an ihnen orientieren,
sondern weil man wohl begriinden kann, dass sie
generell richtig sind. Derjenige der foltert, entwiir-
digt nicht nur den Gefolterten und raubt ihm seine
Menschlichkeit. Der Folterer selbst verliert seine
eigene Wiirde. In der Tat, wer wiirde schon gerne
jemandem zum Freund haben, der entweder gele-
gentlich foltert oder frither gefoltert hat!

Damit widerspricht Dworkin ein weiteres Mal
der vorherrschenden Meinung, nach der die Ethik
sagen soll, was man zu tun hat, was hochstens dann
der Norm entspricht und richtig, aber nicht wahr
ist. Von Wahrheit spricht man gemeinhin nur in
den Naturwissenschaften und den empirischen
Geistes- und Sozialwissenschaften. Diese erkliren
und beschreiben ihre Sachverhalte. Wenn sie diese
richtig erfasst haben, sind ihre Sitze wahr. Doch
fir Dworkin gilt dhnliches auch in der Ethik:
Wenn Folter falsch ist, dann erfasst die Norm nicht
zu foltern, diesen ethischen Sachverhalt, ist somit

wahr. Doch dass dem wirklich so ist und dass es
auch zu keinen Konflikten mit anderen ethischen
Normen kommen kann, das muss genau begriin-
det werden. Dazu stellt man Beziige zu anderen
Werten her wie der Menschenwiirde oder der
Selbstachtung.

Daher besteht die Ethik fiir Dworkin auch nicht
aus einer schlichten Sammlung von Normen und
Werten. Diese hingen vielmehr miteinander zu-
sammen, so dass sie ein Ganzes ergeben. Derart
erschliefft sich dann auch der merkwiirdige Titel
des Buches Gerechtigkeit fiir Igel: »Es handelt sich
also trotz des Titels, im Amerikanischen Justice for
Hedgehogs, nicht um ein Plidoyer fir Tierrechte
oder die Bestrafung gieriger Hedgefonds-Mana-
ger. Ich spiele vielmehr auf einen Vers des altgrie-
chischen Dichters Archilochos an, (...): Der Fuchs
weif} viele Dinge, aber der Igel weif} eine grofle Sa-
che. Werte sind eine grofie Sache. Nicht nur bildet
die Wahrheit tiber die gelungene Lebensfiihrung,
das gute Leben und all das, was wir lieben und
wertschitzen, ein zusammenhingendes Ganzes,
diese unterschiedlichen Aspekte der Wahrheit
stiitzen sich zudem wechselseitig.« (13)

Das ist allerdings keine einfache Angelegenheit,
gibt es gerade in der Ethik, wenn sie sich fur wahr
und umfassend hilt, keine simplen Lésungen.
Nach welcher Regel soll man denn nun jemanden
aus dem tberfullten Rettungsboot kippen? War-
um ecthische Normen und Werte wahr bzw. die
richtigen sind, kann man nur durch eine genaue
Begriindung nachweisen, nicht durch eine schnelle
Antwort. Dworkin: »Es ist immer angemessen zu
fragen, warum die Moral das fordert, was sie for-
dert, und zu sagen: >Das ist einfach so< ist im Be-
reich der Moral nie eine gute Antwort. Natiirlich
konnen wir oft nicht viel mehr erwidern. Wir sagen
dann zum Beispiel: >Folter ist einfach falsch, basta.<
Aber das ist einer gewissen Ungeduld und einem
Mangel an Einfallsreichtum geschuldet. Mit einer
solchen Aussage stellen wir nicht unser Verant-
wortungsbewusstsein unter Beweis, sondern das
genaue Gegenteil.« (198)

Damit entwickelt Dworkin ein durchaus inno-
vatives Modell der Ethik, gerade indem er deren
Wahrheit und inneren Zusammenhang unterstellt.
Wenn ein Richter jemanden verurteilt, dann muss
er sein Urteil doch fiir wahr halten! Doch es han-
delt sich nicht um eine absolute Wahrheit, sondern
das Maximum an guter Begriindung, warum bei-
spielsweise der Angeklagte wirklich der Titer ge-

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26113. © Inhak.
P 2. 9 om

Erlaubnis ist j

oder y


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

Buchbesprechungen 491

wesen sein muss. »In der Moral nach Wahrheit zu
streben bedeutet, sich um ein kohirentes System
zu bemiihen, das wir von ganzem Herzen beja-
hen.« (207) Der Richter hilt sein Urteil fiir wahrer
als die Plidoyers von Verteidigung und Anklage,
wenn er beiden nicht folgt.

Trotzdem entgeht hier Dworkin doch einem
gewissen Relativismus der Wahrheit nicht. Sie ist
nicht mehr als die beste unter verschiedenen kon-
kurrierenden Lesarten der Sachlage. Wenn zudem
die Wahrheit zu einer Herzensangelegenheit avan-
ciert, entwickelt sie leicht religiose Ziige. Dworkin
stiitzt die Ethik zwar nicht auf die Religion, grenzt
sich aber auch nicht unzweideutig von dieser ab.

Eher konventionell verharrt er auf der Tren-
nung von Ethik und allen Erfahrungswissenschaf-
ten — eine Trennung die seit der Aufklirung im 18.
Jahrhundert anerkannt ist und die auch noch im-
mer die meisten Philosophen beseelt, wiewohl in
letzten Jahrzehnten daran neue Zweifel keimten,
beispielsweise bei Robert B. Brandom 1994 (Ma-
king it explicit. Reasoning, representing, and dis-
coursive commitment; deutsch: Expressive Ver-
nunft. Begriindung, Repréisentation und diskursive
Festlegung, Frankfurt am Main 2000) oder bei Ot-
fried Hoffe 2007 (Lebenskunst und Moral — oder:
Macht Tugend gliicklich?, Miinchen).

Dworkin rekurriert denn auch auf die Philoso-
phie der Aufklirung, bei der die Ethik eine her-
ausragende Rolle spielt. Im 18. Jahrhundert hofft
man vielerorts, dass man die Menschen dazu tiber-
zeugen kann, sich sittlich zu verhalten. Dworkin
schreibt: »Dem grofien schottischen Philosophen
David Hume wird meist der Gedanke zugeschrie-
ben, dass empirische Entdeckungen tiber die Be-
schaffenheit der Welt, Enthiillungen tiber den
Gang der Geschichte, Einsichten in das fundamen-
tale Wesen der Materie oder Wahrheiten tber die
menschliche Natur niemals irgendwelche Schluss-
folgerungen dariiber rechtfertigen konnen, was
sein soll, ohne dass dafiir eine zusitzliche Primisse
oder Annahme dariiber, was sein soll, hinzugezo-
gen wird.« (40) Aus beschreibenden oder erkla-
renden wissenschaftlichen Sitzen lassen sich keine
ethischen Normen ableiten, die Einsicht von Auf-
klirung und Moderne, wihrend das mittelalterlich
christliche Denken noch behauptete: Aus der gott-
lichen Schopfung ergeben sich auch die ethischen
Gebote fiir die Menschen.

Hiufig wird diese Trennung von Ethik und
Wissenschaft auch in sikularen Kreisen als Verlust

empfunden: Jetzt sagt Gott, das Universum oder
die Natur nicht mehr, was man tun soll. Damit
verliert die Ethik ihr Fundament in der Welt, wird
sie von ihr unabhingig. In diesem Sinn formuliert
Kant den kategorischen Imperativ: Moralischen
Prinzipien muss man immer und tberall folgen,
nicht nur unter bestimmten realen Bedingungen.
Dworkin wendet diese Trennung noch stirker ins
Positive: jetzt ist die Ethik ein eigener Bereich, der
sich weder von der Physik noch von der Okono-
mie bevormunden lassen muss und indem man
wohl begriinden kann und muss, was man tun soll.
Volkermord ist Volkermord und lasst sich weder
mit okonomischen Vor- oder Nachteilen noch mit
einer hoheren Kulturentwicklung begriinden.

Dabei verengt Ronald Dworkin die Ethik kei-
nesfalls auf die individuelle Moral. Vielmehr ver-
bindet er Moral mit Politik und Recht: »Die Moral
sollte grundsitzlich als baumartige Struktur ver-
standen werden, wobei das Recht ein Zweig der
politischen Moral ist, die selbst vom Ast der allge-
meineren personlichen Moral abgeht, die wieder-
um aus der noch abstrakteren Theorie der gelun-
genen Lebensfilhrung herauswichst.« (20) Viele
Seiten widmet Dworkin denn auch der Lebens-
fihrung. Dazu gehort, sein eigenes Leben so zu
gestalten, dass man sich verantwortlich gegentiber
seinen Mitmenschen und der Gemeinschaft ver-
hilt. Wer primir in seinem Leben nur Streichholz-
schachteln sammelt, dem misslingt sein Leben, der
gelangt zu keinem guten Leben, zu dem am Ende
auch etwas Gliick gehért. Derart fliefen schon in
der Lebensfihrung individuelle und politische
Moral zusammen und liefern dem Recht ein ethi-
sches Fundament. Umgekehrt stiitzt sich das
Recht auch auf die Ethik, so Dworkin: »Nur wenn
eine politische Gemeinschaft ihre Mitglieder ent-
sprechend den Prinzipien der gleichen Bertick-
sichtigung und Achtung behandelt — wenn ihre
politischen Mafinahmen also das Schicksal jedes
einzelnen als gleich wichtig behandeln und die in-
dividuelle Verantwortung fiir das eigene Leben
achten —, hat die Gemeinschaft die moralische
Macht, ihren Mitgliedern Verpflichtungen aufzu-
erlegen und diese auch durchzusetzen.« (558)

Ein Denken, dass dagegen das Recht primir auf
die Macht stiitzt, was bis heute eine verbreitete
Auffassung darstellt, das besitzt fiir Dworkin kei-
ne Legitimitit. Eine Regierung kann weder blof}
mit Macht noch gar mit Gewalt dem Recht mora-
lische Anerkennung verschaffen, wie es zumindest

ori 1P 21673.216.35, am 18.01.2026, 15:26:13. © Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

492 Buchbesprechungen

indirekt Thomas Hobbes im 17. und Carl Schmitt
im 20. Jahrhundert unterstellen. Einer Gewaltpo-
litik wie der der Nazis braucht niemand zu folgen,
sie besitzt keinerlei ethische Legitimitit, sondern
stitzt sich auf Rassismus und Antisemitismus.
Aber auch der Irakkrieg wurde 2003 mit Liigen
gefiihrt und in Guantanamo werden Menschen
ohne Anklage und Verteidigung jahrelang gefan-
gen gehalten.

Die Politik muss sich aber auf die Moral stiit-
zen, die ihr indes nur hinlangliche Legitimitit ver-
schaffen kann, wenn sie sich auf die Wahrheit zu
stiitzen vermag. Dworkin fordert: »Wir brauchen
(...) eine neue Revolution. Natiirlich miissen wir
zwischen verantwortungsbewussten und verant-
wortungslosen Meinungen unterscheiden konnen.
Vor allem wenn es in der Politik um Fragen der
Gerechtigkeit geht, sind wir hierauf angewiesen.
Treffen konnen wir diese Unterscheidung aber nur
dann, wenn wir uns auf die Idee der Wahrheit und
die der Falschheit berufen.« (704)

Aber hat eine derart moralisch begriindete Po-
litik auch eine Antwort fiir unsere Schiffbriichigen
im tberfiillten Rettungsboot? Sie hat! Die einzige
gerechte Losung istdas Los, das alle gleichermaflen
treffen kann. Aber vielleicht trifft es die Mutter
von finf Kindern. Oder den Bootslenker. Dann
miisste man allerdings von vorne anfangen und alle
Moglichkeiten durchdenken. Voraussichtlich aber
wird eine Mehrheit sich auf dieses Verfahren gar
nicht einlassen. Denn es konnte ja einen der ihren
treffen. Just dagegen wendet sich Dworkins Ge-
rechtigkeit fiir Igel. Abhilfe wird er auch nicht so
schnell schaffen. Aber das kann man ihm nicht
vorwerfen. Nicht nur in der Ethik brauchen nach-
haltige Verinderung viel Zeit.

Hans-Martin Schonberr Mann

Christoph GOOS, Innere Freibeit. Eine Rekon-
struktion des grundgesetzlichen Wiirdebegriffs,
Gottingen 2011, Vandenhoeck und Ruprecht /
Bonn University Press, 245 S., 39,90 €

Was haben sich die Miitter und Viter unserer Ver-
fassung eigentlich gedacht, als sie sich nach langen
Erwigungen auf die schlussendliche Fassung des
ersten Satzes unseres Grundgesetztes verstindig-
ten? Was waren ihre Beweggriinde, von welchen
Vorstellungen waren sie beseelt? Niemand ist der
Frage bis heute so ausfithrlich und sachgerecht

nachgegangen wie Christoph Goos in seiner jetzt
verdffentlichten, von Christian Hillgruber betreu-
ten Arbeit iiber Innere Freiheit. Alles, was an Un-
terlagen greif- und verfiigbar ist, hat Goos gesich-
tet und ausgewertet. Hierin liegt der wohl wich-
tigste Gewinn seiner auch ansonsten sehr ver-
dienstvollen Untersuchung.

Der Konvent von Herrenchiemsee hatte zu-
nichst vorgeschlagen, die Verfassung anderslau-
tend zu erdffnen als in der uns heute geliufigen
Weise, namlich mit einem leicht abgewandelten
Wort von Albert Einstein: »Der Staat ist um des
Menschen willen da, nicht der Mensch um des
Staates willen.« Theodor Heuss war emp6rt: »Mei-
ne Herren, was fiir ein Deutsch!« (83) Gleichwohl
war es nicht nur die von Heuss beklagte unge-
schliffene Sprache, die dazu fihrte, dass dieser
Vorschlag im Parlamentarischen Rat keine Mehr-
heit fand. Denn auch die spiter einsetzende Rede
von der Unantastbarkeit fand Heuss unter sprach-
lichen Gesichtspunkten schlicht »scheufllich«
(165). Was also, noch einmal gefragt, waren die
sachlichen Griinde, die schlie8lich zu einer Eini-
gung fihrten, jenen Satz der Verfassung voranzu-
stellen, von dem man heute sagen muss, dass die
Genialitit seiner Formulierung, den Urhebern
selbst wohl selbst gar nicht bewusst, alles in den
Schatten stellt, was sich allermeist in Formulierun-
gen politischer Kompromisse —und nichts anderes
sind Verfassungen — finden ldsst?

Es war, allem voran, die Erfahrung des Natio-
nalsozialismus, genauer — und von Goos vorziig-
lich herausgearbeitet: dessen Selbstverstindnis,
das sich als »gigantisches Projekt der Subjektivi-
titsdestruktion« (139) erwiesen hatte. Solchen
Versuchen sollte ein- fiir allemal ein Riegel vorge-
schoben werden. Und diesem Anliegen folgend,
suchte der Parlamentarische Rat nach einem Be-
griff, der zum Ausdruck bringt, dass jede Verlet-
zung der »inneren Freiheit« eines Menschen be-
dingungslos und dauerhaft Unrecht ist. So lautet,
zusammengefasst, der entstehungsgeschichtliche
Befund, der von Goos in allen Etappen der Bera-
tungen des Parlamentarischen Rates ausfiihrlich
und sorgfiltig entlang der Quellen nachgezeichnet
wird. Carlo Schmid und Heuss waren — mit Her-
mann von Mangoldt — die Wortfihrer in dieser
Auseinandersetzung. Sie verstanden unter der
»Wiirde des Menschen« keine Wertzuschreibung,
sondern eine Eigenschaft, jenes »Attribut« nim-
lich, das den Menschen von allen anderen Ge-

ol IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26113. © Inhak.
. P 2. 9 om

Erlaubnis ist j

fiir oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

Buchbesprechungen 493

schopfen unterscheidet. Die Menschenwiirde
misse »in sich ruhen« und diirfe nicht »aus ir-
gendwelcher staatlicher Haltung« (90) abgeleitet
werden, mahnte Heuss, und Schmid bezog sich auf
Epiktet, der im ersten nachchristlichen Jahrhun-
dert dariiber geschrieben hat, dass auch der Sklave
auf der Galeere seine innere Wiirde bewahre.

Soweit waren sich im Parlamentarischen Rat al-
le mehr oder weniger einig: Sowohl fiir Schmid als
auch fur Heuss zihlte die »Wiedererlangung geis-
tiger, seelischer bzw. innerer Freiheit angesichts
einer seelen-, bindungs- und gewissenlos gewor-
denen Gesellschaft zu den vordringlichsten Auf-
gaben des Neuaufbaus (...) Sie sollte das Schutzgut
des Art.1 Abs. 1« (2181.) der neuen Verfassung
sein.

Heute mag diese Einigkeit iberraschen. Denn
allzu sehr in Vergessenheit geraten sind uns jene
geistigen Strémungen, die dem Nationalsozialis-
mus —und dessen verwegen-ruchlosen, menschen-
verachtenden Erniedrigungsdenken — den Weg ge-
bahnt haben. So erinnert Goos beispielsweise an
einen Namen, der heute den meisten Zeitgenossen
nicht mehr gegenwirtig sein diirfte, der aber in den
frithen 1020er Jahren des letzten Jahrhunderts
hochangesehen in einem fihrenden deutschen
Wissenschaftsverlag seine Gedanken unter dem
Titel Die Freigabe der Vernichtung lebensunwer-
ten Lebens, ihr MafS und ihre Form verdffentlichte:
der Straf- und Verfassungsrechtler Karl Binding,
der im Leben der »unheilbar Blodsinnigen« eine
»furchtbare Widersinnigkeit, ein Missbrauch der
Lebenskraft zu ihrer unwiirdigen Zwecken« sah:
»Menschenhiilsen« nannte Alfred Hoche in der-
selben Schrift jene »Ballastexistenzen«, die zu kei-
ner Leistung fahig seien und auf Versorgung durch
Dritte angewiesen blieben. Thnen diirfe noch nicht
einmal Mitleid gelten, denn »wo kein Leiden ist,
ist auch kein Mit-Leiden« (S. 145). Wer so dachte,
konnte die — von Goos ebenfalls erinnerte — Rede
von Heinrich Himmler nur gutheifien, als dieser
die Deutschen dafiir lobte, dass sie eine anstandige
Haltung zum Tier besiflen, weshalb, so Himmler,
alle Menschentiere — gemeint waren Russen und
Tschechen — darauf vertrauen diirften, dass ihre
Schergen und Schlichter auch ihnen gegeniiber ei-
ne »anstandige Einstellung« (S.145) einnechmen
wiirden.

Goos verweist im Anschluss an diese histo-
rische Reminiszenz auf zeitgendssische AufSerun-
gen — und wihlt dabei noch die eher harmloseren

aus, um zu zeigen, dass wir heute hoflicher spre-
chen, aber in der Sache manche Riickfille in das
Denken des Verfassungsrechtlers Binding feststel-
len miissen, und folgert zutreffend: »Art. 1 Abs. 1
GG erteilt solchen Uberlegungen eine klare Ab-
sage: Die Wiirde des Menschen ist die Wiirde jedes
Menschen.« (146) Und belegt dieses Verstiandnis
mit einschligigen Zitaten aus den Protokollen und
Dokumenten des Parlamentarischen Rates: Die
Miitter und Viter des Grundgesetzes haben an das
»Menschsein« im Sinne von Art. 1 Abs. 1S.1 GG
keine tiber die vegetativ-biologische Existenz hin-
ausgehenden Bedingungen kniipfen wollen. Der
Mensch ist immer und jederzeit Mensch ohne Ein-
schrinkung seiner Wiirde — und dank der rechtli-
chen Feststellung, die damit getroffen wird, immer
und jederzeit Inhaber eines Schutzanspruches.

Wie aber passt diese Deutung mit jener Entfal-
tung des Begriffs der Wiirde als innere Freiheit ei-
nes Menschen zusammen? Bleibt, wenn man Wiir-
de als geistige Freiheit zur selbstbestimmten Ent-
scheidung versteht, damit nicht einigen Menschen
am Ende der Wiirde- und damit der Grundrechts-
schutz dennoch versagt, namlich all denen, die zu
dieser Selbstbestimmung nicht fahig sind?

Goos fordert angesichts dieses vermeintlichen
Widerspruchs Loyalitit zum Sinnverstindnis der
Verfassungsgeber und zugleich Kreativitit in der
Auslegung der Verfassungsschrift. Der entste-
hungsgeschichtliche Befund bestitigt zweifellos
beide Deutungen im Blick auf die Erlduterungen
und Festlegungen der seinerzeit fithrenden Képfe
im Parlamentarischen Rat. Das heifit aber nicht,
dass damit schon die unser heutiges Denken be-
friedende innere Ubereinstimmung im Denken
des Wiirdebegriffs gegeben ist.

Tatsachlich nun hilft die Rechtsprechung zu
verstehen, was die Rede von der Unantastbarkeit
der Wiirde im Blick auf Menschen meint, die uns
angesichts ihrer physischen oder psychischen
Ausstattung zweifeln lassen, ob sie ein Bewusst-
sein ihrer inneren Freiheit in sich tragen. Denn
»Wiirde«, so fithrt Goos im Blick besonders auf
einschlagige Feststellungen des Bundesverfas-
sungsgerichtes aus, meint nicht nur die geistige
Freiheit des Menschen, sondern auch jene grund-
legende (»basale«) Freiheit des Erlebens, Empfin-
dens und Erleidens. Allen Menschen gegentiber
bleiben Indoktrination, Suggestion und Trauma-
tisierung bedingungslos untersagt, weil sie sowohl
das transzendentale als eben auch das empirische

ol IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26113. © Inhak.
. P 2. 9 om

Erlaubnis ist j

fiir oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

494 Buchbesprechungen

Ich verletzen. Ja, die Unantastbarkeit der Wiirde
des Menschen gilt sinngemif} und tatsichlich sogar
tiber seinen Tod hinaus, zum Beispiel im Person-
lichkeitsrecht.

Goos zeichnet die Beratungen des parlamenta-
rischen Rates tiber das Konstitutionsprinzip der
neuen Verfassung in allen ihren Einzelheiten nach
und macht den Leser mit dem Denken der Miitter
und Viter unserer deutschen Verfassung vertraut.
Zusammenfassend stellt er fest: »Der entstehungs-
geschichtliche Befund zeigt (...) deutlich, dass die
Viter und Miitter des Grundgesetzes unter der
>Wiirde des Menschen« keine Idee wie etwa die,
dass jeder Mensch wertvoll sei, verstanden haben,
sondern ein reales >Attributs, eine empirisch fass-
bare Eigenschaft des Menschen. Deshalb muss die
sinnere Freiheit< des Menschen als Beschreibung
der Realitit mehr umfassen als die geistige Freiheit
des Menschen.« (142)

Uneingeschrinktes Lob verdient die — im Ub-
rigen schon mehrfach ausgezeichnete — Untersu-
chung von Goos, weil sie — auch fiir den juristi-
schen Laien sehr brauchbar und niitzlich - die sei-
nerzeitige wie zeitgendssische Debatte tiber die
Deutung des Begriffs der Wiirde, sowohl im Blick
auf die Literatur als auch im Blick auf die Juris-
diktion vor allem des Bundesverfassungsgerichtes,
zusammenfassend darstellt. Vor allem aber ist die
Arbeit zu empfehlen, weil sie so treffend und quel-
lentreu ihre Absicht einlést und eine schmerzliche
Forschungsliicke schliefit, indem sie in allen Ein-
zelheiten nachzeichnet, was den Verfassungsgeber
bewogen hat, dem Grundgesetz eben diese im sei-
nem ersten Satz zu Papier gebrachte Uberschrift
zu geben. So scharf wie nur méglich zeichnet Goos
jenes Verstindnis von Wiirde, wie es am Anfang
dem Denken der verfassungsgebenden Versamm-
lung entsprach, nach. Dabei bleibt am Ende fest-
zustellen, dass seinerzeit auch die groflen Kopfe im
Parlamentarischen Rat den Begriff im Wissen um
seine nicht geringe Unschirfe mit Bedacht auf den
Sockel stellten. Sie wussten um die bleibende Auf-
gabe seiner Deutung, wie sie aus der Offenheit des
Begriffs folgt — oder, um es noch einmal in den
Worten von Heuss zu sagen: Der Satz von der
Wiirde kann als eine nicht interpretierte These gel-
ten, die aber gleichwohl eine Grenze ihrer Inter-
pretation im Festhalten an der »tiberphysische(n)
Atmosphire« (154) seiner Bedeutung findet.

Hier setzt dann — in Anlehnung an eine Wort-
schopfung von Josef Isensee — jenes loyal-kreative

Weiterdenken an, das erforderlich ist, um jenen
Begriff auszudeuten, der von Anfang an der An-
gelpunkt aller Auseinandersetzungen iber das
Selbstverstindnis unserer Gesellschaft war, als sol-
cher aber erst in jlingster Zeit —und jetzt weit iiber
die Jurisprudenz und die Jurisdiktion hinaus —jene
Prominenz erreicht hat, die ihm gebiihrt. Diese
Auslegung wird einsetzen miissen mit dem Ver-
weis auf jenes »unaufhebbar Paradoxe«, das die-
sem ersten Verfassungssatz anhaftet, und das nun
gerade nicht einer Verlegenheit entspringt, wie
Walter Schweidler in seinem Buch Uber Men-
schenwiirde (Wiesbaden 2012) kiirzlich dargestellt
hat, sondern zum Wesen dessen gehort, worauf
sich diese Ausgangsbestimmung der Verfassung
bezieht und beruft. Die Unantastbarkeit der Wiir-
de ist der Grund, warum die Menschenrechte dem
Staat vorgegeben sind.

Diese Wiirde kann einem Menschen nicht ge-
nommen werden. Warum aber muss sie dann ge-
schiitzt werden? Weil die Achtung vor der Wiirde
die notwendige Bedingung dafiir ist, dass der hin-
reichende Grund, der diese Achtung gebietet, sich
in seiner ganzen Wirklichkeit zeigen kann. Anders
ausgedriickt: Das Unantastbare »muss vor Verlet-
zung geschiitzt werden, weil es sich nur dann als
der Grund zeigen kann, der, nachdem er uns seine
Verletzung verboten und uns zu seinem Schutz
verpflichtet hat, sich tatsichlich als derjenige er-
weist, der es uns sogar unmoglich macht, ihn an-
zutasten.« (Schweidler, 13) Es handelt sich bei die-
sem Prinzip, das Gunter Dirig schon sehr frih,
Anfang der 1950er Jahre, als das Konstitutions-
prinzip der Verfassung beschrieben hat, »ob man
es horen will oder nicht, um einen Briickenschlag
zwischen >Sein< und >Sollen<. Die Wiirde, die den
Menschen zu dem macht, der er ist, begriindet die
gesetzliche Ordnung«. (Schweidler, 12).

Goos hat in seinem Buch auf Diirigs Deutung
immer wieder und mit guten Griinden zuriickge-
griffen, der 1956 eben dies feststellte: »Die norma-
tive Aussage des objektiven Verfassungsrechts,
dass die Wiirde des Menschen unantastbar ist, be-
inhaltet eine Wertaussage, der ihrerseits aber eine
Aussage Uber eine Seinsgegebenheit zugrunde-
liegt.« (23) Goos zitiert diese Aussage Diirigs. Von
ihr trennt uns ein gutes halbes Jahrhundert, in dem
naturrechtliches Denken aus wissenschaftlichen
Erorterungen verbannt war. Aber, um noch einmal
Schweidler aufzunehmen: Ob man es nun héren
will oder nicht: Das Konstitutionsprinzip des

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26113. © Inhak.
P 2. 9 om

Erlaubnis ist j

oder y


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

Buchbesprechungen

495

deutschen Grundgesetzes schligt nun einmal diese
Briicke, ja, es muss diese Briicke schlagen, weil
sonst der Anker fehlt, der die Menschenrechte da-
vor bewahr, auf die offene See getrieben zu werden
und dort zu kentern. Anders gesagt: Unsere frei-
heitliche Verfassung gibt alles und jedes zur ge-
sellschaftlichen Beratschlagung frei — nur eben ihr
Konstitutionsprinzip nicht, weil sich in ithm der
Grund und die Begriindung aller freien Beratschla-
gung findet: eben jene Uberzeugung von der Un-
antastbarkeit menschlicher Wiirde, die Schall und
Rauch wire, wenn sie nicht im Sein des Menschen
ihre Verankerung finde.

Woriiber lohnte es sich heute zu streiten, wenn
nicht Uiber diese Frage aller Fragen? Von ihrer Be-
antwortung hingt ab, welche Form wir fiir unser
Zusammenleben finden. Und deshalb sei abschlie-
flend noch einmal auf Albert Einstein verwiesen,
der 1954 schrieb: »Die Geschichte ist zum grofien
Teil erfiille durch den Kampf um die Menschen-
rechte, ein ewiger Kampf, in dem es keinen end-
giiltigen Sieg geben kann und dessen Erlahmen den
Ruin der Gemeinschaft bedeuten wiirde.« Wie die-
ser Kampf gefiihrt wird, hingt vor allem davon ab,
wie wir den Grund fiir die Rechte des Menschen
verstehen lernen: seine unantastbare Wiirde.

Christoph Bobr

Daniel HILDEBRAND: Rationalisierung durch
Kollektivierung. Die Uberwindung des Gefange-
nendilemmas als Code moderner Staatlichkeit,
Beitriige zur Politischen Wissenschaft Band 167,
Berlin, Duncker & Humblot 2011, 579 S., 98,00 €

Nein, Staatsleidenschaft, wie sie einst Dolf Stern-
berger umtrieb, ist heute keineswegs en vogue.
Doch war sie es jemals? Eine rhetorische Frage.
Viel cher war das genaue Gegenteil der Fall. Nur
zu gut klingt die Stimmgewalt all jener nach, die
im Zeichen der 6konomischen und technologi-
schen, nicht zuletzt auch finanztechnischen Glo-
balisierung das Ende des Staates diagnostizierten
oder zumindest prophezeiten — gern in Anlehnung
an Thomas L. Friedmans Buchtitel: The world is
flat. Was den einen die 6konomisch-technologi-
sche Globalisierung, ist den anderen Staats-Skep-
tikern der Prozess der Europiisierung. In Europa,
so der entsprechende Tenor, riicke das Zeitalter
der Supranationalitit und mithin des Absterbens
der Nationalstaaten zugunsten der Schaffung der

»Vereinigten Staaten von Europa« immer niher.
Dabei wird nicht selten die Tatsache negiert, dass
selbst letztere, so sie je Gestalt annehmen, aus der
Vielfalt und Lebendigkeit der Nationen bzw. Staa-
ten leben werden. Doch zweifellos hat die globale
Finanz- und Wihrungskrise mit ihren dramati-
schen Konsequenzen im Euro-Raum zumindest
bei einem Teil der Staats-Skeptiker in Wissenschaft
und Praxis zu einem Umdenken gefiihrt hinsicht-
lich der Relevanz und Zukunftsfahigkeit, womog-
lich gar im Hinblick auf die Wiinschbarkeit von
verfasster, souveriner, wenn gleich gewandelter
Staatlichkeit im 21. Jahrhundert. Diese angedeute-
ten Diskursverliufe und -verwicklungen um Staat
und Staatlichkeit bilden den aktualititsbezogenen
Hintergrund, vor dem die vorliegende Habilitati-
onsschrift einen ebenso ausgreifenden wie tiefge-
henden Versuch einer politikwissenschaftlichen
Vergewisserung von Genese, Substanz, Entwick-
lung sowie Rezeption von moderner Staatlichkeit
unternimmt: historisch ausgreifend, analytisch
tiefschiirfend. Als interpretative Leitidee wird da-
bei, wie es der Untertitel des Buches programma-
tisch ausweist, »die Uberwindung des Gefange-
nendilemmas als Code moderner Staatlichkeit«
herangezogen. Daniel Hildebrand, der Verfasser
der vorliegenden Studie, greift in Wahrheit tiber
die Fragestellung im engeren Sinne (»Warum wirkt
Staat«?, S. 32) weit hinaus, in dem er eine ideenge-
schichtliche tour d’horizon von der Antike bis in
die Gegenwart unternimmt, um dabei »die condi-
tio humana zwischen Eigeninitiative und Gefan-
genendilemma« (19) einer grundsitzlichen und da-
bei intellektuell anspruchsvollen Reflexion zu un-
terziehen.

So ambitioniert dieses Vorhaben scheint, so ein-
drucksvoll ist das Ergebnis ausgefallen, mit dem
der Autor an der Universitit der Bundeswehr in
Miinchen habilitiert wurde. Die Souverinitit, mit
der Hildebrand operativ politische Theorie und
Ideengeschichte, Neue Institutionenékonomik,
Systemtheorie und Staatslehre miteinander ver-
kniipft und dabei inhaltlich den Bogen von vor-
moderner Staatlichkeit als Modus rationaler Da-
seinsbewiltigung (54 ff.) bis hin zur Katalyse staat-
licher Rationalisierungsfunktion (359ff.) bzw.
postmodernen Gewihrleistungsinstitutionen 6f-
fentlicher Kollektivgiiter (507 ff.) schligt, wird
keinen Leser unbeeindruckt lassen. Zumal die ar-
gumentative Stringenz und die unbestreitbare Ori-
ginalitit der Anlage das Buch aus der grofien Zahl

ol IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26113. © Inhak.
. P 2. 9 om

Erlaubnis ist j

fiir oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

496 Buchbesprechungen

politikwissenschaftlicher Neuerscheinungen her-
aushebt — was aber, nur scheinbar paradox, zu ei-
ner gebremsten Rezeption fithren kénnte. War-
um? Weil es, profan formuliert, quer zum polito-
logischen Mainstream liegt und auch ganz bewusst
so angelegt worden ist. Hildebrand deutet dies be-
reits in seinem Vorwort an, wo er sich gegentiber
der ihn habilitierenden Fakultit fiir die Moglich-
keit bedankt, einmal ein Buch »inhaltlich und for-
mal so schreiben (zu konnen), wie ich es wirklich
von Herzen schreiben wollte«. Herausgekommen
ist ein in jeder Hinsicht gelehrtes Werk, das sich
der klassischen Aporie widmet, Individual- und
Kollektivwunsch zu synchronisieren bzw. Egois-
mus und Gemeinwohl in Einklang, zumindest in
Ausgleich zu bringen.

»Die Epoche der Staatlichkeit«, so notierte Carl
Schmitt 1932 in seiner Abhandlung tiber den Be-
griff des Politischen, »geht jetzt zu Ende. Dartiber
ist kein Wort mehr zu verlieren.« Dass iiber diesen
Befund auch acht Jahrzehnte spater sehr wohl
mehr als ein Wort zu verlieren, ja, dass empirisch
geradezu das Gegenteil dessen zu beobachten ist,
reflektiert und plausibilisiert Daniel Hildebrands
Habilitationsschrift, der Schmitts berithmtes Dik-
tum vorangestellt ist, konzise. Thr Tenor: »Staats-
ausdehnung trotz anhaltender Staatsskepsis.«

Volker Kronenberg

Daniel LOICK: Kritik der Sounverdinitit, Frank-
furt (Main) / New York, Campus 2012, 346 S.,
34,90 €

Daniel Loicks Kritik der Souverdinitit ist in der
von Axel Honneth herausgegebenen Reihe der
Frankfurter Beitrige zur Soziologie und Sozila-
philosophie erschienen, und damit ist bereits der,
sagen wir, >theoretische Ort< angezeigt, an dem
sich der Verfasser verortet: in der Tradition der
sogenannten >Kritischen Theorie«. Dabei ist recht
deutlich, dass er eher an die iltere Tradition an-
schliefit, als an die neuere seit dem mittleren Jiirgen
Habermas, der sich ja doch von einigen der Tradi-
tionen der dlteren >Kritischen Theorie« verabschie-
det hatte. Das soll indes nicht besagen, dass der
Verfasser auflerhalb der >Kritischen Theorie<
nichts kennen und keine neuere Literatur seit Max
Horkheimer und Theodor Adorno berticksichti-
gen wiirde. Er rekurriert auch auf Hannah Arendt,
Michel Foucault, Jacques Derrida, Giorgio Agam-

ben, auf den amerikanischen kritischen Rechts-
theoretiker Robert Cover und auf diverse feminis-
tische Theorien.

Die grundsitzliche Positionierung und der Ar-
gumentationszweck ist anarchistisch. Als beken-
nender Anarchist — sicher nicht der gewalttitigen
Richtung, sondern einer friedfertigen, theoreti-
schen Variante, die in erster Linie durch Persuasi-
on wirken will — will Loick erstens aufzeigen, dass
>Souverinitit< in allen thren Varianten immer auch
Gewalt und Repression impliziert, die ungerecht,
unterdriickerisch und letztlich illegitim ist, und er
will zweitens aufzeigen, zumindest plausibel ma-
chen, dass eine herrschaftslose, gewaltlose Gesell-
schaft und Welt moglich ist.

In einem ersten, ausfiihrlichen ideengeschicht-
lichen Teil diskutiert er die Souveranititstheorien
von Jean Bodin, der ja als ihr neuzeitlicher Inno-
vator gilt, von Thomas Hobbes, der die Souveri-
nitit qua Vertragsbegriindung mit Legitimitit aus-
zustatten suchte, von Jean-Jacques Rousseau, der
die Volkssouverinitat paradigmatisch begriindete,
und von Immanuel Kant, der Souverinitit auf Ver-
nunft griinden und die Herrschaft der Vernunft —
fiir heutige Prozesse der Globalisierung besonders
relevant — internationalisieren wollte. Und in all
diesen Theorien sucht Loick aufzuzeigen, dass
Souveranitat unaufléslich mit Gewalt und Repres-
sion gekoppelt ist. Das ist einerseits ganz interes-
sant, indem hier theoretische Verfahren einer kri-
tischen >Destruktion‘«auf >Klassiker< des politi-
schen Denkens angewandt werden, miindet aber
letztlich doch in recht banale Ergebnisse ein, denn
kaum jemand wird ernsthaft bestreiten, dass tber-
all, wo Macht und Herrschaft ausgeiibt werden,
auch Entfesselung, Missbrauch, Willkiir und der-
gleichen stattfinden.

In einem nichsten Abschnitt will Loick seine
Jritik der Souverdanitit — tatsichlich, wie sich zeigt,
eher eine Kritik von Souverinititstheorien — theo-
retisch vertiefen und untermauern, indem er auf
die Staatskritik von Karl Marx und auf die eigen-
tumlich diskursive Machttheorie von Hannah
Arendt rekurriert. Marx hat von der Perspektive
des Absterbens des Staates gesprochen, sobald eine
sozialistische Revolution die Klassenteilung der
kapitalistischen Gesellschaft in Richtung auf eine
kommunistische Zukunftsgesellschaft tiberwin-
det, und hat, tentativ und provisorisch, solche Ten-
denzen in der zweieinhalbmonatigen Riteregie-
rung der >Pariser Commune« 1871 identifiziert.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26113. © Inhak.
P 2. 9 om

Erlaubnis ist j

oder y


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

Buchbesprechungen

497

Aber auf diese Fragen einer Revolution und ihrer
moglichen Strategien und Formen lasst sich Loick
nicht ein. Was Hannah Arendt betrifft, verweist
der Autor wohl zu Recht auf die paradigmatische
Bedeutung der griechischen >Polis< fiir Arendts
Uberlegungen. Und es kann wohl die Frage gestellt
werden, wie die Regierung einer Polis, d. h. die
Stadt und das beherrschte unmittelbare Umland,
mit, sagen wir, 150.000 Einwohnern von denen
vielleicht 35.000 minnliche Vollbiirger sind, von
denen kaum jemals mehr als 8.000 an Vollver-
sammlungen teilnehmen, wie — frage ich — dieses
Regierungsmodell mit den heutigen Verhaltnissen
einer globalisierenden Welt mit Milliarden Men-
schen vergleichbar sein soll.

Im weiteren schilt sich heraus, dass Loick in
seiner Souveranitatskritik stark durch Walter Ben-
jamin, und hier insbesondere durch dessen 1921
erschienene Schrift Zur Kritik der Gewalt beein-
flusst ist. Und dabei spielt auch das charakteris-
tisch jidische Motiv des >Messianismus« eine Rol-
le, das Loick einen Ansatzpunkt bietet, Fragen der
Revolution, der Transformationsstrategie und
dergleichen, zu vermeiden. Denn es ist klar, dass
viele moderne >emanzipatorische< Theorien gerade
auf diesem Felde scheitern, weil spitestens seit
Max Weber und Robert Michels ziemlich klar ist,
dass, sobald von organisierten Bewegungen die
Redeist, auch Macht, Herrschaft, Dominanz, Zen-
sur und Unterdriickung ins Spiel kommen, durch
die sich >emanzipatorische« Bewegungen sehr
schnell desavouieren, weil sie einer ihnlichen Kri-
tik verfallen, die sie gegen die etablierten herr-
schenden Gewalten vorbringen. Es gibt ja kaum
jemanden, der nicht dem Kommunismus als theo-
retisches Ideal etwas abgewinnen konnte, aber
auch kaum jemanden, der nicht einen Horror be-
kommt, wenn er an den real existiert-habenden
Sozialismus denkt. Diesen ganzen Fragenkreis
umgeht Loick unter Rekurs auf ein >messianisches
Moments, das er allerdings aus dem charakteris-
tisch jiidischen Kontext herauslosen und sikulari-
sieren will, weil es erst dadurch allgemeiner adap-
tierbar wird. Und hierzu blickt er am Schluss auf
einige der Quellen fiir Walter Benjamins Kritik der
Gewalt, nimlich Hermann Cohen und Franz Ro-
senzweig.

Diese Versuche, ein unmittelbares, gewalt- und
strategieloses post-messianisches >Heraussprin-
gen< aus den bestehenden Gewalt- und Herr-
schaftsverhiltnissen theoretisch zu plausibilisie-

ren, sind aus der Sicht des Rezensenten indes wenig
iberzeugend. Ein besonderes Problem in dem
Loickschen Unternehmen ist das Recht: Der Au-
tor scheint zu sehen, dass Gesellschaft und ihre
Organisation ohne Recht nicht funktionieren
wiirden, aber er will dem Recht seinen Zwangs-
charakter nehmen, also die Koppelung von Recht
— Staat — Souveranitat, die gemeinhin vorgenom-
men wird, aufheben. Und deshalb denkt er dariiber
nach, wie ein nicht sanktionsbewehrtes Recht
funktionieren kénnte. Kann es Rechtspluralismus
geben? Innerhalb gewisser Grenzen sicherlich.
Kann das Recht vollstandig auf die Sanktionierung
abweichenden Verhaltens verzichten? Gegen
Loick gesagt: Kaum! In der Summe ist dieses Buch
in einer Reihe von Einzeliiberlegungen recht in-
teressant, aber im Ergebnis doch von frappieren-
der Naivitat. Wahrend die Welt darum ringt, viele
mittlerweile in  Teilen existenzbedrohende
Menschheitsprobleme durch die Ausweitung von
Staatlichkeit und Souverinitit auf die Ebene des
Internationalen bearbeiten zu konnen, will uns
Loick die Prozesse der Globalisierung (Nota bene:
internationaler Menschenhandel, globaler Dro-
genschmuggel, Piraterie, Warlordismus, fanatisch-
fundamentalistischer Terrorismus, massenhafte
ungesteuerte Migrationsprozesse, millionenfacher
Hunger, rapide Artenvernichtung, globale Erder-
wirmung, ungesteuerte, sich stetig beschleunigen-
de Finanzstrome riesiger Dimensionen usw. usf.)
als eine Chance anpreisen, die nationalen Souve-
ranitdten gliicklich hinter uns zu lassen und in ein
Reich freier deliberativer Aushandlung von
Rechtsordnungen einzutreten, hinter denen weder
Sanktionsmacht noch tiberhaupt eine Norm der
Verbindlichkeit stehen sollen. Kann man dies an-
ders als naiv und wirklichkeitsfremd nennen?

Raimund Ottow

Jorgen RANDERS: 2052. Eine globale Prognose
fiir die néiichsten 40 Jahre. oekom Verlag Miinchen
2012, 448 Seiten, 24,95 €

Vor vierzig Jahren, in 1972, veroffentlichte Jorgen
Randers unter Leitung von Dennis Meadows und
Mitautorenschaft von Donella Meadows das be-
riichtigte kleine Buch tiber die Grenzen des Wachs-
tums (The Limits to Growth), das den Fortschritts-
glauben der Welt erschiitterte und zum Bestseller
wurde.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26113. © Inhak.
P 2. 9 om

Erlaubnis ist j

oder y


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

498

Buchbesprechungen

Diesem Buch folgten 1992 und 2004 zwei wei-
tere Fassungen, die methodisch verfeinert und da-
tenmiflig aktualisiert waren, aber nicht mehr die
Aufmerksamkeit der ersten Fassung fanden — die
Welt hatte sich an dramatische Meldungen ge-
wohnt und auf Grenziberschreitungen eingestellt.
Dabei waren diese Studien gar keine Prognosen,
sie wollten nicht erzihlen, was im 21. Jahrhundert
geschehen konnte. Es waren vielmehr Szenarien,
zwolf an der Zahl, mit denen die Autoren etwas
sagen wollten tiber die wahrscheinlichen Ergeb-
nisse bestimmter Politiken. Sie nutzten dazu ein
komplexes globales Computermodell (World 3 -
World3-03), mit dem sie die Konsequenzen kon-
kreter Entscheidungen bzw. Nichtentscheidungen
simulieren konnten.

Das spektakulirste Szenario-Ergebnis war,
dass die Menschheit, wenn sie sich nicht schnell auf
durchgreifende strukturelle Anderungen in Wirt-
schaft und Gesellschaft einlisst, die physikalischen
Grenzen des Planeten Erde im Laufe des 21. Jahr-
hunderts tiberschreiten wird: Overshoot — Grenz-
tberschreitung — wurde so zum globalen Warnsi-
gnal. Die Grenzen des Wachstums definierten das
konzeptionelle Werkzeug fiir eine erleuchtende
Debatte (enlightening debate) — doch eine solche
Debatte hat im Grunde nicht stattgefunden. Wenn
man 40 Jahre lang die Warnungen vor Fehlent-
scheidungen nicht ernst genommen hat, was ist
dann fiir die nichsten 40 Jahre (daher der Titel:
2052) zu erwarten? Und kann ein neues, ein ande-
res Buch, zu einer erleuchtenden Debatte fithren?

Jorgen Randers legt keine weitere Simulation
vor, er wagt vielmehr eine Prognose — eine wohl-
begriindete Vermutung (educated guess), ein
kenntnisreiches Urteil (well-informed judgment) —
auf der Basis von vier Elementen: zweier dynami-
scher globaler Computermodelle (vgl. www.
2052.info), der Analyse global relevanter Trends,
der Einbeziehung der Expertise iiber die globale
Zukunft (35 exzeptionelle Essays von globalen
Denkern) und der Infragestellung des vorherr-
schenden Realititsprinzips (Herbert Marcuse), des
dominanten Wachstumsparadigmas.

Vier zentralen Themen, die einen Systemwech-
sel betreffen, gilt sein besonderes Interesse: die Zu-
kunft des Kapitalismus, der Demokratie, der
Machverteilung und des Verhiltnisses von Mensch
und Natur. Sein Blick auf das Jahr 2052 fokussiert

Erlaubnis ist j

dabei auf die Themen Bevélkerung, Konsum,
Energie, CO,-Emissionen, Ernihrung, Okologi-
scher Fuflabdruck, Nicht-materielle Welt und (!)
den Zeitgeist.

Die Ergebnisse sind vielfaltig, aber dramatisch.
Randers erwartet eine weitere Zunahme der Welt-
bevélkerung nur bis zur 8,1 Milliarden-Marke
(peak), anders als die Vereinten Nationen, die in
ihrer mittleren Prognose von 9,5 Milliarden aus-
gehen. Soweit die gute Nachricht. Die anderen
globalen Parameter sehen dagegen anders aus. Das
Wachstum der globalen Wirtschaft stagniert, wih-
rend der Kampf um Ressourcen eskaliert. Die
Okosystembelastungen und die Schadstoffemis-
sionen nehmen weiter zu, bewirken partielle Sys-
temzusammenbriiche und fihren zu einem gefahr-
lichen Klimawandel (plus 2° C). Den Zeitgeist von
2052 sicht Randers dagegen cher positiv: mit Fokus
auf lokale Losungen, mit weniger Wachstumsfeti-
schisten, mit stirkerer und weiserer Regierungs-
fihrung, mit einem aktiven internationalen Netz
inspirierter Individuen.

Der Analyseteil des Buches enthilt, wie man es
von einer Prognose erwarten darf, graphische Auf-
arbeitungen der wichtigsten globalen Parameter,
aber auch funf regionale Zukiinfte: der USA, der
er einen relativen Bedeutungsverlust aber eine gro-
e solare Zukunft vorhersagt, China, das zum neu-
en globalen Hegemon wird, die OECD-Lander-
Welt und die BRISE (die Schwellenlinder) und
den Rest der Welt, die unterschiedliche Dynami-
ken aufweisen. Randers sichert seine Prognose ab,
in dem er die Ergebnisse seiner Studie mit denen
anderer Studien vergleicht — und dann den Ball an
seine Leser (und seine moglichen Kritiker) weiter-
spielt: was die internationale Staatengemeinschaft
getan haben sollte bzw. in Zukunft unbedingt tun
muss und 20 personliche Ratschlige (What should
you do).

»Mit dem bevorstehenden Desaster leben ler-
nen statt die Hoffnung zu verlieren, dieses Motto
beschreibt Jorgen Randers Ausblick auf das Jahr
2052. Sein letztes Wort ist noch personlicher:
»Helft mit, meine Vorhersagen zu widerlegen. Zu-
sammen konnten wir eine viel bessere Welt schaf-
fen.«

Udo E. Simonis

ol IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26113. © Inhak.
. P 2. 9 om

fiir oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

