
BUCHBESPRECHUNGEN

Botsch, Gideon: Die extreme Rechte in der Bun-
desrepublik Deutschland
(Stefan Kubon). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  484

Coulmas, Florian /Judith Stalpers: Vom Erdbeben
zur atomaren Katastrophe
(Bernd M. Malunat). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 486

Dirsch, Felix: Authentischer Konservatismus
(Harald Seubert). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  487

Dworkin, Ronald: Gerechtigkeit für Igel
(Hans-Martin Schönherr-Mann). . . . . . . . . . . . . . 489

Goos, Christoph: Innere Freiheit
(Christoph Böhr). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  492

Hildbrand, Daniel: Rationalisierung durch Kol-
lektivierung
(Volker Kronenberg). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 495

Loick, Daniel: Kritik der Souveränität
(Raimund Ottow). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 496

Randers, Jorgen: 2052. Eine globale Prognose für
die nächsten 40 Jahre.
(Udo E. Simonis). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  497

Gideon BOTSCH: Die extreme Rechte in der Bun-
desrepublik Deutschland. 1949 bis heute, Darm-
stadt 2012, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 158
Seiten, 14,90 €

Bei ihrer kritischen Auseinandersetzung mit dem
Rechtsextremismus in der Bundesrepublik
Deutschland verwendet die Politikwissenschaft
seit einigen Jahren verstärkt den Begriff »extreme
Rechte«. Wobei die Gründe für diese Entwicklung
verschiedenartig sind. Auch der Autor des vorlie-
genden Buchs, Gideon Botsch, benützt in seiner
Schrift bevorzugt den besagten Begriff, um sich
mit rechtsextremen Phänomenen zu beschäftigen.
In der Einleitung erfährt der Leser, warum Botsch
so verfährt: Er möchte damit zum Ausdruck brin-

gen, dass sich seine Darstellung vor allem einem
konzeptionellen Ansatz verbunden fühlt, bei dem
die Akteure der antidemokratischen Rechten ins
Zentrum des Interesses gerückt werden. In diesem
Kontext weist der Autor auch darauf hin, dass sich
die extreme Rechte der bundesdeutschen Gesell-
schaft selbst als »nationale Opposition« definiert.

Außerdem erläutert der Politikwissenschaftler
zu Beginn, warum der Begriff »Rechtsextremis-
mus« in seinem Buch eine untergeordnete Rolle
spielt: Laut Botsch würde die vorrangige Verwen-
dung des Rechtsextremismus-Begriffs eine ziem-
lich breitgefächerte Beschäftigung mit der antide-
mokratischen Rechten notwendig machen. Bei-
spielsweise müssten dann die gesellschaftlichen
Rahmenbedingungen ausführlich berücksichtigt
werden, unter denen die Akteure der extremen
Rechten ihre Wirkung entfalten. Dass Botsch die
Zielvorgaben seines Werks derart begrenzt, er-
scheint sinnvoll. Schließlich können bei einer
Schrift, die sich nicht zuletzt als kompaktes Lehr-
buch versteht, nicht sonderlich tiefgreifende Er-
klärungszusammenhänge präsentiert werden.

Seine chronologische Darstellung der Ge-
schichte der extremen Rechten in der Bundesre-
publik gliedert der Autor in drei Kapitel. Diese
Kapitel umfassen die folgenden Zeiträume:
1949-1969, 1970-1989, 1990-2009. Bevor Botsch
damit beginnt, die Entwicklung der antidemokra-
tischen Rechten nach dem Ende des Zweiten Welt-
kriegs nachzuzeichnen, liefert er in seiner Einlei-
tung eine knappe Vorgeschichte zur Thematik.
Dabei beschreibt er die Erscheinungsformen der
extremen Rechten während der Zeit des Deut-
schen Kaiserreichs, der Weimarer Republik und
der nationalsozialistischen Diktatur. Bei seiner Be-
trachtung des Kaiserreichs stellt Botsch fest, dass
die Entstehung der extremen Rechten insbesonde-
re in den letzten 20 Jahren des 19. Jahrhunderts
stattgefunden hat. Denn damals entfernte sich die
deutsche Nationalbewegung immer deutlicher
von ihren demokratischen Ursprüngen.

In seinem ersten Kapitel schildert Botsch, wie
die extreme Rechte nach der von ihr verschuldeten
Katastrophe des Zweiten Weltkriegs den Versuch
unternahm, sich zu reorganisieren. Unter anderem
entstanden verschiedene parteipolitische Projekte.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484


Im Spektrum dieser Parteien entwickelte sich zu
Beginn der 1950er Jahre die »Sozialistische Reichs-
partei« (SRP) zur stärksten politischen Kraft. Ide-
engeschichtlich stand die SRP in der Tradition des
Nationalsozialismus. Der bekannteste Aktivist der
Partei war Otto Ernst Remer (1912-1997). Be-
zeichnenderweise war Remer auch an der Nieder-
schlagung des Aufstands vom 20. Juli 1944 maß-
geblich beteiligt. Als die Wahlerfolge der SRP zu-
nahmen, beantragte die Bundesregierung schließ-
lich beim Bundesverfassungsgericht ein Verbot
der Partei. Dem Antrag wurde entsprochen: Am
23. Oktober 1952 erfolgte das Verbot der SRP
durch das höchste bundesdeutsche Gericht. Das
bis heute gültige Selbstverständnis der Bundesre-
publik als wehrhafte Demokratie entfaltete seine
Wirkung.

Im Verlauf der Darstellung der 1960er Jahre
wird vor allem deutlich, wie es der 1964 gegründe-
ten »Nationaldemokratischen Partei Deutsch-
lands« (NPD) gelang, sich zur zeitweise stärksten
politischen Kraft der antidemokratischen Rechten
zu entwickeln. Die Partei setzte insbesondere auf
eine integrative Taktik, um die damalige organisa-
torische Zersplitterung der extremen Rechten zu
überwinden. Nicht zuletzt aufgrund ihrer eher va-
gen programmatischen Aussagen schaffte es die
NPD, ein breites Spektrum einzubinden, das so-
wohl nationalkonservative als auch nationalsozia-
listische Kräfte umfasste. Die Sammlungsbemü-
hungen der Partei führten zu deutlichen Wahler-
folgen: Der NPD gelang der Sprung in mehrere
Landtage. Allerdings scheiterte die Partei wider
Erwarten bei ihrem Versuch 1969 in den Bundestag
einzuziehen. Nach dieser Niederlage zerfiel das
rechtsextreme Milieu erneut in zahlreiche Grup-
pen, die sich oftmals sehr effektiv gegenseitig be-
hinderten. Trotzdem stellt Botsch mit Blick auf die
gesamte Geschichte der Bundesrepublik fest, dass
die Zeit der 1960er Jahre die erfolgreichste Dekade
der extremen Rechten war. Schon allein aufgrund
der damaligen Wahlerfolge der NPD wird man
diesem Urteil kaum widersprechen können.

Die 1970er Jahre bewertet der Autor als das er-
folgloseste Jahrzehnt der antidemokratischen
Rechten. Gleichwohl fanden laut Botsch auch da-
mals in diesem Spektrum Wandlungsprozesse
statt, die letztlich zur Weiterexistenz der extremen
Rechten beitrugen. Zum Beispiel konstituierte sich
eine »Neue Rechte«, deren Merkmal es unter an-
derem war, gewisse Ideen der politischen Linken

instrumentell zu nutzen. Außerdem wurden die
Agitationsformen der nationalsozialistischen Sze-
ne provokanter. Der Neonazi Michael Kühnen
(1955-1991) forderte beispielsweise ganz offen die
Legalisierung der NSDAP. Schließlich entstanden
in den 1970er Jahren in Gestalt der sogenannten
»Wehrsportgruppen« zunehmend paramilitäri-
sche Strukturen innerhalb der extremen Rechten.

Vor diesem Hintergrund überrascht es nicht
sonderlich, dass es zu Beginn der 1980er Jahre zu
einer auffälligen Häufung rechtsterroristischer
Gewalttaten kam. Im August 1980 fand zum Bei-
spiel ein Brandanschlag auf eine Ausländerunter-
kunft in Hamburg statt, bei dem zwei Flüchtlinge
starben. Im Zusammenhang mit diesen Gewaltta-
ten weist Botsch auf die folgende Merkwürdigkeit
hin: Noch heute ist die Erinnerung an den links-
extremen Terror der »Roten Armee Fraktion«
(RAF) im historischen Bewusstsein der Deutschen
stark ausgeprägt. Im Vergleich hierzu existiert nur
eine schwache Erinnerung an die rechtsextreme
Terrorwelle der frühen 1980er Jahre. Leider er-
laubt es die Konzeption des Buchs nicht, zu erör-
tern, warum dieses Erinnerungsgefälle besteht.

In Bezug auf die 1980er Jahre stellt der Autor
des Weiteren fest, dass die Ausdifferenzierung der
rechtsextremen Erlebniswelt, die in den 1970er
Jahren ihren Anfang nahm, weiter voranschritt. Im
Milieu der Fußballfans, Skinheads, Rocker und des
Neopaganismus etablierten sich rechtsextreme
Strukturen. Ferner gab es in parteipolitischer Hin-
sicht Veränderungen: In den späten 1980er Jahren
entwickelte sich die 1983 gegründete Partei »Die
Republikaner« (REP) unter der Führung von
Franz Schönhuber (1923-2005) zur erfolgreichsten
Partei der extremen Rechten. Im Januar 1989 zo-
gen die REP in das Berliner Abgeordnetenhaus ein,
im Juni des gleichen Jahres schafften sie den
Sprung ins Europaparlament.

Zu Beginn der 1990er Jahre fielen Teile der ex-
tremen Rechten durch besondere Gewaltexzesse
auf. Es kam wiederholt zu Angriffen auf Asylbe-
werberwohnheime und Flüchtlingsunterkünfte.
In diesem Zusammenhang erinnert Botsch vor al-
lem an die pogromartigen Ausschreitungen von
Hoyerswerda (1991) und Rostock-Lichtenhagen
(1992). Trotz des beengten Darstellungsraums
weist der Autor erfreulicherweise mit kritischen
Worten darauf hin, dass damals von den demokra-
tischen Parteien und Medien eine Asylrechtsde-
batte geführt wurde, die mitunter in unverant-

485 Buchbesprechungen 485

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484


wortlicher Weise Ängste vor Zuwanderern schür-
te. Angesichts dieser Verrohung der Debattenkul-
tur konnten die Gewalttäter fälschlicherweise den
Eindruck gewinnen, ihr Treiben sei durch den
Willen großer Teile der Bevölkerung legitimiert.
1993 schränkte der Bundestag das Asylrecht mas-
siv ein. Diese Aushöhlung des Rechtsstaats dürften
die rechtsextremen Akteure zumindest als Etap-
pensieg empfunden haben. Botsch erwähnt auch,
dass die Staatsmacht aufgrund der Gewaltexzesse
eine Verbotsoffensive gegen die gefährlichsten Or-
ganisationen der extremen Rechten startete. 1994
erfolgte schließlich das Verbot der wichtigsten
neonazistischen Jugendorganisation: der »Wi-
king-Jugend« (WJ).

Im Verlauf der Darstellung der ersten Dekade
nach der Jahrtausendwende rückt der Autor aus
nachvollziehbaren Gründen nochmal die NPD ins
Zentrum des Interesses. Denn dieser Partei gelang
in dieser Zeit erneut der Aufstieg zur führenden
Kraft der antidemokratischen Rechten. 2004 zog
die NPD in den sächsischen Landtag ein. 2006
wurde die Partei in den Landtag von Mecklen-
burg-Vorpommern gewählt. Dass die NPD in ge-
wisser Weise an ihre Erfolge der 1960er Jahre an-
knüpfen konnte, lag Botsch zufolge insbesondere
daran, dass die Partei erneut ihre damalige Inte-
grationstaktik zum Einsatz brachte. Abermals in-
tegrierte die Partei ein breites Spektrum, das na-
tionalkonservative und neonazistische Kräfte ein-
schloss.

In seiner Schlussbetrachtung stellt Botsch unter
anderem Folgendes fest: Während der gesamten
Zeit der Bundesrepublik existierte ein rechtsextre-
mes Milieu. Dieses Milieu befand sich jedoch stets
in einer ziemlich isolierten gesellschaftlichen Po-
sition. Die Wahlerfolge rechtsextremer Parteien
waren nie von Dauer. Aufgrund des beträchtlichen
Beharrungsvermögens des rechtsextremen Milieus
ist es wahrscheinlich, dass die extreme Rechte bis
auf Weiteres in der bundesdeutschen Gesellschaft
eine Rolle spielen wird. Zur Frage, ob die extreme
Rechte zukünftig in der Bundesrepublik mehr
Macht als bisher erlangen wird, äußert sich der
Autor nicht.

Die besondere Stärke des Buchs ist es, dass die
Geschichte der extremen Rechten auf relativ knap-
pem Raum sehr differenziert dargestellt wird. Da-
rüber hinaus gefällt das Werk durch seine sinnvolle
Gliederung des Themas. Ferner ist positiv zu ver-
merken, dass der Autor in jedem Kapitel die be-

deutsamsten Informationen zu den wichtigsten
Begriffen, Personen und Phänomenen in separaten
Textabschnitten zusammenfasst. Zudem wird
durch ein Register zu Organisationen, Verlagen
und Periodika eine problemlose Orientierung im
Themenfeld ermöglicht. Auch an einem Personen-
register mangelt es nicht. Da sich die Schrift als
kompaktes Lehrbuch versteht, fehlt leider ein An-
merkungsapparat. Zur Vertiefung des Themas
wird eine Auswahlbibliographie präsentiert. Da-
bei handelt es sich allerdings nicht um eine kom-
mentierte Bibliographie, wie fälschlicherweise auf
der Buchrückseite behauptet wird. Von dieser
Falschangabe abgesehen, hat man es aber mit ei-
nem durchweg gelungenen Werk zu tun. Als Ein-
stieg in die Thematik ist das Buch sehr empfeh-
lenswert.

Stefan Kubon

Florian COULMAS / Judith STALPERS, Vom
Erdbeben zur atomaren Katastrophe, München, C.
H. Beck 2011, 192 S.; 12,95 €

Um es vorwegzunehmen: Es ist eine informative
Schrift, die allerdings beschönigt und beschwich-
tigt. Die beiden Autoren sind Japan-Experten, sie
waren während des Unglücks im Land und sie ha-
ben eine Vielzahl relevanter Fakten zu der Atom-
Katastrophe in Fukushima Daiichi am 11.3.2011
zusammengetragen, die zur »größten Krise Japans
seit dem Zweiten Weltkrieg« führte.

Begonnen haben sie ihr Büchlein allerdings so,
wie man es nicht tun sollte: Der geneigte Leser
neigt dann dazu, es auf die Seite zu legen, bevor er
zu den interessanten Kapiteln gelangt. Es folgt
nämlich schnell eine kompetente Darstellung des-
sen, was sich in Fukushima und der gesamten west-
japanischen Region ereignete. Das war nicht von
Anfang an ein Atom-Desaster, vielmehr ging dem
ein Erdbeben mit der extremen Magnitude 9,0 vor-
aus, das eine Tsunami auslöste, die mindestens drei
der sechs Reaktoren des Atomkraftwerks so
schwer beschädigte, dass sich die Welt kurzfristig
in Angst und Schrecken versetzt fühlte – Tscher-
nobyl liegt nur 25 Jahre zurück. Es handelte sich
also um eine Kettenreaktion, deren Auswirkungen
von vielen Experten unterschätzt und vom Betrei-
ber, der Tokyo Electric Power Company (Tepco),
aus wirtschaftlichen Gründen verniedlicht worden
ist. Das Erdbeben ist extremer ausgefallen als er-

486 Buchbesprechungen 486

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484


wartet worden war, die Tsunami fiel dementspre-
chend weit höher aus und zudem war das bereits
40 Jahre alte Atomkraftwerk aus Kostengründen
viel zu dicht ans Meer gebaut worden. Es hätte
wohl auch einer schwächeren Tsunami nicht
standgehalten; entsprechende Warnungen gab es
seit langer Zeit. Trotzdem wurde die Betriebser-
laubnis über die Zeit hinaus verlängert.

Darin sehe ich den Mangel der kleinen Schrift.
Die Autoren verharmlosen einen derartigen, noch
nie dagewesenen Super-GAU, eine Kernschmelze
in mindestens drei der betroffenene Reaktoren,
nur weil es angeblich keine Toten gab, die dem
AKW-Desaster unmittelbar anzulasten sind. Da-
gegen berichten sie in aller Umständlichkeit wie
kompetent, zuverlässig und verantwortlich alle
Akteure, insbesondere die Regierung und das Un-
ternehmen Tepco, gehandelt und informiert haben
sollen. Die (deutschen) Journalisten, von denen
sich einige ebenfalls in Japan aufhielten, hätten da-
gegen nur sensationslüstern berichtet. Gegen Ende
klingt aber an, dass die paternalistischen Verflech-
tungen von Politik und Wirtschaft in Japan zur
Katastrophe ebenso beigetragen haben wie zur
nicht ganz so prächtig gelungenen Bearbeitung der
Folgen. Und von den gigantischen Kosten des an-
geblich so sauberen, sicheren und preiswerten
Atomstroms ist nach dem Unglück natürlich keine
Rede mehr.

Trotz allem Verständnis für die Autoren, die
Japan möglichst »gut aussehen« lassen wollen, wä-
re eine objektivierende Distanz gegenüber dem
Verhalten von Regierung und Wirtschaft ange-
messen gewesen, und auch das implizierte Plädoy-
er für die Atomenergie gehört nicht in einen
»Schnellschuss«, weil die gesellschaftlichen Folgen
erst in Jahrzehnten festgestellt sein werden. Japan
und die Japaner, aber auch der Rest der Welt, ha-
ben im Unglück noch Glück gehabt, denn es hätte
weit schlimmer kommen können.

Der seinerzeit amtierende Ministerpräsident,
Kan, wollte aus der Atomenergie aussteigen – ohne
Aussicht auf Erfolg. Deutschland darf sich glück-
lich schätzen, dass seine schon seit Jahrzehnten er-
folgreiche Protestkultur es ermöglichte, aus der
Atomspaltung quasi über Nacht aus-, um auf die
einzige ewigwährende Energiequelle umsteigen zu
können.

Bernd M. Malunat

Felix DIRSCH, Authentischer Konservatismus.
Studien zu einer klassischen Strömung des politi-
schen Denkens. Berlin, LITVERLAG 2012, 389 S.,
59,90 €

Das Gespenst des Konservatismus wird immer
wieder in öffentlichen und wissenschaftlichen De-
batten beschworen. Zumal wenn es um konserva-
tive Positionen der Zeit nach 1945 geht, verbreitet
sich allerdings oftmals Diffusion oder Verdächti-
gung im Umkreis des Begriffs. Umso mehr wird
man das jüngste Buch des Historikers Felix Dirsch
begrüßen. Dirsch führt die Debatten über Kon-
servatismus aus dem polemisch vordergründigen
Feld der politischen Debatten heraus. Er macht die
Linie eines ›authentischen Konservatismus‹ auf,
der sich nicht an kurzfristigen Paradigmata wie der
Konservativen Revolution orientiert und der auch
nicht mit ihnen desavouiert oder zu den Akten der
Geschichte zu legen ist. Dies führt zu der von
Dirsch umsichtig erwogenen Frage, ob es neben
der ›ewigen Linken‹ mit ihren Projekten sozialen
Ausgleichs und Fortschrittsutopien auch eine ewi-
ge Rechte gebe. Wer wären ihre Ahnherren? Als
›engagierter‹, auch sympathetischer, dabei jedoch
stets sachlicher Beobachter entfaltet Dirsch zu-
nächst eine transzendental anthropologische
Grundlegung jenes Konservatismus: bemerkens-
wert ist es, dass er bei Platon ansetzt, Burkes fun-
damentaler Kritik an dem politischen Kostrukti-
vismus der Staatenwelt nach der Französischen
Revolution und de Tcoqueville eine Zentralstel-
lung zuweist und einen weiteren zentralen Akzent
bei Heideggers Spätphilosophie setzt.

Die anthropologischen Prämissen solcher kon-
servativer Denker, die skeptisch, zugleich aber
transzendenzbezogen ist, lotet Dirsch mit hohem
systematischem Anspruch aus, wobei er neben der
Institutionentheorie von Arnold Gehlen katholi-
sche Stimmen, wie Romano Guardini, besonders
akzentuiert.

Der eigentlich ideengeschichtliche Quer-
schnitt, den die Arbeit bietet, entfaltet in souverä-
ner Stoffbeherrschung ein breit gefächertes Mate-
rial. Er argumentiert dabei klug und umsichtig. Die
neoklassischen, auf Aristoteles und die antike Po-
litische Philosophie zurückgreifenden Ansätze
Politischen Denkens nach 1945 von Emigranten
wie Strauss und Voegelin werden vor dem Pro-
blem der Unterscheidung und Korrelierung von
Politik und Religion und im Licht der Voegelin-

487 Buchbesprechungen 487

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484


schen Totalitarismus-Theorie analysiert, die die
›politischen Religionen‹ der Moderne als Formen
des Gnostizismus begreift. Robert Spaemanns
Wiedererinnerung und Rettung teleologischen
Denkens wird in diese Linie gerückt und als aktu-
eller altkonservativer Ansatz ausgewiesen, der das
Humanum vor der Spur des Ewigen her denkt.
Damit ist der katholische Konservatismus seit der
Romantik (Novalis, Schlegel) berührt, dem sich
Dirsch mit besonderem Kenntnisreichtum und
großer Gründlichkeit zuwendet. Dirsch erweist
sich nicht nur als Ideenhistoriker, sondern auch als
genauer Kenner publizistischer Debatten. In einer
Fallstudie zeichnet er differenziert die herausra-
gende katholische Zeitschrift Hochland und die
Wertorienterung ihres Herausgebers Carl Muth
nach: Hochland war dank seiner bedeutenden Au-
toren, wie Romano Guardini oder Reinhold
Schneider, nicht nur Instanz der Modernekritik
und -abwehr, sondern auch der Ort einer ›anderen
Moderne‹, integralistisch und zugleich katholisch
tolerant. Vor diesem Hintergrund werden die
Spannungen zur Weimarer Republik und Affini-
täten einzelner Hochland-Autoren zum National-
sozialismus von Dirsch einer differenzierten und
kritischen Analyse unterzogen.

Wo konnten nach 1945 die Anschlussmöglich-
keiten liegen? Dirsch arbeitet den Abendlandsdis-
kurs auf, der sich im Milieu der 1950er Jahre,
durchaus konventionsübergreifend, um die Zeit-
schrift Neues Abendland und die ›Abendländische
Akademie‹ gruppierte. Hier ging es zunächst um
die Kultivierung eines christlichen Geschichtsbil-
des und darum, seine Relevanz für die Genese Eu-
ropas nachzuweisen. Fragwürdigkeiten, wie die
Berührungen mit Franco und Salazar, begleiteten
diese Tendenz.

Aufschlussreich sind auch die im engeren Sinne
publizistikhistorischen Beiträge: darunter eine
souveräne Übersicht über die Organe des Konser-
vatismus der 1960er und 1970er Jahre und ihre
namhaftesten Autoren zwischen Schrenk-Not-
zing, Mohler einerseits, Kaltenbrunner und Rohr-
moser andrerseits. Wortmächtig wandten sich
Blätter wie Criticón gegen die neomarxistischen
Tendenzen des Zeitgeistes in der Folge der Frank-
furter Schule. Aufhalten konnte sie jene Strömun-
gen aber nicht. Dabei zeichnen sich im einzelnen
deutliche Unterschiede ab. Die konservativen Po-
sitionen berührten ein weites Spektrum. Sie rei-
chen von einer Verankerung des antitotalitären

Konsenses und der Begründung einer Staatsraison
der Bundesrepublik bis zu der Abwehr der Wes-
ternization. Keines jener Organe konnte sich indes
halten, und auch Dirsch hat für dieses Menetekel
über konservativer Publizistik letztlich keine Er-
klärung. Von Interesse ist es, die Debatten der
fünfziger Jahre und die Versuche einer Fortset-
zung konservativer Publizistik nach 1990, etwa im
Umkreis von Botho Strauss‘ Anschwellendem
Bocksgesang und dem Signal der Gruppe um
Schwilk und Schacht, die eine ›selbstbewußte Na-
tion‹ einklagte, von heute her in eine Vergleichs-
perspektive zu rücken. Dirsch konstatiert durch-
haus Kontinuitäten unter veränderten Bedingun-
gen. Dabei liefert er viel Material, das kategorial
weiter zu differenzieren wäre, im Sinn einer trenn-
schärferen Unterscheidung zwischen jenem »Au-
thentischen Konservatismus« und der ›neuen
Rechten‹, die sich auch auf neopagane Ansätze, et-
wa von de Benoist beruft.

Dirsch widerspricht zu Recht den immer un-
differenzierteren Verdächtigungen einer ›Schar-
nierfunktion‹ des Konservatismus. Zugleich liegt
hier ein Unterscheidungs- und Qualitätsmerkmal:
Lediglich ein »authentischer Konservatismus«, der
weiter nach vorne und zurückblickt und sich nicht
aus den Arsenalen des Zeitalters der Extreme be-
dient, kann wohlbegründet eine metapolitische,
ethische Position für sich reklamieren.

Am eigenständigsten sind die letzten beiden
Aufsätze des Bandes: im ersten geht Dirsch der
berühmten und längst schon durch Zitation über-
beanspruchten Böckenförde-Formel von den Vor-
aussetzungen des modernen Rechtsstaates nach,
die dieser Rechtsstaat selbst nicht garantieren kön-
ne. Er erkennt darin ein Hegelianisches Erbe und
zugleich ein bemerkenswertes Beispiel des Versu-
ches, Carl Schmitt liberal zu rezipieren (so eine
Formulierung von Hermann Lübbe). Dirsch
kommt zu dem Ergebnis, dass in den gegenwärti-
gen Multikulturalismus-Debatten die christliche
Tradition Europas, neben anderen Stimmen, un-
verlierbar festzuhalten ist. Lesenswert ist seine ge-
naue politologische Analyse des Lissaboner Ver-
tragswerks. Dirsch konstatiert zutreffend die öko-
nomischen Leistungen der Europäischen Einheit,
auch ihre pazifizierende Wirkung. Er zeigt jedoch
auch, dass sich mit pauschalen und unbedachten
Forderungen wie jener nach einem »Mehr« an Eu-
ropa nicht selten die Ideologie einer Unifizierung
des Differenten verbindet. Sie geht an der Traditi-

488 Buchbesprechungen 488

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484


on der Einheit in und durch Vielheiten vorbei.
Schlichte Formulierungen wie die von ›mehr‹ oder
›weniger‹ Europa lösen dieses Problem nicht.

Auch Defizite des Konservatismus werden in
Dirschs kenntnisreichem Buch sichtbar: Nicht im-
mer war der Konservatismus auf der Höhe der
Moderne, womit nicht nur die wirtschaftlich-tech-
nologische und sozialplanerische Seite gemeint ist,
sondern ausdrücklich auch und vor allem die äs-
thetische. Mit dem Bau von Mauern und der He-
gung allein war gegenläufigen Kräften und Ener-
gien nicht beizukommen.

Schwächen und intellektuelle aber auch taktisch
strategische Defizite des Konservatismus wird
man künftig, auch dank Dirschs Ansatz, deutlicher
benennen können. Dass der Konservatismus eine
Position sui generis ist, dies hat Dirschs sehr ver-
dienstvolles Buch eindrucksvoll gezeigt.

Harald Seubert

Ronald DWORKIN, Gerechtigkeit für Igel, Ber-
lin, Suhrkamp 2012, 813 S. gebunden, 48 €

Fragen der Ethik stoßen nach wie vor auf ein gro-
ßes Interesse. Seit einem knappen halben Jahrhun-
dert ist das so, nachdem zuvor seit Hegel, Marx
und Comte kaum jemand viel von ihr wissen woll-
te. Die Ethik setzt die Freiwilligkeit des Ange-
sprochenen voraus. Da setzt man lange lieber auf
den Zwang von Gesetzen, die Gewalt von Ge-
wehrläufen und die militärische Disziplin. Doch
die Menschen können sich trotzdem wehren, wie
zuletzt der Arabische Frühling zeigt, so dass man
seit längerem erkannt hat, dass Überzeugungsar-
beit nachhaltiger wirkt als Unterwerfung.

Gerade hat in dieser Perspektive stehend einer
der großen US-amerikanischen Rechtstheoretiker
ein neues, über 800 Seiten schweres Opus Magnum
vorgelegt: Ronald Dworkin, Professor für Philo-
sophie und Recht an der New York University so-
wie emeritierter Professor für Recht am University
College in London. Nach John Rawls und Michael
Walzer gehört er zu den großen Vordenkern einer
liberalen politischen Philosophie, die durchaus en-
gagiert zu den großen politischen Themen der Zeit
Stellung nimmt. Nicht nur der Titel Gerechtigkeit
für Igel überrascht, auch die darin vertretenen
Thesen.

Stellen Sie sich beispielsweise ein Rettungsboot
vor, das zu kentern droht, weil ein Passagier zu viel

an Bord ist. Gibt es eine gerechte Regel, nach der
bestimmt wird, wer ertrinken muss? Eine demo-
kratische Mehrheitsentscheidung kann es nicht
sein. Der bei der Mehrheit Unbeliebteste müsste
dann sterben. Wenn der Bootsführer oder ein Gre-
mium einiger Weiser die Entscheidung trifft, so
werden auch sie schwerlich den Prinzipien genü-
gen, die nach Ronald Dworkin eine Regierung be-
folgen muss, will sie sich gegenüber ihren Bürgern
gleichermaßen gerecht verhalten. Er schreibt: »Um
legitim zu sein, muss eine Regierung sich an zwei
übergeordnete Prinzipien halten. Sie muss zum ei-
nen das Schicksal aller ihr unterstehenden Perso-
nen gleichermaßen berücksichtigen und zum an-
deren der Verantwortung und dem Recht einer je-
den Person, selbst zu entscheiden, wie sie ihrem
Leben Wert verleihen will, höchste Achtung zol-
len.« (15)

Wenn eine Regierung einen bestimmten Bürger
in den Tod schickt, damit die anderen überleben,
kümmert sie sich um das Schicksal dieses Betrof-
fenen offenbar nicht genauso wie um die Schick-
sale der anderen. Wenn sie einen Bürger in den Tod
schickt, dann nimmt sie ihm geradezu die Selbst-
verantwortung für das eigene Leben. Gibt es für
eine solche Sachlage überhaupt eine gerechte Re-
gel, nach der man bestimmen kann, wer aus dem
Boot gestoßen wird? Oder handelt es sich hierbei
nicht um eine Zwangslage, in der verschiedene
ethische Werte miteinander im Konflikt liegen? Im
Fall des Bootes beispielsweise das Menschenrecht
auf Leben und Unversehrtheit jedes einzelnen und
das Gemeinwohl als das Überlebensinteresse der
Bevölkerung.

Trotz, oder vielleicht auch gerade aufgrund des
Ethikbooms ist heute die Auffassung weit verbrei-
tet, dass ethische Werte von der jeweiligen Kultur
und Religion abhängig sind und schon allein des-
halb miteinander im Konflikt stehen. Aber auch
innerhalb einer Kultur kennt man viele Situatio-
nen, in denen man nicht genau weiß, welchem ethi-
schen Wert man folgen soll. Wenn ein befreunde-
ter Musiker einen schlechten Auftritt hat, soll man
ihm die Wahrheit sagen und ihn damit verletzen
oder soll man lieber freundlich und rücksichtsvoll
lügen? Doch für Ronald Dworkin gibt es solche
Zwangslagen bzw. Konflikte zwischen ethischen
Werten nicht. Das ist eine der überraschenden
Thesen seines Buches: »Stehen Ehrlichkeit und
Freundlichkeit manchmal im Widerspruch zuein-
ander? Da die Einheit der Werte die zentrale These

489 Buchbesprechungen 489

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484


dieses Buches ist, muss ich das verneinen. (...) Mir
geht es um die anspruchsvollere These, dass es kei-
ne echten Konflikte zwischen verschiedenen Wer-
ten gibt, die geschlichtet werden müssen.« (204)

Dworkin widerspricht damit nicht nur dem
heute weit verbreiteten ethischen Relativismus, für
den Werte immer nur relativ gelten und somit auch
Konflikte zwischen Werten letztlich nicht zufrie-
denstellend gelöst werden können. Einen solchen
unlösbaren Konflikt kann es für Dworkin indes
gar nicht geben, weil man durchaus gut begründen
kann, welche ethische Regel die allein richtige ist,
die somit auch Wahrheit beanspruchen kann. Dass
man niemanden quälen darf, darüber kann man
doch nicht streiten! Das ist immer falsch, somit die
Regel, das nicht zu tun, wahr. Ähnliches gilt für
Mord, Folter und andere Grausamkeiten.

Aber viele Menschen sind der Auffassung, dass
Folter unter bestimmten Umständen legitim sei,
beispielsweise wenn der Entführer den Aufent-
haltsort des Entführungsopfers nicht verrät, das
Opfer aber erstickt, wenn es nicht bald aus einer
eingegrabenen Kiste im Wald befreit wird. Doch
dem hält Dworkin entgegen: »Der Gedanke, dass
manche Handlungen – etwa kleine Kinder aus
Spaß zu quälen – an sich falsch sind, und nicht nur,
weil Menschen sie für falsch halten, ist uns allen
wohlvertraut und erscheint ganz normal. So etwas
wäre selbst dann falsch, wenn niemand das einse-
hen würde – ein kaum vorstellbarer Fall.« (26)

Ethische Prinzipien sind nicht nur deshalb
wahr, weil Menschen sich an ihnen orientieren,
sondern weil man wohl begründen kann, dass sie
generell richtig sind. Derjenige der foltert, entwür-
digt nicht nur den Gefolterten und raubt ihm seine
Menschlichkeit. Der Folterer selbst verliert seine
eigene Würde. In der Tat, wer würde schon gerne
jemandem zum Freund haben, der entweder gele-
gentlich foltert oder früher gefoltert hat!

Damit widerspricht Dworkin ein weiteres Mal
der vorherrschenden Meinung, nach der die Ethik
sagen soll, was man zu tun hat, was höchstens dann
der Norm entspricht und richtig, aber nicht wahr
ist. Von Wahrheit spricht man gemeinhin nur in
den Naturwissenschaften und den empirischen
Geistes- und Sozialwissenschaften. Diese erklären
und beschreiben ihre Sachverhalte. Wenn sie diese
richtig erfasst haben, sind ihre Sätze wahr. Doch
für Dworkin gilt ähnliches auch in der Ethik:
Wenn Folter falsch ist, dann erfasst die Norm nicht
zu foltern, diesen ethischen Sachverhalt, ist somit

wahr. Doch dass dem wirklich so ist und dass es
auch zu keinen Konflikten mit anderen ethischen
Normen kommen kann, das muss genau begrün-
det werden. Dazu stellt man Bezüge zu anderen
Werten her wie der Menschenwürde oder der
Selbstachtung.

Daher besteht die Ethik für Dworkin auch nicht
aus einer schlichten Sammlung von Normen und
Werten. Diese hängen vielmehr miteinander zu-
sammen, so dass sie ein Ganzes ergeben. Derart
erschließt sich dann auch der merkwürdige Titel
des Buches Gerechtigkeit für Igel: »Es handelt sich
also trotz des Titels, im Amerikanischen Justice for
Hedgehogs, nicht um ein Plädoyer für Tierrechte
oder die Bestrafung gieriger Hedgefonds-Mana-
ger. Ich spiele vielmehr auf einen Vers des altgrie-
chischen Dichters Archilochos an, (...): Der Fuchs
weiß viele Dinge, aber der Igel weiß eine große Sa-
che. Werte sind eine große Sache. Nicht nur bildet
die Wahrheit über die gelungene Lebensführung,
das gute Leben und all das, was wir lieben und
wertschätzen, ein zusammenhängendes Ganzes,
diese unterschiedlichen Aspekte der Wahrheit
stützen sich zudem wechselseitig.« (13)

Das ist allerdings keine einfache Angelegenheit,
gibt es gerade in der Ethik, wenn sie sich für wahr
und umfassend hält, keine simplen Lösungen.
Nach welcher Regel soll man denn nun jemanden
aus dem überfüllten Rettungsboot kippen? War-
um ethische Normen und Werte wahr bzw. die
richtigen sind, kann man nur durch eine genaue
Begründung nachweisen, nicht durch eine schnelle
Antwort. Dworkin: »Es ist immer angemessen zu
fragen, warum die Moral das fordert, was sie for-
dert, und zu sagen: ›Das ist einfach so‹ ist im Be-
reich der Moral nie eine gute Antwort. Natürlich
können wir oft nicht viel mehr erwidern. Wir sagen
dann zum Beispiel: ›Folter ist einfach falsch, basta.‹
Aber das ist einer gewissen Ungeduld und einem
Mangel an Einfallsreichtum geschuldet. Mit einer
solchen Aussage stellen wir nicht unser Verant-
wortungsbewusstsein unter Beweis, sondern das
genaue Gegenteil.« (198)

Damit entwickelt Dworkin ein durchaus inno-
vatives Modell der Ethik, gerade indem er deren
Wahrheit und inneren Zusammenhang unterstellt.
Wenn ein Richter jemanden verurteilt, dann muss
er sein Urteil doch für wahr halten! Doch es han-
delt sich nicht um eine absolute Wahrheit, sondern
das Maximum an guter Begründung, warum bei-
spielsweise der Angeklagte wirklich der Täter ge-

490 Buchbesprechungen 490

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484


wesen sein muss. »In der Moral nach Wahrheit zu
streben bedeutet, sich um ein kohärentes System
zu bemühen, das wir von ganzem Herzen beja-
hen.« (207) Der Richter hält sein Urteil für wahrer
als die Plädoyers von Verteidigung und Anklage,
wenn er beiden nicht folgt.

Trotzdem entgeht hier Dworkin doch einem
gewissen Relativismus der Wahrheit nicht. Sie ist
nicht mehr als die beste unter verschiedenen kon-
kurrierenden Lesarten der Sachlage. Wenn zudem
die Wahrheit zu einer Herzensangelegenheit avan-
ciert, entwickelt sie leicht religiöse Züge. Dworkin
stützt die Ethik zwar nicht auf die Religion, grenzt
sich aber auch nicht unzweideutig von dieser ab.

Eher konventionell verharrt er auf der Tren-
nung von Ethik und allen Erfahrungswissenschaf-
ten – eine Trennung die seit der Aufklärung im 18.
Jahrhundert anerkannt ist und die auch noch im-
mer die meisten Philosophen beseelt, wiewohl in
letzten Jahrzehnten daran neue Zweifel keimten,
beispielsweise bei Robert B. Brandom 1994 (Ma-
king it explicit. Reasoning, representing, and dis-
coursive commitment; deutsch: Expressive Ver-
nunft. Begründung, Repräsentation und diskursive
Festlegung, Frankfurt am Main 2000) oder bei Ot-
fried Höffe 2007 (Lebenskunst und Moral – oder:
Macht Tugend glücklich?, München).

Dworkin rekurriert denn auch auf die Philoso-
phie der Aufklärung, bei der die Ethik eine her-
ausragende Rolle spielt. Im 18. Jahrhundert hofft
man vielerorts, dass man die Menschen dazu über-
zeugen kann, sich sittlich zu verhalten. Dworkin
schreibt: »Dem großen schottischen Philosophen
David Hume wird meist der Gedanke zugeschrie-
ben, dass empirische Entdeckungen über die Be-
schaffenheit der Welt, Enthüllungen über den
Gang der Geschichte, Einsichten in das fundamen-
tale Wesen der Materie oder Wahrheiten über die
menschliche Natur niemals irgendwelche Schluss-
folgerungen darüber rechtfertigen können, was
sein soll, ohne dass dafür eine zusätzliche Prämisse
oder Annahme darüber, was sein soll, hinzugezo-
gen wird.« (40) Aus beschreibenden oder erklä-
renden wissenschaftlichen Sätzen lassen sich keine
ethischen Normen ableiten, die Einsicht von Auf-
klärung und Moderne, während das mittelalterlich
christliche Denken noch behauptete: Aus der gött-
lichen Schöpfung ergeben sich auch die ethischen
Gebote für die Menschen.

Häufig wird diese Trennung von Ethik und
Wissenschaft auch in säkularen Kreisen als Verlust

empfunden: Jetzt sagt Gott, das Universum oder
die Natur nicht mehr, was man tun soll. Damit
verliert die Ethik ihr Fundament in der Welt, wird
sie von ihr unabhängig. In diesem Sinn formuliert
Kant den kategorischen Imperativ: Moralischen
Prinzipien muss man immer und überall folgen,
nicht nur unter bestimmten realen Bedingungen.
Dworkin wendet diese Trennung noch stärker ins
Positive: jetzt ist die Ethik ein eigener Bereich, der
sich weder von der Physik noch von der Ökono-
mie bevormunden lassen muss und indem man
wohl begründen kann und muss, was man tun soll.
Völkermord ist Völkermord und lässt sich weder
mit ökonomischen Vor- oder Nachteilen noch mit
einer höheren Kulturentwicklung begründen.

Dabei verengt Ronald Dworkin die Ethik kei-
nesfalls auf die individuelle Moral. Vielmehr ver-
bindet er Moral mit Politik und Recht: »Die Moral
sollte grundsätzlich als baumartige Struktur ver-
standen werden, wobei das Recht ein Zweig der
politischen Moral ist, die selbst vom Ast der allge-
meineren persönlichen Moral abgeht, die wieder-
um aus der noch abstrakteren Theorie der gelun-
genen Lebensführung herauswächst.« (20) Viele
Seiten widmet Dworkin denn auch der Lebens-
führung. Dazu gehört, sein eigenes Leben so zu
gestalten, dass man sich verantwortlich gegenüber
seinen Mitmenschen und der Gemeinschaft ver-
hält. Wer primär in seinem Leben nur Streichholz-
schachteln sammelt, dem misslingt sein Leben, der
gelangt zu keinem guten Leben, zu dem am Ende
auch etwas Glück gehört. Derart fließen schon in
der Lebensführung individuelle und politische
Moral zusammen und liefern dem Recht ein ethi-
sches Fundament. Umgekehrt stützt sich das
Recht auch auf die Ethik, so Dworkin: »Nur wenn
eine politische Gemeinschaft ihre Mitglieder ent-
sprechend den Prinzipien der gleichen Berück-
sichtigung und Achtung behandelt – wenn ihre
politischen Maßnahmen also das Schicksal jedes
einzelnen als gleich wichtig behandeln und die in-
dividuelle Verantwortung für das eigene Leben
achten –, hat die Gemeinschaft die moralische
Macht, ihren Mitgliedern Verpflichtungen aufzu-
erlegen und diese auch durchzusetzen.« (558)

Ein Denken, dass dagegen das Recht primär auf
die Macht stützt, was bis heute eine verbreitete
Auffassung darstellt, das besitzt für Dworkin kei-
ne Legitimität. Eine Regierung kann weder bloß
mit Macht noch gar mit Gewalt dem Recht mora-
lische Anerkennung verschaffen, wie es zumindest

491 Buchbesprechungen 491

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484


indirekt Thomas Hobbes im 17. und Carl Schmitt
im 20. Jahrhundert unterstellen. Einer Gewaltpo-
litik wie der der Nazis braucht niemand zu folgen,
sie besitzt keinerlei ethische Legitimität, sondern
stützt sich auf Rassismus und Antisemitismus.
Aber auch der Irakkrieg wurde 2003 mit Lügen
geführt und in Guantanamo werden Menschen
ohne Anklage und Verteidigung jahrelang gefan-
gen gehalten.

Die Politik muss sich aber auf die Moral stüt-
zen, die ihr indes nur hinlängliche Legitimität ver-
schaffen kann, wenn sie sich auf die Wahrheit zu
stützen vermag. Dworkin fordert: »Wir brauchen
(...) eine neue Revolution. Natürlich müssen wir
zwischen verantwortungsbewussten und verant-
wortungslosen Meinungen unterscheiden können.
Vor allem wenn es in der Politik um Fragen der
Gerechtigkeit geht, sind wir hierauf angewiesen.
Treffen können wir diese Unterscheidung aber nur
dann, wenn wir uns auf die Idee der Wahrheit und
die der Falschheit berufen.« (704)

Aber hat eine derart moralisch begründete Po-
litik auch eine Antwort für unsere Schiffbrüchigen
im überfüllten Rettungsboot? Sie hat! Die einzige
gerechte Lösung ist das Los, das alle gleichermaßen
treffen kann. Aber vielleicht trifft es die Mutter
von fünf Kindern. Oder den Bootslenker. Dann
müsste man allerdings von vorne anfangen und alle
Möglichkeiten durchdenken. Voraussichtlich aber
wird eine Mehrheit sich auf dieses Verfahren gar
nicht einlassen. Denn es könnte ja einen der ihren
treffen. Just dagegen wendet sich Dworkins Ge-
rechtigkeit für Igel. Abhilfe wird er auch nicht so
schnell schaffen. Aber das kann man ihm nicht
vorwerfen. Nicht nur in der Ethik brauchen nach-
haltige Veränderung viel Zeit.

Hans-Martin Schönherr Mann

Christoph GOOS, Innere Freiheit. Eine Rekon-
struktion des grundgesetzlichen Würdebegriffs,
Göttingen 2011, Vandenhoeck und Ruprecht /
Bonn University Press, 245 S., 39,90 €

Was haben sich die Mütter und Väter unserer Ver-
fassung eigentlich gedacht, als sie sich nach langen
Erwägungen auf die schlussendliche Fassung des
ersten Satzes unseres Grundgesetztes verständig-
ten? Was waren ihre Beweggründe, von welchen
Vorstellungen waren sie beseelt? Niemand ist der
Frage bis heute so ausführlich und sachgerecht

nachgegangen wie Christoph Goos in seiner jetzt
veröffentlichten, von Christian Hillgruber betreu-
ten Arbeit über Innere Freiheit. Alles, was an Un-
terlagen greif- und verfügbar ist, hat Goos gesich-
tet und ausgewertet. Hierin liegt der wohl wich-
tigste Gewinn seiner auch ansonsten sehr ver-
dienstvollen Untersuchung.

Der Konvent von Herrenchiemsee hatte zu-
nächst vorgeschlagen, die Verfassung anderslau-
tend zu eröffnen als in der uns heute geläufigen
Weise, nämlich mit einem leicht abgewandelten
Wort von Albert Einstein: »Der Staat ist um des
Menschen willen da, nicht der Mensch um des
Staates willen.« Theodor Heuss war empört: »Mei-
ne Herren, was für ein Deutsch!« (83) Gleichwohl
war es nicht nur die von Heuss beklagte unge-
schliffene Sprache, die dazu führte, dass dieser
Vorschlag im Parlamentarischen Rat keine Mehr-
heit fand. Denn auch die später einsetzende Rede
von der Unantastbarkeit fand Heuss unter sprach-
lichen Gesichtspunkten schlicht »scheußlich«
(165). Was also, noch einmal gefragt, waren die
sachlichen Gründe, die schließlich zu einer Eini-
gung führten, jenen Satz der Verfassung voranzu-
stellen, von dem man heute sagen muss, dass die
Genialität seiner Formulierung, den Urhebern
selbst wohl selbst gar nicht bewusst, alles in den
Schatten stellt, was sich allermeist in Formulierun-
gen politischer Kompromisse – und nichts anderes
sind Verfassungen – finden lässt?

Es war, allem voran, die Erfahrung des Natio-
nalsozialismus, genauer – und von Goos vorzüg-
lich herausgearbeitet: dessen Selbstverständnis,
das sich als »gigantisches Projekt der Subjektivi-
tätsdestruktion« (139) erwiesen hatte. Solchen
Versuchen sollte ein- für allemal ein Riegel vorge-
schoben werden. Und diesem Anliegen folgend,
suchte der Parlamentarische Rat nach einem Be-
griff, der zum Ausdruck bringt, dass jede Verlet-
zung der »inneren Freiheit« eines Menschen be-
dingungslos und dauerhaft Unrecht ist. So lautet,
zusammengefasst, der entstehungsgeschichtliche
Befund, der von Goos in allen Etappen der Bera-
tungen des Parlamentarischen Rates ausführlich
und sorgfältig entlang der Quellen nachgezeichnet
wird. Carlo Schmid und Heuss waren – mit Her-
mann von Mangoldt – die Wortführer in dieser
Auseinandersetzung. Sie verstanden unter der
»Würde des Menschen« keine Wertzuschreibung,
sondern eine Eigenschaft, jenes »Attribut« näm-
lich, das den Menschen von allen anderen Ge-

492 Buchbesprechungen 492

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484


schöpfen unterscheidet. Die Menschenwürde
müsse »in sich ruhen« und dürfe nicht »aus ir-
gendwelcher staatlicher Haltung« (90) abgeleitet
werden, mahnte Heuss, und Schmid bezog sich auf
Epiktet, der im ersten nachchristlichen Jahrhun-
dert darüber geschrieben hat, dass auch der Sklave
auf der Galeere seine innere Würde bewahre.

Soweit waren sich im Parlamentarischen Rat al-
le mehr oder weniger einig: Sowohl für Schmid als
auch für Heuss zählte die »Wiedererlangung geis-
tiger, seelischer bzw. innerer Freiheit angesichts
einer seelen-, bindungs- und gewissenlos gewor-
denen Gesellschaft zu den vordringlichsten Auf-
gaben des Neuaufbaus (…) Sie sollte das Schutzgut
des Art. 1 Abs. 1« (218 f.) der neuen Verfassung
sein.

Heute mag diese Einigkeit überraschen. Denn
allzu sehr in Vergessenheit geraten sind uns jene
geistigen Strömungen, die dem Nationalsozialis-
mus – und dessen verwegen-ruchlosen, menschen-
verachtenden Erniedrigungsdenken – den Weg ge-
bahnt haben. So erinnert Goos beispielsweise an
einen Namen, der heute den meisten Zeitgenossen
nicht mehr gegenwärtig sein dürfte, der aber in den
frühen 1020er Jahren des letzten Jahrhunderts
hochangesehen in einem führenden deutschen
Wissenschaftsverlag seine Gedanken unter dem
Titel Die Freigabe der Vernichtung lebensunwer-
ten Lebens, ihr Maß und ihre Form veröffentlichte:
der Straf- und Verfassungsrechtler Karl Binding,
der im Leben der »unheilbar Blödsinnigen« eine
»furchtbare Widersinnigkeit, ein Missbrauch der
Lebenskraft zu ihrer unwürdigen Zwecken« sah:
»Menschenhülsen« nannte Alfred Hoche in der-
selben Schrift jene »Ballastexistenzen«, die zu kei-
ner Leistung fähig seien und auf Versorgung durch
Dritte angewiesen blieben. Ihnen dürfe noch nicht
einmal Mitleid gelten, denn »wo kein Leiden ist,
ist auch kein Mit-Leiden« (S. 145). Wer so dachte,
konnte die – von Goos ebenfalls erinnerte – Rede
von Heinrich Himmler nur gutheißen, als dieser
die Deutschen dafür lobte, dass sie eine anständige
Haltung zum Tier besäßen, weshalb, so Himmler,
alle Menschentiere – gemeint waren Russen und
Tschechen – darauf vertrauen dürften, dass ihre
Schergen und Schlächter auch ihnen gegenüber ei-
ne »anständige Einstellung« (S. 145) einnehmen
würden.

Goos verweist im Anschluss an diese histo-
rische Reminiszenz auf zeitgenössische Äußerun-
gen – und wählt dabei noch die eher harmloseren

aus, um zu zeigen, dass wir heute höflicher spre-
chen, aber in der Sache manche Rückfälle in das
Denken des Verfassungsrechtlers Binding feststel-
len müssen, und folgert zutreffend: »Art. 1 Abs. 1
GG erteilt solchen Überlegungen eine klare Ab-
sage: Die Würde des Menschen ist die Würde jedes
Menschen.« (146) Und belegt dieses Verständnis
mit einschlägigen Zitaten aus den Protokollen und
Dokumenten des Parlamentarischen Rates: Die
Mütter und Väter des Grundgesetzes haben an das
»Menschsein« im Sinne von Art. 1 Abs. 1 S. 1 GG
keine über die vegetativ-biologische Existenz hin-
ausgehenden Bedingungen knüpfen wollen. Der
Mensch ist immer und jederzeit Mensch ohne Ein-
schränkung seiner Würde – und dank der rechtli-
chen Feststellung, die damit getroffen wird, immer
und jederzeit Inhaber eines Schutzanspruches.

Wie aber passt diese Deutung mit jener Entfal-
tung des Begriffs der Würde als innere Freiheit ei-
nes Menschen zusammen? Bleibt, wenn man Wür-
de als geistige Freiheit zur selbstbestimmten Ent-
scheidung versteht, damit nicht einigen Menschen
am Ende der Würde- und damit der Grundrechts-
schutz dennoch versagt, nämlich all denen, die zu
dieser Selbstbestimmung nicht fähig sind?

Goos fordert angesichts dieses vermeintlichen
Widerspruchs Loyalität zum Sinnverständnis der
Verfassungsgeber und zugleich Kreativität in der
Auslegung der Verfassungsschrift. Der entste-
hungsgeschichtliche Befund bestätigt zweifellos
beide Deutungen im Blick auf die Erläuterungen
und Festlegungen der seinerzeit führenden Köpfe
im Parlamentarischen Rat. Das heißt aber nicht,
dass damit schon die unser heutiges Denken be-
friedende innere Übereinstimmung im Denken
des Würdebegriffs gegeben ist.

Tatsächlich nun hilft die Rechtsprechung zu
verstehen, was die Rede von der Unantastbarkeit
der Würde im Blick auf Menschen meint, die uns
angesichts ihrer physischen oder psychischen
Ausstattung zweifeln lassen, ob sie ein Bewusst-
sein ihrer inneren Freiheit in sich tragen. Denn
»Würde«, so führt Goos im Blick besonders auf
einschlägige Feststellungen des Bundesverfas-
sungsgerichtes aus, meint nicht nur die geistige
Freiheit des Menschen, sondern auch jene grund-
legende (»basale«) Freiheit des Erlebens, Empfin-
dens und Erleidens. Allen Menschen gegenüber
bleiben Indoktrination, Suggestion und Trauma-
tisierung bedingungslos untersagt, weil sie sowohl
das transzendentale als eben auch das empirische

493 Buchbesprechungen 493

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484


Ich verletzen. Ja, die Unantastbarkeit der Würde
des Menschen gilt sinngemäß und tatsächlich sogar
über seinen Tod hinaus, zum Beispiel im Persön-
lichkeitsrecht.

Goos zeichnet die Beratungen des parlamenta-
rischen Rates über das Konstitutionsprinzip der
neuen Verfassung in allen ihren Einzelheiten nach
und macht den Leser mit dem Denken der Mütter
und Väter unserer deutschen Verfassung vertraut.
Zusammenfassend stellt er fest: »Der entstehungs-
geschichtliche Befund zeigt (…) deutlich, dass die
Väter und Mütter des Grundgesetzes unter der
›Würde des Menschen‹ keine Idee wie etwa die,
dass jeder Mensch wertvoll sei, verstanden haben,
sondern ein reales ›Attribut‹, eine empirisch fass-
bare Eigenschaft des Menschen. Deshalb muss die
›innere Freiheit‹ des Menschen als Beschreibung
der Realität mehr umfassen als die geistige Freiheit
des Menschen.« (142)

Uneingeschränktes Lob verdient die – im Üb-
rigen schon mehrfach ausgezeichnete – Untersu-
chung von Goos, weil sie – auch für den juristi-
schen Laien sehr brauchbar und nützlich – die sei-
nerzeitige wie zeitgenössische Debatte über die
Deutung des Begriffs der Würde, sowohl im Blick
auf die Literatur als auch im Blick auf die Juris-
diktion vor allem des Bundesverfassungsgerichtes,
zusammenfassend darstellt. Vor allem aber ist die
Arbeit zu empfehlen, weil sie so treffend und quel-
lentreu ihre Absicht einlöst und eine schmerzliche
Forschungslücke schließt, indem sie in allen Ein-
zelheiten nachzeichnet, was den Verfassungsgeber
bewogen hat, dem Grundgesetz eben diese im sei-
nem ersten Satz zu Papier gebrachte Überschrift
zu geben. So scharf wie nur möglich zeichnet Goos
jenes Verständnis von Würde, wie es am Anfang
dem Denken der verfassungsgebenden Versamm-
lung entsprach, nach. Dabei bleibt am Ende fest-
zustellen, dass seinerzeit auch die großen Köpfe im
Parlamentarischen Rat den Begriff im Wissen um
seine nicht geringe Unschärfe mit Bedacht auf den
Sockel stellten. Sie wussten um die bleibende Auf-
gabe seiner Deutung, wie sie aus der Offenheit des
Begriffs folgt – oder, um es noch einmal in den
Worten von Heuss zu sagen: Der Satz von der
Würde kann als eine nicht interpretierte These gel-
ten, die aber gleichwohl eine Grenze ihrer Inter-
pretation im Festhalten an der »überphysische(n)
Atmosphäre« (154) seiner Bedeutung findet.

Hier setzt dann – in Anlehnung an eine Wort-
schöpfung von Josef Isensee – jenes loyal-kreative

Weiterdenken an, das erforderlich ist, um jenen
Begriff auszudeuten, der von Anfang an der An-
gelpunkt aller Auseinandersetzungen über das
Selbstverständnis unserer Gesellschaft war, als sol-
cher aber erst in jüngster Zeit – und jetzt weit über
die Jurisprudenz und die Jurisdiktion hinaus – jene
Prominenz erreicht hat, die ihm gebührt. Diese
Auslegung wird einsetzen müssen mit dem Ver-
weis auf jenes »unaufhebbar Paradoxe«, das die-
sem ersten Verfassungssatz anhaftet, und das nun
gerade nicht einer Verlegenheit entspringt, wie
Walter Schweidler in seinem Buch Über Men-
schenwürde (Wiesbaden 2012) kürzlich dargestellt
hat, sondern zum Wesen dessen gehört, worauf
sich diese Ausgangsbestimmung der Verfassung
bezieht und beruft. Die Unantastbarkeit der Wür-
de ist der Grund, warum die Menschenrechte dem
Staat vorgegeben sind.

Diese Würde kann einem Menschen nicht ge-
nommen werden. Warum aber muss sie dann ge-
schützt werden? Weil die Achtung vor der Würde
die notwendige Bedingung dafür ist, dass der hin-
reichende Grund, der diese Achtung gebietet, sich
in seiner ganzen Wirklichkeit zeigen kann. Anders
ausgedrückt: Das Unantastbare »muss vor Verlet-
zung geschützt werden, weil es sich nur dann als
der Grund zeigen kann, der, nachdem er uns seine
Verletzung verboten und uns zu seinem Schutz
verpflichtet hat, sich tatsächlich als derjenige er-
weist, der es uns sogar unmöglich macht, ihn an-
zutasten.« (Schweidler, 13) Es handelt sich bei die-
sem Prinzip, das Günter Dürig schon sehr früh,
Anfang der 1950er Jahre, als das Konstitutions-
prinzip der Verfassung beschrieben hat, »ob man
es hören will oder nicht, um einen Brückenschlag
zwischen ›Sein‹ und ›Sollen‹. Die Würde, die den
Menschen zu dem macht, der er ist, begründet die
gesetzliche Ordnung«. (Schweidler, 12).

Goos hat in seinem Buch auf Dürigs Deutung
immer wieder und mit guten Gründen zurückge-
griffen, der 1956 eben dies feststellte: »Die norma-
tive Aussage des objektiven Verfassungsrechts,
dass die Würde des Menschen unantastbar ist, be-
inhaltet eine Wertaussage, der ihrerseits aber eine
Aussage über eine Seinsgegebenheit zugrunde-
liegt.« (23) Goos zitiert diese Aussage Dürigs. Von
ihr trennt uns ein gutes halbes Jahrhundert, in dem
naturrechtliches Denken aus wissenschaftlichen
Erörterungen verbannt war. Aber, um noch einmal
Schweidler aufzunehmen: Ob man es nun hören
will oder nicht: Das Konstitutionsprinzip des

494 Buchbesprechungen 494

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484


deutschen Grundgesetzes schlägt nun einmal diese
Brücke, ja, es muss diese Brücke schlagen, weil
sonst der Anker fehlt, der die Menschenrechte da-
vor bewahr, auf die offene See getrieben zu werden
und dort zu kentern. Anders gesagt: Unsere frei-
heitliche Verfassung gibt alles und jedes zur ge-
sellschaftlichen Beratschlagung frei – nur eben ihr
Konstitutionsprinzip nicht, weil sich in ihm der
Grund und die Begründung aller freien Beratschla-
gung findet: eben jene Überzeugung von der Un-
antastbarkeit menschlicher Würde, die Schall und
Rauch wäre, wenn sie nicht im Sein des Menschen
ihre Verankerung fände.

Worüber lohnte es sich heute zu streiten, wenn
nicht über diese Frage aller Fragen? Von ihrer Be-
antwortung hängt ab, welche Form wir für unser
Zusammenleben finden. Und deshalb sei abschlie-
ßend noch einmal auf Albert Einstein verwiesen,
der 1954 schrieb: »Die Geschichte ist zum großen
Teil erfüllt durch den Kampf um die Menschen-
rechte, ein ewiger Kampf, in dem es keinen end-
gültigen Sieg geben kann und dessen Erlahmen den
Ruin der Gemeinschaft bedeuten würde.« Wie die-
ser Kampf geführt wird, hängt vor allem davon ab,
wie wir den Grund für die Rechte des Menschen
verstehen lernen: seine unantastbare Würde.

Christoph Böhr

Daniel HILDEBRAND: Rationalisierung durch
Kollektivierung. Die Überwindung des Gefange-
nendilemmas als Code moderner Staatlichkeit,
Beiträge zur Politischen Wissenschaft Band 167,
Berlin, Duncker & Humblot 2011, 579 S., 98,00 €

Nein, Staatsleidenschaft, wie sie einst Dolf Stern-
berger umtrieb, ist heute keineswegs en vogue.
Doch war sie es jemals? Eine rhetorische Frage.
Viel eher war das genaue Gegenteil der Fall. Nur
zu gut klingt die Stimmgewalt all jener nach, die
im Zeichen der ökonomischen und technologi-
schen, nicht zuletzt auch finanztechnischen Glo-
balisierung das Ende des Staates diagnostizierten
oder zumindest prophezeiten – gern in Anlehnung
an Thomas L. Friedmans Buchtitel: The world is
flat. Was den einen die ökonomisch-technologi-
sche Globalisierung, ist den anderen Staats-Skep-
tikern der Prozess der Europäisierung. In Europa,
so der entsprechende Tenor, rücke das Zeitalter
der Supranationalität und mithin des Absterbens
der Nationalstaaten zugunsten der Schaffung der

»Vereinigten Staaten von Europa« immer näher.
Dabei wird nicht selten die Tatsache negiert, dass
selbst letztere, so sie je Gestalt annehmen, aus der
Vielfalt und Lebendigkeit der Nationen bzw. Staa-
ten leben werden. Doch zweifellos hat die globale
Finanz- und Währungskrise mit ihren dramati-
schen Konsequenzen im Euro-Raum zumindest
bei einem Teil der Staats-Skeptiker in Wissenschaft
und Praxis zu einem Umdenken geführt hinsicht-
lich der Relevanz und Zukunftsfähigkeit, womög-
lich gar im Hinblick auf die Wünschbarkeit von
verfasster, souveräner, wenn gleich gewandelter
Staatlichkeit im 21. Jahrhundert. Diese angedeute-
ten Diskursverläufe und -verwicklungen um Staat
und Staatlichkeit bilden den aktualitätsbezogenen
Hintergrund, vor dem die vorliegende Habilitati-
onsschrift einen ebenso ausgreifenden wie tiefge-
henden Versuch einer politikwissenschaftlichen
Vergewisserung von Genese, Substanz, Entwick-
lung sowie Rezeption von moderner Staatlichkeit
unternimmt: historisch ausgreifend, analytisch
tiefschürfend. Als interpretative Leitidee wird da-
bei, wie es der Untertitel des Buches programma-
tisch ausweist, »die Überwindung des Gefange-
nendilemmas als Code moderner Staatlichkeit«
herangezogen. Daniel Hildebrand, der Verfasser
der vorliegenden Studie, greift in Wahrheit über
die Fragestellung im engeren Sinne (»Warum wirkt
Staat«?, S. 32) weit hinaus, in dem er eine ideenge-
schichtliche tour d´horizon von der Antike bis in
die Gegenwart unternimmt, um dabei »die condi-
tio humana zwischen Eigeninitiative und Gefan-
genendilemma« (19) einer grundsätzlichen und da-
bei intellektuell anspruchsvollen Reflexion zu un-
terziehen.

So ambitioniert dieses Vorhaben scheint, so ein-
drucksvoll ist das Ergebnis ausgefallen, mit dem
der Autor an der Universität der Bundeswehr in
München habilitiert wurde. Die Souveränität, mit
der Hildebrand operativ politische Theorie und
Ideengeschichte, Neue Institutionenökonomik,
Systemtheorie und Staatslehre miteinander ver-
knüpft und dabei inhaltlich den Bogen von vor-
moderner Staatlichkeit als Modus rationaler Da-
seinsbewältigung (54 ff.) bis hin zur Katalyse staat-
licher Rationalisierungsfunktion (359 ff.) bzw.
postmodernen Gewährleistungsinstitutionen öf-
fentlicher Kollektivgüter (507 ff.) schlägt, wird
keinen Leser unbeeindruckt lassen. Zumal die ar-
gumentative Stringenz und die unbestreitbare Ori-
ginalität der Anlage das Buch aus der großen Zahl

495 Buchbesprechungen 495

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484


politikwissenschaftlicher Neuerscheinungen her-
aushebt – was aber, nur scheinbar paradox, zu ei-
ner gebremsten Rezeption führen könnte. War-
um? Weil es, profan formuliert, quer zum polito-
logischen Mainstream liegt und auch ganz bewusst
so angelegt worden ist. Hildebrand deutet dies be-
reits in seinem Vorwort an, wo er sich gegenüber
der ihn habilitierenden Fakultät für die Möglich-
keit bedankt, einmal ein Buch »inhaltlich und for-
mal so schreiben (zu können), wie ich es wirklich
von Herzen schreiben wollte«. Herausgekommen
ist ein in jeder Hinsicht gelehrtes Werk, das sich
der klassischen Aporie widmet, Individual- und
Kollektivwunsch zu synchronisieren bzw. Egois-
mus und Gemeinwohl in Einklang, zumindest in
Ausgleich zu bringen.

»Die Epoche der Staatlichkeit«, so notierte Carl
Schmitt 1932 in seiner Abhandlung über den Be-
griff des Politischen, »geht jetzt zu Ende. Darüber
ist kein Wort mehr zu verlieren.« Dass über diesen
Befund auch acht Jahrzehnte später sehr wohl
mehr als ein Wort zu verlieren, ja, dass empirisch
geradezu das Gegenteil dessen zu beobachten ist,
reflektiert und plausibilisiert Daniel Hildebrands
Habilitationsschrift, der Schmitts berühmtes Dik-
tum vorangestellt ist, konzise. Ihr Tenor: »Staats-
ausdehnung trotz anhaltender Staatsskepsis.«

Volker Kronenberg

Daniel LOICK: Kritik der Souveränität, Frank-
furt (Main) / New York, Campus 2012, 346 S.,
34,90 €

Daniel Loicks Kritik der Souveränität ist in der
von Axel Honneth herausgegebenen Reihe der
Frankfurter Beiträge zur Soziologie und Sozila-
philosophie erschienen, und damit ist bereits der,
sagen wir, ›theoretische Ort‹ angezeigt, an dem
sich der Verfasser verortet: in der Tradition der
sogenannten ›Kritischen Theorie‹. Dabei ist recht
deutlich, dass er eher an die ältere Tradition an-
schließt, als an die neuere seit dem mittleren Jürgen
Habermas, der sich ja doch von einigen der Tradi-
tionen der älteren ›Kritischen Theorie‹ verabschie-
det hatte. Das soll indes nicht besagen, dass der
Verfasser außerhalb der ›Kritischen Theorie‹
nichts kennen und keine neuere Literatur seit Max
Horkheimer und Theodor Adorno berücksichti-
gen würde. Er rekurriert auch auf Hannah Arendt,
Michel Foucault, Jacques Derrida, Giorgio Agam-

ben, auf den amerikanischen kritischen Rechts-
theoretiker Robert Cover und auf diverse feminis-
tische Theorien.

Die grundsätzliche Positionierung und der Ar-
gumentationszweck ist anarchistisch. Als beken-
nender Anarchist – sicher nicht der gewalttätigen
Richtung, sondern einer friedfertigen, theoreti-
schen Variante, die in erster Linie durch Persuasi-
on wirken will – will Loick erstens aufzeigen, dass
›Souveränität‹ in allen ihren Varianten immer auch
Gewalt und Repression impliziert, die ungerecht,
unterdrückerisch und letztlich illegitim ist, und er
will zweitens aufzeigen, zumindest plausibel ma-
chen, dass eine herrschaftslose, gewaltlose Gesell-
schaft und Welt möglich ist.

In einem ersten, ausführlichen ideengeschicht-
lichen Teil diskutiert er die Souveränitätstheorien
von Jean Bodin, der ja als ihr neuzeitlicher Inno-
vator gilt, von Thomas Hobbes, der die Souverä-
nität qua Vertragsbegründung mit Legitimität aus-
zustatten suchte, von Jean-Jacques Rousseau, der
die Volkssouveränität paradigmatisch begründete,
und von Immanuel Kant, der Souveränität auf Ver-
nunft gründen und die Herrschaft der Vernunft –
für heutige Prozesse der Globalisierung besonders
relevant – internationalisieren wollte. Und in all
diesen Theorien sucht Loick aufzuzeigen, dass
Souveränität unauflöslich mit Gewalt und Repres-
sion gekoppelt ist. Das ist einerseits ganz interes-
sant, indem hier theoretische Verfahren einer kri-
tischen ›Destruktion‘‹auf ›Klassiker‹ des politi-
schen Denkens angewandt werden, mündet aber
letztlich doch in recht banale Ergebnisse ein, denn
kaum jemand wird ernsthaft bestreiten, dass über-
all, wo Macht und Herrschaft ausgeübt werden,
auch Entfesselung, Missbrauch, Willkür und der-
gleichen stattfinden.

In einem nächsten Abschnitt will Loick seine
‚ritik der Souveränität – tatsächlich, wie sich zeigt,
eher eine Kritik von Souveränitätstheorien – theo-
retisch vertiefen und untermauern, indem er auf
die Staatskritik von Karl Marx und auf die eigen-
tümlich diskursive Machttheorie von Hannah
Arendt rekurriert. Marx hat von der Perspektive
des Absterbens des Staates gesprochen, sobald eine
sozialistische Revolution die Klassenteilung der
kapitalistischen Gesellschaft in Richtung auf eine
kommunistische Zukunftsgesellschaft überwin-
det, und hat, tentativ und provisorisch, solche Ten-
denzen in der zweieinhalbmonatigen Räteregie-
rung der ›Pariser Commune‹ 1871 identifiziert.

496 Buchbesprechungen 496

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484


Aber auf diese Fragen einer Revolution und ihrer
möglichen Strategien und Formen lässt sich Loick
nicht ein. Was Hannah Arendt betrifft, verweist
der Autor wohl zu Recht auf die paradigmatische
Bedeutung der griechischen ›Polis‹ für Arendts
Überlegungen. Und es kann wohl die Frage gestellt
werden, wie die Regierung einer Polis, d. h. die
Stadt und das beherrschte unmittelbare Umland,
mit, sagen wir, 150.000 Einwohnern von denen
vielleicht 35.000 männliche Vollbürger sind, von
denen kaum jemals mehr als 8.000 an Vollver-
sammlungen teilnehmen, wie – frage ich – dieses
Regierungsmodell mit den heutigen Verhältnissen
einer globalisierenden Welt mit Milliarden Men-
schen vergleichbar sein soll.

Im weiteren schält sich heraus, dass Loick in
seiner Souveränitätskritik stark durch Walter Ben-
jamin, und hier insbesondere durch dessen 1921
erschienene Schrift Zur Kritik der Gewalt beein-
flusst ist. Und dabei spielt auch das charakteris-
tisch jüdische Motiv des ›Messianismus‹ eine Rol-
le, das Loick einen Ansatzpunkt bietet, Fragen der
Revolution, der Transformationsstrategie und
dergleichen, zu vermeiden. Denn es ist klar, dass
viele moderne ›emanzipatorische‹ Theorien gerade
auf diesem Felde scheitern, weil spätestens seit
Max Weber und Robert Michels ziemlich klar ist,
dass, sobald von organisierten Bewegungen die
Rede ist, auch Macht, Herrschaft, Dominanz, Zen-
sur und Unterdrückung ins Spiel kommen, durch
die sich ›emanzipatorische‹ Bewegungen sehr
schnell desavouieren, weil sie einer ähnlichen Kri-
tik verfallen, die sie gegen die etablierten herr-
schenden Gewalten vorbringen. Es gibt ja kaum
jemanden, der nicht dem Kommunismus als theo-
retisches Ideal etwas abgewinnen könnte, aber
auch kaum jemanden, der nicht einen Horror be-
kommt, wenn er an den real existiert-habenden
Sozialismus denkt. Diesen ganzen Fragenkreis
umgeht Loick unter Rekurs auf ein ›messianisches
Moment‹, das er allerdings aus dem charakteris-
tisch jüdischen Kontext herauslösen und säkulari-
sieren will, weil es erst dadurch allgemeiner adap-
tierbar wird. Und hierzu blickt er am Schluss auf
einige der Quellen für Walter Benjamins Kritik der
Gewalt, nämlich Hermann Cohen und Franz Ro-
senzweig.

Diese Versuche, ein unmittelbares, gewalt- und
strategieloses post-messianisches ›Heraussprin-
gen‹ aus den bestehenden Gewalt- und Herr-
schaftsverhältnissen theoretisch zu plausibilisie-

ren, sind aus der Sicht des Rezensenten indes wenig
überzeugend. Ein besonderes Problem in dem
Loickschen Unternehmen ist das Recht: Der Au-
tor scheint zu sehen, dass Gesellschaft und ihre
Organisation ohne Recht nicht funktionieren
würden, aber er will dem Recht seinen Zwangs-
charakter nehmen, also die Koppelung von Recht
– Staat – Souveränität, die gemeinhin vorgenom-
men wird, aufheben. Und deshalb denkt er darüber
nach, wie ein nicht sanktionsbewehrtes Recht
funktionieren könnte. Kann es Rechtspluralismus
geben? Innerhalb gewisser Grenzen sicherlich.
Kann das Recht vollständig auf die Sanktionierung
abweichenden Verhaltens verzichten? Gegen
Loick gesagt: Kaum! In der Summe ist dieses Buch
in einer Reihe von Einzelüberlegungen recht in-
teressant, aber im Ergebnis doch von frappieren-
der Naivität. Während die Welt darum ringt, viele
mittlerweile in Teilen existenzbedrohende
Menschheitsprobleme durch die Ausweitung von
Staatlichkeit und Souveränität auf die Ebene des
Internationalen bearbeiten zu können, will uns
Loick die Prozesse der Globalisierung (Nota bene:
internationaler Menschenhandel, globaler Dro-
genschmuggel, Piraterie, Warlordismus, fanatisch-
fundamentalistischer Terrorismus, massenhafte
ungesteuerte Migrationsprozesse, millionenfacher
Hunger, rapide Artenvernichtung, globale Erder-
wärmung, ungesteuerte, sich stetig beschleunigen-
de Finanzströme riesiger Dimensionen usw. usf.)
als eine Chance anpreisen, die nationalen Souve-
ränitäten glücklich hinter uns zu lassen und in ein
Reich freier deliberativer Aushandlung von
Rechtsordnungen einzutreten, hinter denen weder
Sanktionsmacht noch überhaupt eine Norm der
Verbindlichkeit stehen sollen. Kann man dies an-
ders als naiv und wirklichkeitsfremd nennen?

Raimund Ottow

Jorgen RANDERS: 2052. Eine globale Prognose
für die nächsten 40 Jahre. oekom Verlag München
2012, 448 Seiten, 24,95 €

Vor vierzig Jahren, in 1972, veröffentlichte Jorgen
Randers unter Leitung von Dennis Meadows und
Mitautorenschaft von Donella Meadows das be-
rüchtigte kleine Buch über die Grenzen des Wachs-
tums (The Limits to Growth), das den Fortschritts-
glauben der Welt erschütterte und zum Bestseller
wurde.

497 Buchbesprechungen 497

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484


Diesem Buch folgten 1992 und 2004 zwei wei-
tere Fassungen, die methodisch verfeinert und da-
tenmäßig aktualisiert waren, aber nicht mehr die
Aufmerksamkeit der ersten Fassung fanden – die
Welt hatte sich an dramatische Meldungen ge-
wöhnt und auf Grenzüberschreitungen eingestellt.
Dabei waren diese Studien gar keine Prognosen,
sie wollten nicht erzählen, was im 21. Jahrhundert
geschehen könnte. Es waren vielmehr Szenarien,
zwölf an der Zahl, mit denen die Autoren etwas
sagen wollten über die wahrscheinlichen Ergeb-
nisse bestimmter Politiken. Sie nutzten dazu ein
komplexes globales Computermodell (World 3 –
World3-03), mit dem sie die Konsequenzen kon-
kreter Entscheidungen bzw. Nichtentscheidungen
simulieren konnten.

Das spektakulärste Szenario-Ergebnis war,
dass die Menschheit, wenn sie sich nicht schnell auf
durchgreifende strukturelle Änderungen in Wirt-
schaft und Gesellschaft einlässt, die physikalischen
Grenzen des Planeten Erde im Laufe des 21. Jahr-
hunderts überschreiten wird: Overshoot – Grenz-
überschreitung – wurde so zum globalen Warnsi-
gnal. Die Grenzen des Wachstums definierten das
konzeptionelle Werkzeug für eine erleuchtende
Debatte (enlightening debate) – doch eine solche
Debatte hat im Grunde nicht stattgefunden. Wenn
man 40 Jahre lang die Warnungen vor Fehlent-
scheidungen nicht ernst genommen hat, was ist
dann für die nächsten 40 Jahre (daher der Titel:
2052) zu erwarten? Und kann ein neues, ein ande-
res Buch, zu einer erleuchtenden Debatte führen?

Jorgen Randers legt keine weitere Simulation
vor, er wagt vielmehr eine Prognose – eine wohl-
begründete Vermutung (educated guess), ein
kenntnisreiches Urteil (well-informed judgment) –
auf der Basis von vier Elementen: zweier dynami-
scher globaler Computermodelle (vgl. www.
2052.info), der Analyse global relevanter Trends,
der Einbeziehung der Expertise über die globale
Zukunft (35 exzeptionelle Essays von globalen
Denkern) und der Infragestellung des vorherr-
schenden Realitätsprinzips (Herbert Marcuse), des
dominanten Wachstumsparadigmas.

Vier zentralen Themen, die einen Systemwech-
sel betreffen, gilt sein besonderes Interesse: die Zu-
kunft des Kapitalismus, der Demokratie, der
Machverteilung und des Verhältnisses von Mensch
und Natur. Sein Blick auf das Jahr 2052 fokussiert

dabei auf die Themen Bevölkerung, Konsum,
Energie, CO2-Emissionen, Ernährung, Ökologi-
scher Fußabdruck, Nicht-materielle Welt und (!)
den Zeitgeist.

Die Ergebnisse sind vielfältig, aber dramatisch.
Randers erwartet eine weitere Zunahme der Welt-
bevölkerung nur bis zur 8,1 Milliarden-Marke
(peak), anders als die Vereinten Nationen, die in
ihrer mittleren Prognose von 9,5 Milliarden aus-
gehen. Soweit die gute Nachricht. Die anderen
globalen Parameter sehen dagegen anders aus. Das
Wachstum der globalen Wirtschaft stagniert, wäh-
rend der Kampf um Ressourcen eskaliert. Die
Ökosystembelastungen und die Schadstoffemis-
sionen nehmen weiter zu, bewirken partielle Sys-
temzusammenbrüche und führen zu einem gefähr-
lichen Klimawandel (plus 2° C). Den Zeitgeist von
2052 sieht Randers dagegen eher positiv: mit Fokus
auf lokale Lösungen, mit weniger Wachstumsfeti-
schisten, mit stärkerer und weiserer Regierungs-
führung, mit einem aktiven internationalen Netz
inspirierter Individuen.

Der Analyseteil des Buches enthält, wie man es
von einer Prognose erwarten darf, graphische Auf-
arbeitungen der wichtigsten globalen Parameter,
aber auch fünf regionale Zukünfte: der USA, der
er einen relativen Bedeutungsverlust aber eine gro-
ße solare Zukunft vorhersagt, China, das zum neu-
en globalen Hegemon wird, die OECD-Länder-
Welt und die BRISE (die Schwellenländer) und
den Rest der Welt, die unterschiedliche Dynami-
ken aufweisen. Randers sichert seine Prognose ab,
in dem er die Ergebnisse seiner Studie mit denen
anderer Studien vergleicht – und dann den Ball an
seine Leser (und seine möglichen Kritiker) weiter-
spielt: was die internationale Staatengemeinschaft
getan haben sollte bzw. in Zukunft unbedingt tun
muss und 20 persönliche Ratschläge (What should
you do).

»Mit dem bevorstehenden Desaster leben ler-
nen statt die Hoffnung zu verlieren«, dieses Motto
beschreibt Jorgen Randers Ausblick auf das Jahr
2052. Sein letztes Wort ist noch persönlicher:
»Helft mit, meine Vorhersagen zu widerlegen. Zu-
sammen könnten wir eine viel bessere Welt schaf-
fen.«

Udo E. Simonis

498 Buchbesprechungen 498

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-4-484

