
Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat
Judith Butlers Israelhass und ihre Frontstellung gegen den Terrorbegriff

Alex Gruber

Am 21. März 2024 veröffentlichte die französisch-israelische Soziologin Eva 
Illouz einen Essay in der englischsprachigen Ausgabe der israelischen Ta­
geszeitung Haaretz, in dem sie begründete, warum sich die globale Linke 
von der durch Gendertheorie bekanntgewordenen, sich in den vergange­
nen Jahren aber hautsächlich mit moralphilosophischen Fragen beschäfti­
genden Judith Butler distanzieren und lossagen sollte (Illouz 2024).1 Diesen 
Ausführungen vorangegangenen waren mehrere Auslassungen Butlers nach 
dem Massaker vom 7. Oktober 2023, bei denen sie die antisemitischen 
und misogynen Terroristen der Hamas als Vertreter einer Widerstandsbe­
wegung bezeichnet hatte. Unmittelbarer Anlass für Illouz‘ Reaktion war 
ein von mehreren antizionistischen Gruppen organisierter und am 5. März 
2024 in Pantin bei Paris gehaltener Vortrag, in dem Butler nicht nur erneut 
dem Vorgehen der Hamas absprach, antisemitischer Terror zu sein und 
ihn vielmehr als einen „Akt des bewaffneten Widerstands“ charakterisierte, 
sondern in dem sie auch die am 7. Oktober begangene sexuelle Gewalt in 
Zweifel zog. Sie werde die Behauptungen über die Vergewaltigungen israe­
lischer Frauen glauben, sagte Butler, während sie in einer skeptischen Gri­
masse ihr Gesicht verzog, wenn ihr Dokumentationen dieser Verbrechen 
vorgelegt würden. Es sei kein Verbrechen, solche Beweise zu fordern (Paro­
les D’Honneur 2024), brachte sie das Standardargument der Leugner von 
und Zweifler an den Taten der Hamas vor, die erklären, solange es keine 
Bild- oder Filmbelege beziehungsweise öffentlich unter ihrem Klarnamen 
auftretende direkte Zeuginnen gebe, solange seien die Vergewaltigungen 
und sonstigen sexuellen Gewalttaten nicht belegt, und man könne nicht 

1 Dazu, dass Butler sich bei ihren moralphilosophischen Überlegungen exakt derselben 
Kategorien und Prinzipien bedient wie bei ihren gendertheoretischen, sodass erstere 
eine bloße Fortführung und Verallgemeinerung letzterer sind, siehe Gruber (2011). Im 
Jahr 2020 erklärte Judith Butler, für sich selbst das Pronomen ‚they‘ zu bevorzugen. 
Da es für dieses Pluralwort keine adäquate Übertragung ins Deutsche gibt, verwendet 
der Verfasser die dem grammatischen Geschlecht des Begriffs ‚Person‘ geschuldete 
Singularform ‚sie‘.

55

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sicher sein, ob es sich dabei nicht bloß um israelische Propaganda zum 
Zweck der Kriegsführung gegen die Palästinenser handle. Dass viele der 
von der Hamas Vergewaltigten nach der Tat ermordet worden waren, 
weswegen es wenige unmittelbare Zeuginnen gibt und die israelischen 
Behörden bei ihren Ermittlungen vor große Schwierigkeiten gestellt waren 
beziehungsweise aus Opferschutz die Namen der Betroffenen nicht öffent­
lich machten, nutzen die Feinde des jüdischen Staates, um Zweifel zu säen 
oder die Verbrechen der Hamas und der anderen Terrorgruppen gleich 
ganz zu leugnen.

Judith Butlers jüngste Äußerungen über die Hamas und die grausam 
ermordeten israelischen Frauen erinnern uns daran, dass auch Intellek­
tuelle Kurpfuscher und Hochstapler sein können, […] weil ihre Worte 
eine kleine Täuschung mit einer anderen verdecken, sodass am Ende 
eine Halbwahrheit ein ganzes Lügengebäude stützt und nährt, (Illouz 
2024)

schrieb Illouz in ihrer Antwort auf die Ausführungen der sich in die 
Front der Vergewaltigungsleugner einreihenden Judith Butler. Nachdem 
der Feminismus mehr als ein Jahrhundert darum gekämpft habe, „dass 
die Stimmen der Frauen gehört werden – und dass ihnen geglaubt wird“, 
fordere nun eine „Ikone der Queer-Bewegung“, die „ihre Kariere darauf 
aufgebaut hat, Begriffe wie Objektivität, Essentialität und Wirklichkeit in 
Frage zu stellen“, plötzlich „eine Mega-Objektivität, einen Mega-Beweis, 
eine Objektivität jenseits der verfügbaren Rekonstruktionen, Bilder, Videos 
und forensischen Analysen“, um ihre Skepsis aus der Welt zu räumen. 
Butlers Positionen nach dem 7. Oktober röchen

nach einer neuen Art von Leugnung. Die bekannteste politische Praxis 
der Leugnung zeichnet sich dadurch aus, dass sie Zweifel an der Zahl 
der Opfer des Holocaust, an der Wahrhaftigkeit der Massaker und an 
der Schuld der Täter bedient. Butler bedient sich ähnlicher Muster. Sie 
sät Zweifel an der von Frauen erlittenen Gewalt und an der moralischen 
Bewertung der Massaker: Die Täter werden entlastet und die Opfer 
verdächtigt, teils sogar als erfunden dargestellt. (Ebd.)

Illouz‘ Ausführungen beziehen sich nicht nur auf die Skepsis, die Butler 
bezüglich der am 7. Oktober „systematisch“ und „demonstrativ“ (ARCCI 
2024) begangenen Sexualverbrechen streute, sondern auch auf ihre wie­
derholte Bezeichnung des Hamas-Massakers als Akt des Widerstands, als 

Alex Gruber

56

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Aufstand aus einer Position der Unterdrückung heraus und gegen einen 
gewalttätigen Staatsapparat“. Man könne „verschiedene Ansichten über die 
Hamas als eine politische Partei“ sowie „verschiedene Ansichten über be­
waffneten Widerstand“ haben, sagte Butler in besagtem Vortrag, sie denke 
jedoch, es sei „ehrlicher und historisch korrekter zu sagen, dass der Auf­
stand vom 7. Oktober ein Akt des bewaffneten Widerstands war.“2 Weder 
terroristisch noch antisemitisch sei der Angriff gewesen, und auch wenn 
sie selbst den Angriff auf Israelis „nicht gemocht“ habe, so wäre es „doch 
sehr töricht“ zu sagen, die einzige Gewalt in dem Zusammenhang sei die 
Gewalt gegen Israel gewesen: „Die Gewalt gegen Palästinenser findet seit 
Jahrzehnten statt.“ Angesichts dessen könne man „für oder gegen bewaffne­
ten Widerstand“, „für oder gegen die Hamas“ sein, aber man müsse die 
Taten des 7. Oktobers „zumindest bewaffneten Widerstand nennen. Und 
dann können wir eine Debatte führen, ob wir denken, dass es richtig war, 
oder ob sie das Richtige getan haben, oder ob eine andere Strategie …“, 
meinte Butler, bevor sie von Applaus unterbrochen wurde. Die „Ikone der 
Queer-Bewegung“ (Illouz) erklärte also ernsthaft, eine Diskussion darüber, 
ob das Abschlachten israelischer Kibbuzniks und Musikfestivalbesucher 
die richtige oder dann vielleicht doch etwas überzogene Strategie der Pa­
lästinenser sei, wäre notwendig oder auch nur wünschenswert – und die 
Bezeichnung der Hamas-Taten als Terrorismus würde eine „offene Debat­
te“ verhindern und verunmöglichen. Bezeichne man hingegen im Dienste 
einer solch notwendigen Diskussion das Hamas-Massaker als bewaffneten 
Widerstand, klagte die sich notorisch missverstanden Fühlende, werde 
man „unverzüglich“ als jemand gehandelt, der für bewaffneten Widerstand 
im Allgemeinen und für die im speziellen Fall verfolgten Praktiken sei, 
während man doch bloß ungehindert und offen über die verschiedenen 
Taktiken debattieren wolle (Paroles D’Honneur 2024, Übers. d. Verf.).

2 Der Professor für Verfassungsrecht an der Haim Striks School of Law am College of 
Management Academic Studies in Israel, Roy Peled, erklärt, vom Standpunkt des inter­
nationalen Rechts aus sei Butlers Vorhaben, den Begriff des Terrorismus durch den 
des bewaffneten Widerstands zu ersetzen, weder „ehrlich“ noch „historisch akkurat“. 
Dementsprechend nennt er ihn auch „einen unverhohlenen Versuch, den Diskurs über 
den 7. Oktober so zu gestalten, dass die Anschläge der Hamas einen legitimeren Status 
erhalten“, indem Butler die Art des Angriffs falsch darstelle (Peled 2024, Übersetzung 
d. Verf.).

Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat

57

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Kontextualisierung“ des Terrors

Der Pariser Auftritt stellte keineswegs das erste Mal dar, dass Butler er­
klärt hatte, die Bezeichnung des Hamas-Massakers als Terrorismus würde 
dessen tieferes Verständnis zugunsten unmittelbarer politischer und militä­
rischer Ziele unterbinden. Bereits am 13. Oktober, sechs Tage nach dem 
Hamas-Massaker, trat sie in der London Review of Books an, die Gewalt 
vom 7. Oktober, die sie aufgrund der von ihr präferierten „Politik der 
Gewaltlosigkeit“ für die falsche Taktik halte und als „abscheulich“ ablehne, 
einer „Kontextualisierung“ zu unterziehen – was bei Butler bedeutet, von 
der ebenso vorgängigen wie überwältigenden „israelischen Gewalt gegen 
die Palästinenser“ zu sprechen: von „Apartheidregeln“, „Kolonialherrschaft“ 
und „Staatenlosigkeit“, von einem palästinensischen „Zustand des langsa­
men und plötzlichen Todes“ (Butler 2023), die Grund für jede weitere Ent­
wicklung seien. Das entlasse die Hamas zwar nicht aus der Verantwortung, 
macht aber doch die Existenz Israels als jüdischer Staat zur Ursache aller 
sich seit dessen Staatsgründung ereignenden Gewalt in der Region. Bereits 
in Am Scheideweg erklärt sie die antisemitische Vernichtungsdrohung, der 
Israel sich ausgesetzt sieht, zum Resultat nicht nur seiner Politik, sondern 
seiner Existenz, die als zionistische ohne Rassismus, Unterdrückung und 
Verfolgung gar nicht zu haben sei (Butler 2013: 249f.). Israel sei selbst 
schuld an der Ablehnung, dem Widerstand und der Gewalt, mit der es 
konfrontiert ist, verkehrt Butler das Opfer – nicht nur – des 7. Oktober 
zum eigentlichen Täter, der die Reaktion der von ihm Unterdrückten über 
sich selbst gebracht habe, auch wenn die gewaltvolle Form dieser Antwort 
taktisch, politisch und moralisch abzulehnen sei.

Den Terrorbegriff weist Butler deswegen zurück, weil in ihm – wie 
unzureichend bestimmt auch immer – aufscheint, dass die Gründe für das 
Handeln der Hamas und anderer Israelfeinde sich nicht aus rationalen 
Quellen speisen, wie dem Wunsch nach einem besseren Leben und dem 
Widerstand gegen staatliche Repression und Unterdrückung, sondern aus 
dem verfolgungssüchtigen Hass gegen den jüdischen Staat und dessen blo­
ße Existenz, die ausgelöscht werden soll.3 Jeden Hinweis darauf will Butler 
zum Verschwinden bringen, weswegen ihr der Terrorbegriff auch so ein 

3 Zur Kritik, dass in der Allgemeinheit des Terrorbegriffs die jeweilige Spezifik – etwa die 
zwischen dem terreur der französischen Revolution, der das abstrakte Recht etabliert 
und Zwecke kennt, und dem Terror als Selbstzweck, der nur Vernichtung kennt – auch 
wieder zu verschwinden droht, siehe Scheit (2006: 62ff.).

Alex Gruber

58

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dorn im Auge ist und sie ihn durch andere Begriffe ersetzt sehen möchte, 
die Rationalität suggerieren. Butlers Kontextualisierung antiisraelischer An­
schläge und Massaker rationalisiert die Gewalt der Hamas und anderer 
Angreifer aufgrund der Konstellation, in die sie das von ihr Kontextualisier­
te stellt.4 Auch wenn sie von sich selbst behauptet, sie wolle verstehen 
und nicht rationalisieren (Butler 2023): Sie verklärt den antisemitischen 
Terror zum sich der Waffengewalt bedienenden Aufstand gegen israelische 
Repression, Segregation und Auslöschung.

Wenn aber, wie es „Teil des heutigen deutschen Denkverbots ist“ – das 
Butler auf Deutsch in ihrem englischsprachigen Text anführt, wobei man 
sich fragt, ob sie je einen Blick in eine deutsche Zeitung geworfen hat –, ge­
radezu untersagt sei, „von ‚der Besatzung‘ zu sprechen“, wenn nicht einmal 
eine Debatte darüber geführt werden könne, „ob die israelische Militärherr­
schaft in der Region rassische Apartheid oder Kolonialismus ist“, dann 
bestehe „keine Hoffnung, die Vergangenheit, die Gegenwart oder die Zu­
kunft zu verstehen“ (ebd., Übers. d. Verf ). Vielmehr müsse man den etwa 
von den Medien „zur Verfügung gestellten Diskursrahmen“ überschreiten, 
um die Situation verstehen und anschließend ins Auge fassen zu können, 
„welche Form des Lebens die Region von einer Gewalt wie dieser [der von 
der Hamas am 7. Oktober ausgeübten, Anm. d. Verf.] erlösen würde […] 
Dann könnten wir Teil des Kampfes für ein freies Palästina sein, in dem die 
Hamas aufgelöst oder durch Gruppen mit gewaltfreien Bestrebungen für 
ein Zusammenleben abgelöst wird“ (ebd.).

Hier wird deutlich, dass Butler die Einschätzung der Hamas teilt, laut 
derer die Existenz Israels in der Region die letztliche Ursache sei für die 
untragbare Situation vor Ort und für all die Gewalt und all „die Schrecken 
der letzten siebzig Jahre“, wie Butler in grober Anspielung auf die israeli­
sche Staatsgründung schreibt. Und auch das Ziel der Hamas teilt sie: die 
Abschaffung Israels als jüdischer Staat.

4 In dieser Hinsicht erweist sich denn auch das von Butler-Verteidigern und Verteidige­
rinnen gern vorgebrachte Lamento über ein Kontextualisierungsverbot, das über den 
7. Oktober verhängt worden sei, als Ablenkung und Immunisierung gegen Kritik. Wie 
schon in der Mbembe- und Postkolonialismus-Debatte in Bezug auf die Singularität 
der Shoah hervorgehoben, in der ein angebliches Vergleichsverbot beklagt wurde 
(siehe Gruber 2020/21: 6f.), kommt es auch hier auf die spezifische Konstellation an, 
in die das Kontextualisierte gebracht wird wie zuvor das Verglichene. Bestimmte Kritik 
an dieser Konstellation ist weder ein Verbot der Kontextualisierung noch eines des 
Vergleichs als solchem.

Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat

59

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ohne Gleichheit und Gerechtigkeit, ohne ein Ende der staatlichen Ge­
walt, die von einem Staat, Israel, ausgeübt wird, der selbst in Gewalt 
gegründet wurde,5 ist keine Zukunft vorstellbar, keine Zukunft des wah­
ren Friedens – der nicht „Frieden“ als Euphemismus für Normalisierung 
bedeutet, was heißt, dass Strukturen der Ungleichheit, der Rechtlosigkeit 
und des Rassismus aufrechterhalten werden. (Ebd.)

Allein durch das „Ende des politischen Zionismus, der den Staat Israel be­
harrlich auf Prinzipien jüdischer Souveränität gründet, können umfassen­
dere Gerechtigkeitsgrundsätze für die Region umgesetzt werden“, schreibt 
Butler schon in Am Scheideweg. Nur wenn der Zionismus „kulturell“ auf­
trete und die Verbindung mit der Nation und dem Staat aufgebe, habe 
er eine Daseinsberechtigung. Bedeutet Zionismus hingegen die nationale 
Selbstbestimmung des jüdischen Volkes zu seiner Selbstverteidigung und 
die Gründung eines Nationalstaates, der zugleich als Zufluchtsort und sou­
veräne Schutzmacht für alle weltweit von Antisemitismus Verfolgten agiert, 
dann „bin ich jedenfalls der Auffassung, dass man nicht Zionist sein und 
zugleich für ein gerechtes Ende der kolonialen Unterdrückung kämpfen 
kann“ (Butler 2013: 30f.).

Wie unreformierbar der jüdische Staat sei, zeige sich etwa darin, dass 
selbst „die sozialistischen Experimente der Kibbuz-Bewegung“ ein „inte­
graler Teil des Siedlerkolonialismus“ gewesen seien, sodass Israel noch 
den Sozialismusbegriff dahingehend pervertiert habe, dass er als „verein­
bar mit kolonialer Unterdrückung und Expansion galt“ (ebd.: 31). Noch 
nicht einmal in seinen linken oder sozialistischen Ausprägungen konnte 
sich, so Butler, der Zionismus jemals „auf Grundsätze der politischen 
Gleichheit berufen und hat deshalb nie eine substanziell demokratische 
Form angenommen. In seinem Bezugsrahmen lassen sich keine Lösungen 
finden, weil er einen Nationalstaat auf der Grundlage von Unterdrückung, 
Zerstörung und Vertreibung der Einheimischen verlangt und erweitert“ 
(ebd.: 36). Die Vorstellung, dass der Zionismus und sein Staat nichts als 
Instrumente der Unterdrückung, Ausbeutung und Zerstörung seien, teilt 
Butler ebenso mit der Hamas wie den Schluss, dass Israel deswegen ein 
Ende bereitet werden müsse, um Gerechtigkeit, Kohabitation und Frieden 

5 Als sei nicht jeder einzelne Staat weltweit auf Gewalt und Souveränität gegründet, son­
dern allein der israelische, während die anderen, die Judith Butler als Positivbeispiel 
vorzuschweben scheinen, sich ebenso friedlicher wie schiedlicher Gründungsakte im 
Geiste des Völkerrechts verdankten. Zum Thema der (israelischen) Staatsgründungsge­
walt siehe Lenhard (2025) und allgemeiner Initiative Sozialistisches Forum (2000).

Alex Gruber

60

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erreichen zu können. Lediglich über den Weg zu diesem Ziel ist sie als 
von der „Macht der Gewaltlosigkeit“ (Butler 2020) Überzeugte anderer 
Meinung und würde eine gewaltlose Form gegenüber dem vorziehen, was 
sie „bewaffneten Widerstand“ nennt – auch wenn viele diese Hoffnung als 
„naiv“ ansehen würden, wie Butler ihren Text zum 7. Oktober scheinbar 
unschuldig beschließt. „Dazu brauchen wir unsere Dichterinnen und Träu­
mer, die ungezähmten Narren, die sich zu organisieren wissen.“ (Butler 
2023) Dass dies keineswegs unschuldig gemeint ist, wird klar, wenn man 
in Betracht zieht, dass die antisemitische Israelboykottbewegung BDS für 
Butler das idealtypische Beispiel einer auf Gerechtigkeit zielenden Politik 
der Gewaltlosigkeit darstellt.

Wenn sie die Hamas „nicht als terroristische Gruppe“ betrachte, sondern 
als Teil einer „Widerstandsbewegung“ im Rahmen derer auch die Angriffe 
auf Israel „als eine Form des bewaffneten Widerstandes gegen Kolonisie­
rung, andauernde Belagerung und Entrechtung“ verübt worden seien, dann 
stelle dies keine Rechtfertigung oder gar Legitimierung des Vorgehens der 
Hamas dar, da „ich der Meinung bin, dass die Gräueltaten des 7. Oktober 
und das genozidale Vorgehen des Staates Israel beide strikt abzulehnen 
seien“ (Butler 2024). Dass diese Ablehnung so gleichwertig verteilt nicht 
ist, wie diese Formulierung suggeriert, machte Butler wiederum schon in 
Am Scheideweg explizit, wo sie auf den, wie sie schreibt, oft gegen sie erho­
benen Vorwurf, sie lasse die „Fehler des Palästinensers“ völlig außer Acht, 
erwiderte, „dass es gewiss bessere und schlechtere Wege für eine Wider­
standsbewegung gegen koloniale Besatzung gibt.“ Abgesehen davon, dass 
es bereits eine Verharmlosung darstellt, etwa den unter dem Euphemismus 
„Zweite Intifada“ bekanntgewordenen Terrorkrieg gegen Israel als bloßen 
„Fehler“ zu bezeichnen, beharrt Butler darauf, dass „jede Beurteilung der 
palästinensischen Strategien“ den Rahmen des politischen Widerstands 
voraussetze. Weil die israelische und die palästinensische Position nie gleich 
stark gewesen seien, mache es „keinen Sinn, die Beziehungen zwischen 
Israel und Palästina als ‚zwei Seiten‘ eines Konflikts zu betrachten“ (Butler 
2013: 143). Deswegen fällt Butler im Hinblick auf das Hamas-Massaker in 
ihrem Vortrag bei Paris bloß ein, dass sie dieses „nicht gemocht“ habe (Pa­
roles D’Honneur 2024), während sie noch in der Reaktion auf ihre Kritiker 
die israelische Antwort auf den Hamasangriff nicht etwa als Gegenwehr, 
sondern als „Genozid an den Palästinenser:innen“ (Butler 2024) versteht.

Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat

61

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahn vom Weltsouverän

Sie sei „für die Selbstbestimmung der Palästinenser und auch für die 
palästinensische Eigenstaatlichkeit“, schreibt Butler in ihrem ursprünglich 
2002 erschienen Essay Unbegrenzte Haft, doch müsse diese (Eigen-)Staat­
lichkeit – wie jede andere auch – durch eine vorgeordnete – ebenso globale 
wie rechtliche – Instanz beschränkt und damit eine Staatlichkeit ohne Sou­
veränität sein. Der Staat solle dem Recht auf eine Weise verpflichtet werden, 
die dieses Recht nicht lediglich als ein Instrument behandelt, sondern in 
der sich der Staat in seiner Souveränität selbst beschneidet und zum Mittel 
macht, das sich dem als Zweck gesetzten Recht unterwirft. Der Staats- und 
Rechtsvorstellung Butlers geht es allerdings nicht um „Rechtsstaatlichkeit 
per se“, sondern um den „Stellenwert des Rechts in der Ausformulierung 
einer internationalen Konzeption von Rechten und Pflichten, die Ansprü­
che auf staatliche Souveränität beschränken und an Bedingungen knüpfen“ 
(Butler 2005d: 118, Herv. d. Verf.) – an die Bedingung eines gewaltlosen 
„Engagements für globale Zusammenarbeit“ (ebd.: 120) etwa. Butler for­
dert ein Primat des internationalen Rechts ein. Sie strebt nach einem Welt­
souverän, der Vorrang und Vormacht vor den nationalen Souveränen samt 
ihren „Eigeninteressen“ besitze, und dem diese sich mithilfe eines „gewissen 
Maßes an Demut“ zu unterstellen haben, weil er „auf das für die Gemein­
schaft insgesamt Beste orientiert“ sei. Diese demütige „Verpflichtung mag 
ein Opfer der eigenen partikularen Interessen erfordern oder deren Revisi­
on im Lichte der Interessen anderer nötig machen“ (Butler 2009a: 83f.), sei 
aber notwendige Unterordnung zum Zweck der Überwindung der Souverä­
nität. Es gelte, „die Macht so zu konzipieren, daß sie ihr Zentrum nicht im 
Nationalstaat hat“, und sich für Formen der Selbstbestimmung einzusetzen, 
„die sich nicht in launische und zynische Formen staatlicher Souveränität 
auflösen“ – auf dass internationales Recht herrsche statt nationaler Gewalt; 
globale Anerkennung, Verpflichtung und Kooperation statt „gewalttätige[r] 
und selbstverherrlichende[r] staatliche[r] Souveränität“ und Abschottung 
(Butler 2005d: 119f.).

Dem Fetischismus des Rechts erliegend, gewaltlose Regelung gesell­
schaftlicher Verhältnisse zu sein, erklärt sie das Recht zum (Selbst‑)Zweck 
und den nationalen Souverän für (eigentlich) überflüssig – als könnte es 
jemals Recht geben ohne den Gewaltmonopolisten, der die Gewalt im 
Inneren (teilweise) suspendiert, indem er mit seinem Gewaltapparat die 
Rechtsordnung garantiert, aufrechterhält und sanktioniert, nicht nur gegen 
Rechtsbrecher im Inneren, sondern auch gegen Bedrohungen im Außen – 

Alex Gruber

62

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beträfen sie nun die ökonomische Stellung des jeweiligen Staates im Gefüge 
des Weltmarkts oder träten sie in klassisch militärischer Weise auf. Das 
Kapitalverhältnis, dessen Ausdruck die Rechtsform ist, setzt das Gewaltver­
hältnis zwischen den Staaten voraus, und der Begriff des Staates kann „vom 
Verhältnis zwischen den Staaten gar nicht abstrahiert werden […]; insofern 
jeder einzelne Staat überhaupt nur durch den Gewaltzusammenhang, in 
dem er mit seinesgleichen sich befindet, als Einheit stiftende Macht vor 
seinen Bürgern zu bestehen vermag“ (Scheit 2009: 23). Das heißt, die 
Suspendierung der unmittelbaren Gewaltverhältnisse im Inneren des Staa­
tes, die eine Verrechtlichung der Verhältnisse zwischen den Staatsbürgern 
ermöglicht, hat die Gewaltverhältnisse zwischen Staaten zu ihrer unaufheb­
baren Voraussetzung, die unmittelbar im Hier und Jetzt nicht aufgehoben, 
sondern lediglich verdrängt werden kann. Die Idee der Herstellung einer 
gewaltfreien Weltinnenpolitik durch die Verrechtlichung der internationa­
len Beziehungen zwischen den Staaten – analog zur Verrechtlichung, die 
innerhalb der Staaten zwischen den Bürgern und Bürgerinnen herrscht – 
hat diese Verdrängung der Gewalt – und damit die Verdrängung der Frage 
der Souveränität – zur Bedingung ihrer Möglichkeit, worin zugleich ihre 
Wahnhaftigkeit begründet liegt.

Ein Weltgewaltmonopol, einen Weltgesetzgeber und damit so etwas wie 
Weltinnenpolitik kann es allein deswegen nicht geben, weil ein Gewaltmo­
nopol auf die Existenz anderer auf Gewalt beruhender Souveräne angewie­
sen ist, im Verhältnis zu denen es überhaupt erst zum Gewaltmonopol 
wird. Dieses notwendige aufeinander Verwiesensein kehrt nicht zuletzt – 
wenn auch so entstellt, wie bei der Wiederkehr eines Verdrängten üblich – 
darin wieder, dass auch die Vorstellung eines Weltgewaltmonopols nicht 
ohne Gegenspieler auskommt, der jene Gewalt und Bedrohung darzustel­
len und zu personifizieren hat, gegen die sich der Weltsouverän überhaupt 
erst konstituiert. Allerdings kann dieser Gegenspieler nicht – wie auf der 
nationalen Ebene – in den anderen, real existierenden und in gegensei­
tiger Rivalität stehenden nationalen Souveränen bestehen, über die sich 
der Weltsouverän ja gerade auf einer höheren und alle nationalen Parti­
kularismen um- und übergreifenden Ebene erheben soll. Während die 
Feinderklärungen der bürgerlichen Staaten – allem ideologischen Moment 
zum Trotz – zugleich auch einen realen und damit begrenzenden Kern 
haben: die Staatenkonkurrenz und die zwischenstaatlichen Gewaltverhält­
nisse, geht der Weltsouverän aufs Ganze und zielt auf Totalität. Seine Macht 
bezieht er aus der Frontstellung gegen eine unterstellte „bereits existierende, 
unsichtbare, negative Weltmacht, die selbst nur an einer einzigen Stelle der 

Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat

63

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt in Gestalt eines ganz kleinen Staates namhaft gemacht werden kann: 
Israel verkörpert die Weltverschwörung des Judentums“ (Scheit 2009: 14f.).

Der jüdische Staat wird zum Juden unter den Staaten gemacht, dessen 
nationale Existenz und dessen souveränes Handeln die Entstehung und 
Durchsetzung einer Weltinnenpolitik durch inter- und supranationale Ge­
setzesnormen6 hintertreiben und verunmöglichen soll. Die souveräne und 
militärische Gewalt, die Israel zu seiner Verteidigung gegen den antisemi­
tischen Vernichtungswahn aufwenden muss, wird so zur Befeuerung des 
antisemitischen Vernichtungswahns selbst, weil es eben jene souveräne 
Gewalt sein soll, die der Durchsetzung des Weltsouveräns, in dem Recht 
und Gesetz statt Souveränität herrschten, im Wege stehe. Der Versuch, den 
Weltsouverän zu realisieren, resultiert nicht zuletzt darin, die Juden wehrlos 
gegen ihre Verfolger zu machen, indem „er ihrem Staat die Souveränität 
[nimmt], die sie im Ernstfall allein schützt“ (ebd.: 15).

Butlers Vision einer die staatlichen Souveräne entmachtenden Ordnung 
von internationalen Rechten und Pflichten erweist sich als verfolgungs­
süchtiger Wahn, insofern diese Vorstellung eines Weltsouveräns die Gewalt­
verhältnisse zwischen den Staaten nicht abschaffen kann, jedoch so agiert, 
als könnte sie es – und für die Undurchführbarkeit des intendierten Pro­
jekts in Folge dann diejenigen büßen lässt, die als seine Unterwanderer 
und Saboteure imaginiert werden. An die Stelle der nationalen Souveräne 
soll in Butlers Theorie ein „internationaler Sozius“ treten, der die Geltung 
und Einhaltung der „internationalen Menschenrechte“ zu versichern hat. 
Diese Rechte stehen offensichtlich für Butlers Utopie der Gewaltlosigkeit 
ein: einer Utopie, die nicht mehr der Überwindung von Recht und Gesetz 
in einer herrschaftsfreien Gesellschaft bedarf, sondern die unmittelbar im 
Hier und Jetzt zu realisieren sei, gerade durch die Anwendung von Recht 
und Gesetz, welche durch den Souverän unterdrückt und verfälscht wür­
den:

Ich bin für die Selbstbestimmung, solange wir darunter verstehen, daß 
kein „selbst“, auch kein nationales Subjekt, unabhängig von einem inter­
nationalen Sozius existiert. Ein Modus der Selbstbestimmung irgendei­
nes Volkes ist, ungeachtet seines aktuellen staatlichen Status, nicht das­
selbe wie die außergesetzliche Ausübung von Souveränität zum Zweck 

6 In Deutschland firmiert diese Vorstellung passenderweise unter dem Begriff „Völker­
recht“, als ob allein mit dem Namen schon der Vorstellung Ausdruck verliehen werden 
soll, darin seien die Staaten zugunsten einer substanzielleren Ordnung, derjenigen der 
Völker, verschwunden.

Alex Gruber

64

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der willkürlichen Außerkraftsetzung von Rechten. Folglich kann es kei­
ne legitime Ausübung von Selbstbestimmung geben, die nicht durch 
eine internationale Konzeption der Menschenrechte bedingt und einge­
schränkt ist, insofern diese den verbindlichen Rahmen für staatliches 
Handeln bereitstellt. (Butler 2005d: 119)

Demgemäß werde sich die „Selbstbestimmung Palästinas“ nur verwirkli­
chen lassen, wenn es „einen internationalen Konsens gibt“, beschreibt But­
ler den globalen Rahmen, in dem sie ihren Angriff auf die Souveränität des 
jüdischen Staates verortet sehen möchte, der sich die Durchsetzung von 
Rechten „angesichts einer aufgeblähten und gewalttätigen Ausübung der 
souveränen Prärogative von seiten [sic!] Israels“ auf die Fahnen geschrieben 
habe (ebd.: 120). Von dieser „Form der Selbstbestimmung“ aus stellt Butler 
„die gegenwärtige Gestalt Israels in Frage“, um „eine bessere Form für die­
ses Staatswesen zu finden“, das vor allem den Zionismus loswerden müsse: 
sei es in dessen radikaler Veränderung, sei es in einem „post-zionistischen“ 
Staatswesen (Butler 2004: 83), sei es – was Butlers Idealvorstellung wäre 
(Butler 2013: 243) – in einem „Aufgehen Israels in einem größeren Isra­
el/Palästina“ (Butler 2004: 83), in dem das israelische Selbstverständnis als 
weltweite bewaffnete Schutzmacht für die vom Antisemitismus Verfolgten 
überwunden und die Möglichkeiten zur Durchsetzung dieses Anspruchs 
beseitigt worden wären.

In einem 2007 unter dem Titel Sprache, Politik, Zugehörigkeit publizier­
ten Gespräch mit Gayatri Chakravorty Spivak gibt Butler sich schließlich 
der Spekulation hin,7 der palästinensische Kampf um „Selbstregierung und 

7 Als wüsste sie selbst, wie sehr von ihren eigenen Fantasien und Bedürfnissen getrieben 
diese Spekulationen sind, schickt sie ihnen die Einschränkung voraus, dass „Palästina“ 
sie zwar interessiere, man aber nichts wisse „über die Debatten zwischen denen, die 
für Selbstbestimmung eintreten, und denen, die für einen National-Staat in Palästina 
sind. Obwohl wir über die Streitigkeiten zwischen Fatah und Hamas informiert sind, 
sind wir kaum jemals mit den internen politischen Debatten unter den Palästinensern 
konfrontiert: So die Frage, ob es einen Staat oder zwei Staaten geben sollte, die Rol­
le der Gewalt im politischen Kampf, territoriale Konflikte […] und die Frage, […] 
wie die Vergangenheit erzählt werden soll, vor allem die Naqba, oder miteinander 
konkurrierende Vorstellungen von Selbstregierung und Selbstbestimmung, um nur 
einige Punkte zu nennen. Und diese Situation rührt nicht daher, daß einfach nicht 
genügend Fernsehkameras und Reporter vor Ort sind. Wir sind von vorneherein auf 
eine monolithische Vorstellung von Palästina abonniert, und ihre ‚Kämpfe‘ bestätigen 
diese monolithische Vorstellung davon, wer oder was Palästina ist, eher, als daß sie 
sie anzweifeln“ (Butler/Spivak 2007: 69). Abgesehen von der Frage, wie Kämpfe eine 
Vorstellung anzweifeln sollen, und der Tatsache, dass man von diesen Dingen durchaus 

Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat

65

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstbestimmung“ könne die „vom Nationalismus, vom National-Staat“ 
verschiedene

Form annehmen, eben nicht nach dem Staat, sondern nach anderen 
Formen regionaler Autorität zu verlangen, die das Territorium denatio­
nalisiert […] Selbstbestimmung kann eine Deformation der Souveränität 
sein, Selbstgesetzgebung eine Deformation von Souveränität, was nicht 
dasselbe ist wie jenes Verfahren der Souveränität, das nach Belieben 
deportiert oder Rechte vorenthält. (Butler/Spivak 2007: 69f.)

(Quasi‑)Staatliche Autorität ohne Nation, Gesetz ohne Souverän: Butler 
versucht hier, die Palästinenser zu Vorkämpfern ihres fetischistischen, weil 
die reale Gewalt der gesellschaftlichen Verhältnisse verdrängenden Projekts 
der „Post-Souveränität“ (ebd.: 66) zu erklären, was sie erneut in eine gewis­
se Nähe zur Hamas bringt, die als palästinensischer Ableger der Muslim­
bruderschaft einen Un-Staat im Auge hat, der eher der Umma, der inter- 
oder übernationalen Gemeinschaft der Muslime, verpflichtet ist als dem 
nationalen Souveränitätsprinzip. Insofern ist es folgerichtig, dass Butler 
in der Islamischen Widerstandsbewegung – was das Akronym Hamas be­
deutet – keine Terrororganisation, sondern eine „soziale Bewegung“ gegen 
Entrechtung, Besatzung und Kolonialismus erkennen möchte, die objektiv 
„progressive“ Ziele verfolge. Deswegen, so Butler in einem Teach-In an 
der Universität Berkeley im Jahr 2006, sei es auch „extrem wichtig“, die 
Hamas neben der libanesischen Hisbollah als „Teil der globalen Linken“ zu 
„begreifen“; auch wenn sie selbst aufgrund ihres eigenen „Interessiertseins 
an gewaltfreier Politik“ die subjektiven Methoden der Islamisten nicht gou­
tiere und in „kritischer, wichtiger Auseinandersetzung“ mit „bestimmten 
Dimensionen beider Bewegungen“ die Frage stelle, „ob es nicht andere 
Optionen außer der Gewalt“ gebe (Butler 2006b, Übers. d. Verf.).8

etwas wissen könnte, wenn es einen denn interessierte, macht Butler hier den Mangel 
an Palästinensern und Palästinenserinnen, die gegen einen nationalen oder einen 
islamischen Staat auftreten, zu einem – westlicher Ignoranz geschuldeten – Problem 
des Nichtwissens, damit sie weiter der Fantasie anhängen kann, die antiisraelischen 
Kämpfer seien dem Streben nach post-nationaler Kohabitation verpflichtet und nicht 
der Zerstörung des jüdischen Staates.

8 Butlers nachgeschobene Erklärung, sie habe bloß darauf hinweisen wollen, „dass – 
deskriptiv gesehen – diese Bewegungen in der Linken zu verorten sind“ (Butler 2010a), 
erweist sich vor dem Hintergrund als Entlastungsstrategie, dass es ihrer eigenen Dis­
kustheorie zufolge – aufgrund der radikal vorgängigen Unbestimmtheit, die keinerlei 
Bestimmung des Begriffs durch die Sache zulasse – gar keine deskriptiven, sondern nur 
performative Aussagen gebe (Butler 1997: 302). Sprachliche Äußerungen könnten kein 

Alex Gruber

66

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinnstiftung von Gewalt

Bereits in ihrem Aufsatz Unbegrenzte Haft von 2002 schrieb Butler ange­
sichts des von den USA angeführten Kriegs gegen den Terror, dass es ras­
sistisch sei, jihadistische Kämpfer und (Selbstmord-)Attentäter der „palästi­
nensische[n] Intifada“ (Butler 2005d: 107) als Terroristen zu bezeichnen, 
weil der Terrorbegriff diese nicht-staatlichen Krieger am Maßstab dessen 
messe und beurteile, was für die als legitim anerkannten Staaten legale 
Kriegsführung heißt – und in Konsequenz die solcherart als illegitim Ge­
brandmarkten aus der Zivilisation und der Menschheit ausschließe. Nicht 
der Terror von Intifada- und Jihad-Kämpfern sei also antizivilisatorisch 
und inhuman, sondern seine Bezeichnung als solcher; nicht zuletzt des­
halb, weil eine solche Bezeichnung „die enorm schädlichen Folgen für den 
Kampf der Palästinenser um Selbstbestimmung“ noch weiter verstärken 
werde, wie Butler den Punkt offenlegt, von dem aus sie ihre Bestimmun­
gen vornimmt. Der Begriff des Terroristen suggeriere nämlich, dass die 
solcherart Charakterisierten „nicht aus der gleichen Sorte von Gründen 
gewalttätig werden wie andere politisierte Wesen, daß ihre Gewalt irgend­
wie grundsätzlich, grundlos und grenzenlos, wenn nicht sogar angeboren 
ist.“ Wenn die Gewalt der islamistischen oder palästinensischen Krieger 
nämlich Terrorismus anstatt von Gewalt sein soll, dann werde sie als 
bar jeder politischen Zielsetzung aufgefasst und könne so „politisch nicht 
gedeutet werden“ (ebd.: 108), erklärte Butler rationalisierend: Noch das 
Selbstmordattentat soll nicht die Vernichtung des designierten Gegners 
zum (Selbst-)Zweck haben, sondern ihm soll ein rationaler Grund unter­
legt sein, der den Selbstmordattentäter zu seiner Tat animiere, und ein 
rationales Ziel, das er damit erreichen wolle. Schon kurz nach Ausbruch 
der „Zweiten Intifada“ und den Anschlägen vom 11. September 2001 führte 
Butler aus, die Bezeichnung bestimmter Formen von politischer Gewalt als 
Terrorismus stehe einer dahingehenden Kontextualisierung im Weg, dass 
palästinensische oder islamistische Handlungen immer nur die – ebenso 
widerständige wie gewaltvolle – Reaktion auf zuvor erlebte Ungerechtigkeit 

außerhalb ihrer selbst liegendes Objekt beschreiben, sondern dem diskursiv konstitu­
ierten Objekt quasi nur Anweisungen geben, wie es sich zu verhalten habe, beziehungs­
weise wozu es werden solle, weswegen sie immer zugleich auch normativ seien. Will 
Butler also „bloß“ deskriptiv beschrieben haben, wie Hamas und Hisbollah objektiv 
zu charakterisieren seien, dann hätte sie ihrem eigenen Denken zufolge entweder ihre 
performativ-normative Anrufung verschleiert oder gleich ihre gesamte Diskurstheorie 
widerrufen. Ausführlich zu Diskurstheorie und Performanz siehe Gruber (2017).

Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat

67

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Unterdrückung durch Israel, die USA oder den Westen im Allgemei­
nen darstellten, deren „eigene politische Investitionen und Handlungswei­
sen dazu beitragen, eine Welt voller Wut und Gewalt zu schaffen“ (Butler 
2005a: 31). „Die Gewalt, die sie fürchten, ist die Gewalt, die sie erzeugen.“ 
(Butler 2005b: 176)9

Trenne man zwischen Krieg auf der einen und Terror auf der anderen 
Seite, lege man dieser Unterscheidung die exkludierende Annahme zugrun­
de, „dass jeder Mensch so Krieg führt, wie wir das tun, und daß dies 
ein Teil dessen ist, was ihn erkennbar menschlich macht.“ Infolgedessen 
falle die (kriegerische) Gewalt, die der Westen ausübe, in den Bereich 
des als menschlich Gesetzten und Erkennbaren, während die von anderen 
Akteuren verübte Gewalt nur als illegitime und damit nicht als ebenso 
menschliche Aktivität erkennbar werde. Durch die Verwendung eines sol­
cherart „begrenzten und begrenzenden kulturellen Rahmen[s] für unser 
Verständnis dessen, was es heißt, menschlich zu sein“ (Butler 2005d: 109), 
komme es zu einer Dehumanisierung und Ausgrenzung der als Terroristen 
bezeichneten Al-Qaida- oder Hamas-Kämpfer. Deren politische Gewalt 
stamme dann, „wie man sagt von Fanatikern, von Extremisten, die keinen 
Standpunkt vertreten, sondern außerhalb der ‚Vernunft‘ existieren und kei­
nen Anteil an der menschlichen Gemeinschaft haben“ (ebd.: 108). Butler 
geht es nicht darum, die Abspaltung des Terrors von der herrschenden 
Gesellschaft und ihrer Vernunft dahingehend zu kritisieren, dass sich die 
herrschende Vernunft solcherart gegen Kritik immunisiert und nicht daran 
erinnert werden möchte, dass sie die Vernunft einer durch Herrschaft und 
Ausbeutung charakterisierten Gesellschaft ist, die an sich selbst in Unver­
nunft und Vernichtung umschlagen kann. Vielmehr kritisiert sie die herr­
schenden Begriffe von Vernunft und Menschheit als von Trennungen und 
Abspaltungen durchzogen – und will die solcherart exklusiv verstandenen 
Begriffe durch einen inklusiven Begriff des Menschlichen ersetzen, in dem 
auch der islamistische Selbstmordattentäter seinen berechtigten Platz hat, 
dem Anerkennung selbst dann noch gebühre, wenn man seine Tat nicht 
gutheißt. Die im Westen herrschenden Begriffe erzeugten das Menschliche 

9 Auch an diesen beiden Stellen schiebt Butler die bereits aus ihren Erklärungen zum 
7. Oktober 2023 bekannte Relativierung hinterher, dass sie damit weder den Opfern 
die Schuld für die (Terror-)Angriffe geben noch die Selbstmordattentäter aus ihrer Ver­
antwortung entlassen möchte, doch sind auch hier die Angriffe wieder exakt als dem 
Kampf gegen Ausbeutung und Unterdrückung geschuldete Antwort gefasst, mit der 
die Angreifer auf die imperialistischen Un- und Missetaten der Attackierten reagierten, 
wenn auch mit selbst kritikwürdigen Mitteln.

Alex Gruber

68

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ungleichmäßig, indem sie beschränkte Normen anböten, die Zugehörigkeit 
über den Ausschluss derer definierten, denen – zum Beispiel qua Terrorbe­
griff10 – Menschlichkeit und Vernunft abgesprochen würden. So würde „die 
Entmenschlichung in dem Maße zur Bedingung für die Erzeugung des 
Menschlichen“, wie sich der Westen über und gegen Menschen definiere, 
die – wie die als Terroristen Bezeichneten – „per definitionem als illegitim, 
wenn nicht gar als menschlich zweifelhaft verstanden“ würden (ebd.: 111). 
Der Westen werte sich selbst also nicht zuletzt durch ethnozentrische und 
rassistische Abwertungen auf, wie derjenigen, den von Butler als solchen 
ausgemachten Widerstand gegen westliche Suprematie, Überheblichkeit 
und Unterdrückung zu illegitimem Terror herabzuwürdigen, um ihn nicht 
nur als ein zu Bekämpfendes darzustellen, sondern zugleich als ein Übel, 
gegen das jedes Mittel recht sei:

Daß es ein islamischer Extremismus oder Terrorismus ist, bedeutet ein­
fach, daß die bereits vom Orientalismus bewirkte Entmenschlichung auf 
die Spitze getrieben wird, so daß diese Art von Krieg aufgrund ihrer 
Einzigartigkeit und Außergewöhnlichkeit von den Annahmen der Uni­
versalität und vom Schutz der Zivilisation ausgenommen wird. (Ebd.: 
108)

Während der Terrorbegriff auf Ausschließungen und auf „engstirnige[n] 
und implizit rassisch und religiös gebundenen Auffassungen vom Mensch­

10 Marco Ebert verweist in diesem Zusammenhang auf Butlers Konstatierung „eine[r] 
voreingenommene[n] Berichterstattung in den US-Medien, die durch die Darstellung 
von Osama Bin Laden, Jassir Arafat und Saddam Hussein Bilder des Bösen hergestellt 
hätten. […] Die Handlungen dieser Männer, die eine solche Darstellung in den Medi­
en verständlich machen könnten, spielen für die Beurteilung offenbar keine Rolle. 
[…] Ihre Taten erscheinen nur mehr als bloße Konstruktionen einer kriegstreiberi­
schen US-Medienlandschaft.“ (Ebert 2024: 194) Ähnlich verhält es sich bei Butlers 
Einschätzung der Burka, die ihr als Abwehrstrategie gegen westliche Vorstellungen 
von Weiblichkeit und Sexualität gilt – und die als (islamisches) Herrschaftsinstru­
ment gegen Frauen keinerlei Beachtung findet. „Dementsprechend ist die Befreiung 
von der Verschleierung [für Butler] eine ‚Entfremdung‘ und ‚Zwangsverwestlichung‘ 
der jeweiligen Frauen“ (ebd.: 196): Die Kritik an der Zwangsverschleierung sei 
„kulturimperialistische Ausbeutung des Feminismus“, die den verschleierten Frauen 
westliche Menschenrechte oktroyieren wolle, und Zeichen der „Überheblichkeit der 
Ersten Welt“, die mit ihrem Augenmerk auf entschleierte Frauen in Afghanistan bloß 
eine nachträgliche Legitimation für den Krieg der USA liefern wolle (Butler 2005c: 
59). Wenn Butler die Burka dann gar als Instrument weiblicher Handlungsfähigkeit 
gegen Massenkultur und Ausbeutung und für Familie und Gemeinschaft verklärt, 
ist die antiwestliche Apologie der Zwangsverschleierung perfekt. Siehe dazu auch 
Gruber 2014: 82f.

Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat

69

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen“ beruhe, will Butler einen dem „Selbstverständnis als globale Ge­
meinschaft“ angemessenen Begriff denken und etablieren, der der „Hetero­
genität menschlicher Werte“ (ebd.: 110) ebenso Rechnung trägt wie der 
Tatsache, „daß wir Wesen sind, die in einer Welt leben müssen, in der 
Wertekollisionen vorkommen, und daß diese Zusammenstöße ein Zeichen 
dafür sind, was eine menschliche Gemeinschaft ist“ (ebd.: 109). Die Ge­
walt der islamistischen und antisemitischen Vernichtungskrieger sei also 
nicht als Terror zu verurteilen und zu bekämpfen. Vielmehr sei sie eine 
„im Horizont eines antiimperialistischen Egalitarismus“ (Butler 2005c: 59) 
verantwortungsbewusst anzuerkennende und demütig hinzunehmende, ja 
sogar als Zeichen des Menschlichen zu verstehende „Wertekollision“: ein 
Zusammenstoß, wie man ihn prinzipiell auch im morgendlichen Berufsver­
kehr beobachten und erfahren könne. In einem kurz nach dem Beginn des 
Irakkriegs der US-geführten Koalition gegen das Regime von Saddam Hus­
sein im März 2003 gegebenen – und dann in Krieg und Affekt abgedruck­
ten – Interview erklärte Butler, die Vereinigten Staaten versuchten, sich 
mit einem „entsetzlichen Maskulinismus“ (Butler 2009a: 72) für die am 
11. September 2001 zugefügte Demütigung zu rächen, und nun durch die 
Verbreitung von Gewalt und Schrecken, „ihr beschädigtes Gefühl von Un­
verwundbarkeit und Überlegenheit ‚wiederherzustellen‘“ (ebd.: 70). Doch 
das Problem der Fragilität und Verletzbarkeit sei nicht aufzulösen oder ab­
zuschaffen – weder durch „Rache“ noch durch sonstigen Aktivismus. Es sei 
lediglich einsichtig zu machen, trauernd zu erdulden und menschlich leb­
bar zu machen, da die sich aus der Sozialität ergebenden Zusammenstöße 
und Kollisionen unaufhebbar zum Dasein dazugehörten. „Wir werden von 
anderen auf alle erdenklichen Arten affiziert. Ich weiß, wie das ist, wenn 
man sich wünscht, die Bedingungen zu kontrollieren, unter denen man von 
Menschen affiziert wird; aber niemand von uns kann das wirklich. […] Es 
ist bloß eine Implikation unserer sozialen Existenz. Wir werden im Bus 
angerempelt und so weiter.“ (Ebd.: 75) Es soll kein prinzipieller, sondern 
bloß ein gradueller Unterschied bestehen, ob Al-Qaida-Mitglieder Passa­
gierflugzeuge in fliegende Bomben verwandeln und damit knapp 3.000 
Menschen in New York töten, oder ob jemand Butler im morgendlichen 
Berufsverkehr von Berkeley auf die Zehen tritt, wenn sie auf dem Weg 
zu ihrer Arbeitsstätte ist: Beides sei gleichermaßen nur ein Zeichen des 
unaufhebbaren einander Ausgesetztseins an den anderen, das ebenso zum 
Menschsein dazugehöre, wie man sich die Formen nicht aussuchen könne, 
in denen es sich ereigne. „Mir scheint einfach, dass wir unsere Durchlässig­
keit für andere Menschen akzeptieren müssen. Andere affizieren uns. Am 

Alex Gruber

70

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


elften September war das auf eine außerordentlich massive, gewaltsame 
Weise der Fall.“ (Ebd.: 76)

Statt jedoch die Anschläge von 9/11 als dezentrierende Affizierung zu 
verstehen, mit der Al-Qaida ihnen das unaufhebbare Gefährdetsein des 
Lebens sowie seine Fragilität und Verletzbarkeit zu Bewusstsein gebracht 
habe, hätten sich die USA gegen diese Erfahrung abgedichtet. Sie hätten 
versucht, ihre Souveränität, Unversehrtheit und Sicherheit zurückzugewin­
nen, statt in den Trümmern des World Trade Centers ein Zeichen vorgän­
giger Gemeinschaft, Abhängigkeit und Bindung zu sehen, die zu Demut, 
Nachsichtigkeit und Unterordnung verpflichten. „Ich denke, dass eine voll­
kommen andere Politik entstehen würde, wenn eine Gemeinschaft lernen 
könnte, ihre Verluste und ihre Verletzbarkeit auszuhalten. So eine Gemein­
schaft wüsste besser, was sie an andere bindet. Sie wüsste, wie radikal 
abhängig sie von der Beziehung zu, vom Austausch mit andern ist. Ich 
meine, das würde – oder könnte – ein wichtiges Element auf dem Weg 
zu einem internationalen Verständnis von Gerechtigkeit sein.“ Während 
„uns eine solche Einsicht menschlicher machen würde“, befürchtete Butler 
allerdings, so ihr Einwand gegen den Krieg gegen Terror, „dass wir uns de 
facto in die entgegengesetzte Richtung entwickelt haben und stattdessen 
versuchen, unsere Verletzbarkeit auszumerzen und uns als unverwundbar, 
ja als undurchdringlich vorzustellen“ (ebd.: 72), was sich in der „amerika­
nisch-maskulinistische[n] Militärideologie“ (ebd.: 84) Bahn breche.

Das einem selbst zugefügte Leid nicht anzunehmen, sondern dagegen 
wie gegen dessen Verursacher vorzugehen, vergrößere nicht nur das Leid 
immer weiter, sondern führe auch zu souveräner Selbstüberschätzung und 
-überhebung. Butlers Theorie liefert eine Sinnstiftung der Gewalt, die der 
Einzelne in der Gesellschaft erfährt, indem sie das von ihr verursachte 
Leid nicht nur zur Conditio sine qua non des Menschlichen hypostasiert, 
sondern es auch noch zum alleinigen Erkenntnisinstrument erklärt, das 
durch Sehnsucht auf Versöhnung nur verzerrt werde: Nicht Abschaffung 
des Schmerzes sei geboten, sondern dass man sich mit ihm identifiziere. 
„Vielleicht können wir sagen, daß der Schmerz die Möglichkeit beinhaltet, 
eine Form der Enteignung zu verstehen, die grundlegend dafür ist, wer 
ich bin.“ (Butler 2005c: 45) Das grundlegende Ausgesetztsein sowie die 
Gefährdung und Fragilität, die ihr Ausdruck sind, machen für Butler die 
Bestimmung des Menschlichen aus; wenn sie eine „Identifikation mit dem 
Leiden selbst“ (ebd.: 47) fordert, dann nicht um es zu reflektieren und 
abzuschaffen, sondern um es als menschliches Existenzial anzuerkennen 

Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat

71

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und eine Ethik als Apotheose des Leids, der Qual und der Verletzlichkeit 
des Lebens zu etablieren.

Die – etwa bei den Anschlägen vom 11. September 2001 gemachte – 
„Erfahrung der Demütigung“ sei ergeben hinzunehmen, um die aus ihr 
resultierende Krise als Chance betrachten zu können, statt sie in gewohnter 
US-Manier lösen zu wollen. „Gleichzeitig sehe ich unser jüngstes Trauma in 
Hinblick auf die Hybris der Vereinigten Staaten und die große Bedeutung 
der Etablierung radikal egalitärer internationaler Beziehungen als Chance 
für eine Neubesinnung.“ (Butler 2005c: 57) Dazu müssten die USA einen 
Verlust eingestehen und affirmieren. Bereits nach 9/11 machte die radikaler 
Gewaltlosigkeit das Wort Redende also ein islamistisches Terrorracket zum 
Sendboten der Post-Souveränität wie später dann die palästinensischen 
Kämpfer gegen Israel, während sie die sich gegen den Terror zur Wehr set­
zenden Nationalstaaten zu Anachronismen erklärte, die ihre eigene Über­
lebtheit durch Kraftmeierei und Gewalt zu übertönen versuchten, indem 
sie andere für etwas büßen lassen wollten, das ihnen selbst unaufhebbar 
zukomme: ihre Verletzbarkeit.

Behaupten „Nationen wie die Vereinigten Staaten oder Israel“, ihre ge­
gen die als Terror bezeichneten Gefährdungen geführten Kriege dienten 
dem „Überleben“, dann unterlägen sie einem „systematischen Irrtum“, wie 
Butler an anderer Stelle (2010b) ausführt: Kriegerische Gewalt sei nur 
ein Symptom der Verdrängung und des Wegarbeitens des allseitigen und 
allumfassenden einander Ausgesetztseins, das es stattdessen als unaufheb­
bar anzuerkennen und dem es eine rechtliche und institutionelle Form 
zu geben gelte. Weil die Gefährdung allgegenwärtig und unausweichlich 
sei, könne sie auch nicht bekämpft werden: Für Butler ist Krieg eine Art 
Ersatzhandlung, der eigenen Vernichtbarkeit auszuweichen, indem man 
andere vernichtet, und die Unzulässigkeit des Krieges will sie letztlich da­
raus ableiten, „dass das Subjekt, das ich bin, an das Subjekt gebunden ist, 
das ich nicht bin, dass jeder von uns die Macht hat zu zerstören und dass 
jeder von uns zerstört werden kann und dass wir darin, in dieser Macht 
und Gefährdung, aneinander gebunden sind. In diesem Sinne ist unser 
aller Leben gefährdetes Leben.“ (Ebd.: 47f.)

Aus der allumfassenden Gefährdung in der herrschenden Gesellschaft 
folgt für Butler nicht die Notwendigkeit staatlicher Souveränität, welche die 
Gewalt im Inneren suspendiert und die im Äußeren durch ihre Gewaltmit­
tel in Schach zu halten versucht – eine Konsequenz, wie sie die Staatstheo­
rie im Gefolge von Thomas Hobbes gezogen hat. Es folgt auch nicht der 

Alex Gruber

72

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufruf zur Abschaffung der Gewalt qua Veränderung der gesellschaftlichen 
Verhältnisse, wie er im Marx’schen Imperativ aufscheint, „alle Verhältnisse 
umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein 
verlassenes, ein verächtliches Wesen ist“ (Marx 1956: 385). Vielmehr soll 
die „als Teil des Lebens“ anthropologisierte Quelle der Gewalt für Butler 
in einer Weise kanalisiert werden, „die demokratischen Leben zuträglich 
ist“: „Die, wie es scheint, einzige Alternative zur Destruktion besteht darin, 
Wege zu finden, Destruktivität zu gestalten und zu kontrollieren, ihr eine 
lebbare Form zu geben.“ Nur, indem man die Existenz der Gefährdung 
affirmiere, könne man „Verantwortung für ihre sozialen und politischen 
Erscheinungsformen“ übernehmen – und nicht etwa, indem man ihr den 
Kampf ansage. „[D]ie Verdrängung von Zerstörung [kann] nur durch die 
Verlagerung der Zerstörung in den Akt der Verdrängung selbst funktionie­
ren“ (Butler 2009b: 33), womit die Verdrängung der eigenen Gefährdung 
in der Gefährdung anderer resultiere: etwa in Kriegen, wie die USA und 
Israel sie führten, um sich für erlittene Verletzungen zu rächen und sich 
der eigenen – halluzinatorischen – Unverwundbarkeit und Souveränität zu 
versichern. Nicht der Terror von Al-Qaida oder Hamas, der von Butler 
zwar pflichtschuldig verurteilt wird, den sie zugleich aber davor schützen 
möchte, als Terror bezeichnet zu werden, sei das zu bekämpfende Prob­
lem, sondern der darauf reagierende amerikanische oder israelische Kampf 
gegen den Terror, da dieser einen „Kreislauf der Rache im Namen der Ge­
rechtigkeit“ etabliere und so „die Gewalt im Namen ihrer Verleugnung zum 
Dauerzustand“ (Butler 2005a: 34f.) mache. Judith Butlers Kampf gegen 
den Terrorismusbegriff erweist sich so einmal mehr als Instrument ihrer 
umfassend konzipierten Täter-Opfer-Umkehr, mit der sie einerseits die von 
Al-Qaida und Hamas in Szene gesetzten Vernichtungsakte zu einer Art 
Notwehrüberschreitung imperialistisch und kolonialistisch Unterdrückter 
rationalisieren möchte, aus welcher der getroffene Westen demütig und 
geläutert hervorzugehen hätte, auf dass er in Zukunft seiner ursächlichen 
Gewalt entsage (Butler 2005b: 176f.), um im Gegenzug die sich zur Wehr 
setzenden Opfer islamistischen und antisemitischen Terrors als die eigent­
lichen Akteure der Vernichtung auszusondern.11 Zwar beschwört sie die 
„Macht der Gewaltlosigkeit“, doch vermittelst ihrer Rationalisierung und 

11 Achille Mbembe hat mit der „Nekropolitik“ dann schließlich einen eigenen Begriff 
für diese Täter-Opfer-Umkehr erfunden, der Israel als die paradigmatische Form 
darstellen soll, welche die Vernichtungspolitik angenommen habe. Siehe dazu Gruber 
(2022: 428ff.).

Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat

73

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinnstiftung antiamerikanischer und antizionistischer Gewalt „entpuppt 
sich ihre Dekonstruktion der Souveränität als eine Art gewaltfreier Djihad, 
der dem wirklichen Vorschub leistet“ (Scheit 2020: 44) und zugleich dem 
jüdischen Staat die Souveränität nehmen möchte, sich gegen diese Bedro­
hung verteidigen zu können.

Wunsch nach Gemeinschaft

Die Verletzbarkeit und das Gefährdetsein des Lebens sind für Butler ein 
Moment, das per se jener menschlichen Gemeinschaft zugrunde liege, 
in welche die Einzelnen vorgängig eingebunden seien, und die sie noch 
vor jeder konkreten individuellen Handlung aneinanderkette und einander 
ausliefere. Die „allgemeine menschliche Verletzbarkeit“ sei eine „Verletzbar­
keit, die mit dem Leben selbst entsteht“ und „der Ausbildung des menschli­
chen ‚Ich‘ voraus[geht]“, sodass „wir die Quelle dieser Verletzbarkeit nicht 
wiederfinden können“ (Butler 2005c: 48). Die allem Diskurs und jedem 
Narrativ vorgeordnete „grundlegende Abhängigkeit“ (ebd.: 39) vom Ande­
ren sorge dafür, dass die Verletzlichkeit der Einzelnen durcheinander „nicht 
einfach zu ihren sozialen Beziehungen zueinander hinzu[tritt]. Vielmehr ist 
sie eine der ursprünglichen Formen, die diese sozialen Beziehungen anneh­
men“ (Butler 2006a: 54). Jede Vorstellung von Autonomie sei nur auf dem 
Boden dieser vorgeordneten und uneinholbaren Heteronomie möglich, die 
daraus resultiere, dass der Einzelne „unweigerlich in Gemeinschaft einge­
bunden“ (Butler 2005c: 44) sei: in das Kollektiv der einander Ausgesetzen, 
in dem „wir alle nicht genau umgrenzt, nicht wirklich abgesondert, sondern 
einander körperlich auf Gedeih und Verderb ausgeliefert sind, einer in der 
Hand des anderen“ (Butler 2007: 136). „Sehen wir der Tatsache ins Gesicht. 
Wir werden von dem jeweils anderen zunichte gemacht. Und wenn nicht, 
fehlt uns etwas“, fordert Butler die libidinöse Besetzung jener unhintergeh­
baren „Knechtschaft, in der uns die Beziehungen zu anderen halten“ ein, 
die von ihr als „Modus der Enteignung“ (Butler 2005c: 40f.) positiviert und 
affirmiert wird.

In den Formen von Enteignung und Knechtschaft hypostasiert Butler 
Ausbeutung und Herrschaft zu einem primären Übergriff am „Ursprung 
des Sprechens“ (Butler 2006a: 50) und erklärt diesen zur ebenso grundle­
genden wie jeder Theorie und Praxis uneinholbar vorgeordneten Überwäl­
tigung, von deren „traumatischen Ausläufern“ die Sprache und das Subjekt, 
das sie ins Leben rufe, niemals zu reinigen seien (ebd.: 66). Aufgrund 

Alex Gruber

74

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der solcherart absolut gesetzten „Nichtfreiheit am Ursprung unserer selbst“ 
(Butler 2007: 119) wie der ebenso absolut gesetzten „Unfreiheit im Her­
zen unserer Beziehungen“ (ebd.: 124) wird ihr dann jede Emanzipations- 
und Autonomiebestrebung zur Ursache von Gewalt, weil sie sich über die 
„konstitutive Sozialität“ (ebd.: 105) und die mit ihr gesetzte Verletzbarkeit 
erheben und diese abschaffen will, was nur durch Reinigung vom und 
letztlicher Austilgung des Anderen möglich sei, der diese Verletzbarkeit dar­
stelle und verkörpere. Explizit bezieht sie mit Verweis auf Michel Foucault 
und Jacques Lacan Stellung gegen die orthodoxe Psychoanalyse und den 
Materialismus sowie deren Vorstellung von in Macht und Gesetz nicht 
aufgehenden – naturhaften oder auf Natur verweisenden – Momenten, 
die vom herrschaftlichen Zugriff befreit und mit der Gesellschaft versöhnt 
werden könnten (Butler 1991: 54f.). Das Subjekt habe keinerlei Zugang zu 
einem Objekt, das in irgendeiner Weise außerhalb der primären Gemein­
schaft liege und nicht von dem Übergriff konstituiert sei, mit dem sie den 
Einzelnen in Beschlag nehme. Deshalb sei jede Vorstellung von Autonomie 
und Emanzipation von Macht, Gesetz und Sozialität eine Illusion, die nur 
durch gewaltsame Trennung und Vernichtung der Verkörperungen dieses 
einander Ausgesetzseins in Szene gesetzt werden könne – weswegen man 
sie um des lieben Friendens willen aufzugeben habe. Butlers

Konzept einer Gemeinschaft von Monaden, in der Ohnmacht, Gefähr­
dung, Verwundbarkeit und Abhängigkeit die einzigen gemeinsamen Be­
zugspunkte der Menschen darstellen, ist der schärfste denkbare Gegen­
entwurf zu einem solidarischen Zusammenleben. […] Die Autorin wirbt 
für einen Zustand, in dem das Individuum als Monade unumkehrbar der 
Macht des Kollektivs unterworfen ist. (Ebert 2024: 192)

Exakt hier kommt denn auch Butlers unbändiger Hass auf den Zionismus 
ins Spiel: Dieser und sein erfolgreicher Versuch, einen (wehrhaften) jüdi­
schen Staat zu gründen, um der antisemitischen Gesellschaft mit jüdischer 
Selbstverteidigung entgegenzutreten, ist für sie nur die paradigmatische 
Form einer sich über die Gemeinschaft der einander Ausgesetzten erheben­
den Subjektkonstitution, mittels derer Israel versuche, die Verletzbarkeit 
seiner Staatsbürger souverän stillzustellen, indem es andere verfolge und 
vernichte. Schon der in der Unabhängigkeitserklärung von 1948 und dem 
Unabhängigkeitskrieg von 1948/49 gipfelnde Staatsgründungsprozess sei 
nicht nur durch Gewalt zustande gekommen, erklärt die dem Fetisch des 
Rechts als gewaltloser Form Aufsitzende, als mache das in irgendeiner 

Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat

75

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise die Besonderheit Israels aus und gelte nicht gleichermaßen für jede 
Etablierung eines Gewaltmonopols und damit für jede Staatsgründung. 
Vielmehr sei der israelische Nationsbildungsprozess – ähnlich wie jener 
der Nationalsozialisten12 – durch Vorstellungen des Trennens, Reinigens 
und Abgrenzens charakterisiert gewesen, da sich nur so der Schein von 
Autonomie und Selbstbestimmung vom Kollektiv der Heteronomie und 
Fremdbestimmung habe abheben und etablieren können. Die Zionisten 
hätten damit die Gründung einer Nation betrieben, die auf katastrophaler 
Zerstörung und der „Hervorbringung immer weiterer Staatenloser“ beruhe, 
indem sie eine

Homogenisierung durch Reinigung von allem Heterogenen anstrebten. 
Indem die homogene Nation voranschreitet, verschleiert sie nicht nur die 
Geschichte – sie spuckt fortwährend all jene aus und türmt all jene auf, 
die nicht länger kraft ihrer eigenen Geschichte Subjekt sind. Sie werden 
als Abfall ausgeschlossen und werden ununterscheidbar von einer trüm­
merübersäten Landschaft. (Butler 2013: 122)

Statt die grundlegende Verletzbarkeit des Lebens anzuerkennen, wolle der 
Zionismus die zu den Seinen erklärten vor der Gefährdung und Verwund­
barkeit schützen, weswegen er auf Selbsterhaltung und Selbstverteidigung 
setze. Da das zu schützende Selbst aber unaufkündbar dem Kollektiv 
übereignet sei und sich überhaupt erst dem primären Übergriff durch 
das Kollektiv verdanke, stelle jeder Versuch es vor diesem Übergriff zu 
schützen letztlich eine Art Selbstmord dar: „Könnte es sein, dass Selbst­
verteidigung nicht zu Selbsterhalt führt, sondern zu Selbstzerstörung?“ 
(Ebd.: 118) Philosophisch gewendet kommt hier erneut der Gedanke ins 
Spiel, Israel bringe allein durch seine Existenz die auf Vernichtung zielende 
Gewalt über sich, die für Butler durch den emanzipatorischen Wunsch 
nach Widerstand gegen den souveränen und exklusiven Charakter des 
jüdischen Staates motiviert ist. Das souveräne Selbst, das der zionistische 
Staat aufrichten wolle, könne nur gewaltsam durch permanent betriebene 
Ausschließung und Grenzziehung aufrechterhalten werden: Die identitäre 
Ein- und Abkapselung (ebd.: 52), mit der die Israelis versuchten, alle 
Beziehungen zur konstitutiven Sozialität zu kappen, um sich so als unver­

12 Immer wieder zieht Butler – etwa in Am Scheideweg – solche in ihrer Theorie der 
Souveränität begründeten Vergleiche zwischen Nationalsozialismus und Zionismus, 
wobei sie nahelegt, die Unterschiede seien bestenfalls gradueller Art (Radonić 2014: 
61f.).

Alex Gruber

76

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wundbar zu imaginieren, sei im wahrsten Sinne eine Einmauerung, wie 
Butler unter Bezug auf die als Schutz gegen palästinensische Terrorangriffe 
errichtete Sicherheitsbarriere zum Westjordanland schreibt. Die israelische 
Selbstverteidigung sei solcherart gleichbedeutend mit dem Ausschluss und 
der Unterdrückung der gewaltsam zum bedrohlichen Anderen gemachten 
Palästinenser und Palästinenserinnen, denen die grundlegende Gefährdung 
des Lebens aufgebürdet wird, um sie an ihnen zu bekämpfen und für sich 
selbst aus der Welt zu schaffen.

Israel sei von dem manichäischen Weltbild geprägt, dass es die Palästi­
nenser und Palästinenserinnen vernichten müsse, weil es andernfalls von 
ihnen vernichtet würde (ebd.: 118), rückt Butler den jüdischen Staat erneut 
in die Nähe der nationalsozialistischen Vernichtungspolitik und der ihr 
zugrundeliegenden Vorstellung eines Endkampfes zwischen jüdischem und 
deutschem Prinzip, in dem eines der beiden Prinzipien triumphieren wer­
de, während das andere untergehen müsse. So sehr Butler immer wieder 
von sich weist, einen Vergleich der nationalsozialistischen Judenvernich­
tung mit dem israelischen Vorgehen im Konflikt mit den Palästinensern 
und Palästinenserinnen anzustellen (ebd.: 43), erweist sich ihr Dementi als 
Rationalisierung und Entlastung, die von der inhaltlichen Argumentation 
selbst konterkariert wird: Die Israel unterschobenen Vernichtungsfantasien 
sind nichts als eine projektive Verschiebung der zentralen antisemitischen 
Figur auf den jüdischen Staat selbst.

In ihrer Theorie der primären Sozialität, die alle Einzelnen einander auf 
„Gedeih und Verderb“ (Butler 2007: 136) ausliefere und ununterscheidbar 
aneinanderkette, sodass Trennung nur durch gewalttätige Grenzziehung 
möglich sei und deswegen tunlichst zu unterbleiben habe, fetischisiert But­
ler die allseitige Abhängigkeit der im Weltmarkt kulminierenden Vergesell­
schaftung durch das Kapitalverhältnis, die sie jedoch nicht als ökonomisch 
vermittelte verstehen, sondern sich als politische Gemeinschaft unmittelbar 
aneignen möchte. Der Einzelne ist bei ihr stets von diesem Kollektiv her 
gedacht und damit zum bloß Ephemeren degradiert: Als nachgeordneter 
Effekt der primären Enteignung und des primären Übergriffs der Sozialität 
verdanke er sich der Gemeinschaft, die ihn – als Gefährdeten – konstituiert 
und habe als solcher kein Widerstandsrecht gegen das Ausgesetzsein und 
die daraus resultierende Gefährdung.

Dass die Zionisten und ihr Staat angesichts von Judenverfolgung und 
-vernichtung nicht in der Opferrolle verharren; dass sie nicht die Verant­
wortung für die Taten der Antisemiten übernehmen und sich von diesen 
„usurpier[en]“ und „zur Geisel“ (Butler 2013: 76) nehmen lassen wollen, 

Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat

77

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern stattdessen zu Selbstverteidigung und Gegenwehr im Sinne der 
Selbsterhaltung übergehen, will Butler ihnen nicht verzeihen – und klagt 
sie deswegen an, die zeitgenössische Form der Vernichtungspolitik voran­
zutreiben. Dass sie dem jüdischen Staat dabei zugleich vorwirft, mit seiner 
auf Selbsterhaltung gerichteten Ideologie spalte er die grundlegende Sozia­
lität auf und errichte auf diesen Trümmern seinen „ausbeuterischen Sied­
lerkolonialismus“ (ebd.: 145), macht deutlich, wie nahe der post-souverän 
argumentierende Antisemitismus am ‚klassischen‘ gebaut ist, der den Juden 
ebenfalls vorwarf, für ihren eigenen egoistischen Vorteil und die Errichtung 
ihrer Herrschaft zersetzten sie die ursprünglichen Gemeinschaften.

Der Unterschied allerdings besteht darin, dass im ‚klassischen‘ Antise­
mitismus die vor dem ‚jüdischen Zersetzungsgeist‘ zu verteidigenden Kol­
lektive als nationale oder völkische gedacht waren, während Butlers post-
nationaler Antizionismus die Weltgemeinschaft des „Unassimilierbaren“ 
(ebd.: 35) im Auge hat. Galten die Juden dem Antisemiten einst als wur­
zellose Kosmopoliten und Internationalisten, welche die als naturwüch­
sig vorgestellten Kollektive bedrohten, so entwirft Butler die Gefahr des 
jüdischen Nationalismus, der die internationale Gemeinschaft des (Men­
schen-)Rechts spalte und dessen Geltung zugunsten seiner partikularen 
Zwecke unterminiere und hintertreibe. Dazu bemüht sie das ‚klassisch‘ 
antisemitische Bild vom ahasverischen Juden, das sie sich aneignet und 
positiv umwertet, wenn sie dem „jüdischen Volk“ etwa mit Edward Said 
ins Stammbuch schreiben möchte, seinem „Status als Exilanten, Wanderer, 
Flüchtlinge“ gerecht zu werden, dessen „diasporische Existenz [sich] inmit­
ten kultureller Heterogenität“ konstituiere und „Differenz oder Pluralität 
als Bedingung des eigenen Daseins“ verlange (ebd.: 250f.).13 Jüdischsein 
bedeute, sich mit seinem Exilantenstatus und seiner gewaltlosen Ausliefe­
rung an die Anderen zu identifizieren, während die wehrhaften, zu Selbst­
verteidigung übergehenden Juden und Jüdinnen gegen den Modus der 
ursprünglichen Enteignung durch den Anderen verstießen und versuchten, 
den diasporischen Zustand des ausgesetzten und gefährdeten Lebens zu be­
enden, statt sich ihm gewaltlos zu fügen. Den Fluchtpunkt der Butler‘schen 
Argumentation bildet so der Versuch, Juden und Jüdinnen die Souveränität 

13 Ausführlich zu dieser positiven Umwertung klassisch antisemitischer Bilder, in der 
die Juden affirmativ zum auflösenden und ordnungszersetzenden Prinzip, zum Inbe­
griff von Exil, Differenz und Bodenlosigkeit stilisiert werden: einer philosemitischen 
Umdeutung, die wiederum in antisemitische Ablehnung umschlägt, wenn die realen 
Juden dem projektiv von ihnen entworfenen Bild nicht entsprechen (wollen), siehe 
Chaouat (2024).

Alex Gruber

78

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu nehmen, sich selbst zu verteidigen; der Versuch, ihre Entwaffnung vor­
anzutreiben, sodass sie letztlich der Vernichtung ungeschützt ausgeliefert 
wären.

Die Diaspora stellt für Butler nicht nur einen historischen, geografischen 
und theologischen Ort dar, sondern sie wird von ihr zum ‚eigentlichen‘ Ort 
des Judentums ontologisiert, eines Judentums, das sie in einem Quid pro 
quo dann zur Inkarnation von Exil und Auflösung erklärt. Das Jüdische, so 
hält sie dem Zionismus entgegen, sei grundlegend auf die Zerstreuung und 
Disparatheit verwiesen, während die Umsetzung der Idee von Rückkehr 
an den verlorenen Ort – etwa die Gründung eines Staates auf dem Territo­
rium, auf dem das antike jüdische Gemeinwesen bestand – bloß dem natio­
nalistischen und selbstbezüglichen Irrweg entspreche. „Vielmehr versuche 
ich zu verstehen, inwiefern das Exil – oder emphatischer die Diaspora – 
zur Idee der Idee des Jüdischen selbst gehört.“ (Ebd.: 25) Auch wenn Butler 
versichert, dies bloß als historische und nicht als analytische Kategorie 
denken zu wollen, so verwandelt sie in der Folge doch die Zerstreuung in 
eine Wesensbestimmung des Judentums:

In diesem Sinne heißt Jude „sein“, sich von sich selbst zu trennen, 
hineingeworfen sein in eine Welt der Nicht-Juden, in der man ethisch 
und politisch seinen Weg inmitten einer unumkehrbaren Heterogenität 
finden muss […] eine Bevölkerung und sogar eine „Macht“, die von der 
Kohabitation mit den Nicht-Juden abhängt. (Ebd.: 25f.)

In einem ersten Schritt erklärt Butler die der Verfolgung und Vertreibung 
geschuldete Diaspora zum Wesen des Jüdischen, was sie als dem ‚Anti-Es­
sentialismus‘ Verpflichtete so jedoch nicht stehenlassen kann: Da sie un­
mittelbar Bedenken verspürt, dass auch diese Position des grundlegenden 
Verwiesenseins auf die Nicht-Juden wiederum zu einer jüdischen Identität 
gerinnen könnte, kann an dieser Stelle ihrer Argumentation nicht Schluss 
sein – und die Dekonstruktion muss fortgesetzt werden. So macht sie in 
einem zweiten Schritt aus dem Ort der Diaspora das Prinzip des Diaspo­
rischen (ebd.: 141), das die Trennung von sich selbst zum Selbstzweck 
erklärt: Butler bezeichnet „die Betrachtung des Jüdischen im Moment sei­
ner Begegnung mit dem Nicht-Jüdischen und der sich daraus ergebenden 
Zerstreuung des Selbst“ als ihr Projekt. Die durch diese Zerstreuung in 
Gang gesetzte Lösung vom Selbst sei die „Bedingung einer bestimmten 
dezidiert nicht-egologischen ethischen Beziehung […]. Sie ist die Antwort 
auf die Ansprüche der Alterität und legt die Grundlage für eine Ethik 
der Zerstreuung“ (ebd. 39). „Jüdischsein [ist] meiner Auffassung nach als 

Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat

79

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anti-identitäres Projekt zu verstehen“ (ebd. 140), kommt sie letztlich doch 
wieder zu einer Wesensbestimmung des Jüdischen – und diese Wesensbe­
stimmung, so die taschenspielertrickhafte Unterstellung, soll nur deswegen 
keine sein, weil sie die tätige Auflösung aller Wesensbestimmungen darstel­
le.

Das Diasporische bedeutet für Butler, vollständig in der Gemeinschaft 
der einander Ausgesetzten aufzugehen, indem man jede – notwendig parti­
kulare – Identität dekonstruiert und abstreift. Dabei erklärt sie nicht nur 
das Judentum als zu zerstreuende Kategorie, sondern zugleich als geradezu 
paradigmatische Verkörperung der Zerstreuung als Selbstzweck, an der 
sich die Zionisten und ihr Staat mit ihrem „jüdischen Exzeptionalismus“ 
(ebd.: 135) vergingen. Während letzteren vorgeworfen wird, die universa­
le Gemeinschaft mit ihrem Partikularismus zu spalten und darüber Herr­
schaft und Ausbeutung zu errichten, preist Butler das Diasporische als 
„Teil eines antiseparatistischen und nicht-identitären Denkens“ (ebd.: 32); 
und damit als Teil eines „radikal demokratischen Projekts“ (ebd.: 35), das 
der Idee einer identitären Abtrennung der Juden von den Nicht-Juden 
– die sie dem solcherart als rassistisch gebrandmarkten Israel als dessen 
Staatsräson unterschiebt – diametral entgegensetzt sei. Bei Butler soll die 
„Israelkritik […] letztlich das Judentum als solches in Frage stellen: es in 
einem Judesein auflösen, das sich wiederum selbst auflöst“ (Scheit 2015: 
184f.). Die Vorstellung des Diasporischen als vollständige Auflösung des 
Judentums in die Gemeinschaft der Nicht-Juden erweist sich als eine Iden­
tifikation mit dem Aggressor, als Versuch der totalen Assimilation an die 
antisemitische Gesellschaft – in der Hoffnung, der spezifischen Verfolgung 
zu entgehen, indem diese zur generischen Gefährdung erklärt wird, die je­
den gleichermaßen als Mitglied der Gemeinschaft konstituiere und auswei­
se. Butlers Verdrängung der (antisemitischen) Gewalt resultiert nicht nur 
in der Annahme der eigenen Ohnmacht, die zur unaufhebbaren Struktur 
der Subjekte erklärt wird, sondern auch in der Affirmation der Gewalt des 
Anderen, die man zu akzeptieren und anzuerkennen habe, ohne auch nur 
versuchen zu wollen, ihr zu entgehen.

Butlers Hass auf den jüdischen Staat ist nicht zuletzt Ausfluss ihres 
rebellisch auftretenden Konformismus und ihrer als Kritik auftretenden 
Resignation, mit der sie eine grundlegende Veränderung der Gesellschaft, 
die in der Abschaffung von Herrschaft und Ausbeutung bestünde, für un­
möglich erklärt. Die Hoffnung auf Versöhnung und Gerechtigkeit könne 
sich aufgrund der vorzeitigen Modalität dieser Kategorien niemals erfüllen: 
„Ist der Messianismus mit einer Form des Wartens verbunden – Warten 

Alex Gruber

80

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf den Messias und ja, Warten auf Gerechtigkeit –, so ist er zugleich ein 
Warten, das sich in der historischen Zeit nicht erfüllen kann.“ Nicht das 
Versöhnende, das alles an seinen rechten Platz stellt, sei unter der Figur des 
Messianischen zu verstehen, sondern die Unterbrechung und Zerstreuung 
des empirisch Vorfindlichen, die Bewegung des unaufhebbaren Exiliert- 
und Gefährdetseins, das „die Substanz des ethischen Anspruchs [bildet], 
der dauerhaft an uns ergeht“ (Butler 2013: 55). Ihre Theorie der vollendeten 
Immanenz, die jeden Gedanken an eine Transzendierung des unmittelbar 
Gegebenen für gewalttätigen Narzissmus erklärt, dem man zugunsten des 
Sichfügens ins Kollektiv der Gefährdeten abzuschwören habe, erklärt den 
Zionismus zum Feind ebenjener Gemeinschaft, weil er sich mit der Lei­
densposition und Opferrolle der Juden nicht abfinden, sondern diese durch 
die Schaffung und Erhaltung eines verteidigungsfähigen Staates beenden 
oder zumindest eindämmen möchte.

Butlers Theorie vom „gefährdeten Leben“ und der „Macht der Ge­
waltlosigkeit“ ist eine Affirmation von gesellschaftlich produziertem Leid 
und Verfolgung, deren Erfahrung in eine positive Ontologie und Gemein­
schaftslehre verkehrt werden sollen. Ihre Ranküne gilt denen, die bei dieser 
Apotheose von Leid, Gefährdung und Verletzbarkeit, die stellenweise gera­
dezu religiöse Züge annimmt, nicht mitmachen wollen. „Erlösung selbst 
muss neu gedacht werden als das Exilische ohne Rückkehr“, weswegen der 
Messianismus „den exilischen Zustand“ affirmieren müsse. (Butler 2011: 
81, Übers. d. Verf.) Der Messias sei „die Erinnerung des Leids aus einer 
anderen Zeit, welche die Politik dieser Zeit unterbreche und neu ausrichte“ 
(ebd.: 83, Übersetz. d. Verf.). Allerdings dürfe diese Neuausrichtung immer 
nur in der Affirmation des Leids bestehen, da dieses die umfassende Verant­
wortung der gemeinschaftlich einander Ausgesetzten begründe. Weil die 
Leid produzierende Gesellschaft derart total geworden ist, dass kein Weg 
zu dessen Abschaffung offenzustehen scheint, identifiziert Butler sich mit 
der Gefährdung – und erklärt sie zum unhintergehbaren Konstituens des 
zur Gemeinschaft verewigten gesellschaftlichen Zusammenhangs. Nicht 
nur verbietet sie sich selbst jeden Gedanken an die grundlegende Verän­
derung der Verhältnisse, sondern entwirft in Folge eine Philosophie, die 
dieses Verbot zum Kern hat, indem sie die Gefährdung ontologisiert und 
zu einem Existenzial erklärt wie weiland Martin Heidegger die Angst. In 
ihrem Wunsch, bruchlos im Kollektiv der einander Ausgesetzten aufzuge­
hen, werden ihr diejenigen zum Hassobjekt, die an das Repressive solcher 
Selbst(auf )opferung erinnern – und damit allein durch ihre Existenz das 
Unternehmen zu hintertreiben drohen: Der Zionismus und sein Staat Israel 

Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat

81

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden für Judith Butler zu Feinden des Menschlichen, die verschwinden 
müssen, damit endlich Gemeinschaft sei.

Literatur

ARCCI (2024): Silent Cry. Sexual Violence Crimes on October 7. Special Report by the 
Association of Rape Crisis Centers in Israel, February 2024, in: https://www.1202.org
.il/en/information-and-data/reports-and-articles/october-7-sexual-violence-crimes-r
eport/.

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter. Gender Studies, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp.

Butler, Judith (1997): Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Butler, Judith (2004): Der Antisemitismus-Vorwurf. Juden, Israel und die Risiken öf­
fentlicher Kritik, in: Rabinovici, Doron/Speck, Ulrich/Sznaider, Natan (Hg.): Neuer 
Antisemitismus. Eine globale Debatte, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 60–92.

Butler, Judith (2005a): Erklärung und Entlastung oder: Was wir hören können, in: 
Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 
18–35.

Butler, Judith (2005b): Gefährdetes Leben, in: Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Poli­
tische Essays, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 154–178.

Butler, Judith (2005c): Gewalt, Trauer, Politik, in: Butler, Judith: Gefährdetes Leben. 
Politische Essays, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 36–68.

Butler, Judith (2005d): Unbegrenzte Haft, in: Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Politi­
sche Essays, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 69–120.

Butler, Judith (2006a): Haß spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Butler, Judith (2006b): Judith Butler on Hamas, Hezbollah & the Israel Lobby, in: 
radicalarchives, https://radicalarchives.org/2010/03/28/jbutler-on-hamas-hezbollah
-israel-lobby/.

Butler, Judith (2007): Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002, Frank­
furt am Main: Suhrkamp.

Butler, Judith (2009a): Der Einsatz des Friedens. Ein Interview mit Judith Butler von 
Jill Stauffer, in: Butler, Judith: Krieg und Affekt, Zürich/Berlin: Diaphanes, 69–98.

Butler, Judith (2009b): Über Lebensbedingungen, in: Butler, Judith: Krieg und Affekt, 
Zürich/Berlin: Diaphanes, 11–52.

Butler, Judith (2010a): „In diesem Kampf gibt es keinen Platz für Rassismus“. Judith 
Butler im Gespräch über Rassismus, Homophobie und Antisemitismus, in: Jungle 
World, Nr. 30/2010, https://jungle.world/artikel/2010/30/diesem-kampf-gibt-es-kein
en-platz-fuer-rassismus.

Butler, Judith (2010b): Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frank­
furt am Main/New York: Campus.

Alex Gruber

82

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.1202.org.il/en/information-and-data/reports-and-articles/october-7-sexual-violence-crimes-report/
https://radicalarchives.org/2010/03/28/jbutler-on-hamas-hezbollah-israel-lobby/
https://jungle.world/artikel/2010/30/diesem-kampf-gibt-es-keinen-platz-fuer-rassismus
https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.1202.org.il/en/information-and-data/reports-and-articles/october-7-sexual-violence-crimes-report/
https://radicalarchives.org/2010/03/28/jbutler-on-hamas-hezbollah-israel-lobby/
https://jungle.world/artikel/2010/30/diesem-kampf-gibt-es-keinen-platz-fuer-rassismus


Butler, Judith (2011): Is Judaism Zionism, in: Butler, Judith/Habermas, Jürgen/Taylor, 
Charles/West, Cornel: The Power of Religion in the Public Sphere, New York: 
Columbia University Press, 70–100.

Butler, Judith (2013): Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus, Frank­
furt am Main: Campus.

Butler, Judith (2020): Die Macht der Gewaltlosigkeit. Über das Ethische im Politischen, 
Berlin: Suhrkamp.

Butler, Judith (2023): The Compass of Mourning, in: London Review of Books, 45(20), 
19.10.2023, https://www.lrb.co.uk/the-paper/v45/n20/judith-butler/the-compass-of
-mourning, sofern nicht anders angegeben, zit. n. dt. Übersetzung des Freitag, die an 
einigen Stellen vom englischen Original abweicht: Judith Butler über den Terror der 
Hamas und die Geschichte der Gewalt, https://www.freitag.de/autoren/der-freitag/j
udith-butler-ueber-den-terror-der-hamas-und-die-geschichte-der-gewalt.

Butler, Judith (2024): Verstehen heißt nicht rechtfertigen. Eine Antwort auf meine 
Kritiker:innen, in: Freitag, 13.03.2024. https://www.freitag.de/autoren/der-freitag/ju
dith-butler-verstehen-heisst-nicht-rechtfertigen-eine-klarstellung.

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehörigkeit, 
Zürich/Berlin: Diaphanes.

Chaouat, Bruno (2024): Ist Theorie gut für die Juden? Das fatale Erbe des französi­
schen Denkens, Berlin: Edition Tiamat.

Ebert, Marco (2024): Die „Identifikation mit dem Leiden“. Zur Apologie in Judith 
Butlers Agitation nach dem 11. September 2001, in: Vukavdinović, Vojin Saša (Hg.): 
Freiheit ist keine Metapher. Antisemitismus, Migration, Rassismus, Religionskritik, 
Berlin: Querverlag, 185–228.

Gruber, Alex (2011): Dekonstruktion und Regression. Der Poststrukturalismus als Mas­
severwalter von Carl Schmitt und Martin Heidegger, in: Gruber, Alex/Lenhard, 
Philipp (Hg.): Gegenaufklärung. Der postmoderne Beitrag zur Barbarisierung der 
Gesellschaft, Freiburg: ça ira, 155–194.

Gruber, Alex (2014): Leiblichkeit und Triebbegriff. Zum Schicksal des Körpers im 
poststrukturalistischen Dekonstruktivismus, in: Kirchhoff, Christine/Schmieder, Fal­
ko (Hg.): Freud und Adorno: Zur Urgeschichte der Moderne, Berlin: Kulturverlag 
Kadmos, 163–190.

Gruber, Alex (2017): Différance, Diskurs und Nichtidentisches. Die Dekonstruktion 
Jacques Derridas und Judith Butlers im Verhältnis zu Theodor W. Adornos kritischer 
Theorie, Wien (Dissertation an der Universität Wien).

Gruber, Alex (2020/21): Speerspitze des postkolonialen Antisemitismus. Achille Mbem­
bes „Nekropolitik“ als Handreichung für deutsche Erinnerungskultur, in: sans phra­
se. Zeitschrift für Ideologiekritik, Heft 17, Winter 2020/21, 5–25, https://www.sansph
rase.org/wp-content/uploads/2023/02/Alex-Gruber_Speerspitze-des-postkolonialen
-Antisemitismus_sp-17.pdf.

Eine Ontologie der Diaspora gegen den jüdischen Staat

83

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lrb.co.uk/the-paper/v45/n20/judith-butler/the-compass-of-mourning
https://www.freitag.de/autoren/der-freitag/judith-butler-ueber-den-terror-der-hamas-und-die-geschichte-der-gewalt
https://www.freitag.de/autoren/der-freitag/judith-butler-verstehen-heisst-nicht-rechtfertigen-eine-klarstellung
https://www.sansphrase.org/wp-content/uploads/2023/02/Alex-Gruber_Speerspitze-des-postkolonialen-Antisemitismus_sp-17.pdf
https://.
https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lrb.co.uk/the-paper/v45/n20/judith-butler/the-compass-of-mourning
https://www.freitag.de/autoren/der-freitag/judith-butler-ueber-den-terror-der-hamas-und-die-geschichte-der-gewalt
https://www.freitag.de/autoren/der-freitag/judith-butler-verstehen-heisst-nicht-rechtfertigen-eine-klarstellung
https://www.sansphrase.org/wp-content/uploads/2023/02/Alex-Gruber_Speerspitze-des-postkolonialen-Antisemitismus_sp-17.pdf
https://.


Gruber, Alex (2022): Israel als Hindernis für die „Utopie der Weltreparatur“. Achille 
Mbembes Begriff der „Nekropolitik“ als Speerspitze des postkolonialen Antisemitis­
mus, in: Elbe, Ingo/Forstenhäusler, Robin/Henkelmann, Katrin/Rickermann, Jan/
Schneider, Hagen/Stahl, Andreas (Hg.): Probleme des Antirassismus. Postkoloniale 
Studien, Critical Whiteness und Intersektionalitätsforschung in der Kritik, Berlin: 
Edition Tiamat, 405–447.

Illouz, Eva (2024): The Global Left Needs to renounce Judith Butler, in: Haaretz, 
21.03.2024, https://www.haaretz.com/opinion/2024-03-21/ty-article/.premium/the-g
lobal-left-needs-to-renounce-judith-butler/0000018e-61e7-d507-a1cf-63f7bc380000, 
zit. n. dt. Übersetzung: Warum Judith Butler keine Linke ist, in: Freitag, 11/2024, 
https://www.freitag.de/autoren/eva-illouz/eva-illouz-warum-judith-butler-keine-lin
ke-ist.

Initiative Sozialistisches Forum (2000): Fruchtbare Antisemiten, ehrbare Antizionisten. 
Über Israel und die linksdeutsche Ideologie, Freiburg: ça ira.

Lenhard, Philipp (2025): Benny Morris‘ The Birth of the Palestinian Refugee Problem, 
die „Neuen Historiker“ und der 7. Oktober 2023. Nachwort zur deutschen Über­
setzung, in: Morris, Benny: Die Geburt des palästinensischen Flüchtlingsproblems. 
Eine Neubetrachtung, Berlin: Hentrich & Hentrich, 799–810.

Marx, Karl (1956) |: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, in: 
Marx-Engels-Werke, Bd. 1, Berlin: Dietz [1843/44], 378–391.

Paroles D’Honneur (2024): Judith Butler – Contre l’antisémitisme et pour la paix 
révolutionnaire en Palestine, YouTube, 03.03.2024, https://www.youtube.com/watch?
v=rlQNBJOq-0E&_t=2s.

Peled, Roy (2024): Judith Butler is intentionally giving Hamas‘ terror legitimacy, in: 
Forward, 08.03.2024, https://forward.com/opinion/590612/judith-butler-hamas-terr
or/.

Radonić, Ljiljana (2014): „Deutsche Therapie ist irgendwie universell“. Von der friedfer­
tigen Antisemitin zur queer-theoretischen Post-Zionistin, in: sans phrase. Zeitschrift 
für Ideologiekritik, Heft 4, Frühjahr 2014, 50–62.

Scheit, Gerhard (2006): Jargon der Demokratie. Über den neuen Behemoth, Freiburg: 
ça ira.

Scheit, Gerhard (2009): Der Wahn vom Weltsouverän. Zur Kritik des Völkerrechts, 
Freiburg: ça ira.

Scheit, Gerhard (2015): Jüdischer Israelhass?, in: sans phrase. Zeitschrift für Ideologie­
kritik, Heft 7, Herbst 2015, 180–185.

Scheit, Gerhard (2020): Dekonstruktion „jüdischer Souveränität“ als „ehrbarer Antise­
mitismus“. Judith Butler liest Hannah Arendt, in: Hagen, Nikolaus/Neuburger, Tobi­
as (Hg.): Antisemitismus in der Migrationsgesellschaft. Theoretische Überlegungen, 
empirische Fallbeispiele, Innsbruck: iup, 41–50, https://ulb-dok.uibk.ac.at/ulbtirolfo
dok/download/pdf/5651788.

Alex Gruber

84

https://doi.org/10.5771/9783748965787-55 - am 20.01.2026, 12:34:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.haaretz.com/opinion/2024-03-21/ty-article/.premium/the-global-left-needs-to-renounce-judith-butler/0000018e-61e7-d507-a1cf-63f7bc380000
https://www.freitag.de/autoren/eva-illouz/eva-illouz-warum-judith-butler-keine-linke-ist
https://www.youtube.com/watch?v=rlQNBJOq-0E&t=2s
https://www.youtube.com/watch?v=rlQNBJOq-0E&t=2s
https://forward.com/opinion/590612/judith-butler-hamas-terror/
https://ulb-dok.uibk.ac.at/ulbtirolfodok/download/pdf/5651788
https://doi.org/10.5771/9783748965787-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.haaretz.com/opinion/2024-03-21/ty-article/.premium/the-global-left-needs-to-renounce-judith-butler/0000018e-61e7-d507-a1cf-63f7bc380000
https://www.freitag.de/autoren/eva-illouz/eva-illouz-warum-judith-butler-keine-linke-ist
https://www.youtube.com/watch?v=rlQNBJOq-0E&t=2s
https://www.youtube.com/watch?v=rlQNBJOq-0E&t=2s
https://forward.com/opinion/590612/judith-butler-hamas-terror/
https://ulb-dok.uibk.ac.at/ulbtirolfodok/download/pdf/5651788

