
588 Rezensionen

and her “fly-on-the-wall ethnography” (listening in to
the radio and getting information about the community
without seeing anybody). Blackman is quite open about
her clumsiness in picking the right berries, about the
pressures of summer fieldwork of which the success is
measured by hours of tape recorded interviews, about
her professional guilt of not having spent a year out
in the field, about her shame not to have seen the full
process of mask making in the field, about her reluctance
to share fieldnotes, about culinary culture shock when
one has to order a TV dinner at the Nunamiut Corp
Store, and about being short on patience and flexibility.
All these confessions add up to an image that portrays
the author as a normal human being who has much to
learn and who time and again blunders before coming
to insight on how things should be done in the proper
way. In this way Blackman’s book problematizes the
fieldwork experience and provides arguments for a more
profound reflection on anthropological research and its
dilemmas: while looking in from the outside, all the
while trying to understand from the inside, we are al-
ways left to a certain remove and cannot really belong
to the cultures we admire and respect.

Blackman’s “Upside Down. Seasons among the
Nunamiut” is a nice and well-written book and well-
edited. In terms of ethnography the book certainly is not
a maverick. For the student of anthropology, however,
it makes for good reading, especially for those who are
interested in the fieldwork process itself.

Cornelius H. W. Remie

Bruchhausen, Walter (Hrsg.): Hexerei und Krank-
heit. Historische und ethnologische Perspektiven. Müns-
ter: Lit Verlag, 2003. 251 pp. ISBN 3-8258-6240-2.
(Medizin und Kulturwissenschaft, 1) Preis: € 29,50

Schon lange habe ich Ausschau gehalten nach einer
interdisziplinären Annäherung an die Hexerei-Thematik.
Im SS 2000 veranstaltete das Medizinhistorische Institut
der Universität Bonn im Rahmen des Studium Univer-
sale eine Vortragsreihe zum Thema “Krankheit durch
Hexerei?”. Die überarbeiteten Vorträge sowie einige
ergänzende Beiträge sind in dem vorliegenden Band
publiziert.

Im Vorwort umreißt der Herausgeber Walter Bruch-
hausen (Mediziner, Theologe, Philosoph) die Thema-
tik: Für VertreterInnen eines naturwissenschaftlich ge-
prägten Weltbildes ist die Behauptung, Hexen würden
Krankheit verursachen, ein absurder Aberglauben. Eso-
terikerInnen und NeuheidInnen sehen darin eine Ver-
leumdung des Wissens der einst verfolgten Weisen
Frauen. In breiten Bevölkerungskreisen von Entwick-
lungsländern wird Unglück als durch Hexen verursacht
gedeutet. Daraus leitet Bruchhausen ab: “Wenn so längst
ausgestorben geglaubte Probleme wieder oder weiterhin
Menschen bedrängen . . ., kann der Blick in die Ge-
schichte und in die Fremde klärend wirken” (vii). Ob
die einzelnen Beiträge von WissenschaftlerInnen un-
terschiedlicher Disziplinen die widersprüchlichen Vor-
stellungen von Hexerei in ein umfassenderes und die

gängige Umgehensweise mit der Thematik sprengendes
Licht rücken, ist meine Frage an dieses Buch.

Bruchhausen, der in der Eifel und in Rwanda als
Mediziner tätig war, kennt aus eigener Anschauung
unterschiedliche Erklärungsansätze für Krankheit, die
entsprechend andere Wege zur Heilung suchen lassen.
In seiner Einführung rollt er das Thema auf: “Insbe-
sondere die Trennung in Übernatürliches und Natürli-
ches erweist sich dabei als zutiefst eurozentrisch” (2).
Auch die Unterscheidung zwischen “magischen” und
“biochemisch wirksamen” Giften gehöre in das westlich
geprägte naturwissenschaftliche Weltbild. “Der Hexer
ist also aus neuzeitlicher europäischer Sicht häufig ein
Giftmischer” (3). Die Polarität zwischen sog. “natürli-
cher” und “durch bösen Willen” verursachter Krankheit
entspreche allein dem westlichen Denken, während “die
meisten Vertreter ‘übernatürlicher’ Behandlungsweisen
von Krankheit” (3) in den verschiedenen Behandlungs-
ansätzen eher eine Komplementarität sähen. Ähnlich
sei “eine strikte Trennung zwischen dem medizinischen
Problem ‘Krankheit’ und anderen Unglücksfällen wie
Ehestreit, Missernte und geschäftliche Verluste . . . an-
deren Gesellschaften oft eher fremd” (5). Das Konzept
von psychosomatischen Zusammenhängen mag in diese
Richtung weisen, scheint sich aber in den neuzeitlich
westlichen Erklärungsmustern verselbständigt zu haben:
“Auf der individuellen Ebene wurden die soziale wie
mentale Außenseiterstellung zumindest für einen Teil
der Hexen und auch die Beschwerden der Verhexten
psychopathologisch . . . erklärt. Denn so wie Schamanen
oder Medizinmänner ließen sich auch Hexen als Psycho-
oder Neuropathen deuten. Die gelegentlich beschrie-
bene Gotteslästerung von Angeklagten wurde durch
Zwangsneurose erklärt. Besessenheit galt als hysteri-
sches Phänomen” (10 f.). Bruchhausen folgert: “Diese
Medikalisierung (oder genauer: Psychiatrisierung) histo-
rischer und exotischer Phänomene hat sicher nicht selten
den Zugang zum Verständnis sozialer Vorgänge ver-
stellt” (11). Daraus formuliert er sein Anliegen: “Dass
diese existentielle Bedeutung und unauflösliche Ambi-
valenz des Hexenglaubens für eine heutige deutschspra-
chige Leserschaft nachvollziehbarer werden” (18).

Nicht alle Aufsätze der Publikation gehen über die
konventionelle Deutung des Phänomens der mentalen
Fremdeinwirkung hinaus. Der Historiker, semitische
Philologe und Islamwissenschaftler Kay Peter Jankrift
erweitert das moderne Mainstream Deutungsmuster von
Krankheitskonzeptionen im Mittelalter nicht, wenn er
gegen Herrscher gerichtete “krankheitsbringende magi-
sche Praktiken” (32) lediglich als bequemen Ausweg
aus einem Dilemma interpretiert: Da der Körper des
Königs den Zustand des Reiches repräsentierte, erläutert
Jankrift, bedurfte eine Krankheit desselben einer Er-
klärung. “Die Entscheidung Gottes konnte er nicht in
Frage stellen, ohne in den Verdacht der Ketzerei zu
geraten. Krankheit als göttliche Strafe anzuerkennen,
hätte indessen ein zweifelhaftes Licht auf seine Herr-
scherqualitäten geworfen. Im Gegensatz zur göttlichen
Strafe, traf der Schadenszauber den Herrscher jedoch
völlig schuldlos. . . . Der Glaube an die Existenz von

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-588 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-588


Rezensionen 589

Magie lieferte mithin nicht nur eine höchst willkom-
mene Erklärungsalternative in Bezug auf vermeintlich
angehexte Krankheiten. Er bot nebenbei die Möglich-
keit, sich unmittelbar an den vermeintlich Schuldigen
zu rächen” (32). Mit solchen funktionalistischen Deu-
tungen aber wurde lange genug das Verständnis des
Weltbildes sowohl historischer als auch zeitgenössischer
hexengläubiger Gesellschaften verstellt.

Auch die Quintessenz, die der Historiker und katholi-
sche Theologe Thomas P. Becker aus seinen Ausführun-
gen über die Hexenverfolgung im Rheinland zieht, ist
nicht neu. Er rückt den Teufelspakt in den Fokus und en-
det: “Wer Hexe war, das bestimmten somit die Männer
in den Folterkellern, die Schöffen, Kommissare, Amt-
leute und Henker, denen es nicht mehr um Aufdeckung
von Schadenszauberei ging, sondern um das Erfassen
möglichst vieler Teufelsbündler – zur höheren Ehre
Gottes und zu ihrem eigenen Nutzen” (66).

Die Historikerin Claudia Kauertz geht dem “Verhält-
nis von Magie und gelehrter Medizin in der Frühen
Neuzeit” nach. Sie merkt an, dass die Geschichtswis-
senschaft, sofern sie sich mit der Hexenverfolgung be-
fasste, hauptsächlich die soziale Funktion und Bedeu-
tung als Ausfluss sozialer Konflikte und Indikatoren
gesellschaftlicher und wirtschaftlicher Krisen (72) zum
Gegenstand hatte. “Deutlich weniger Beachtung findet
das rege Interesse der zeitgenössischen Gelehrten an den
Verfolgungen wie auch allgemein an dämonologischen
Themen, das einen reichhaltigen Niederschlag in der
frühneuzeitlichen Literatur fand” (72 f.). Damit begibt
sie sich auf eine neue Spur, die zumindest eine Bevölke-
rungsschicht, nämlich die gelehrte, immanent zu begrei-
fen versucht. Sie zeigt auf: “Im 16. und 17. Jahrhundert
zeigte die gelehrte Medizin im Umgang mit Zaube-
reiphänomenen ein besonderes Profil. Sie beschäftigte
sich nicht nur mit der Diagnose und Therapie solcher
Krankheiten, die als angezaubert galten, sondern fragte
im Rahmen physiologischer Naturbetrachtung insbeson-
dere nach der Wirkungsweise außergewöhnlicher Phäno-
mene, die es entweder als natürlich oder als teuflisch
zu klassifizieren galt” (85). Damit schert Kauertz aus
der Reihe derer aus, die den Hexenglauben der eu-
ropäischen Neuzeit auf eine massenpsychologisch indu-
zierte und funktionalistisch zu deutende Wahnvorstel-
lung reduzieren.

Der Ethnologe Johannes Harnischfeger widmet seine
Aufmerksamkeit einem Anti-Hexerei-Kult im Südosten
Nigerias. Es entspricht nicht meinen Forschungsergeb-
nissen, wenn er schreibt, dass “die Zunahme von He-
xereianschuldigungen . . . hier, wie in anderen Regionen
Afrikas, ein modernes Phänomen [ist], das eng zu-
sammenhängt mit dem Verfall der dörflichen Moral-
ökonomie und den krassen Gegensätzen von Arm und
Reich” (125). Doch besteht kein Zweifel, dass die unter-
schiedlichsten Heilsbewegungen und unter ihnen Anti-
Hexerei-Kampagnen immer mehr Zulauf finden. Sie
scheinen Schutz vor versteckten Formen der Aggression
zu bieten. Dahinter steckt die bittere Erfahrung afrika-
nischer Staatsbürger, dass “das Handeln von afrikani-
schen Politikern . . . aufs engste mit okkulten Praktiken

verknüpft ist” (144). “Die Obsession mit Okkultem ist
also kein Relikt der Vergangenheit, sondern ein zentrales
Element der afrikanischen Moderne” (144). Harnisch-
feger schließt mit einem Zitat von Geschiere, das die
unheimliche Aktualität der Thematik des vorliegenden
Buches vor Augen führt: “Rumors on witchcraft blos-
som as never before. The fact that such rumors penetrate
the very heart of the process of state formation is not just
an exotic rarity. It is inevitable with the Africanization
of the state”.

Bruchhausen fasst in seinem Beitrag über “Hexe-
rei und Krankheit in Ostafrika. Beobachtungen zu ei-
nem missglückten interkulturellen Diskurs” mehrere
heiße Eisen an. Er stellt seinen Ausführungen das Be-
kenntnis einer Hexe voran, die ihre Tochter die Hexe-
rei lehren wollte und von dieser denunziert wurde.
Darin ist von zubereitetem Menschenfleisch, von Lei-
chenfledderei und von Schmutzzauber die Rede. Bruch-
hausen kommentiert: “Was auf den unvoreingenomme-
nen Leser wie ein ‘Geständnis’ aus den frühneuzeit-
lichen Hexenverfolgungen Europas wirken könnte, ist
das Protokoll einer 1946 im ostafrikanischen Tanga-
nyika Territory gemachten Aussage, wie sie sich ähn-
lich zu Hunderten in den Gerichtsakten der britischen
Kolonien Afrikas finden lässt” (94). Bruchhausen fin-
det: “Diese Ähnlichkeit zwischen jahrhundertealten eu-
ropäischen und kolonialzeitlichen afrikanischen Ge-
richtsakten ist besonders deshalb so erstaunlich, weil
sich die Überzeugungen der an diesen beiden Formen
von Hexen-Prozessen beteiligten Juristen stark unter-
scheiden” (94). Denn erstere waren von der Wirksam-
keit magischer Akte überzeugt, letztere nicht. Nach-
dem er das Verhältnis von “Naturphilosophie” und
“Moralphilosophie” oder die im Hexerei-Diskurs je-
weils überwiegende “intellektualist-rationalitästheoreti-
sche oder moralistisch-sozialtheoretische Fragestellung”
(96 f.) diskutiert und auf die paradoxe Bekämpfung der
Hexerei in der kolonialen Gesetzgebung hingewiesen
hat (“der innere Widerspruch dieser Gesetze, in denen
der eine Straftatbestand die Existenz von Hexerei quasi
voraussetzt und der andere von ihrer Nicht-Existenz
ausgeht”; 104), kritisiert Bruchhausen die neuheidnische
Perspektive, Hexerei als einen verdrängten Kult wieder
beleben zu wollen. Bruchhausens Schluss, “Hexerei und
Krankheit verstehen: die bleibende Aufgabe”, könnte als
Fazit am Ende der Publikation stehen. Zwar teile ich
nicht all seine Einschätzungen, aber sein Credo kann
ich unterschreiben: “Die Vielfalt der Verstehensversu-
che, das Ausmaß der Verzerrung und des Missverste-
hens, aber auch die Unterschiedlichkeit der Situationen
können die Beschäftigung mit Hexerei als Krankheitsur-
sache in Afrika wahrlich entmutigen. Doch wenn diese
ernüchternde Einsicht als Warnung vor vorschneller Ein-
ordnung und abschließender Deutung wirkt, und wenn
die gewonnenen Begriffe als mögliche Verstehenshilfe
anstatt als Tatsachen behandelt werden, dann war diese
Beschäftigung auch für die medizinische Praxis in Afri-
ka nicht vergeblich. Vielleicht auch darüber hinaus, denn
das Ringen um ein angemessenes Verhältnis von natur-
zu gesellschaftswissenschaftlichen Ansätzen, wie es die

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-588 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-588


590 Rezensionen

Hexereiproblematik immer wieder verlangt, ist auch für
die Medizin Europas ein bleibendes Desiderat”; 118 f.).

In diesem Zusammenhang ist der Beitrag von Walter
von Lucadou zu sehen, der als Leiter der parapsycholo-
gischen Beratungsstelle in Freiburg i. Br. über Erfahrun-
gen mit Verhexung im Rahmen dieser Beratungsstelle
schreibt. “In particular the idea of ‘being victim of sor-
cery or witchcraft’ is increasingly relevant as it is taboo”
(216). Lucadou fährt fort: “‘Bewitchment’ is usually
considered by the person concerned as an ‘application
of paranormal abilities’ which can be countered only
by magical practice” (216). Dieser Artikel wirkt wie
ein Plädoyer, die Tabuisierung und vor allem auch die
Exotisierung des Themas aufzuheben und den Weltbil-
dern, in denen Fremdeinwirkung auf Mensch und Na-
tur Erfahrungswerten entspricht, den ihnen gebührenden
Stellenwert einzuräumen.

Der Mangel an empirischen Studien im deutschspra-
chigen Raum über die Vorstellungen von Hexerei im
Zusammenhang mit Krankheit beklagt die Psychologin
und Philosophin Barbara Wolf-Braun in dem abschlie-
ßenden Beitrag: “Die bisherige Forschung zum aktuellen
Hexenglauben in Deutschland ist großteils durch ein
ideologisch bedingtes Beharren auf Teilerkenntnissen
gekennzeichnet (aufklärerische Ablehnung oder roman-
tische Verharmlosung)” (241).

Diese Ideologisierung wie auch die Tabuisierung des
Themas Hexerei können als Spätfolgen der Hexenver-
folgung gesehen werden. Leicht geraten diejenigen, die
dem Phänomen der mentalen Fremdeinwirkung einen
Realitätsgehalt über den psychologisierenden, funktio-
nalistischen oder konstruktivistischen hinaus zugeste-
hen, in den Verruf, irrational oder gar unwissenschaftlich
zu argumentieren. Doch erweisen die VertreterInnen der
Geisteswissenschaft dieser keinen Dienst, wenn sie nicht
wesentlich über den Diskurs der Hexenverfolgungsgeg-
ner zur Zeit des Verfolgungsendes hinauszugehen bereit
sind. Damals wurde argumentiert: Hexerei gebe es nicht,
habe es auch nie gegeben, die Verfolgung sei einer
Massenwahnvorstellung entsprungen und die Hexerei-
anschuldigung nichts als eine Zuschreibung vonseiten
der Verfolger. Die Notwendigkeit, diesen Denkansatz,
der sich angesichts der Aktualität des Themas weltweit
als viel zu eng erwiesen hat, neu zu überdenken, geht
zwar nicht aus jedem Beitrag dieser Publikation hervor,
doch wer das Buch bis zu Ende liest, mag einen neuen
Zugang zu der Thematik finden. Godula Kosack

Burger, Richard L., and Lucy C. Salazar (eds.):
Machu Picchu. Unveiling the Mystery of the Incas.
New Haven: Yale University Press, 2004. 230 pp. ISBN
0-300-09763-8. Price: £ 35.00

Die Inka-Siedlung Machu Picchu in Peru gilt als eine
der am besten bekannten archäologischen Stätten der
Welt, vor fast einhundert Jahren “wiederentdeckt”, das
heißt, für die Wissenschaft und den Tourismus erschlos-
sen, obwohl sie bei der einheimischen Bevölkerung im-
mer bekannt war, wenn auch nicht in ihren gesamten
Dimensionen und ihrer Bedeutung. Machu Picchu hat

viele herausgefordert, in wissenschaftlichen Abhand-
lungen und aus anderen Motiven heraus entstandenen
Büchern und Broschüren Ideen über seine Bedeutung
zu entwickeln oder zu propagieren. Besonders das Pan-
orama von Machu Picchu ist weltweit bekannt. Wenn
nunmehr ein neuer Band vorliegt, so werden auch neue
Maßstäbe gesetzt, da man bisher nicht sagen konnte,
dass diese so gut bekannte Stätte auch gut in ihrer
Bedeutung verstanden worden ist.

Es werden nun von mehreren kompetenten Autoren
sowohl eine Auseinandersetzung mit den verbreiteten
Thesen angeboten als auch Materialien publiziert, die
bislang weitgehend unzugänglich waren. Es handelt
sich um den Katalogband einer Ausstellung, die unter
gleichem Namen vom Peabody Museum of Natural
History der Yale University veranstaltet worden ist. Das
Anliegen ist die Erschließung desjenigen Materials, das
von den ersten Expeditionen des “Entdeckers” Hiram
Bingham III aus den Jahren 1911 bis 1913 stammt,
und die erneute Diskussion der Bedeutung von Machu
Picchu in Tahuantinsuyu, dem Inka-Reich.

Der von den Herausgebern verfasste, gut bebilder-
te Katalogteil nimmt die Hälfte des Bandes ein. Er
gibt außer der Beschreibung der einzelnen Objekte
und Erläuterungen zu Objektgruppen, geordnet nach
den verwendeten Materialien, eine Vielzahl von Fotos.
Sie sind deshalb so interessant, weil die Mehrzahl der
Objekte aus Machu Picchu selbst stammt und die im
Buch diskutierte Vielfalt der an diesem Ort zusammen-
lebenden Bevölkerung aus verschiedenen Regionen des
Inka-Reiches beweisen kann. Ergänzt werden sie durch
Objekte aus anderen Inka-Orten des Urubamba-Tals und
aus der Inka-Hauptstadt Cuzco, die entweder von Bing-
ham selbst mitgebracht worden waren oder aus anderen
Sammlungen stammen und das Bild der materiellen
Kultur im Inka-Reich sowie seiner Widerspiegelung in
der frühen Kolonialzeit Perus abrunden.

Die diesem Katalogteil vorangestellten Essays sind
umfänglich mit Fotos bebildert, die in der Mehrzahl
während der Bingham-Expeditionen entstanden und da-
mit nun erstmals allgemein zugänglich sind. Nach einem
einführenden Kapitel lässt man Bingham selbst zu Worte
kommen, das heißt, dass seine 1913 in der Zeitschrift
Harper’s Monthly erschienene Schilderung reproduziert
wird. Dann folgen die theoretischen Kapitel, welche
die Forschungsergebnisse und Thesen zusammenfassen,
die in den letzten Jahrzehnten entwickelt und disku-
tiert worden sind. Salazar spricht über Machu Picchu
als königlichen Grundbesitz der Inka, dessen Lage im
Bergnebelwald eine saisonale Nutzung durch die Elite
nahe legt und vermuten lässt, dass aus dem ganzen Lan-
de dorthin umgesiedelte Bedienstete und handwerkliche
Spezialisten ganzjährig dort lebten. Es wird diskutiert,
dass Machu Picchu unter dem neunten Inka Pachacuti
Inca Yupanqui in der Zeit von ungefähr 1450 bis 1460
erbaut worden ist. Die Beweisführung für die entwickel-
ten Thesen erfolgt anhand einer Diskussion über die
Bedeutung der einzelnen Bauwerke und deren Ensem-
bles im Vergleich zu all dem, was aus anderen Inka-
Stätten und den kolonialzeitlichen Berichten erschlossen

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-588 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-588

