
 

2 Untersuchung der Jenseitsreisen in 

weltanschauungsanalytischer Perspektive 

 

 

2.1 CLIVE STAPLE LEWIS: DIE PERELANDRA-TRILOGIE 

 

Lewis: Biografie eines Literaten akademischer Texte und 

phantastischer Romane 

 

Clive Staple Lewis, der sich seit seinem vierten Lebensjahr als Jack anreden lässt1, 

wird am 29. September 1898 als zweites Kind seiner Eltern, nach seinem drei Jahre 

älteren Bruder Warren (Warnie) in Belfast geboren. Sein Vater Albert James Lewis 

ist Anwalt, seine Mutter Florence (Flora) Augusta Hamilton Lewis stammt aus einer 

Familie von Pfarrern, Anwälten und Seeleuten.
2
 

In ihrer frühen Kindheit verbringen die Brüder, wohl auch wegen der mütterli-

chen Angst vor Krankheiten
3
, viel Zeit im 1905 bezogenen „Leeborough House“, ge-

nannt „Little Lea“ oder „Leaboro“, wo sie sich mit den zahlreichen, überall gestapel-

ten Büchern beschäftigen oder in einem versteckt liegendem Dachbodenraum Ge-

schichten über geheimnisvolle Königreiche, fremdartige Länder und sprechende Tie-

re entwerfen und schreiben.
4
  

Die Geborgenheit, die Lewis bei seiner durch die Einschulung seines Bruders be-

dingten einzigen Bezugsperson, der Mutter, erlebt, hat jäh ein Ende: Sie verstirbt am 

23. August 1908, nachdem im Februar Darmkrebs diagnostiziert und erfolglos ope-

riert wurde.
5
 Im September wird Jack Lewis zusammen mit seinem Bruder Warren, 

der bereits zuvor dieses Internat besuchte, nach England auf eine Schule in Wynyard 

geschickt, deren schlechter Ruf ob der Brutalität des Rektors ihren Vater scheinbar 

noch nicht erreicht hatte. Lewis selbst vergleicht die Schule in seinem autobiografi-

schen Werk ÜBERRASCHT VON FREUDE mit einem Konzentrationslager.
6
 Nachdem die 

englische Schule geschlossen wird, besucht Lewis ein halbes Trimester lang das 

                                                             

1 Vgl. Hooper 1996, 4. Lewis gab mit nicht einmal vier Jahren bekannt, er heiße nun Jacksie. 

Später wurde dies in Jack verkürzt. 

2 Vgl. Křesák 2007, 11. 

3 Vgl. Rendel 1991, 15. 

4 Vgl. McGrath 2014, 35. 

5 Vgl. Rendel 1991, 27. 

6 Vgl. Lewis 1992c, 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Campbell College, unweit von Belfast. Nach einer schweren Atemwegserkrankung 

nimmt ihn sein Vater allerdings von dem von Jack im Gegensatz zu Wynyard eini-

germaßen positiv erlebten Internat und schickt ihn auf die Cherbourg School im eng-

lischen Kurort Malvern. Dort entdeckt er, ausgelöst durch eine Zeitschrift mit den 

Libretti und Illustrationen zu Wagners Opern SIEGFRIED und DIE GÖTTERDÄMME-

RUNG, sein Interesse an der nordischen Mythologie.
7
 Im Herbst 1913 wird Lewis 

nach bestandener Aufnahmeprüfung in das Malvern College aufgenommen. Im Mal-

vern College lernt Jack Lewis durch seinen Klassenlehrer die antike Dichtung schät-

zen. Allerdings leidet er unter den Auseinandersetzungen in der internen Schulhierar-

chie und bittet seinen Vater, das College verlassen zu dürfen.
8
 Schließlich lernt er bei 

Mr. Kirkpatrik, einem Freund seines Vaters, der bereits seinen Bruder Warren auf die 

Offizierslaufbahn vorbereitet hatte, zwei Jahre lang Griechisch, Französisch und Ita-

lienisch und logisches Denken, sodass er 1916 die Prüfung für ein Stipendium an ei-

nem College der Oxforder Universität mit Erfolg besteht.
9
 Im Responsions-Examen, 

der zentralen Zulassungsprüfung an der Universität, fällt Lewis dann allerdings 

zweimal in Mathematik durch. 

Direkt im Anschluss holt Lewis der Erste Weltkrieg ein und er muss zum Militär, 

das er zwar hätte umgehen können, wenn er sich für eine irische Universität ent-

schieden hätte, er hatte aber beschlossen, England als Soldat zu dienen.
10

 

In seiner Grundausbildung lernt er den gleichaltrigen Kadetten Paddy Moore 

kennen. Die beiden versprechen sich im Falle, dass nur einer von ihnen aus dem 

Krieg zurückkehren würde, sich um die zurückbleibende Familie des anderen zu 

kümmern. So wird Jack sich auch später um die Familie seines Freundes kümmern, 

zu deren Mutter er eine tiefe Zuneigung hegt und die eine Art Ersatzmutter für ihn 

wird.
11

 Als Second Lieutenant erreicht Lewis schließlich an seinem neunzehnten Ge-

burtstag die Front in Frankreich. Nachdem er von Granatsplittern getroffen wurde, 

wird er schließlich in ein Krankenhaus in London überführt, wo ihn Paddys Mutter 

Mrs Moore, trotz brieflicher Bitten sein Vater aber nicht besucht. Während seiner 

Rekonvaleszenz editiert Jack seine hauptsächlich aus der Zeit in Great Bookham bei 

Mr Kirkpatrik stammenden Gedichte, die dann auch von einem Verlagshaus ange-

nommen werden.
12

  

Nach Kriegsende kann er sein Studium an der Universität von Oxford aufneh-

men, die die im Krieg Gedienten vom Responsions-Examen befreit.
13

 Er studiert mit 

Bestnoten antike Sprachen und Literatur und gewinnt 1921 den Essaypreis des Kanz-

lers. Während seiner Zeit an der Universität kommt Lewis auch mit Philosophie in 

Berührung: 

 

                                                             

7 Vgl. McGrath 2014, 53. 

8 Vgl. Křesák 2007, 13f. 

9 Vgl. Křesák 2007, 14.  

10 Vgl. Rendel 1991, 52. 

11 Vgl. Rendel 1991, 54. Zu den Hintergründen und der Art des Verhältnisses zwischen Le-

wis und Mrs. Moore gibt es lediglich Spekulationen. Siehe z.B. McGrath 2014, 125ff. 

12 Vgl. Rendel 1991, 58. 

13 Vgl. McGrath 2014, 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 129 

„In terms of twentieth-century philosophy, Lewis was educated in the metaphysical Hegelian 

tradition of British Idealism, then dominant in Oxford, but soon to suffer a dramatic eclipse by 

the more logically and linguistically oriented work of the Cambridge philosophers G.E. Moore, 

Bertrand Russell and Ludwig Wittgenstein.“
14

  

 

Das Verhältnis zu seinem Bruder und seinem Vater, der ihn finanziell unterstützt, 

leidet unter anderem darunter, dass er so viel Zeit mit Mrs Moore und deren Tochter 

Maureen verbringt, bei denen er, ohne Kenntnis seiner Familie, ab Ende 1919 auch 

wohnt.
15

 Nach seinem Abschluss studiert Lewis, als ihm klar wird, dass keine erhoff-

te Fellowship, d.h. Dozentenstelle, zu bekommen ist, noch Englische Literatur, was 

er ebenfalls als einer der besten abschließt. Im Anschluss bewirbt er sich vergeblich, 

geplagt von finanziellen Sorgen und Zukunftsängsten, um verschiedene Dozenten-

stellen, bis er vertretungsweise Fellow in Philosophie am Magdalen College wird
16

, 

wo er 1925 dann auch zum Fellow gewählt und zudem College Tutor und University 

Lecturer für englische Sprache und Literatur wird.
17

 1929 verstirbt Albert James Le-

wis an Krebs, wodurch den Brüdern erst bewusst wird, dass sie ihrem oft distanzier-

ten Vater doch sehr nahe standen. Nach dem Verkauf von Little Lea erwerben beide 

Brüder gemeinsam mit Mrs Moore das außerhalb von Oxford gelegene Anwesen 

„The Kilns“, das für den Rest ihres Lebens ihr Zuhause wird.
18

 

In Oxford trifft sich Jack regelmäßig mit Freunden, ab den 30er-Jahren
19

 wö-

chentlich mit einem aus literarisch Interessierten und teils an Oxforder Colleges Leh-

renden bestehenden Freundeskreis, dem Literaturclub THE INKLINGS, der sich rund 

um die befreundeten Schriftsteller C.S. Lewis und J.R.R. Tolkien bildet.
20

 Bei den 

Treffen der informellen Gruppe im Magdalen College oder dem Pub „The Eagle and 

Child“ werden oft Manuskripte vorgelesen und diskutiert, so beispielsweise die 

Handlung von Tolkiens HERR DER RINGE oder der letzte Schliff von Lewis 1936 er-

scheinendem literaturwissenschaftlichen Buch über mittelalterliche allegorische Lie-

besgedichte, THE ALLEGORY OF LOVE.
21

 Mitglied der Gruppe ist auch Charles Wil-

liams, den Lewis ab 1935 als guten Freund schätzen lernt, und dem er sogar sein 

zweites, weniger erfolgreiches literaturwissenschaftliches Werk, A PREFACE TO PA-

RADISE LOST (1942), widmet.
22

 Zu Lewis besten Freunden gehört neben Arthur Gree-

ves, den Lewis während seiner Schulzeit in seiner Nachbarschaft kennenlernt, Tol-

kien. Beide Freunde, gläubige Christen, tragen mit dazu bei, dass Jack wieder zum 

Glauben findet.  

                                                             

14 MacSwain 2010, 5. 

15 Vgl. Rendel 1991, 62f. 

16 Vgl. McGrath 2014, 140. 

17 Vgl. Křesák 2007, 18. 

18 Vgl. Rendel 1991, 92. 

19 Der Beginn der regelmäßigen Treffen wird in der Literatur unterschiedlich angegeben. 

Während einige Autoren ihn auf 1929 datieren, sprechen die meisten entweder von 1930 

oder 1933. Vgl. Hooper 1996, 16. 

20 Vgl. McGrath 2014, 213ff. 

21 Vgl. Rendel 1991, 96f. 

22 Vgl. Rendel 1991, 97f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Jack wird als Kind anglikanisch getauft, lernt „das Übliche, wurde zum Beten an-

gehalten […] und mußte regelmäßig zur Kirche gehen, [er sagt selbst:] Ich kann mich 

nicht erinnern, daß mich das sehr berührte“
23

. Ernsthaft zu beten und die Bibel zu le-

sen beginnt der Schüler in Wynyard, wo er in den verpflichtenden Gottesdiensten der 

anglo-katholischen Kirche die christliche Lehre hört und mit seinen Mitschülern me-

taphysische und religiöse Debatten führt.
24

 In Malvern dann verliert Lewis allerdings 

seinen Glauben. Faktoren, die dazu beitragen, sind unter anderem der Einfluss der 

dem Okkultismus gegenüber positiv eingestellten Hausmutter, sein philosophischer 

Pessimismus und die vermeintlichen religiösen Anforderungen an sittliches Leben 

und das Beten, die er nicht zu erfüllen können glaubt.
25

 Die Erziehung bei Kirkpatrik 

bestärkt ihn dann noch in seinem Atheismus. Erst durch literarische Einflüsse und 

den Einfluss von Kollegen und Freunden findet Jack 1929 zum Theismus. Unter an-

derem durch Gespräche mit Tolkien über das Verhältnis von Mythen zum Christen-

tum bekehrt er sich schließlich zum Christentum und wird praktizierender Christ der 

Church of England.
26

 So schreibt er in den folgenden Jahren auch zahlreiche Bücher 

über den Glauben oder Romane mit mehr oder weniger offen religiösen Themen wie 

sein sehr erfolgreiches Werk THE SCREWTAPE LETTERS (1942), hält eine Vortragsreihe 

beim BBC im Radio mit Titeln wie JENSEITS DER PERSÖNLICHKEIT: DIE CHRISTLICHE 

SICHT GOTTES und WAS CHRISTEN GLAUBEN und ist lang Präsident des Oxford Socratic 

Club, in dem Christen, Atheisten und Agnostiker debattieren, wobei Lewis selbst 

beinah immer – von einer Debatte mit der Philosophin Anscombe über sein letztes
27

 

im engeren Sinne apologetisches Buch MIRACLES einmal abgesehen – mit seinen Ar-

gumenten für das Christentum überzeugt.
28

 

Ende 1954 wird C.S. Lewis Professor für englische Literatur des Mittelalters und 

der Renaissance in Cambridge, nachdem Oxford ihm trotz seiner Popularität als Ge-

lehrter keinen Lehrstuhl angeboten hatte. Die Wochenenden und Ferien verbringt er 

weiterhin in „The Kilns“ in Oxford. Er besucht montags vor seiner Abreise die Tref-

fen der Inklings und verbringt Zeit mit seinem – mittlerweile alkoholkranken – Bru-

der Warren. Mrs Moore war 1951 nach langer, auch für den pflegenden Jack anstren-

gender Krankheit gestorben.  

Bereits 1950, zunächst über Briefkontakt, war jedoch eine andere Frau in Jacks 

Leben getreten. Die Amerikanerin Joy Greshham zieht mit ihren beiden Söhnen nach 

ihrer Scheidung sogar in Lewis Nähe. 1956 heiraten Jack und Joy, zunächst nur stan-

desamtlich, als ihr Besuchervisum nicht verlängert wird. Ihre wachsende Liebe be-

siegeln die beiden dann durch eine kirchliche Trauung am Krankenbett Joys, bei der 

1956 Krebs festgestellt wird.
29

 Nach zwischenzeitlicher Genesung unternimmt das 

Paar Reisen nach Wales und Irland. 1960, bereits mit neu entdeckten Tumoren bei 

                                                             

23 Lewis in MERE CHRISTIANITY. Zit. nach Křesák 2007, 30. 

24 Vgl. Rendel 1991, 34. 

25 Vgl. Křesák 2007, 32f. 

26 Vgl. Křesák 2007, 42f. 

27 Von seiner geistlichen Autobiografie SURPRISED BY JOY, die 1955 erscheint, sei einmal ab-

gesehen. 

28 Vgl. Rendel 1991, 133-138. 

29 Vgl. Rendel 1991, 176f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 131 

Joy, die schließlich am 13. Juli stirbt, reisen sie noch nach Griechenland. Joy und 

Jack hatten sich in ihrer gemeinsamen Zeit gut ergänzt, nicht nur im Haushalt, wo 

Joy beispielsweise ihrem mit Geld schlecht umgehenden Ehemann die gemeinsame 

Finanzverwaltung abnahm, sondern auch in ihrer beider schriftstellerischer Tätigkeit. 

Sie lasen sich gegenseitig ihre Arbeiten vor und Joy agierte als „Hebamme für drei 

Bücher aus Lewis’ Spätwerk – darunter TILL WE HAVE FACES (1956) […] einer der 

wichtigsten Romane von Lewis“
30

. 

Kurz nach Joys Tod erkrankt Lewis selbst an Prostata und Nieren. An das Kran-

kenbett gebunden liest Lewis viel und arbeitet – wie immer handschriftlich
31

 – an 

weiteren Veröffentlichungen. Nach einem Herzanfall im Juli 1963 und kurzzeitigem 

Koma gibt er seine Fellowship in Cambridge auf. Am 22. November 1963 verstirbt 

C.S. – Jack – Lewis schließlich.
32

 

 

Inhalt der Jenseitsreisen und Einordnung in DIE PERELANDA-TRILOGIE 

 

Lewis’ Idee zur PERELANDRA-TRILOGIE, im Englischen RANSOM TRILOGY genannt, 

wird meist in Zusammenhang mit einem Gespräch zwischen Lewis und Tolkien, in 

dem die beiden beschlossen, jeder eine spannende, fiktive Erzählung zu schreiben,
33

 

und der Bekanntschaft Lewis mit Charles Williams, dessen Bücher ihm zeigten, dass 

man tiefgründige Inhalte über die Methode populärer Fiktion vermitteln konnte, ge-

sehen.
34

 Der erste Band der Trilogie, OUT OF THE SILENT PLANET – JENSEITS DES 

SCHWEIGENDEN STERNS, wird 1938 erstmals veröffentlicht. PERELANDRA folgt 1943 

und THAT HIDEOUS STRENGTH – DIE BÖSE MACHT erscheint 1945. Nach Lewis Tod 

wird zudem THE DARK TOWER veröffentlicht, ein Fragment, das er wohl 1938-39 bei 

der Arbeit an JENSEITS DES SCHWEIGENDEN STERNS begann, das aber nicht zu der ge-

schlossenen Trilogie gezählt wird.
35

 

Die Trilogie handelt von dem durch den Protagonisten Ransom und seinen Anta-

gonisten, vornehmlich Weston, menschlich verkörperten Kampf des bösen, gefalle-

nen Herrschers der Erde gegen die im Namen des Schöpfers handelnden Statthalter 

von Mars und Venus, den Planeten, die der schließlich im Auftrag des Schöpfers 

handelnde Ransom auch besucht. 

 

                                                             

30 McGrath 2014, 381.Hervorheb. A. B. 

31 Vgl. McGrath 2014, 199. Lewis lernt nie Maschinenschreiben, da er überzeugt ist, der me-

chanische Prozess behindere den kreativen Prozess. 

32 Vgl. Rendel 1991, 192ff. 

33 Shippey berichtet, die beiden Schriftsteller hätten sich per Münzwurf darauf geeinigt, wer 

den „excursionary ‚Thriller‘ discovering myth“ über Raumreisen und wer jenen über Zeit-

reisen schreiben sollte. ( Shippey 2010, 237.) Als „unmittelbare[s] Ergebnis des nun gefaß-

ten Vorsatzes“ sei, so Rendel, Tolkiens DER KLEINE HOBBIT erschienen und Lewis’ OUT OF 

THE SILENT PLANET (Jenseits des schweigenden Sterns). (Rendel 1991, 139.)  

34 Vgl. Shippey 2010, 237f. 

35 Vgl. Hooper 1996, 215ff. Hooper, selbst studierter Literaturwissenschaftler, war in der Zeit 

von Lewis Krankheit bis zu seinem Tod sein Privatsekretär. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

In JENSEITS DES SCHWEIGENDEN STERNS wird der Philologe Dr. Elwin Ransom von 

dem Physiker Weston und dessen Gehilfen, dem Geschäftsmann Devine, mit einem 

Raumschiff auf den Planeten Malakandra, den Mars, verschleppt. Sie wollen Ran-

som, der ihrer Ansicht nach dann als Menschenopfer enden werde, an die dortigen 

Bewohner übergeben. Von dem Kontakt erhofft sich Devine Gold, Weston dagegen 

Erkenntnisse, um den Planeten von den dortigen, seiner Ansicht nach weniger zivili-

sierten Bewohnern zu säubern und als Lebensraum für die Menschen zu erschließen.  

Ransom kann nach der Ankunft auf dem fremdartigen Planeten, der von unter-

schiedlichsten intelligenten Wesen besiedelt ist, fliehen. Den Sornen, riesenhaften, 

mageren Gestalten, weicht er auf seiner Flucht zunächst aus Furcht aus. Schließlich 

findet er Aufnahme bei den Hrossa, in ihrem Aussehen ein wenig an Robben erin-

nernde, von Landwirtschaft und Fischfang lebende Wesen, die ihm auch ihre Sprache 

lehren. Von ihnen lernt Ransom, dass die Hrossa und die anderen beiden auf Mal-

akandra vertretenen, vernunftbegabten Rassen – die froschähnlichen Pfiltriggi, die in 

Bergbau und Kunsthandwerk bewandert sind, und die Sorne, die Erinnerungen be-

wahren, sich mit Sternen auskennen und die Äußerungen Oyarsas verstehen – in 

Frieden miteinander leben. Oyarsa ist eine Art Oberhaupt der Eldila, die – als überna-

türliche Wesen nur als Lichterscheinungen wahrnehmbar – die eigentlichen Herr-

scher des Planeten sind. Er ist eine Art Statthalter, der vom Schöpfer Maledil einge-

setzt wurde. Von den Hrossa aus macht Ransom sich schließlich auf den Weg zu Oy-

arsa, der ihn zu sehen verlangt hat. Von Sornen wird er auf die Insel Melidorn ge-

bracht. Oyarsa erklärt Ransom, dass auch die Erde, die Thulakandra, schweigender 

Stern, genannt wird, einen Oyarsa hat. Dieser wurde allerdings „verbogen“, böse, 

und ist daher seit einem Krieg an die Atmosphäre der Erde, zu der es von den ande-

ren Planeten aus keine Verbindung mehr gibt, gebunden. 

Weston und Devine werden, nachdem sie einen Hross getötet haben, ebenfalls zu 

Oyarsa gebracht, dem Weston, zunächst in der Manier eines weißen Kolonisators mit 

den „Wilden“ sprechend, seine darwinistischen Ideen vorbringt. Der Oyarsa Mal-

akandras kann die beiden „verbogenen“ Menschen auf seinem Planeten nicht dulden, 

lässt ihnen aber die Möglichkeit, die Rückreise anzutreten. Ransom schließt sich ih-

nen freiwillig an, von den Eldila auf dem Heimflug beschützt und von Oyarsa mit 

dem Auftrag betraut, Weston und Devine auch weiter im Auge zu behalten. Heil auf 

der Erde angekommen, so erfährt man aus der Perspektive des Ich-Erzählers – eine 

Nebenrolle, die Lewis selbst einnimmt –, beschließt Ransom durch die Kleidung sei-

nes Berichts in eine Romanform eine breite Öffentlichkeit zu erreichen, von der zu-

mindest ein kleiner Teil an Lesern bereit sei, sich mit solchen Gedanken vertraut zu 

machen. 

 

Der zweite Roman PERELANDRA spielt zum größten Teil auf dem gleichnamigen Pla-

neten, auch als Venus bekannt. Ransom, der den Auftrag bekommen hat, dort eine 

ihm zu Beginn noch nicht bekannte Mission zu übernehmen, reist mit Hilfe des Er-

zählers, dem er nach seiner Rückkehr alles berichtet, und eines befreundeten Arztes 

in einer sargähnlichen Kiste dorthin. 

Perelandra ist ein fast vollständig von Meer bedeckter Planet, in dem sich 

schwimmende, scheinbar aus Wurzeln bestehende Inseln stetig neu formieren und ein 

einzelnes Festland existiert. Ransom findet dort wohlschmeckende Früchte, friedli-

che Tiere und schließlich eine grüne Frau vor. Auf dem im Gegensatz zur Erde und 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 133 

erst recht zum Mars sehr jungen Planeten leben lediglich zwei menschenähnliche 

Wesen, die erste auf dieser Welt geschaffene Frau und der erste Mann. Tinidril, die 

Frau, nennt diesen König. Sie hat ihn, nachdem sie durch eine Welle auseinanderge-

trieben wurden, allerdings aus den Augen verloren.  

Als schließlich Weston in einem Raumschiff ankommt und Ransom eine Begeg-

nung des vom Oyarsa der Erde als Vehikel benutzten, besessenen Wissenschaftlers 

mit Tinidril nicht verhindern kann, lässt sich Ransoms Aufgabe erahnen. Weston ver-

sucht die Frau davon zu überzeugen, das einzige Verbot ihres „Gottes“ Maledils – 

das Verbot, eine Nacht auf dem Festland zu verbringen – zu übertreten. Ransom setzt 

dem Wachsamkeit und Gegenrede entgegen, erkennt aber schließlich, dass er Weston 

und damit den bösen Oyarsa der Erde nur in einem Kampf besiegen kann. In einer 

Verfolgungsjagd über und unter Wasser sowie in einer Gebirgshöhle und in schwe-

rem körperlichem Kampf kann Ransom Weston letztendlich in ein unterirdisches 

Flammenmeer stürzen und damit töten. Aus der Höhle gelangt ruht sich der selbst 

schwer verletzte Ransom einige Tage in den Bergen aus.  

Beim Abstieg aus dem Gebirge stößt er schließlich auf einen neuen Reisesarg. 

Dort begegnen ihm dann auch die Oyarsa der Planeten Malakandra und Perelandra, 

die sich in menschenähnlicher, strahlender, geschlechtsloser Göttergestalt dem Men-

schenpaar Perelandras zeigen. Sie verkünden dem König und der Königin, dass Mal-

edil ihre Welt in ihre Hände legt. Im Gespräch mit dem König, der Königin und den 

Eldila und in einer Vision des Tanzes erfährt Ransom, dass auch die Erde einen neu-

en, einen richtigen Anfang im „Großen Tanz“
36

 Maledils haben könne. Anschließend 

wird er von den Eldila wieder auf die Heimreise geschickt. 

 

Beide interplanetaren Reisen bieten Ansatzpunkte, als Jenseitsreise gedeutet zu wer-

den. Um diese jedoch in die Gesamtgeschichte einzuordnen, ist nicht nur der inhaltli-

che Rahmen dieser Reisen eben ausgeführt worden, sondern es soll auch das dritte 

Buch noch kurz inhaltlich skizziert werden, das in vielem von den vorherigen ab-

weicht. 

 

Im dritten Roman DIE BÖSE MACHT begegnet uns Ransom unter dem angenommenen 

Namen Mr Fisher-King mit einer Schar gläubiger Anhänger in einem Landhaus auf 

dem Hügel St. Anne’s. Nachdem sie im Traum immer wieder tatsächlich geschehen-

de Szenen voraussieht, wendet sich Jane Studdock auf Empfehlung eines befreunde-

ten Ehepaars, das sich Ransom angeschlossen hat, dorthin. Ihr Ehemann Mark dage-

gen, Dozent des politisch entzweiten Kollegiums des Bracton Colleges in Edgestone, 

schließt sich unwissend um Janes Tun der gegnerischen Gruppe an. Diese aus ein-

flussreichen Wissenschaftlern und Politikern bestehende Gemeinschaft, die sich hin-

ter dem Namen N.I.C.E., Nationale Institute of Coordinated Experiments, verbirgt, 

bezweckt die absolute Kontrolle der Umwelt und des Menschen durch Behandlung 

der Kriminellen, Tierversuche, eugenische Steuerung der Fortpflanzung und schließ-

lich die Befreiung des Menschen von Körperlichkeit und Sterblichkeit mit dem Ziel 

des Herrschens über das Universum. Hinter der Bewegung, in deren hierarchischer 

Struktur die Mitglieder nur teilweise von diesen Zielen wissen und sie, einmal dort 

                                                             

36 Lewis 1992a, 349. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

arbeitend, nicht mehr verlassen können stehen Eldila des bösen Oyarsa der Erde. 

Auch die Figur Devine begegnet hier erneut. Mark erkennt letztlich, dass das Gute 

tatsächlich, unabhängig von aller Subjektivität, existiert und kann zu seiner Frau flie-

hen, als das Institut mithilfe des Zauberers Merlin, der für eine babylonische Sprach-

verwirrung sorgt und alle Versuchstiere befreit, die daraufhin die führenden Köpfe 

des Instituts töten, befreit wird. Der keltische Zauberer, den die Herren des N.I.C.E. 

eigentlich für sich gewinnen wollten und daher seine Ruhestätte, den Bargdon Wald 

bei Edgestone, aufkauften, steht dank Janes Vorhersehungsgabe und der Hilfe der 

Eldila Maledils, die mit Ransom in Kontakt stehen, auf der Seite der Gemeinschaft in 

St. Anne’s.  

In dem Konflikt geht schließlich, während der Rest Englands davon unberührt 

bleibt, die Stadt Edgestone in einer Art Erdbeben unter und als letzter Rest von Log-

res, dem wahren Britannien des König Artus’, verbleibt dort der Hügel von St. An-

ne’s, wo sich Ransom als „Pendragon“ und damit als Amtsnachfolger Artus betitelt 

und seine Entrückung ansteht. 

 

Analyse der Jenseitsreise in DIE PERELANDRA-TRILOGIE 

 

Sowohl im ersten als auch im zweiten Buch der Trilogie hat man es eindeutig mit ei-

nem „science-fiction travelogue“
37

, einem Reisebericht in Science-Fiction-Form zu 

tun, der dritte Roman, ohne Reise, lässt sich eher in das Genre Fantasy
38

 oder „meta-

physischer Thriller“
39

 einordnen. Eben jene beiden Reisen in den ersten beiden Bü-

chern sollen mithilfe des Untersuchungsschemas auf Merkmale einer Jenseitsreise 

hin untersucht werden, wobei Inhalte aus dem dritten Buch Beachtung finden sollen, 

wenn sie das Verhalten des Rückgekehrten und damit auch gegebenenfalls Verände-

rungen durch die Reise zeigen. 

 

Der Protagonist: Der Himmelsreisende Dr. Elwin Ransom 

 

Der Protagonist Dr. Elwin Ransom erscheint im dritten Buch als Mr Fisher-King 

durchaus verändert. Seine Charakterisierung muss daher mit dem ersten Buch begin-

nen und Entwicklungen einbeziehen.  

Der Philologe Ransom ist alleinstehend und arbeitet als Dozent an der Universität 

Cambridge. Seine Sommerferien verbringt er mit einer Wanderung durch die Mid-

lands.
40

 Er ist ein „frommer Mensch“
41

 und glaubt an Gott. Im ersten Buch fürchtet er 

sich vor seinen Entführern und den Sornen, er hat Angst vor dem Ungewissen und ist 

nur als spezialisierter Sprachwissenschaftler, also nur in Bezug auf die Sprache der 

                                                             

37 Shippey 2010, 241f. 

38 Vgl. Shippey 2010, 244. 

39 Rendel 1991, 144. Rendel beschreibt, dass dieses Genre eine lange Tradition in der 

englischen Literatur habe und Lewis dieses vor allem durch Chesterton (z.B. THE MAN 

WHO WAS THURSDAY (1908)) und durch seinen Freund Charles Williams kennengelernt 

habe. 

40 Vgl. Lewis 1992a, 16. 

41 Lewis 1992a, 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 135 

Bewohner, neugierig. Im zweiten Buch dagegen lässt sich Ransom ohne zu Zögern 

im Rahmen einer ihm noch unbekannten Mission auf Perelandra, die Venus, senden, 

in vollstem Vertrauen auf den Oyarsa von Malakandra. Ransom, dessen Name „Lö-

segeld“ bedeutet, akzeptiert, selbst das Lösegeld zu sein, um Perelandra zu retten. Er 

weiß, dass er durch Maledils Opfertod erlöst ist.
42

 Sein Verstand sagt ihm, dass ihn 

dieser wohlbehalten die Reise überstehen lässt. Natürlicherweise lassen ihn Nerven 

und Phantasie dennoch Angst verspüren.
43

 Er ist eben ein „ganz gewöhnliche[r] 

Mensch“
44

. So sieht er sich auch nicht als ein aufgrund besonderer Eigenschaften 

Auserwählter, sondern vermutet, er sei ganz pragmatisch wegen seiner Sprachkennt-

nisse für die Reise ausgewählt worden.
45

 Nach seiner Reise ist Ransom jedoch ein-

deutig zu einer besonderen Persönlichkeit gereift. Schon äußerlich ist er verändert, 

„beinahe ein neuer Ransom, strahlend vor Gesundheit, mit kräftigen Muskeln und 

scheinbar zehn Jahre jünger [und einem] Bart, der ihm bis auf die Brust reichte, wie 

aus reinem Gold“
46

. Als Mr Fisher-King, so tritt er schließlich im dritten Buch auf, ist 

er eine beeindruckende Erscheinung, mit einer Stimme „wie Sonnenlicht und 

Gold“
47

. Mit den Eldila und Oysaras in Verbindung stehend erscheint er als weise 

und viele Dinge wissend. 

Seine Reisen verändern Ransom also. Bereits nach der ersten Reise hat er eine 

Menge Erkenntnisse über Malakandra und auch über den Einfluss Maledils, z.B. über 

die Eldila in der Welt, gewonnen. Die Erfahrung der Reise verändert ihn bzw. seine 

Sicht auf die Erde und den Weltraum und er will dies mittels des von ihm und seinem 

Freund Lewis, dem Ich-Erzähler, geschriebenen Roman weitergeben: „Könnten wir 

auch nur ein Prozent unserer Leser dazu bringen, von der Konzeption des Weltraums 

auf die Konzeption des Himmels umzuschwenken, so wäre das immerhin ein An-

fang.“
48

 Bereits dieser Satz gibt hinsichtlich der Untersuchung als Jenseitsreise einen 

Hinweis darauf, dass Ransom seine Reise nicht wie ein Raumfahrer, sondern viel-

mehr wie ein Himmelsreisender erlebt hat. Nach der zweiten Reise ist Ransom ganz 

und gar verändert. Er hat nun Einblick in noch viel weitreichendere Geheimnisse er-

halten, die nachfolgend noch erörtert werden. 

 

Der Reiseweg: Der Weg nach und auf Malakandra und Perelandra 

 

Den Reiseweg legt Ransom bei seiner ersten Reise unfreiwillig mit einem von Wes-

ton und Devine gebauten Raumschiff zurück. Nach Perelandra reist er dann mittels 

eines „himmlischen Sarg[s]“
49

, einer weißen, kalten Kiste. Während die Reise nach 

Malakandra in dem Raumschiff nicht nur einige Zeit in Anspruch nimmt, sondern 

auch erzählt wird, macht Ransom über die Anreise nach Perelandra nur Andeutungen 

                                                             

42 Vgl. Menges 1989, 58. 

43 Vgl. Lewis 1992a, 172.  

44 Lewis 1992a, 169. 

45 Vgl. Lewis 1992a, 170.  

46 Lewis 1992a, 176. 

47 Lewis 1992a, 504. 

48 Lewis 1992a, 145. 

49 Lewis 1992a, 177. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

hinsichtlich eines nichtsinnlichen Leibes und einer Erfahrung des Lebens als „farbige 

Form“
50

.  

Menges konstatiert, Lewis interessiere sich kaum für das Problem, wie eine 

Raumfahrt technologisch zu bewerkstelligen sei, denn:  

 

„Nicht der Traum zukünftiger technologischer Errungenschaften, die es dem Menschen in nicht 

allzu ferner Zukunft ermöglichen werden, den Weltraum zu bereisen, fasziniert Lewis an der li-

terarischen Gattung Science Fiction (SF); vielmehr nutzt er die SF – und die mit ihr verknüpf-

ten Topoi – als ein in besonderer Weise geeignetes Vehikel, um im Entwurf alternativer Welten 

die aktuellen Probleme der Epoche kritisch zu spiegeln.“
51

 

 

Dazu mehr bei der Untersuchung der Funktion der Jenseitsreise bzw. Intention des 

Autors. 

Bei der ersten Reise gibt es bereits einen Erkenntnismoment vor dem Erreichen 

des Planeten, der als Zielpunkt der Raumreise nicht das Reiseende, sondern eher eine 

neue Reiseetappe bedeutet. Im Raumschiff bei der Betrachtung durch die Deckenluke 

und auch sonst erlebt Ransom ein zunehmendes Glückgefühl:  

 

„Ein Alptraum, ein Mythos, dem der moderne, von der Wissenschaft geprägte Mensch anhing, 

wich allmählich von ihm. Er hatte über den Weltraum gelesen, und seit vielen Jahren rief der 

Begriff in seiner Vorstellung das düstere Bild einer schwarzen, kalten Leere hervor, einer abso-

luten Leblosigkeit zwischen den Welten. Es war ihm bis jetzt nicht bewußt gewesen, wie sehr 

er dieser Vorstellung verhaftet war – jetzt, da ihm das bloße Wort ‚Weltraum‘ schon als Blas-

phemie erschien, als Verleumdung dieses himmlischen Strahlenozeans, in dem sie schwam-

men. Er war nicht leblos; Ransom fühlte, wie in jedem Augenblick Leben aus diesem Ozean in 

ihn strömte. Wie konnte es auch anders sein, da alle Welten und ihr Leben diesem Ozean ent-

sprungen waren? Er hatte ihn für unfruchtbar gehalten; jetzt aber erkannte er, daß er der Mut-

terschoß der Welten war, dessen unzählige Sprößlinge allnächtlich mit feurigen Augen auf die 

Erde hinabschauten – und wie viel mehr waren es hier! Nein, Weltraum war der falsche Aus-

druck. Die Denker vergangener Zeiten hatten mehr Weisheit bezeugt, als sie vom Himmel 

sprachen – dem Himmel, der des Ewigen Ehre rühmt“
52

 

 

Auch beim Landeanflug ist er in ähnliche „philosophische Betrachtung“
53

 versunken, 

an deren Beginn seine plötzliche Gewissheit steht, die Planeten seien nicht Inseln des 

Lebens in einer tödlichen Leere, sondern Lücken aus schwerer Materie im lebendi-

gen, strahlenden Himmel.
54

 

Mit dem Erreichen der jeweiligen Planeten enden die Reisebeschreibungen in den 

ersten beiden Romanen der PERELANDRA-TRILOGIE jedoch nicht. Es geht letztlich 

nicht um das Ziel, das Erreichen des Planeten, sondern eindeutig steht der Weg im 

Fokus, der sich auf den jeweiligen Planeten fortsetzt. So ist es in JENSEITS DES 

                                                             

50 Lewis 1992a, 177. 

51 Menges 1989, 49. Hervorheb. i. O. 

52 Lewis 1992a, 30f. 

53 Lewis 1992a, 1992a, 38. 

54 Vgl. Lewis 1992a, 37f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 137 

SCHWEIGENDEN STERNS ein Weg über den Aufenthalt bei den Hrossa hin zur Insel 

Meldilorn, wo sich das Gespräch mit dem Oyarsa als Höhepunkt herausbildet. In PE-

RELANDRA endet die Reise ebenfalls nicht mit Erreichen des Planeten. Vielmehr ist 

gerade der Aufenthalt dort durchgehend von Bewegung bestimmt. Der Höhepunkt 

der Reise ereignet sich schließlich auf dem unbewegten Festland, als Ransom vom 

Großen Tanz erfährt. Beide Reisen schließen letztlich erst mit der Rückkehr Ran-

soms auf die Erde, wobei sich die Geschichte eben dort auf der Erde weiterentwickelt 

bzw. sich das kosmische Drama des Kampfes zwischen Gut und Böse auf endgültige 

Weise auszeitigt. 

 

Die Deuteengel: Die Funktion der Oyarsas 

 

Einen Reisebegleiter hat Ransom im Sinne einer Person, die ihm deutet und erklärt 

nicht. Wohl sind immer die Eldila, geistige Lichterscheinungen, um ihn herum anwe-

send – dies weiß er zunächst jedoch auf dem Mars nicht und auch auf der Venus 

kann er sie zunächst nicht wahrnehmen, da sich dort bis zum großen Finale die Eldila 

und ihr Oyarsa nicht offenbaren. Die Eldila greifen aber auf den Reisen nicht deutend 

ein. Ransoms Entführer Weston und Devine sind wohl kaum Reisebegleiter zu nen-

nen und erst recht nicht Deutepersonen. Am ehesten eine deutende, erklärende Be-

gleiterrolle nimmt noch Ransom selbst gegenüber Tinidril, der grünen Frau auf Pere-

landra, ein. Zwar gibt es also nicht die klassische Figur eines Deuteengels, der auf 

der Reise das Gesehene kommentiert, wohl aber könnte man den Oyarsas letztlich 

eine solche Funktion zuschreiben. Sie sind es, die Ransom schließlich über den Wel-

tenzusammenhang aufklären; sie und das Königspaar der Venus sind es, die ihm 

letztendlich den Großen Tanz offenbaren. Sie sind im Grunde Engel Maledils.  

 

Da er nun bereits mehrmals genannt wurde und eine wichtige Rolle beim Deuten der 

Reise Ransoms als Jenseitsreise spielt, sollen die Äußerungen über den Großen Tanz 

in Perelandra in Auszügen wiedergegeben werden: 

Der König Tor von Perelandra spricht über die Entwicklung seiner Welt: 

 

„‚[…] Wenn die Zeit dafür reif ist und die zehntausend Umkreisungen sich ihrem Ende nähern, 

werden wir den Himmelsvorhang zerreißen, und die Himmelstiefen sollen den Augen unserer 

Kinder so vertraut sein wie die Bäume und die Wellen den unseren. […] Dann ist es Maledils 

Absicht, uns freien Zutritt zu den Himmelstiefen zu gewähren. Unsere Körper werden verän-

dert werden […] und genauso werden alle unsere Söhne und Töchter zur Zeit ihrer Reife ver-

ändert werden, bis die Zahl erfüllt ist, die Maledil vor dem Ursprung der Zeit in Seines Vaters 

Geist las.‘ 

‚Und das‘, fragte Ransom, ‚wird das Ende sein?‘ […] 

‚Herrlichkeit des Himmels!‘ rief Tor. ‚Deine Gedanken sind nicht wie die unseren. Zu jener 

Zeit werden wir nicht weit vom Anfang aller Dinge sein. Aber eine Sache [, die Vernichtung 

und letztlich Reinwaschung und Erneuerung der Erde,] wird noch zu regeln sein, bevor der An-

fang richtig beginnen kann.‘ […] 

‚ […] Aber auch ich habe nicht sogleich verstanden, wovon du sprichst, denn was du den An-

fang nennst, bezeichnen wir gewöhnlich als die letzten Dinge. […] Wohin führt das alles? Was 

ist der Morgen, von dem du sprichst? Wovon ist er der Beginn?‘ 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

‚Der Beginn des Großen Spiels, des Großen Tanzes‘, sagte Tor. ‚Ich weiß noch wenig davon. 

Lass die Eldila sprechen.‘ […] 

‚Wir würden nicht so darüber reden‘, sagte die erste Stimme. ‚Der Große Tanz wartet nicht, bis 

die Bewohner der niederen Welten an ihm teilnehmen. Wir sprechen nicht davon, wann er be-

ginnt. Er hat vor aller Ewigkeit begonnen. Es gab keine Zeit, da wir nicht wie jetzt vor seinem 

Antlitz frohlockten. Der Tanz, den wir tanzen, ist der Mittelpunkt, und um seinetwillen wurde 

alles geschaffen. Gepriesen sei Sein Name!‘  

Und eine andere Stimme sagte: ‚[…] Aus der neuen Schöpfung geht keine dritte hervor, son-

dern die Art der Veränderung wird auf immer verändert. Gepriesen sei Sein Name!‘ […] 

‚Was nicht selbst der Große Tanz ist, wurde erschaffen, daß Er darein hinabsteigen könne. Auf 

der Gefallenen Welt erschuf Er sich einen Körper und wurde zu Staub und machte ihn glorreich 

für alle Zeit. Dies ist das Ziel und der letzte Grund aller Schöpfung, und die Sünde, durch die es 

geschah, ist die Mitte der Welten.[…]‘ […]  

‚Wo Maledil ist, da ist der Mittelpunkt. Er ist an jedem Ort. Nicht etwas von ihm an einem Ort 

und etwas an einem anderen, sondern an jedem Ort ist Maledil ganz, selbst in dem undenkbar 

Kleinen. Es gibt keinen Weg aus dem Mittelpunkt, außer in den verbogenen Willen, der ins 

Nichts wirft. […]‘ […] 

‚Alles, was erschaffen ist, scheint dem verdunkelten Geist planlos, weil es mehr Pläne gibt, als 

er gesucht hat. Auf diesen Meeren gibt es Inseln, auf denen die Grashalme so fein sind und so 

dicht ineinander verwoben, daß einer, der nicht sehr gründlich nachschaut keinen Halm und 

nichts von dem Gewebe sieht, sondern nur die Gleichheit und die Fläche. So ist es mit dem 

Großen Tanz. Richte deinen Blick auf eine Bewegung, und sie wird dich durch alle Bilder füh-

ren und dir als Hauptbewegung erscheinen. […]‘ 

‚Doch dieser Anschein ist das Ziel und der letzte Grund dafür, daß Er die Zeit so lang und den 

Himmel so tief ausbreitet. Denn wenn wir nie dem Dunkel begegneten, nie der Straße, die nach 

nirgendwo führt, und nie auf die Frage stießen, auf die keine Antwort vorstellbar ist, dann hät-

ten wir in unserem Geist kein Gleichnis für die Abgrundtiefe des Vaters […]‘  

Und auf einmal – einen Übergang hatte Ransom nicht bemerkt – schien alles, was als Sprache 

begonnen hatte, in einen Anblick verwandelt, oder in etwas, das man nur als etwas Gesehenes 

im Gedächtnis behalten kann. Er glaubte den Großen Tanz zu sehen, gewebt aus ineinander 

verflochtenen, wogenden Strängen oder Bändern aus Licht, die über- und untereinander her-

sprangen und einander in Arabesken und blumenartigen Ornamenten umarmten. Jede Gestalt 

wurde, wenn er sie beobachtete, zur Hauptfigur oder zum Brennpunkt des Geschehens […] 

Ransom konnte auch sehen (aber das Wort ‚sehen‘ ist hier unzureichend), wie winzige Körper-

chen aus ephemer Helligkeit erschienen, wo immer die Lichtbänder oder Lichtschlangen sich 

kreuzten: und irgendwie wußte er, daß diese Partikel das allgemein Weltliche waren, von dem 

die Geschichte erzählt – Völker, Institutionen, Meinungen, Zivilisationen, Künste, Wissen-

schaften und dergleichen – flüchtige Blitze, die ihr kurzes Lied pfiffen und verschwanden. Die 

Bänder oder Stränge selbst, in denen Millionen Partikel lebten oder starben, waren von anderer 

Art […:] individuelle Einheiten […]. Wenn es sich so verhielt, ist die Zeit, in der sich der Gro-

ße Tanz vollzieht, dem uns geläufigen Zeitbegriff sehr unähnlich. Einige der dünneren und fei-

neren Stränge stellten Wesen dar, die wir kurzlebig nennen: [beispielsweise] Blumen und In-

sekten […] Andere schienen Dinge zu verkörpern, die wir uns als beständig vorstellen: [bei-

spielsweise] Kristalle, Flüsse […] Doch nicht alle Stränge waren Individuen: manche waren 

universale Wahrheiten oder universale Eigenschaften. […] Und dann musste das Geschehen 

ganz aus dem Bereich des Sehens, wie wir es verstehen verschwunden sein. Denn Ransom sag-

te, das ganze beständige Bild dieser verliebt sich umschlingenden Arabesken habe sich auf 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 139 

einmal als die bloße Oberfläche eines unermeßlich größeren vierdimensionalen Modells erwie-

sen, und auch dieses wieder als die Grenze noch anderer in anderen Welten. […] – und dann, 

auf dem Höhepunkt der Komplexität, wurde alle Komplexität aufgesogen und verging wie eine 

weiße Wolke im leuchtenden Blau des Himmels, und eine unfaßbare Einfachheit, alt und jung 

wie der Frühling, unbegrenzt und klar, zog ihn mit Bändern unendlicher Sehnsucht in die Stille 

hinein. Er ging auf in einer solchen Ruhe, Abgeschiedenheit und Frische, daß genau in dem 

Augenblick, in dem er unserem gewöhnlichen Dasein am fernsten war, er das Gefühl hatte, al-

les Hindernde abzustreifen, aus einer Trance zu erwachen und zu sich selbst zu kommen. Ent-

spannt blickte er umher… 

Die Tiere waren fort. Die beiden weißen Gestalten waren verschwunden. Tor und Tinidril und 

er waren allein, und es war ein gewöhnlicher perelandrischer Morgen.“
55

 

 

Dieser Ausschnitt, der auch deshalb so lang zitiert wurde, weil er in der weltanschau-

ungsanalytischen Untersuchung bezüglich der Religiosität noch eine Rolle spielen 

wird, ist im Grunde der Höhepunkt von Ransoms Jenseitsreise, bzw. an dieser Stelle 

zeigt sich, warum es sich nach den hier genannten Kriterien überhaupt um eine sol-

che handelt. In der Erklärung und schließlich der Vision des Großen Tanzes wird 

Ransom nicht nur der zukünftige Verlauf der Schöpfungsgeschichte gezeigt. Ihm 

wird auch das Ziel des Ganzen sowie Sinn und Ursache des Weltgeschehens, das 

eben auf diesen Großen Tanz hinausläuft, offenbar. Wie oben bei der Beschreibung 

des Protagonisten genannt, verändert ihn seine Reise und es lässt sich leicht vermu-

ten, dass es eben dieses Reiseerlebnis des Großen Tanzes ist, welches diese Verände-

rungen derart hervorruft, dass Ransom daraufhin sein Leben und seine Sicht auf die 

Dinge ändert. Das Erlebnis stellt eine menschliche, im Grunde sogar eine religiöse 

Offenbarungserfahrung dar. 

Dieser Ausdruck ist von Edward Schillebeeckx übernommen und soll hier auch 

in seiner Auslegung benutzt werden. Schillebeeckx sieht als Voraussetzung für Er-

fahrungen allgemein einen Interpretationsrahmen, wobei dieser Erfahrungshorizont 

durch neue Einzelerfahrungen immer wieder korrigiert oder neu beleuchtet wird. Es 

besteht also eine Wechselwirkung. Durchbricht ein Erlebnis die Erfahrungstradition, 

lässt sich nicht in den Interpretationsrahmen einpassen, und erschließt Neues, so wird 

eine Neuorientierung notwendig.
56

 Führt die „Desintegration zu einer neuen, anders-

orientierten Neuintegration […] [und damit zu, A. B.] Bekehrung […], Lebenserneu-

erung; Neuorientierung“
57

, so spricht Schillebeeckx von einer menschlichen Offenba-

rungserfahrung. Wird als sinngebender Interpretationsrahmen in diesem Fall eine re-

ligiöse Tradition wirksam, ist dies eine „religiöse Offenbarungserfahrung“
58

. 

Inwiefern die religiöse Offenbarungserfahrung, die Ransom angesichts des Gro-

ßen Tanzes macht, der das Reich Gottes anzukündigen scheint, christlich ist, wird das 

später folgende Kapitel zu Lewis’ Weltanschauung behandeln; die bereits oben gelie-

ferte Biografie lässt an dieser Stelle natürlich bereits ein katechetisches Ziel vermu-

ten. 

                                                             

55 Lewis 1992a, 348-355. 

56 Vgl. Schillebeeckx 1990, 39f. 

57 Schillebeeckx 1990, 46. Hervorheb. i. O. 

58 Schillebeeckx 1990, 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Der Jenseitsraum: Die bildhafte Topografie der Planeten Mars und Venus 

 

Nachdem die Szene nun also hinsichtlich ihres Jenseitsreisencharakters hervorgeho-

ben wurde, wird der Jenseitsraum und dessen Topografie zusammengefasst. 

Bei beiden Planetenreisen wird die Landschaft ausführlich beschrieben. Zunächst 

zu Malakandra, dem Mars: Der Planet besteht aus drei optisch sehr verschiedenen 

Landschaften, in denen jeweils die Sorne, die Hrossa und die Pfiltriggi leben, plus 

eine Wüstengegend und die Insel Melidorn, auf der Oyarsa anzutreffen ist. 

Die Sorne leben im Harandra, in den „kahlen Hochebenen“
59

 des Gebirges. Die 

bunten Berge sind steil, insgesamt bemerkt Ransom in den Formen der Erderhebun-

gen, der Wellen, der Bäume und auch der Gestalt der Sorne eine „Tendenz zum 

Senkrechten, [… ein] Streben zum Himmel.“
60

 Die Gebirge reichen so weit hinauf, 

dass sie die Grenze der Atmosphäre erreichen und Ransom bei ihrem Überqueren auf 

dem Weg zur Insel Melidorn von einem Sorn mit Sauerstoff versorgt werden muss. 

Von diesem Sorn erfährt Ransom allerdings auch, dass es eine Zeit gab, in der es dort 

Luft und daher in einer Talsenke, die Ransom erblickt, auch eine andere Art Lebewe-

sen und Vegetation gab, die nun ausgestorben bzw. versteinert sind. 

Seine Zeit mit den Hrossa verbringt Ransom in einem Handramit, einem weiten 

Tal, wo sie zwischen purpurfarbenen Wäldern Felder kultiviert haben.
61

  

Die Pfifltriggi wiederum leben in einem breiten, flachen und tief gelegenem Ge-

biet mit andersfarbiger Vegetation, wo sie Bergbau betreiben.
62

 Die Insel Melidorn, 

kahl bis auf einen ebenmäßigen, leuchtenden Blumenhain, einige flache Bauten und 

eine Allee aus Monolithen, liegt in einem weiteren, farbenfrohen Handramit.
63

 

Perelandra, die Venus, ein Planet, von dessen Symbolik Lewis immer wieder fas-

ziniert ist,
64

 ist hauptsächlich von Ozean bedeckt. Darauf schwimmend befinden sich 

Inseln, die ihre Form allerdings dem Wellengang des Ozeans anpassen. Abgesehen 

von den Farben der Inseln und den Formveränderungen scheinen die Landschaften 

den irdischen zunächst ähnlich.
65

 Doch bereits die Vegetation unterscheidet sich. 

Ransom entdeckt nach seiner Landung farbige Waldflächen, die duften und in denen 

er schmackhafte Nahrung findet. Auf den Inseln leben zahlreiche, den Menschen zu-

trauliche Tiere
66

 sowie das Königspaar Tinidril und Tor, im Meer finden sich Fische, 

die die Menschen auf ihren Rücken tragen sowie Wassermänner und Seejungfrau-

en.
67

 Insgesamt, so Ward, der von einem Füllhorn und einem Vergleich mit dem 

                                                             

59 Lewis 1992a, 60. 

60 Lewis 1992a, 45. 

61 Vgl. Lewis 1992a, 63. 

62 Vgl. Lewis 1992a, 65. 

63 Vgl. Lewis 1992a, 99-104. 

64 Lewis begegnet dem Venus-Motiv in unterschiedlichen Musikstücken, in Literatur und 

Gemälden, er betrachtet den Planeten am Nachthimmel und schreibt Gedichte über ihn. 

Ward beschreibt ausführlich, wie Lewis dem Thema begegnet und welche Symbolik der 

Venus zugeschrieben wird. Vgl. Ward 2013, 15-18. 

65 Vgl. Lewis 1992a, 185. 

66 Vgl. Lewis 1992a, 198f. 

67 Vgl. Lewis 1992a, 241. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 141 

Goldregen auf Danäe spricht, beschreibt das Wort „plenitude“
68

 (Fülle) das Bild des 

Planeten. Eine einzige feste, gebirgige Insel gibt es auf Perelandra. Dieses Festland 

dürfen die Planetenbewohner Tinidril und Tor tagsüber zwar betreten, Maledil hat 

ihnen jedoch verboten, die Nacht dort zu verbringen.
69 

 

Nicht nur dem Leser drängen sich spätestens als Weston auf die Insel kommt und 

versucht, Tinidril davon zu überzeugen, dieses Verbot zu übertreten, Assoziationen 

mit der Sündenfallgeschichte bzw. bereits zuvor mit dem Garten Eden auf. Auch 

Ransom selbst vergleicht die grüne Venusbewohnerin mit Eva, sieht aber auch die 

Unterschiede in Bezug auf Standhaftigkeit bzw. Widerstand und eine neue Rolle ge-

genüber der biblischen Geschichte:  

 

„Hier auf Perelandra hatte sein eigenes Gefühl ihm nicht gesagt, daß es keine Versuchung ge-

ben dürfe, sondern nur, daß es so nicht weitergehen könne. Wie sollte er dieser Verführung mit 

Kreuzverhörmethoden Einhalt gebieten? Der irdische Sündenfall bot hierfür keine Anhalts-

punkte, die neue Aufgabe erforderte einen neuen Darsteller im Drama. Unglücklicherweise 

schien er selbst dieser Darsteller zu sein. Vergebens griff sein Verstand von Zeit zu Zeit auf das 

Buch Genesis zurück“
70

 

 

So hat Genesis 1-3 sicher literarischen Einfluss auf Lewis beim Schreiben des Ro-

mans, ebenso wie Miltons PARADISE LOST (1667), das eben denselben „basic plot“ 

besitzt und worüber Lewis seit 1937 Vorlesungen hielt.
71

 Hooper sieht Anleihen zu-

dem bei Olaf Stapledon’s LAST AND FIRST MEN (1930) in Bezug auf die schwimmen-

den Inseln und zitiert Lewis, der seine Idee für das grüne Menschenpaar aus Burton’s 

ANATOMY OF MELANCHOLY (1621) gewonnen habe.
72 

Lewis stelle zudem den Einfluß 

des „Norse complex“, vor allem Wagners Ring der Nibelungen, heraus und betone, 

Miltons Einfluss sei nicht zu überschätzen: „it is difficult to distinguish him from 

Dante and St Augustine“
73

. 

Perelandra also ist ein junger Planet, „eine Welt, in der der Sündenfall nicht statt-

gefunden hat“
74

 und dank Ransoms Einsatz auch nicht ereignet. Tinidiril, die dies 

wiederum von Maledil gesagt bekommt, erklärt Ransom, dass Malakandra dagegen 

eine alte Welt sei. All die Geschöpfe auf Malakandra würden auf den neuen Welten 

nicht wiederkommen, denn mit der Menschwerdung Maledils habe eine Wende ein-

gesetzt. Ransom kann kaum glauben, dass die Erde der erste Planet der Menschwer-

dung und damit der Ort dieser Wende in eine neue Geschichte darstellen soll.
75

  

 

                                                             

68 Ward 2013, 13. 

69 Vgl. Lewis 1992a, 215. 

70 Lewis 1992a, 282. 

71 Vgl. Hooper 1996, 221. Shippey nennt Perelandra gar „clearly a reprise of books 4 and 

9-10 of Paradise Lost […]“. Shippey 2010, 242. Hervorheb. i. O. 

72 Vgl. Hooper 1996, 221f. 

73 Lewis (ohne genauere Angabe) zit. nach Hooper 1996, 222. 

74 Křesák 2007, 62. 

75 Vgl. Lewis 1992a, 204f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Die Adressaten: christlich oder nicht 

 

Die Adressaten der Trilogie müssen weder die literarischen Anleihen kennen noch 

christliche Ideen von Sündenfall und Menschwerdung vertreten. Lewis meint, über 

Literatur Theologie in die Köpfe seiner Leser unthematisch „schmuggeln“
76

 zu kön-

nen und die Rezensionen von OUT OF THE SILENT PLANET scheinen dies zu bestätigen: 

Nur zwei der sechzig Rezensionen von OUT OF THE SILENT PLANET, die direkt nach 

dessen Veröffentlichung in Zeitschriften erschienen sind, lassen ein Bewusstsein für 

den christlichen Gehalt des Romans erkennen. „Lewis fand die darin zum Ausdruck 

kommende verbreitete Unwissenheit zwar bedauerlich, sah sich durch sie aber ande-

rerseits darin bestätigt, die Abwehr seiner Zeitgenossen gegen alles Christliche durch 

Romane und Erzählungen zu unterlaufen.“
77

 

Beim zweiten Teil verhält sich dies anders:  

 

„Lewis sagte über Perelandra, dieses Buch sei stärker auf eine christliche Leserschaft zuge-

schnitten als seine anderen Romane. Die Verlorenheit des Menschen ohne Gott, das Wesen der 

Versuchung, Gehorsam und die Verantwortung des Menschen, dessen Handeln echte und end-

gültige Konsequenzen hat, sind wichtige Themen der Erzählung.“
78

 

 

Trotz der Orientierung an dieser Zielgruppe ist Lewis’ Roman im Grunde für alle 

Rezipienten zugänglich. Er wendet sich dabei nicht, wie bei den Chroniken von Nar-

nia, vornehmlich an ein Kinder- und Jugendpublikum, obwohl auch diese Gruppe die 

Romane liest, sondern will eben, wie oben hinsichtlich des Schreibanlasses beschrie-

ben, eine spannende, fiktive Erzählung schaffen, wie Tolkien und Lewis sie selbst 

gerne lesen würden. Dass die beiden Literaturwissenschaftler dabei auch mit My-

then
79

 arbeiten wollten, setzt nicht zwingend eine in diesen bewanderte Leserschaft 

voraus:  

 

„Nevertheless one may go back to Tolkien’s memory of the agreement by which he and Lewis 

were to write stories ‚discovering Myth‘. It is the characters in the stories who ‚discover‘ myth. 

The readers of the stories are exposed to it, and here there can be no doubt of Lewis’s success. 

More people now owe their understanding of the Fall of Man to Perelandra than to any formal 

works of theology, even Lewis’s.“
80

 

 

                                                             

76  In einem Brief, den er zum Zeitpunkt seiner Arbeit an THE LION, THE WITCH AND THE 

WARDROBE schreibt, meint Lewis: „ I believe this great ignorance might be a help to the 

evangelization of England: any amount of theology can be smuggled into people’s minds 

under cover of romance without their knowing it.“ Lewis in einem Brief am 9.8.1939, zit. 

nach Křesák 2007, 150. 

77 Rendel 1991, 142. 

78 Rendel 1991, 144. Hervorheb. i. O. 

79 Zum Begriff „Mythos“ siehe den Exkurs unten in diesem Kapitel. 

80 Shippey 2010, 248. Hervorheb. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 143 

Lewis „setzt seine Leser den Mythen aus”
81

, durch Ransoms Erleben begegnet der 

Leser der Geschichte des Sündenfalls, ohne genaue Kenntnisse darüber haben zu 

müssen. Um Ransoms Reflexionen komplett zu verstehen, muss er das Wort „Gene-

sis“ schon einmal gehört haben und vielleicht, aus einem christlichen Kulturkreis 

kommend, auch rudimentäre Kenntnisse über den Ablauf des Sündenfalls haben. Ge-

naues Wissen ist aber eben nicht nötig. 

 

Die Funktion: christlich-moralische Didaktisierung angesichts Szientismus 

 

Eine Funktion von Lewis’ Erzählung ist es, eine christliche Botschaft auch an atheis-

tische Leser zu vermitteln, indem diese Inhalte hinter der spannenden Handlung des 

Romans versteckt werden. An manchen Stellen, beispielweise als Ransom im Namen 

des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes den besessenen Weston auf Pere-

landra tötet, ist diese Absicht nicht nur versteckt, sondern sogar sehr deutlich. Teil-

weise liegt beinahe eine „aufdringliche Didaktisierung“
82

 vor. Der Autor gestaltet 

seine Charaktere – im Grunde beinahe eindimensional die Menschen abwertend, die 

ihr Leben nicht auf den christlichen Glauben gründen – als Prototypen, die bestimmte 

Haltungen und Überzeugungen tragen, welche Lewis in diaktischer Absicht an ihnen 

exemplifiziert.
83

 

Lewis erkennt, dass die Science Fiction, die gerade dazu genutzt wurde, atheisti-

sche und materialistische Strömungen zu propagieren, ebenso gut als Medium nutz-

bar ist, um solche Strömungen zu kritisieren und auf eine Alternative zu verweisen.
84

 

„Die fantastische Trilogie durchzieht eine offensichtlich didaktische Tendenz, 

nämlich die Gefahren einer Form von Wissenschaftlichkeit auszumalen, die in letzter 

Konsequenz die ‚Abschaffung des Menschen‘ zur Folge hat, sowie das aktive Wer-

ben für das Christentum.“
85

 

Gerade eine Propagierung von Szientismus in Science-Fiction-Romanen, die Le-

wis in den Romanen H.G. Wells, für den Wissenschaft eine säkularisierte Religion 

ist, begegnen, beunruhigt ihn. Lewis sei zwar kein Kritiker der Wissenschaft, so 

McGrath, wohl aber skeptisch gewesen im Blick auf übertriebene Darstellungen ihrer 

Vorzüge und naive Vorstellungen hinsichtlich ihrer Anwendung.
86

 „Seine Sorge war, 

dass die Triumphe der Wissenschaft den notwendigen ethischen Entwicklungen, die 

ihr die nötige Erkenntnis, Selbstdisziplin und Tugend verleihen konnten, vorausgeeilt 

waren.“
87

 

                                                             

81 Shippey 2010, 248. Übersetz. A. B. 

82 Menges 1989, 63. 

83 Vgl. Menges 1989, 62f. 

84 Vgl. McGrath 2014, 279. Mc Grath bezieht sich hier auf einen Brief Lewis’ an Roger La-

celyn Green vom 28.12.1938. 

85 Menges 1989, 49. Menges verweist mit dem Ausdruck „Abschaffung des Menschen“ auf 

drei unter diesem Titel von Lewis 1943 veröffentlichte Vorlesungen, die den theoretischen 

Hintergrund für DIE BÖSE MACHT bilden. 

86 Vgl. McGrath 2014, 278. 

87 McGrath 2014, 278. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Ausdrücklich wendet Lewis sich nicht gegen die Wissenschaft, nicht gegen „sci-

ence“, sondern gegen „scientism“, dessen Ideen von der Verewigung der menschli-

chen Spezies, selbst wenn dabei zum Überleben Werte wie Mitleid und Freiheit auf-

gegeben werden müssten, er sich einschleichen sieht: „such things creep in as assu-

med, and unstated, major premisses“
88

.  

Auf die weltanschaulichen Vorstellungen Lewis’, die dem Szientismus entgegen-

stehen, wird im folgenden Kapitel noch genauer eingegangen. Zunächst soll eine 

weitere Funktion der Romane beziehungsweise spezieller ihrer Form angesprochen 

werden. Lewis sah die Science Fiction als Medium, eine „Mythologie“ zu verbreiten, 

McGrath deutet dieses Wort „Mythologie“ als „Metaerzählung“ oder „Weltanschau-

ung“
89

 – dass sich eine solche in den Erzählungen wiederfindet, wird die Untersu-

chung im folgenden Kapitel zeigen. Lewis schreibt in seinem Essay ON SCIENCE FIC-

TION, die Erzählform der Science Fiction erweitere die Horizonte des Denkens und 

des Vorstellungsvermögens.
90

  

„Die richtige Art von Science Fiction zu schreiben war somit für Lewis etwas, 

was Seelen erweitern konnte und möglicherweise mit der besten Dichtung der Ver-

gangenheit zu vergleichen war.“
91

 

Den imaginativen Reiz von Science Fiction erlebte Lewis nach der Lektüre des 

meist stilistisch eher als mangelhaft beurteilten Roman A VOYAGE TO ARCTURUS von 

David Lindsay,
92

 der hier ebenfalls besprochen wird.  

 

Inwiefern nun sind die Romane der PERELANDRA-TRILOGIE nach dieser Untersuchung 

als Jenseitsreisen zu klassifizieren bzw. an welchen Stellen lässt sich von einer sol-

chen sprechen? 

Zunächst zum Buch PERELANDRA, der zweiten Planetenreise, die Ransom zur Ve-

nus führt: Hier findet insofern eine Jenseitsreise statt, als dass Ransom in die Ge-

heimnisse der Weltzusammenhänge und des Lebens eingeweiht wird. Er erlangt im 

Großen Tanz einen übergreifenden Blick. Seine neue Perspektive auf die Wirklich-

keit im Ganzen beruht dabei auf realer empirischer Wahrnehmung und nicht auf 

nachträglicher Reflexion letztlich dunkel bleibender Erlebnisse. Somit werden für ihn 

metaphysische Fragen eindeutig beantwortet. Wie in einer klassischen Jenseitsreise 

kehrt Ransom auf die Erde zurück und berichtet von seinen Erlebnissen. Der Große 

Tanz, der die Schöpfungsordnung und das Reich Gottes thematisiert, ist als Vision 

innerhalb der Reise deren Höhepunkt. Die Jenseitsreise umfasst aber nicht nur diese 

Vision, ebenso wie es in der klassischen Jenseitsreise nicht nur um das Bewerten der 

Reise z.B. als Gottesschau geht. Vielmehr gehört auch der Reiseweg hin zu diesem 

Höhepunkt mit zur Jenseitsreise. Bereits mit Beginn der Zeit auf Perelandra bzw. 

schon zuvor mit der Abreise auf der Erde befindet sich Ransom im „Jenseits“, das 

                                                             

88 Hooper 1996, 207. 

89 Vgl. McGrath 2014, 279. 

90  Vgl. Essay ON SCIENCE FICTION, in: Lewis 1982, Essay online abrufbar unter https://www. 

catholicculture.org/culture/library/view.cfm?recnum=9116 

91 McGrath 2014, 278. 

92 VGl. McGrath 2014, 277f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 145 

hier eben nicht einen nachtodlichen Ort darstellt, sondern konkrete raumzeitliche As-

pekte besitzt. 

Auch andere der untersuchten Literaturbeispiele werden zeigen, dass – da es bei 

der Jenseitsreise in der hier genutzten Definition und Ausprägung um metaphysische 

Fragen, um einen Blick auf das Ganze und den Grund des Kosmos sowie den Platz 

des Menschen darin geht – die Jenseitsreise nicht an einem Totenort spielen muss, 

weshalb ja hier auch weder von Himmels- noch von Unterweltsreisen die Rede ist. 

Deshalb ist nicht nur der Große Tanz ein Erkenntnismoment für Ransom, schon 

zuvor, eben auf dem Weg, während des Reiseverlaufs, beginnt sich Ransoms Denken 

zu wandeln. Beispiel dafür ist unter anderem bereits die Szene ganz zu Beginn, in der 

Ransom, als er zum zweiten Mal nach einer Frucht langt, merkt, dass er weder Hun-

ger hat, noch den vollkommenen Genuss ein zweites Mal erleben möchte und damit 

sein Konsumverhalten dem irdischen gegenüber verändert. 

Die Reise nach Perelandra ist, um die obige Untersuchung in Bezug auf den Ro-

man zu resümieren, also eine Jenseitsreise, bei der die Venus, ein sündenfreier Pla-

net, der seinen Platz im Großen Tanz hat, den Jenseitsraum darstellt.  

Der jenseitsreisende Protagonist ist Ransom, in typischer Form zunächst ein 

„gewöhnlicher“ Mensch, der nach seinen Reisen allerdings als „außergewöhnlich“ 

wahrgenommen wird und als ein neuer, weiser Mensch von ihnen zurückkehrt.  

Über den Reiseweg hin in dem Reisesarg erfährt man lediglich Andeutungen. 

Diese, beispielsweise das Sehen des Lebens als farbige Form, lassen allerdings schon 

erahnen, dass auch hier Ransom bereits Erfahrungen macht, die man im Schillebe-

eckxschen Sinne als Offenbarungserfahrungen bezeichnen könnte – also als die übli-

chen Erfahrungen durchbrechende Erlebnisse, die zu einer Neuorientierung und einer 

Neuinterpretation unserer eigenen Identität führen
93

.  

Die Adressaten der Jenseitsreiseerzählung sind für den von 1898-1963 in England 

lebenden Schriftsteller in PERELANDRA vor allem seine christlichen Leser, gestaltet ist 

der Roman aber derart, dass er im Grunde alle Leserschaften anspricht.  

Die Funktion der Reise ist das Anregen eines Blickes auf das Universum aus ei-

nem christlichen Blickwinkel, der aus moralischen Gründen den „Westonismus“94, 

also szientistische und sozialdarwinistische Ansichten, nicht gelten lässt. Lewis will, 

wie oben bereits einmal in anderem Zusammenhang zitiert, einen Perspektivwechsel 

„from the conception of space to the conception of heaven“
95

. 

Diese Intentionen werden bereits im ersten Buch der Trilogie, in JENSEITS DES 

SCHWEIGENDEN STERNS ebenso deutlich. Auch hier findet sich eine Konzeption, die an 

eine Jenseitsreise erinnert. Das Motiv des Weges bzw. der Reise liegt bis zum Errei-

chen der Insel Melidorn vor und auch dort endet Ransoms Reise im Grunde nicht, da 

er vor dem Abflug Richtung Erde einen Auftrag vom Oyarsa des Mars erhält, den er 

auf der Erde durch sein Romanprojekt vorantreibt. Auch während dieser Reise erfährt 

Ransom Geheimnisse über die Ordnung des Universums, beispielsweise über den 

Oyarsa der Erde. Zudem macht er Erfahrungen, die ihn die Welt um ihn herum an-

                                                             

93 Vgl. Schillebeeckx 1990, 46. 

94 Rendel 1991, 142. Rendel meint, Lewis selbst habe die Ausbreitung der Menschheit über 

das All einmal „Westonismus“ genannt, macht aber leider keine Quellenangabe dazu. 

95 Shippey 2010, 248. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

ders wahrnehmen lassen – oben wurde der Wandel seines Verständnisses vom Welt-

raum zitiert. Es gibt aber keine Szene, in der Ransom den überschauenden Blick und 

damit Antworten auf metaphysische Fragen erhält. Ob die Reise auf Malakandra also 

eine wirkliche Jenseitsreise darstellt, ließe sich diskutieren. Hier soll die Erzählung 

als Ganzes, also der Malakandra-Besuch auch als Teil des Weges hin nach Perelan-

dra verstanden werden und wurde daher inhaltlich mit in die Untersuchung der Jen-

seitsreiseerzählung einbezogen, auch wenn bei der folgenden weltanschaulichen Un-

tersuchung der Fokus auf der Perelandra-Reise und dem Höhepunkt des Jenseitsrei-

seerlebnisses, auf dem Großen Tanz, liegen wird. 

 

Untersuchung der Jenseitsreise in  

weltanschauungsanalytischer Perspektive 

 

Die oben gesammelten Informationen über die Jenseitsreisemerkmale in JENSEITS DES 

SCHWEIGENDEN STERNS und PERELANDRA sollten nicht nur einer Klassifikation als Jen-

seitsreise im hier verwendeten Sinne dienen und einen Blick auf bestimmte Inhalte 

bieten, sondern werden zudem im Folgenden bei der Untersuchung der Weltanschau-

ung in der Jenseitsreiseerzählung genutzt. Dass Lewis intendierte, eine solche zu 

transportieren, wurde oben bereits angesprochen. In der Science Fiction fand er ein 

Medium für dieses Anliegen. 

Die folgende weltanschauungsanalytische Untersuchung erfolgt anhand der im 

III. Kapitel entworfenen Hermeneutik und folgt der Reihenfolge des dort dargestell-

ten Schemas, das in einem ersten Schritt eine Einordnung der Jenseitsreise als un-

thematisch oder thematisch vorsieht. 

 

Unthematisch 

 

(1) Dass es sich bei den fiktionalen Ransom-Romanen um Jenseitsreisen handeln 

könnte, wird von Lewis an keiner Stelle angedeutet. Er nutzt das Motiv daher unthe-

matisch. Auch wenn es recht deutliche Hinweise auf das Motiv der Jenseitsreise bzw. 

Himmelsreise gibt – spricht der Weltraumreisende Ransom doch davon, dass er den 

Weltraum nun als Himmel begreift, und wird damit im Grunde zum Himmelsreisen-

den – so ist eben nicht ausdrücklich davon die Rede.  

 

Neutrales Darstellungsmittel 

 

(2) Wohl aber kann man von einer bewussten Nutzung des Jenseitsreisenmotivs als 

neutralem Darstellungsmittel ausgehen. Es findet keine Brechung des Motivs statt, 

sondern es wird in seiner klassischen Form (siehe dazu den Punkt strukturge-

bend-vollständig) als Rahmen für die Erlebnisse Ransoms auf den fremden Planeten 

genutzt. Im Grunde bietet die Jenseitsreise Lewis eine Brücke zwischen Science 

Fiction und seiner christlich-religiösen Botschaft. Er nutzt das ursprünglich religiöse 

Motiv unthematisch als Darstellungsmittel, er „schmuggelt“ – um seine eigenen, 

oben zitierten Worte zu nutzen – das religiöse Motiv als nicht-religiöse Geschichte 

von Raumfahrten seinen Lesern unter und schafft es so, auf den Fahrten wiederum 

eine religiöse Botschaft zu vermitteln.  

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 147 

Bewusst nutzt er das – in der Erzählung unthematisch bleibende – Motiv der Jen-

seitsreise, arbeitete der Schriftsteller doch gern und bewusst mit Mythen bzw. Myt-

hemen. 

 

Der hier verwendete Mythosbegriff, der auf Lewis’ Schreiben zu beziehen ist, fußt 

auf den Ausführungen dazu von Hauser in Band 1 seiner KRITIK DER NEOMYTHISCHEN 

VERNUNFT.
96

 

In Mythen macht das Subjekt sein eigenes In-der-Weltsein und damit auch den 

Anfang und die Zukunft dieser seiner Welt zum Thema. Vorraussetzungsvoller 

Schritt vor dem Mythos ist daher immer das Bewusstsein radikaler Endlichkeit und 

das religiöse Interesse an ihrer Bewältigung.
97

 „Im Mythos wird wahre Realität im 

Sinne der Wahrheit über die eigene unübersichtlichere Lebensrealität thematisch. 

[…] die Wahrheit […] [wird] als unvordenkliche Kondition menschlichen Lebens in 

den Blick genommen“
98

 Indem diese Wahrheit als die Gegenwart bestimmend er-

kannt wird, werden die aktuellen Probleme, weil als zum Menschen gehörig, ertrag-

barer.
99

 Tolkien, über dessen Mythos-Begriff Lewis schließlich zum Glauben findet, 

meint, Mythen seien „Geschichten, die von Menschen gewoben werden, um den Wi-

derhall tieferer Wahrheiten einzufangen. Mythen bieten ein Bruchstück dieser Wahr-

heit, nicht ihre Gesamtheit. Sie sind wie aufgesplitterte Fragmente des wahren 

Lichts.“
100

 Die Wahrheit im Mythos lebt nur auf einer Metaebene, im Alltag wird das 

mythische Denken nicht eingebunden, weil dieser feste, beherrschbare Gegenstände 

benötigt.
101

 Mythische Denkfiguren entfalten ihre Wirkung bzw. werden benötigt, 

wenn „überraschende[n] menschliche[n] Tiefenerfahrungen“
102

 gemacht werden. 

Wenn der Mensch etwas Neues in seinen Denkhorizont einpassen muss und diese 

neue Erfahrung nicht in sein Selbst- und Weltbild zu integrieren ist, so kommt es zu 

einer andersorientierten Neuintegration
103

, einer menschlichen Offenbarungserfah-

rung, die nicht religiös gedeutet werden muss, aber kann.
104

 Bei der Interpretation 

dieser neuen Erfahrungen und der Integration in die je-eigene Weltanschauung spie-

len wiederum Standpunkt und Kultur eine Rolle. Diese sind im Kapitel zur Weltan-

schauung ausgeführt worden, dort wurde auch ihr reziprokes Wirken aufeinander ge-

nannt. Dieses bedingt, dass weltanschauliche Phänomene sowohl eine biografische 

als auch eine soziale Struktur aufweisen.
105

 Hauser erklärt, wobei er Assmann zitiert:  

                                                             

96 Vgl. Hauser 2004, 57-89. Hauser bezieht sich unter anderem auf Jolles, der eine Unter-

scheidung von „Mythe“ und „Mythus“ sowie Logos vornimmt. Vgl. Jolles 1982, 91-125. 

Kritisch zu einer solchen Unterscheidung äußert sich Dörr 2004, 10-15. 

97 Vgl. Hauser 2004, 57. 

98 Hauser 2004, 57. 

99 Vgl. Hauser 2004, 57. 

100 McGrath 2014, 186. 

101 Vgl. Hauser 2004, 64. 

102 Hauser 2004, 74. 

103 Vgl. Schillebeeckx 1990, 46. 

104 Vgl. Schillebeeckx 1986, 76f. 

105 Vgl. Hauser 2004, 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

„Um dieses dialektische Verhältnis aufzuspannen, braucht das ‚kulturelle Gedächtnis … Fix-

punkte. Diese Fixpunkte sind schicksalhafte Ereignisse der Vergangenheit, deren Erinnerung 

durch kulturelle Formung (Texte, Riten, Denkmäler) und institutionalisierte Kommunikation 

(Rezitation, Begehung, Betrachtung) wachgehalten wird‘. Hier haben Mythen ihren notwendi-

gen Ort.“
106

 

 

In einem Kontext von überraschenden Erfahrungen, die das tiefste Selbst betreffen 

und eine Neuintegration fordern, haben also kulturelle Fixpunkte und damit Symbole 

ihren Ort und weisen den Weg zum Mythischen.
107

 Symbole sind hier Mytheme.  

 

„Mytheme erschließen für jede Weltanschauung Erlebnisse, die sich auf die Deutung grundle-

gender Erschließungserfahrungen von Selbst und Welt beziehen. Nur durch Mytheme können 

also solche Erlebnisse der Tiefe zum Sprechen gebracht werden. […] Mytheme sind anschauli-

che Konkretionen von Denkbewegungen, die fundamentale Wahrheiten auf affektiv stimulie-

rende Weise präsentieren. […] Mytheme sind das Alltäglich transzendierende Gehalte […].“
108

 

 

Mytheme können also symbolisch als ein Mosaikstein für einen Mythos dienen, eine 

weltdeutende mythische Erzählung. Eine Mythologie, die die Mosaiksteine an My-

then und Mythemen nach dem Maßstab epochaler Denkstilbewegungen zusammen-

fasst, stellt eine Art Symbolsystem dar.
109

 

 

Lewis arbeitet mit Mythen, die zwar keine kanonische Gestalt haben – das Wesen der 

Mythen zeichnet sich durch permanente Variation aus
110

 – aber in ihrer christlichen 

Form sehr bekannt sind:  

 

„In all three parts of the Ransom Trilogy a myth is either discovered to be literally true ore is 

re-enacted: the Fall of the Angels (Out of the Silent Planet); the Fall of Humanity (Perelandra); 

the destruction of the Tower of Babel (That Hideous Strength). […] Tolkien may well have 

correctly identified the governing myth of Lewis’s ‚Dark Tower‘ fragment as being that of the 

descendant of Seth and Cain.“
111

 

 

Wolfe schreibt zu Lewis’ Umgang mit Mythen: „Lewis’s attempt to imaginatively 

restore the plenitude of ‚natural‘ human existence extends to an audacious attempt to 

unite ‚myth‘ and ‚fact‘ by integrating pagan mythology and the Christian story.“
112

  

Lewis entwickelt im Grunde sein ganz eigenes Mythoskonzept, dass Menges 

übersichtlich zusammenfasst: Lewis gehe davon aus, dass man sich beim Nachden-

ken über konkrete Erfahrungen von diesen distanziere, sodass sie nur noch als Ver-

allgemeinerungen zugänglich seien. Die Wirkung des Mythos mache es möglich, 

                                                             

106 Hauser 2004, 67. Hauser zitiert hier Assmann 1988, 12. 

107 Vgl. Hauser 2004, 74. 

108 Hauser 2004, 75. 

109 Vgl. Hauser 2004, 76. 

110 Vgl. Hauser 2004, 76. 

111 Shippey 2010, 240. Hervorheb. i. O. 

112 Wolfe 2013, x. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 149 

Dinge konkret nachzuvollziehen. Der Leser des Mythos erfahre eine transzendieren-

de Bewegung. Der Mythos sei, ähnlich ist ja oben auch schon Tolkien zitiert worden, 

ein zerstreuter Schimmer göttlicher Wahrheit.
113

 Lewis versucht mit seinen mytholo-

gischen Bildern die für ihn wichtige Eigenschaft des Mythos, wie eine Brücke Den-

ken und Erleben zu verbinden und das Bewusstsein in transzendente Welten vordrin-

gen zu lassen, zu nutzen: 

 

„Lewis’ mythologische Bilder entwerfen keine jenseitige Wirklichkeit, sie sollen aber die 

Sehnsucht nach dem Sein-bei-Gott wecken. Bei diesem Vorhaben kommt alles darauf an, daß 

die Bilder als Bilder überzeugen. Müssen sie erst erklärt werden, bleiben Allegorien übrig – 

und dem Leser bleibt der schale Nachgeschmack, daß der Gegensatz von Kunst eben nicht 

Kitsch, sondern gut gemeint ist.“
114

 

 

Genaueres zum Inhalt der Mythen, die im Kontext von Lewis Jenseitsreiseerzählung 

vorkommen, wird bei den Untersuchungspunkten zur Religion und Metaphysik noch 

aufgegriffen werden. Hier sollte bereits klar geworden sein, dass Lewis mit beste-

henden Mythen und Mythemen arbeitet, sie aufgreift und transformiert und nicht 

neue Mythen schafft. Wohl aber reagiert er mit diesem Vorgehen auf die Neomythen, 

die zu seiner Zeit aufkommen. 

Neuaufbrechende Mythen, in Hausers Begrifflichkeit Neomythen
115

, die sich in 

Unterhaltungskultur und den Leitwissenschaften der Scientific Community beobach-

ten lassen, sind eine Veranschaulichung einer „kollektiven Überraschung“
116

. Durch 

den sich anbahnenden Einstieg des Menschen in eine Hightech-Welt sind aus den 

Geschöpfen Gottes im 19. Jahrhundert potentielle Götter der Erde und Neuschöpfer 

geworden.
117

 Ein Neomythos „fundiert thematisch oder unthematisch ein ‚neomythi-

sches‘ Menschenbild“
118

. Es ist mythisch im Sinne einer bildhaften Ausgestaltung 

von fundamentalen Lebenssituationen und neomythisch, „weil es das Bewusstsein 

der radikalen menschlichen Endlichkeit, das der ‚klassische‘ Mythos in sich entfaltet, 

negiert.“
119

 Durch den Neomythos ermächtigt sich der Mensch „das ganz Andere am 

metaphysisch Transzendenten“
120

 derart vollendet, dass er sich als ein Neugott und 

Übermensch begreifen kann.  

C.S. Lewis lebt in dieser Zeit der „Neomythischen Kehre“
121

. Der Wissenschaft-

ler Weston ist ein eindrückliches Beispiel für eine Weltanschauung, die durch religi-

                                                             

113 Vgl. Menges 1989, 50f. 

114 Menges 1989, 52. Hervorheb. i. O. 

115 Hauser steht hier in der Tradition seines Lehrers Hermann Schrödter, in dessen Sammel-

band er auch einen Artikel zum Neomythischen aus kulturgeschichtlicher Sicht veröffent-

licht hat. Vgl. Schrödter 1991. 

116 Hauser 2004, 65. Siehe zum Begriff der Kollektiven Überraschung ausführlicher auch 

73ff.  

117 Vgl. Hauser 2004, 65. 

118 Hauser 2004, 78. 

119 Hauser 2004, 78. 

120 Hauser 2004, 64. 

121 Schrödter 1991. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

onsförmige Neomythen bestimmt ist.
122

 Gerade in der Science Fiction-Literatur fin-

den sich, wie oben beschrieben, zu Lewis’ Zeit Werke, die eine durch den Szientis-

mus bestimmte Weltanschauung und damit Neomythen transportieren. Lewis ver-

sucht mit den klassischen Mythen, die er verwendet, gerade mit demselben Medium, 

in demselben Unterhaltungskontext, in dem die Neomythen auftauchen, dem neomy-

thischen Menschenbild, „das nicht mehr auf der Basis der durch alle Hochreligionen 

und sonstigen Weltanschauungen vertretenen Anthropologie akzeptiert werden 

kann“
123

, zu begegnen. Er setzt die klassischen Mythen den Neomythen entgegen, 

Ransom und Weston symbolisieren ihren Kampf. Lewis sieht die Gültigkeit von My-

then als Orientierungserzählungen auf einer Metaebene auch in der modernen Zeit 

gegeben. Dabei ist ihm aber wohl klar, dass diese nicht feststehend in ihrer Form 

sind. Er nutzt mythische Erzählformen im Bewusstsein ihres Verfertigtseins, so wie 

Mythen immer schon literarisch auf unterschiedliche Weise genutzt wurden – in der 

zu Beginn dieser Arbeit kurz beschriebenen Himmelsreise von Parmenides bei-

spielsweise in Form von Mythenkritik.
124

 Indem Lewis die Mythen in einen neuen, 

ganz ungewöhnlichen Kontext stellt, verändert er nicht ihren Symbolgehalt bzw. die 

Wahrheit hinter diesen – er hebt sie durch die mehr oder weniger offensichtliche Ad-

aption aber auf eine noch distanziertere und so intensiver reflektierende Ebene, ohne 

dass sie dabei als Faktum und in Folge diskursiv präsentiert werden.
125

 Lewis sieht es 

als seine Aufgabe, Texte in den Denkbestimmungen vergangener Epochen für die 

Generation nach ihm lesbar zu machen: 

So wie Hauser von Neomythen spricht, so erkennt auch Lewis eine Zäsur in der 

Moderne. Er markiert diese, laut seiner Aussage in seiner Antrittsvorlesung in Cam-

bridge, mit dem Ende der Lebenszeit Jane Austens (1775-1817). Nach den Verände-

rungen des politischen Lebens, der Künste und des religiösen Lebens sieht er einen 

neuen Mythos durch das Aufkommen der Maschinen bedingt, ein Mythos „nach dem 

das Neue immer besser sei als das Alte“
126

. Lewis selbst sieht sich als Fremdling in 

der neuen Zeit, als Mann des „Alten Westens“, in seiner Antrittsvorlesung nennt er 

sich gar „Dinosaurier“.
127

 Für ihn ist klar, dass die Literatur des Mittelalters und der 

Renaissance, über die er lehrt, für seine Studenten Bausteine enthält, die diese ohne 

Kenntnis des Denkstils dieser Zeitalter nicht verstehen können.
128

 

Dass Lewis einen Mythos-Begriff kennt bzw. für sich selbst entwickelt und wel-

che wichtige Rolle dieser Begriff für ihn spielt, wird deutlich, wenn man an sein 

nächtliches Gespräch mit Tolkien im September 1931 denkt, dessen Mythosver-

                                                             

122 Siehe zum Begriff der Religionsförmigen Neomythen Hauser 2004, 77- 89.  

123 Hauser 2004, 78. 

124 Vgl. Hauser 2004, 68f. 

125 Hauser unterscheidet zwischen Mythos und Logos. Jene hier beschriebene, eben nicht bei 

Lewis auftretende Form wäre der Logos: der Zugang zur Welt, die diskutierbar, explizit 

begriffliche Wahrheit hinter dem Mythos, welcher dagegen in seiner Reflexivität an-

schaulich und in der Distanz zur realen Welt bleibt. Vgl. Hauser 2004, 66-73. 

126 Rendel 1991, 173. 

127 Vgl. Rendel 1991, 173f. 

128 Vgl. Rendel 1991, 173f. Die komplette Antrittsvorlesung C.S. Lewis ist online abrufbar 

unter https://archive.org/details/DeDescriptioneTemporum.  

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 151 

ständnis eben schon kurz erwähnt wurde. Jenes Gespräch wird in der Sekundärlitera-

tur oft als Anlass verstanden, aufgrund dessen Lewis vom Theismus schließlich zum 

Christentum kam.
129

 Lewis versteht im Laufe des Gespräches, dass nicht das Chris-

tentum allein Wahrheit behaupte und ein Christ die großen Mythen der heidnischen 

Zeit dagegen als komplett falsch ansehen müsse. Die alten Mythen konnte er nun als 

Widerhall oder die Vorwegnahme der vollen Wahrheit“
130

 verstehen, als in der 

menschlichen Kultur verstreute bruchstückhafte Einsichten über die Wirklichkeit. 

Das Christentum erscheint ihm so als Erfüllung aller mythologischen Religionen und 

Echos der Wahrheit
131

: „Die Geschichte Christi ist einfach ein wahrer Mythos: ein 

Mythos, der genauso auf uns wirkt wie die anderen, aber mit dem enormen Unter-

schied, dass er sich wirklich zugetragen hat.“
132

 

 

Strukturgebend-vollständig 

 

(3) Auch wenn Lewis, wie oben beschrieben, die mythologische Erzählform der Jen-

seitsreise in einem neuen Kontext verändert einsetzt und dies auch unthematisch tut, 

so ist doch deutlich, dass die Jenseitsreise – hier ist die in dieser Arbeit getroffene 

Entscheidung der Interpretation der Erzählung als Jenseitsreise vorausgesetzt – struk-

turgebend-vollständig vorliegt. Die Reise bildet den Rahmen für die Handlung auf 

Malakandra und Perelandra, die auch von der Reisebewegung bestimmt ist. Die obi-

ge Untersuchung der Jenseitsreiseelemente zeigte, inwieweit das Motiv in vollständi-

ger Form realisiert ist. Nicht als klare Rolle besteht eine Deuteperson bei der Reise. 

Dieses Element, das oft durch einen Deuteengel erfüllt wird, ist aber zum einen nicht 

konstitutiv für das Motiv, zum anderen wurde dieser Aspekt oben ausführlich be-

sprochen.  

 

Vom Standpunkt der Religion 

 

(4) Bei der Untersuchung von Adressaten und Funktion der Jenseitsreise wurde be-

reits auf Lewis’ katechetische Absicht hingewiesen. Krěsák liefert ein ausführliches 

Kapitel darüber
133

 und bezeichnet Lewis schließlich nicht nur als „defensor“, sondern 

auch als „praeperator evangelicus“
134

, wobei er sich vor allem auf die Chroniken von 

Narnia bezieht. Wichtig zu erwähnen ist, dass Lewis darauf besteht, seine christliche 

Botschaft seinen Lesern nicht aufzuzwingen: Die den Bildern innewohnende Moral 

erhebe sich aus den Wurzeln, die der Leser selbst im Laufe seines Lebens geschlagen 

habe.
135

 Für den aufmerksamen Leser ist allerdings kaum zu übersehen, dass der 

gläubige, praktizierende Christ Jack Lewis seine Jenseitsreise vom Standpunkt der 

                                                             

129 Vgl. McGrath 2014, 185. 

130 McGrath 2014,187. 

131 Vgl. McGrath 2014, 187. 

132 Brief an Arthur Greeves, 18. Oktober 1931. In: Lewis 2000, 977. 

133 Vgl. Křesák 2007, 150-153. 

134 Křesák 2007, 154. 

135 Vgl. Křesák 2007, 153f.  

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Religion aus gestaltet und dass das Christentum ein wichtiges Element seiner Welt-

anschauung darstellt, das er auch in der PERELANDRA-TRILOGIE sprechen lässt. 

In JENSEITS DES SCHWEIGENDEN STERNS ist dies, wie oben beschrieben, nicht für 

alle direkt erkennbar. Einer der wenigen Rezensenten, die das Religiöse in dem Ro-

man erkannten, Mascall, schrieb: „This is an altogether satisfactory story, in which 

fiction and theology are so skilfully blended that the non-Christian will not realize 

that he is being instructed until it is too late. It is excellent propaganda and first-rate 

entertainment.“
136

 In einem Brief schreibt Lewis über seine Motive beim Verfassen 

dieses ersten Romans der Trilogie: „I like the whole interplanetary idea as a mythol-

ogy and simply wished to conquer for my own (Christian) point of view what has al-

ways hitherto been used by the opposite side.“
137

  

Dieser „Christian point of view“ wird nicht nur in den Moralvorstellungen deut-

lich, die in dem Roman zum Ausdruck kommen. Ganz eindeutig christliche Bezüge 

zeigt beispielweise das Gottesbild, das von Maleldil in den Romanen verkörpert 

wird. Maledil ist ein heilbringender, allmächtiger, körperloser Schöpfergott, wer an 

ihn glaubt, fürchtet den Tod nicht.
138

 Maledil ist allerdings nicht eindeutig mit dem 

trinitaren christlichen Gott identifizierbar, bleibt doch Ransoms Nachfrage nach dem 

„Alten Maledil“ und damit im Grunde nach den Naturen in einem Gespräch mit den 

Hrossa unbeantwortet und es scheint so, als sei nicht der Alte, sondern der Junge 

Gott Schöpfer: 

 

„Wußten die Leute auf Thulkandra nicht, daß Maledil der Junge die Welt erschaffen hatte und 

noch immer regierte? Das wußte doch jedes Kind. Ransom fragte, wo Maledil lebte. ‚Bei dem 

Alten‘ Und wer war der Alte? Ransom verstand die Antwort nicht. Er versuchte es noch ein-

mal. ‚Wo wohnt der Alte?‘ ‚Er ist nicht so beschaffen, daß er irgendwo wohnen muß‘, sagte 

Hnohra und fügte eine Reihe Erläuterungen hinzu, denen Ransom nicht folgen konnte.“
139

 

 

Die eschatologischen Vorstellungen auf Malakandra wiederum stehen im Zusam-

menhang der jüdisch-christlichen Tradition. In einem Totenlied singen die Hrossa 

von einem neuen Leben und einem neuen Äon.
140

 Auch die Konzeption der Eldila 

und Oyarsa erinnert an christliche Vorstellungen von Engeln. Dass der besonders 

helle und große Oyarsa „verbogen“ wird, böse wird, noch bevor es auf seiner Welt, 

Thulakandra, der Erde, Leben gibt, woraufhin er aus dem Himmel ver- und an die 

Erde gebannt wird,
141

 greift eindeutig den Mythos des Engelfalls auf. Lewis ver-

                                                             

136 Hooper 1996, 214. Hooper zitiert hier aus Seite 304 des Artikels von Mascall, der im 

April 1939 eine Rezension in der Zeitschrift THEOLOGY veröffentlichte. 

137 Hooper 1996, 208. Hervorheb. i. O. Hooper zitiert an dieser Stelle aus einem Brief von 

lewis an Roger Lancelyn Green vom 28.12.1938. 

138 Vgl. Lewis 1992a, 65, 132. 

139 Lewis 1992a, 64f. 

140 Lewis 1992a, 124: „Schickt ihn auf die Reise, er wird nicht wiederkommen. Laßt ihn sin-

ken; erheben daraus wird sich der Hnau. Dies ist das zweite Leben, der andere Anfang. 

Öffne dich, o farbige Welt ohne Gewicht, ohne Ufer. […] So wird Maledil einst alle Wel-

ten zerstreuen, wenn die erste, die schwache, sich erschöpft hat.“ 

141 Vgl. Lewis 1992a, 114. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 153 

quickt den eigenen Mythos vom schweigenden Planeten mit dem des Engelsturzes, 

der sowohl im Alten Testament (Gen 6,1-14) als auch dem äthiopischen Hennoch-

buch (äthHen 6,1-16,4) vorkommt – wobei beide Texte die Sünde und Schlechtigkeit 

auf Erden von außerirdischen Mächten ableiten.
142

 

In dem zweiten Roman, PERELANDRA, ist der zentrale Mythos, mit dem Lewis ar-

beitet, der Sündenfall.  

Dieser unterscheidet sich allerdings von der biblischen Erzählung, da er unter-

schiedliche Traditionen, die aus der Erzählung erwachsen sind, mit aufnimmt. Wolfe 

schreibt dazu: 

 

„What is remarkable in this retelling of Genesis 2-3 is that the seminal image of Lewis’s other 

world – the floating islands of Venus – does not give way (like an incidental backdrop) to the 

increasingly focal religious story of an averted fall but is allowed to inflect Lewis’s entire ren-

dering of that story. This commitment both to an originary image and to the disparate sets of 

traditions that accrue to it – modern and medieval cosmology, classical mythology, and Christi-

anity – propels Lewis to rethink both the contents and the functions of all four traditions. Not 

content with their coexistence in his novel, he creates a framework for this story that synthesiz-

es the traditions of cosmology, mythology, and Christianity, all the while subtly reimagining 

each. “
143

 

 

Ward beschreibt anhand des Apfels die Unterschiede zur Paradieserzählung in Gen 

2-3: 

 

„The paradise that is Perelandra is different from the paradise that is the Garden of Eden. Ran-

som recognizes that he has arrived at the real ‚Garden of the Hesperides‘, and although Eve and 

her apple are several times mentioned or alluded to, this story is the reverse of the Genesis 

myth: it is Eden without the Fall. Perelandra is the ‚apple-laden land‘ of Euripides in which a 

‚Fixed Land‘, rather than a forbidden fruit, represents the divine command, and apples have no 

prohibitory significance. They feature most obviously under the guise of the ‚gourd‘ and the 

‚bubble trees‘ that Ransom both freely enjoys and freely abstains from; also, at one remove, as 

breasts. Apples, as Lewis wrote elsewhere, ‚often symbolize the female breasts‘: here, in a pro-

found remythologizing of the Eden apple, Ransom is ‚breast-fed by the planet Venus her-

self‘.“
144

 

 

                                                             

142 Vgl. Menges 1989, 56. 

143 Wolfe 2013, ix. 

144 Ward 2013, 24f. Im Anschluss bespricht Ward die sexuellen Symbole im Roman, den er 

„a work so avowedly Veneral“( Ward 2013, 25) nennt. Diese können hier nicht weiter 

ausgeführt werden, auch wenn für die Untersuchung Lewis’ Weltanschauung durchaus 

im Hinterkopf zu behalten ist, dass auch das Thema der Liebe und – mehr oder weniger 

offen – der Sexualität von Lewis positiv behandelt und in sein christlich geprägtes Ver-

ständnis von Um- und Mitwelt eingepasst sind. Die Venus, Perelandra, ist für Ward ein 

„symbolic sponsor of healthy, happy, fertile, and clear-eyed sexuality“(Ward 2013, 18.). 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Weston, der vom verbogenen Oyarsa der Erde als Vehikel benutzt wird und den Ran-

som daher „Nichtmensch“
145

 zu nennen beginnt, stellt den Versucher dar, der zum 

Betreten des Festlandes, wie die Schlange zum Essen vom Baum der Erkenntnis, 

überreden will. Er versucht Tinidril mit Argumenten davon zu überzeugen, das Ver-

bot Maledils, eine Nacht auf dem Festland zu verbringen, zu übertreten. Alle Gegen-

rede Ransoms dreht er ins Gegenteil herum und behauptet, dieser wolle sie nur 

„jung“, also unwissend und unerfahren, lassen. Er führt Tinidril vor Augen, dass das 

Gebot, nicht auf festem Land zu schlafen, nicht auf allen Welten gelte und auch kein 

guter Grund für das Verbot ersichtlich sei. Als Ransom daraufhin, was Tinidril auch 

einleuchtet, davon spricht, dass Maledil mit dem Gebot vielleicht nur Gehorsam 

schaffen wolle, Gehorsam, der nur aus Liebe und Vertrauen, nicht aus einleuchtenden 

Argumenten geschieht, spricht schließlich ganz deutlich der gefallene Engel aus 

Westons Körper.
146

 „In the rest of the ninth chapter the argument shifts to a great 

theological issue.“
147

: Der Nichtmensch argumentiert, der Sündenfall habe neben 

„Härten“ auch „Herrlichkeit“
148

 hervorgebracht, nicht zuletzt auch die Menschwer-

dung Maledils. Bevor Ransom schließlich antwortet, Maledil wende letztlich eben 

die Dinge zum Guten, zweifelt er kurz selbst und die Worte „felix peccatum Adae“
149

 

kommen ihm in den Sinn.  

Die lateinischen Worte finden sich in etwas anderer Form im 16. und 17. Vers 

des Exsultet, dem Osterlob in der römisch-katholischen Kirche: 

 

„O certe necessarium Adae peccatum, 

quod Christi morte deletum est! 

O felix culpa, 

quae talem ac tantum meruit habere Redemptorem!“
150

 

In der noch heute in nur leicht veränderter Form liturgisch gebrauchten Übersetzung im Meß-

buch von 1975 heißen diese Zeilen, angepasst an die Melodie:  

„O wahrhaft heilbringende Sünde des Adam, 

du wurdest uns zum Segen, 

da Christi Tod dich vernichtet hat. 

O glückliche Schuld, 

welch großen Erlöser hast du gefunden!“
151

 

                                                             

145 Lewis 1992a, 261. 

146 Vgl. Lewis 1992a, 257. Die Stimme aus Westons Körper spricht hier von ihrem Alter und 

ihrer Größe in der Schöpfungsordnung. 

147 Hooper 1996, 227. 

148 Lewis 1992a, 259. 

149 Lewis 1992a, 259. 

150 Missale Romanum 2008. 

151 Bischofskonferenzen Deutschlands, Österreichs und der Schweiz sowie der Bischöfe von 

Luxemburg, Bozen-Brixen und Lüttich 1981, 83. Lohfink, der eine neue, ausführlich be-

gründete Übersetzung liefert, meint, die Übersetzung von „necessarium“ mit „heilbrin-

gend“ verharmlose den paradoxen und provozierenden Begriff der Notwendigkeit oder 

Nützlichkeit der Sünde. Er schlägt folgende Übersetzung vor: „Oh wahrhaft nötige Sünde 

Adams,/die getilgt ward vom Tode Christi!//Oh glückliche Schuld,/der solch ein großer 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 155 

So thematisiert Perelandra auch den Sinn des Sündenfalls mit Blick auf die dazu be-

stehenden Traditionen: „In the fourth century St Augustine gave classical formulati-

on to the Church’s belief that Adam’s Fall brought more good than evil.“
152

 Und auch 

die Frage nach dem Bösen in einer eigentlich von Grund auf guten Welt:  

 

„In so doing, it focuses on the fact that Perelandra effects the shifts of perspective discussed 

above to a particular narrative and theological purpose: to show (not merely to tell) what pre-

lapsarian innocence may have been like and to respond to the age-old question of how it might 

be possible for evil to enter a wholly good world. Lewis’s world of Venusian plenty lavishly il-

lustrates the Platonic-Augustinian understanding of evil as a deprivation of being: everything 

that is, insofar as it exists and is itself, is good. The only way the Tempter can introduce evil – 

that is, sin – into such a world is to turn its lady away from the reality of her life and the world 

as gifts, and of herself as gifted.“
153

  

 

Lewis bearbeitet den Gedanken von Augustinus, dass das Böse Nichtsein, Privation 

des Guten sei
154

. Den besessenen Weston nennt er den Nicht-Mensch, er ist gleich-

sam als moralische Person nicht-seiend. Augustinus Erbsündenlehre umgeht Lewis, 

indem er eine Welt imaginiert, in der der Sündenfall noch nicht stattgefunden hat: 

„Lewis, however, comes up with his own solution: an unfallen beeing, enjoying full 

communion with God, could be persuaded to disobey only if she believed that this 

was in the service of a greater Good.“
155

  

Weston spricht von dem Gut des „Älterwerdens“ an Wissen, das dem Gut des 

Gottesgehorsams
156

 übergeordnet sei. Auch wenn Tinidril dies nicht glauben kann, so 

wird sie doch immer weiter verunsichert, sodass der Spannungsbogen auf den Sün-

denfall zuzulaufen scheint. Letztlich aber wird eine Menschwerdung durch den „Jun-

gen Maledil“ wie nach dem Sündenfall auf der Erde für die beiden Menschen auf Pe-

relandra, die ja auch bereits Ebenbilder und von Maledil erfüllt sind, nicht nötig, 

denn Ransom wird auf Maledils Geheiß hin zur Erlösung. Aber: „Wenn er jetzt ver-

sagte, würde diese Welt auch später erlöst. […] Es würde keine zweite Kreuzigung 

geben; wer weiß, vielleicht nicht einmal eine zweite Menschwerdung, sondern einen 

                                                                  

Erlöser geziemte!“ Vgl. Lohfink, in: Braulik und Lohfink 2003, 83-120. Ausschnitt on-

line abrufbar unter: http://www.sankt-georgen.de/leseraum/lohfink2.pdf 

152 Hooper 1996, 227. 

153 Wolfe 2013, xii. Hervorheb. i. O. 

154 Hermanni 2002, 44f. 

155 Fiddes 2013, 45. 

156 Hilder schreibt, die Werte „submission, obedience and humality“, die Ransom zum Er-

folg verhelfen, seien feminine Werte. Wolfe fasst Hilders Ergebnis folgendermaßen 

zusammen: „In other words, Lewis develops here a ‚theological feminism‘ that subverts 

the classical model of a masculine heroism by celebrating the so-called ‚feminine‘ nature 

of (all) spiritual power and so makes available the ‚gender metaphore’ as a means of spir-

itual and psychological empowerment for all humans.“ (Wolfe 2013, xi f.) Siehe Hilder 

2013. Der Gender-Diskurs-Ansatz soll hier nur erwähnt und weder diskutiert noch weiter 

ausgeführt werden, weil er nicht derart deutlich ins Auge fällt, als dass er für die hier 

vorgenommene Weltanschauungsuntersuchung relevant erscheint. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Akt noch erschreckenderer Liebe, eine himmlische Herrlichkeit von noch tieferer 

Demut.“
157

 

Im Grunde ist also die Geschichte auf Perelandra nicht eine Geschichte über den 

Sündenfall, der ja nicht stattfindet, sondern eine Geschichte über die Versuchung 

zum peccatum originale. Weston ist in der Geschichte nicht mehr Weston, sondern 

ein Nichtmensch, hinter dem der verbogene Maledil und damit eine Vorstellung vom 

Teufel als dem Bösen steckt. Fiddes schreibt in seinem Aufsatz ON THEOLOGY über 

Lewis Glauben: „Dualism, states Lewis, is closer to Christianity than people think. 

[…] For Lewis, the last battle has not yet happened, but there are soldiers of the re-

sistance dotted all over the world.“
158

 Über einen Dualismus, den Weston ablehnt, 

spricht Ransom auch mit dem besessenen Wissenschaftler.
159

 Lewis äußert in dem 

Artikel DAS BÖSE UND GOTT (1941), dass die Vorstellung des Teufels als gefallener 

Engel eine erste Präzisierung des Bösen sei, in der deutlich werde, dass Engel und 

gefallener Engel eine unterschiedliche Beziehung zum Urgrund des Seins hätten. Das 

Christentum unterscheide sich insofern von einem Dualismus, als dass es klar mono-

theistisch dem Guten eine andere Beschaffenheit und Qualität zuschreibe als dem 

Bösen, während der Dualismus dem Bösen eine dem Guten gleichwertige substanti-

elle, eigenständige Existenz zuweise.
160

 Ähnlich scheinen auch die Erwiderungen 

Ransoms gegenüber dem Nichtmenschen. 

In Ransoms Worten über den Teufel und die Erlösung, in seinen Gesprächen mit 

Weston über dessen Gottesvorstellung, in der beispielsweise auch der Heilige Geist 

thematisiert wird,
161

 lässt sich unschwer ein christliches Glaubensgut erkennen. Nur 

eine weitere beispielhafte Stelle für Lewis’ Theologie in dem Roman sei noch ausge-

führt, da diese oben bereits angesprochen wurde: Der Große Tanz. Die oben in Aus-

zügen zitierte Szene in PERELANDRA ließe sich ausführlich analysieren. Unter ande-

rem spielen Schöpfungstheologie, Auferstehungsglaube und Reich-Gottes-Vor-

stellungen in den auszugsweise oben wiedergegebenen Zeilen eine Rolle. Fiddes, 

baptistischer Professor für Systematische Theologie in Oxford, betrachtet die Szene 

ausführlich in seinem Aufsatz FOR THE DANCE ALL THINGS WERE MADE: THE GREAT 

DANCE IN C. S. LEWIS’S PERELANDRA
162

. Eine solche Untersuchung steht hier weder im 

Fokus, noch ist sie an dieser Stelle möglich. Hier sei der „Great Dance“ nur als ein 

Beispiel für ein bildhaftes und metaphorisches Schreiben von Lewis genannt. Fiddes 

versteht den Großen Tanz vor allem als ein von Lewis neu erfundenes Bild für die 

Trinität und Perichorese: 

 

„Though it is increasingly common for present-day theologians to refer to the perichoresis or 

interweaving of persons in God with the image of the dance, it is difficult to find an unambigu-

ous reference to the Trinity as a dance in earlier Christian thinking. There are certainly refer-

                                                             

157 Lewis 1992a, 285. 

158 Fiddes 2010, 95f.  

159 Vgl. Lewis 1992a, 233f. 

160 Vgl. Lewis 1992b, 148f. Erstmals erschien der Artikel in The Spectator vom 7.2.1941 als 

Entgegnung auf einem am 31.2.41 erschienen Artikel von C.E.M. Joad GOOD AND EVIL. 

161 Vgl. Lewis 1992a, 231. 

162 Vgl. Fiddes 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 157 

ences to the angels and other created beings as forming a dance around the still centre of God, 

moving around a God who is himself unmoving in a Platonic stasis; this, for example, is the 

picture of the first rank of angels in Pseudo-Dionysius’ treatise on The Celestial Hierarchy, to 

which Lewis himself draws attention in The Discarded Image. There is something similar in 

Dante. The activity of Christ on Earth is depicted as a dance in several texts, among them the 

Gnostic Hymn of Jesus and the medieval English carol ‚Tomorrow will be my dancing-day‘. 

But I await the finding of an instance earlier than Lewis for the picturing of the Trinity as a 

dance. Perhaps it is Lewis himself who has extended the image in Pseudo-Dionysius, thereby 

criticizing the Neoplatonic and Aristotelian concept of an unmoving mover.“
163

 

 

Der der Schöpfung präexistente Tanz, den Ransom in seiner Vision sieht, ist nicht 

ganz eindeutig auf das Bild der Trinität zu beziehen: Unklar bleibt bei diesem Ver-

gleich, ob die Trinität selbst sich im Tanz bewegt oder ob sich alles rund um Gott als 

Zentrum im Tanz dreht.
164

 In einem späteren Aufsatz spricht sich Fiddes für ersteres 

aus: „The entire cosmos, here is a great dance, and God, unlike Dante’s vision, is not 

the still center of the dance of creation but the main dancer.“
165

 Wie eben bereits ge-

nannt, steht dem die aristotelische Vorstellung eines unbewegten Bewegers entgegen:  

 

„He [Lewis, A. B.] is merging two images – the cosmic dance and the universal indwelling of 

the center. Both images in Christian tradition assume that the center is unmoving, in accord 

with Aristotle’s definition of the Unmoved Mover, assumed (though with qualification) by Plo-

tinus. […] The images of both dance and omnipresent center have thus traditionally relied upon 

the conviction that the center of the dance does not move, but when Lewis brings them together 

here they make a different imaginative impact. The impression made on us is that the center of 

the dance is itself dancing. We are not just witnessing a dance around God, but the dance of 

God. Lewis’s version of the Great Dance is not merely an ‚updated form of Christian Neopla-

tonism‘, or a medieval commonplace. It deconstructs Neoplatonism while using its images.“
166

 

 

Durch den Tanz von Gott also, einem Gott der sich bewegt, entsteht ein anderes Got-

tesbild und auch eine andere Gott-Welt-Beziehung. Fiddes, der diese mit Bonaventu-

ras (1221-1274) Gottesbild
167

 vergleicht, setzt Lewis’ Gottesverständnis im Großen 

Tanz in Beziehung mit dem Begriff des „panentheism – everything in God – which 

must not be confused with pantheism – everything as God“
168

. 

Deutlich ist sicherlich, dass das Bild des Tanzes für Partizipation steht und dass 

Lewis’ Bilder nicht ab-bilden, sondern nur das Apophatische be-bildern: 

 

„ […] it is the experiential aspect of talking about God that interests Lewis […] By speaking of 

God as ‚beyond personality‘ but not as impersonal Lewis is recognizing a necessary apophati-

                                                             

163 Fiddes 2010, 91. Hervorheb. i. O. 

164 Vgl. Fiddes 2010, 91. 

165 Wolfe 2013, x. Wolfe fasst hier Fiddes Ergebnisse aus seinem Aufsatz zusammen: Fiddes 

2013. 

166 Fiddes 2013, 34f. Hervorheb. i. O. 

167 Vgl. dazu Hattrup 1993. 

168 Fiddes 2013, 34. Hervorheb. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

cism or negative way in all theological language. We might say that the very elusiveness of the 

picture of the divine dance in Perelandra, for all Lewis’s efforts, illustrates that the dance can-

not be observed or even imagined but only be participated in.“
169

 

 

Der Große Tanz ist nur ein Beispiel für die theologische Tiefe, die in Perelandra 

steckt. In JENSEITS DES SCHWEIGENDEN STERNS sind religiöse Themen zwar versteck-

ter, es lässt sich aber durchaus erkennen, dass Lewis solche „einschmuggelte“.  

Besonders der dritte Band der Trilogie, DIE BÖSE MACHT, der hier nicht weiter 

ausgeführt wird, da sich darin das Jenseitsreisemotiv nicht mehr findet, ist dann vor 

allem von anderen
170

 apokalyptischen Motiven durchdrungen. Er thematisiert den 

„kosmisch[n] Kampf der antagonistischen Kräfte“
171

 und damit letztlich einen bevor-

stehenden Weltübergang von einem schlimmen bzw. einem durch die Machenschaf-

ten des Institutes N.I.C.E. immer schlimmer werdenden Äon in einen neuen, besseren 

Äon.
172

 Doch auch schon in den beiden ersten Bänden lassen sich apokalyptische 

Motive in der Hauptfigur Ransom erkennen: Menges vergleicht Ransom mit der Fi-

gur des Menschensohns in apokalyptischen Erzählungen: 

 

„Vergleichen wir die Gestalt des Menschensohns mit Lewis’ Protagonisten, fallen etliche Ge-

meinsamkeiten auf. Ransom ist wie der Menschensohn ein Beauftragter Gottes. Für seine letzte 

Beauftragung, eine weltweite Machtergreifung des satanischen N.I.C.E. zu verhindern, wird er 

mit richterlichen Funktionen ausgestattet. Er gibt im Namen Maledils den Befehl, das N.I.C.E. 

zu bestrafen – Gravierend sind die Unterschiede zwischen beiden Gestalten. Ransom ist ein 

Mensch, der Menschensohn ein Wesen, das zur göttlichen Sphäre gehört. Außer der Herkunft 

unterscheidet beide auch der Kontext, in dem die Richterfunktion wahrgenommen wird. Zwar 

spricht Ransom das Urteil über den N.I.C.E. zu einem für die Menschheit höchst bedrohlichen 

Zeitpunkt. Damit ist aber nur diese eine Schlacht gewonnen, das Gericht vor dem Endgericht 

abgehalten; die Weltgeschichte aber geht weiter. Der Menschensohn dagegen richtet am Ende 

der Zeit und hebt durch diesen Akt die bisherige Weltgeschichte definitiv auf.“
173

 

 

Die Modifikationen der apokalyptischen Motivstruktur deutend, versteht Menges 

Ransom als die Nachfolge des Menschensohns bezeugend. Ransom sei als 

vor-endzeitlicher Richter eingesetzt und antizipiere so das Strafgericht des endzeitli-

chen Menschensohns, der mit der Strafe einen Strafengel (vgl. äthHen 62,14) beauf-

trage. So spreche auch Ransom im dritten Teil zwar das Urteil, Merlin aber verhänge 

dieses. Außerdem weise Ransoms Entrückung nach Perelandra am Ende der Trilogie 

Ähnlichkeiten mit der Himmelfahrt Jesu auf.
174

 

Insgesamt lässt sich zu diesem Untersuchungspunkt sagen, dass die Romane ein-

deutig vom Standpunkt einer Religion, namentlich dem Christentum, ausgehen und 

                                                             

169 Fiddes 2010, 92. Hervorheb. i. O. 

170 Das Jenseitsreisemotiv ist gerade in der apokalyptischen Theologie besonders bedeutsam. 

Siehe hierzu die Ausführungen im II. Kapitel. 

171 Menges 1989, 58. 

172 Zur Definition von Apokalyptik vgl. Hauser 2005. 

173 Menges 1989, 60f. 

174 Vgl. Menges 1989, 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 159 

sich Lewis’ Glaube auch in der Weltanschauung, die hinter seinem Schreiben steht, 

niederschlägt.  

 

Traditionell-kollektive Metaphysik; Abendländisch 

 

(5), (6) Dementsprechend ist es auch hauptsächlich das Christentum, das für Lewis 

Antworten auf metaphysische Fragen gibt. Die im Roman transportierte traditio-

nell-kollektive Metaphysik ist eben durch christliche und andere abendländische 

Vorstellungen geprägt. Dies betrifft beispielsweise Fragen der Moral, der Kosmolo-

gie und der Anthropologie. 

Mythische und astrologische Ideen werden in dieses metaphysische, kosmologi-

sche Modell mit eingewebt. So sieht Shippey beispielsweise in der Idee der Oyarsas 

der einzelnen Planeten die römische Genius-Vorstellung
175

 verarbeitet, die wiederum 

mit den paganen Gottheiten, bei Malakandra Mars bzw. Ares, bei Perelandra Venus 

bzw. Aphrodite, zu identifizieren seien.
176

 

Die Idee zu den Oyarsas, so Hooper, bekam Lewis bei seinen Vorlesungen „Pro-

legomena to Medieval Poetry“. Eines der Bücher, die er dafür bearbeitet und in der 

Vorlesung diskutiert habe, sei das nur wenig bekannte Werk DE MUNDI UNIVERSITATE 

des im 12. Jahrhundert lebenden Platonisten Bernadus Silvestris (1085-1160 oder 

1178).
177

 Darin finde sich der Terminus Oyarses, den Lewis einem Kollegen als Ver-

fälschung von οὐσιάρχης, was sich als Herrscher oder Führer des Seins übersetzen 

lässt, erklärt habe. 

Rendel sieht insgesamt „aristotelische, christliche und mittelalterliche Elemente 

zu einem (teilweise) fiktiven Weltbild“
178

 verarbeitet. 

Die Entscheidung für das Verarbeiten eben solcher Elemente liegt auch darin be-

gründet, dass sie eben in Lewis’ Weltanschauung passen. In seiner Erziehung und 

seinem Studium auch mit anderen Weltanschauungen konfrontiert, so beispielsweise 

zunächst mit einem Hegelschen Idealismus, später mit G. E. Moore (1873-1958), 

Bertrand Russell (1872-1970) und Ludwig Wittgenstein (1889-1951),
179

 setzt er sich 

bewusst mit anderen Weltanschauungen auseinander und integriert Erkenntnisse dar-

aus in seine Weltanschauung oder schließt sie bewusst davon aus. Literarisch explizit 

wird dies beispielsweise in der eher unbekannten Erzählung DAS SCHLOSS UND DIE IN-

SEL (1933), die ebenfalls das Motiv der Reise nutzt und letztlich eine Kartografierung 

der Landschaft des Glaubens bietet.
180

 „Auf dieser Landkarte finden sich die rationa-

listische Philosophie der Aufklärung, romantische Kunst, moderne Kunst, Freudia-

nertum, Askese, Nihilismus, Hedonismus, klassischer Humanismus und religiöser 

Liberalismus. Sie alle werden gewogen und für zu leicht befunden.“
181

 Inwiefern sich 

                                                             

175 Zum Begriff Genius siehe den Lexikonartikel Eisenhut 1967. 

176 Vgl. Shippey 2010, 240f. 

177 Vgl. Hooper 1996, 207. 

178 Rendel 1991, 141. 

179 Vgl. MacSwain 2010, 5.  

180 Vgl. McGrath 2014, 206. 

181 McGrath 2014, 210. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Lewis durchaus auch mit dem Christentum in der modernen Zeit derart kritisch aus-

einandersetzt, wird im folgenden Abschnitt noch kurz Thema werden. 

 

Ordnungsorientiert 

 

(7) Die metaphysischen Vorstellungen, die Ransom gewinnt, bzw. die Lewis verar-

beitet, zeigen, dass Lewis’ Jenseitsreisen ordnungsorientiert sind. Der Autor entwirft 

eine – natürlich nachkopernikanische und d.h. bewusst symbolische – Ordnung der 

Planeten, indem er ihre Einordnung in die Geschichte seit ihrer Schöpfung erzählt, 

und entwirft damit insgesamt auch eine Ordnung des Kosmos. Er unterscheidet klar 

zwischen Gut und Böse, zwischen Ursache und Wirkung. Diese Ordnung und diese 

Unterscheidungen lassen sich nicht nur auf die fiktiven Planetenwelten der Roman-

handlung beziehen, sondern zeigen auch, dass Lewis selbst eine Weltanschauung hat, 

in der Strukturen und Ursachen eine Rolle spielen und sein Weltbild, in dem meta-

physische Fragen mithilfe des Christentums beantwortet, beantwortbar oder zumin-

dest sinnvoll offenbleibend erscheinen, ein festes Fundament hat. Gerade das ord-

nungsorientierte Weltbild des Christentums ist einer seiner Gründe für seine Bekeh-

rung:  

 

„Bei der christlichen Wirklichkeitssicht geht es nach Lewis also darum, eine Übereinstimmung 

zwischen Theorie und der offenkundigen Beschaffenheit der Welt zu erkennen. […] Lewis be-

tonte oft, seine eigene Bekehrung sei im Wesentlichen ‚intellektuell‘ oder ‚philosophisch‘ ge-

wesen, und unterstrich damit die Fähigkeit des Christentums, die Wirklichkeit durch Vernunft 

und Vorstellungskraft zu erschließen.“
182

 

 

Bereits sein Studium der mittelalterlichen Literatur war im Grunde Ausdruck dieser 

Suchbewegung:  

 

„Einer der Gründe, die Lewis dazu trieben, die Literatur des Mittelalters zu studieren, war sein 

Eindruck, darin sei ein Verständnis des großen Zusammenhangs der Dinge bezeugt, das im 

Westen durch das Trauma des Ersten Weltkriegs verloren gegangen war. Für Lewis bot die 

mittelalterliche Kultur eine imaginative Vision einer einheitlichen Ordnung des Kosmos und 

der Welt, die sich in Gedichten wie Dantes GÖTTLICHER KOMÖDIE ausdrückte. Es gab dort ein 

‚großes Bild‘ der Wirklichkeit, das auch ihre feinen Details erfassen konnte. […] Hier haben 

wir den literarischen Ausdruck eines zutiefst theologischen Gedankens, nämlich, dass es eine 

bestimmte Art gibt, die Wirklichkeit zu sehen, die sie klar ins Bild bringt, ihre Schatten aus-

leuchtet und ihre innere Einheit sichtbar macht.“
183

 

 

Lewis Suche nach Wahrheit und Sinn, nach Ordnung und innerer Einheit, fand ihren 

Zielpunkt eben im Christentum. 

Seine darauf beruhende christliche Weltanschauung, lässt sich nicht mit der 

Weltanschauung vereinen, die in der Mentalität seiner Zeit gerade aufkommt, dem 

                                                             

182 McGrath 2014, 268. Dass Gott allerdings nicht nur mit dem Verstand zu fassen ist, the-

matisiert Lewis unter anderem in seinem Buch Wunder (Lewis 1999). 

183 McGrath 2014, 170. Hervorheb. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 161 

Szientismus, und auch nicht mit dem Sozialdarwinismus, der als Gegenspieler vor al-

lem im dritten Buch, in DIE DUNKLE MACHT, eine große Rolle spielt.
184

 Lewis setzt in 

seinen Romanen diesen ebenfalls ordnungsorientierten Konzepten seine Weltan-

schauung entgegen, indem er Ransom über Weston und damit zum einen über den 

Szientismus und zum anderen über einen vom bösen Oyarsa der Erde geleiteten 

Glauben triumphieren lässt. Oben wurde bereits über den „Westonismus“ in JENSEITS 

DES SCHWEIGENDEN STERNS gesprochen, die Ausbreitung der Menschheit über das 

All, die Lewis „als falsche Ewigkeitshoffnung, als ‚wissenschaftlicher‘ Versuch den 

Tod zu besiegen, und damit als Konkurrenz zur christlichen Auferstehungshoff-

nung“
185

 erscheint. In PERELANDRA ist Westons Ziel schon nicht mehr, durch Wissen-

schaft die menschliche Rasse vorwärts zu bringen, er sieht sich hier auserwählt durch 

die „unergründliche Kraft, die aus den dunklen Urgründen des Seins in uns ein-

strömt“
186

. Sein Ziel ist „der endgültige Höhepunkt aus sich selbst heraus denkender, 

aus sich selbst heraus schöpfender Tätigkeit“
187

. Weston wechselt also von dem einen 

Extrem der reinen Wissenschaftsgläubigkeit in ein anderes Extrem des „mystischen 

Evolutionismus“
188

, einer fehlgeleiteten Spiritualität, die Wissenschaft als ein Mittel 

sieht, mit der höhere Ziele erreicht werden können: „Das Ziel der evolutiven Ent-

wicklung, das einsichtige Wissenschaftler vermittels Wissenschaftsverflechtung be-

fördern müssen, ist der von aller Natur befreite reine Geist, den Weston mit Gott 

identifiziert.“
189

 

Schwartz sieht die Veränderung Westons dadurch bedingt, dass dieser in JENSEITS 

DES SCHWEIGENDEN STERNS eine andere Figur verkörpere als in PERELANDRA. In dem 

ersten Roman seien Ransoms Antagonisten mit dem populären materialistischen 

Blick auf evolutionäre Prozesse assoziiert, mit dem „struggle for existence“ wie er in 

H.G. Wells’ THE WAR OF THE WORLDS vorkäme. Im zweiten Roman dagegen vertrete 

Weston eine „biological philosophy“ und verkörpere die Vorstellung eines fortwäh-

renden kosmischen Prozesses, wie sie in Henri Bergsons SCHÖPFERISCHE EVOLUTION 

und der darauffolgenden Theorie der Emergenten Evolution in Groß-Britannien auf-

tauche.
190

 Schwartz unterscheidet daher zwischen „Wellsianity“ und „Bergsianity“
191

.  

Bergson, ein französischer Vertreter der Lebensphilosophie, erreicht 1907 mit 

seinem Hauptwerk L’ ÉVOLUTION CRÉATRICE internationale Beachtung. Seine Kos-

mostheorie, die auf seinen Überlegungen zum Zeitkonzept hervorgeht, liest auch 

Lewis in frühen Jahren.
192

 Bergson wendet sich in seinem Hauptwerk gegen mecha-

nistische Evolutionstheorien wie die Darwins. Er wiederspricht nicht der Evolutions-

biologie – statt einer Deszendenz-Theorie aber, die alles als gegeben ansieht, sieht er 

                                                             

184 Vgl. McGrath 2014, 278. 

185 Rendel 1991, 142. 

186 Lewis 1992a, 233. 

187 Lewis 1992a, 232. 

188 Menges 1989, 53. 

189 Menges 1989, 53. 

190 Vgl. Schwartz 2013, 50f. 

191 Der Begriff Bergsonismus ist allerdings vorsichtig zu verwenden, da es sich dabei ja um 

die Rezeption der Theorie Bergsons handelt, die schon früh eigene Dynamik entwickelte. 

192 Vgl. Schwartz 2013, 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

das Universum in einem „élan vitale“, einem Lebensschwung, einem spirituellen Im-

petus, als dauerhaft entstehend und dynamisch an: 

 

„Bergson claims that the rational intellect, by its very nature, reduces time to a function, it 

treats the past and the future as calculable functions of the present. In other words, the intellect 

is an ingenious instrument for organizing and arranging the existing products of creation, but its 

inability to comprehend processes involving true novelty and unforeseeable change account not 

only for the problems of the traditional metaphysics but also for the failure of modern scientific 

theories of evolution.“
193

 

 

Auch nachdem Lewis zum Glauben gefunden hat, zollt er Bergsons Theorie, die ihm 

als Agnostiker im Feldlazarett in dessen Werken lesend begegnete und beeindruckte, 

Respekt. In PERELANDRA schafft Lewis seine eigene Version einer schöpferischen 

Entwicklung, in deren Zentrum der bewegende Gott steht, „by endowing his imagi-

nary world with a principle of dynamic change in which even the evolutionary laps-

es, including the spiritual catastrophe that has overtaken our own fallen planet, are 

transfigured into something new and more marvelous by the redeeming act of 

God.“
194

 

In JENSEITS DES SCHWEIGENDEN STERNS steht der Antagonist Weston noch nicht in 

der biologischen Philosophie Bergsons, sondern will darwinistisch seiner Rasse das 

Überleben sichern. Damit steht er eben auch in der Tradition H.G. Wells’, dessen 

szientistischen Science-Fiction-Romane oben bereits genannt wurden. Der Planet 

Malakandra im ersten Band der Trilogie ist dann auch das Gegenteil einer verdorbe-

nen Welt wie der Erde, im Grunde, so Schwartz, ein Archetypus der Erde, die eine 

verdorbene und verzerrte Kopie darstelle.
195

 

Insgesamt werden die beiden naturalistischen Evolutionstheorien – „Wellsianity“ 

und „Bergsonianity“ – in den Romanen parodiert:  

 

„Out of the Silent Planet provides a vision of interspecies harmony in relation to which the 

Wellsian struggle for existence appears as the corrupted version of an archetypal original, while 

Perelandra offers a distinctive paradisal vision that reduces Bergson’s creative evolution to a 

degraded dorm of the authentic temporal dynamism with which Maledil has endowed his new 

creation on Venus.“
196

 

 

Schwartz sieht in diesen Adaptionen, die das Original wiederum ins Gegenteil ver-

kehren, eine Strategie von Lewis: Bewaffnet mit Augustinus Sicht, dass das Böse ins 

Gegenteil verkehrtes Gutes sei, übernehme Lewis das platonische Vorgehen. Er gehe 

aus von einem Original oder einem Archetypus, in diesem Fall der schöpferischen 

Evolution, und hebe diese zu einem höheren Level bzw. mache es zu einem verzerr-

ten Derivat dessen.
197

 Dieses Vorgehen, dass Schwartz identifiziert, lässt sich auch in 

                                                             

193 Schwartz 2013, 53. 

194 Schwartz 2013, 55. 

195 Vgl. Schwartz 2013, 57.  

196 Schwartz 2013, 56. Hervorheb. i. O. 

197 Vgl. Schwartz 2013, 60.  

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 163 

oben bereits genannten Punkten wiederfinden: So nutzt Lewis, wie oben beschrieben, 

neoplatonische Bilder im Großen Tanz, wobei er diese ins Gegenteil verkehrt. Und 

auch die Mythen, die aus der Schöpfungsgeschichte entstammten, nimmt Lewis auf, 

macht sie aber zu etwas Neuem und verändert ihren Bedeutungsgehalt.  

Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen, die Wells auf dem Mars und Bergson 

auf der Venus wiedererkennen, betont Schwartz, die bisherigen Interpretationen der 

Trilogie hätten in dieser lediglich einen Kampf zwischen religiösen und naturalisti-

schen Blickwinkeln gesehen. Viel komplexer zeige die Trilogie eben nicht nur zwei 

gegenüberstehende Prinzipien, sondern jeweils einen Archetypus und seine verzerrte 

Kopie: Malakandra sei daher nicht nur der Planet, der traditionelle Himmelskonzepte 

reflektiere, sondern auch „a transfiguration of the Darwinian struggle for existence 

into the site of a modern exploration of the means through which we establish the 

most basic distinctions between ourselves and other beings“
198

. Perelandra wiederum 

„establishes the grounds of a compatibility between Christian Orthodoxy and a dis-

tinctively modern conception of time and temporal process.“
199

 

Lewis wendet sich also mit seiner eigenen, christlichen Ordnung, die die anderen 

wiederum adaptiert und als verzerrt darstellt, gegen die ebenfalls ordnungsorientier-

ten Konzepte des Szientismus und der Evolutionskonzepte Darwins, Wells’ und 

Bergsons.  

Lewis kritisiert eine weitere Form von Religiosität, wenn man eben Westons – 

laut Schwartz in der Spiritualität Bergsons stehende – Agieren in Perelandra als eine 

solche deuten möchte: Indem Lewis den christlichen Glauben als klare Ordnung dar-

stellt, bzw. das Christentum hinter die Ordnung, die in der PERELANDRA-TRILOGIE er-

scheint, „schmuggelt“, wendet er sich gegen den diffusen, vagen Pantheismus, den er 

in seiner Zeit um sich herum beobachtete.
200

 Nicht zuletzt beeinflusst durch den in 

der Gesellschaft weit verbreiteten Agnostizismus erreichte der Modernismus, der den 

Katholischen Glauben näher an die Anschauungen in Philosophie, Geschichte und 

Wissenschaft bringen wollte und stark durch Hegel und seinen Idealismus geprägt 

war, in den ersten Jahren des zwanzigsten Jahrhunderts England.
201

 Der Idealismus 

reichte in nicht-katholische und nicht-kirchliche Bereiche: „Hegel was followed by 

the British Idealist School which offered a way of retaining Christian values without 

Christianity. Its principal spokesman were T.H. Green, F.H. Bradley and Bernard 

Bosanquet, whose books Lewis came across in the 1920s while reading Classical 

Moderations.“
202

 Der „watered Hegelianism“, wie Lewis es nannte, beeinflusste aber 

auch Theologen zum Beispiel an seiner eigenen Universität.
203

 Daneben war zudem 

die Modern Churchmen’s Union, 1898 in der Church of England gegründet, präsent. 

Bei einer Konferenz fasste einer der Mitglieder ihre Position folgendermaßen zu-

sammen: 

 

                                                             

198 Schwartz 2013, 63. 

199 Schwartz 2013, 63. 

200 Vgl. Hooper 1996, 24. 

201 Vgl. Hooper 1996, 24. 

202 Hooper 1996, 24. 

203 Vgl. Hooper 1996, 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

„We believe that there is only one substance of the Godhead and the manhood, and that our 

conception of the difference between Deity and Humanity is one of degree. The distinction be-

tween Creator and creature, upon which… the older theologians place so much emphasis, 

seems to us to be a minor distinction“
204

 

 

Auch einen solchen Glauben lehnt Lewis, wie man unschwer an dem in der PERE-

LANDRA-TRILOGIE transportierten Schöpfungsglauben erkennen kann, ab.  

Seine Romane sind damit Kritik an den das Christentum verfälschenden religiö-

sen Strömungen seiner Zeit, an dem Szientismus und den verbreiteten Evolutionsthe-

orien, die der christlichen Auferstehungshoffnung und Anthropologie sowie den 

christlichen moralischen Werten entgegenstehen, und so letztlich „grimmige[n] Sati-

re auf die europäische Kultur, die er durch den Vergleich mit dieser anderen Welt in 

ihrem gottlosen Wahnwitz bloßstellt“
205

. 

 

Resümee: Weltanschauung in Lewis’ Jenseitsreise(n) in der 

PERELANDRA-TRILOGIE 

 

Um die Ergebnisse der beiden Untersuchungsschritte, der Untersuchung auf die 

Merkmale einer Jenseitsreise und die weltanschauungsanalytische Untersuchung, zu 

resümieren, bevor sie im III. Kapitel schließlich ausgewertet werden, werden hier die 

Ergebnisse in der Reihenfolge des weltanschauungsanalytischen Schemas noch ein-

mal auf die Funktion der Jenseitsreise in Lewis’ Werk bezogen. 

 

Die ersten beiden Romane der PERELANDRA-TRILOGIE stellen im Grunde eine – etap-

penweise und zwar unthematische aber strukturgebende – Jenseitsreise dar, deren 

Höhepunkt Ransoms Vision des Großen Tanzes bildet, ein metaphysische Fragen be-

antwortender Blick auf Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft des Kosmos. Die 

metaphysischen Suchfelderoptionen – denn Antworten gibt Lewis nicht vor – sind 

vom Standpunkt der christlichen Religion aus zu erblicken. Lewis’ Sicht auf 

Um-Welt, Mit-Welt und Selbst ist durch traditionelle, abendländische metaphysische 

Vorstellungen und nach seiner Bekehrung vom Atheismus über den Theismus zum 

Christentum vor allem durch seinen Glauben und die darin begründeten moralischen 

Werte bestimmt. Den Glauben an einen christlichen Gott macht er auch deshalb zu 

einer Basis seiner Weltanschauung, weil er ihm ein ordnungsorientiertes Verstehens-

raster über die Vorgänge in der Welt gibt. Die szientistische und sozialdarwinistische 

Perspektive des Antagonisten Weston in der PERELANDRA-TRILOGIE steht den morali-

schen Werten und dem Menschenbild in Lewis’ Weltanschauung entgegen. Indem er 

dieses Verhalten aber als vom Bösen kommend, als eine Sünde und Versuchung dar-

stellt, lässt sich auch dieses in seine Weltanschauung, die einen Glauben an Gut und 

Böse kennt
206

, integrieren.  

                                                             

204 Hooper 1996, 25. Hooper bezieht seine Ausführungen und dieses Zitat hauptsächlich aus 

Hastings 1991, Kapitel 12. 

205 Křesák 2007, 61. 

206 Dieser Glaube an Gut und Böse ist allerdings nicht dualistisch, sondern klar christlich 

monotheistisch. Zum Konzept des Bösen und des Teufels als gefallenen Engels siehe die 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 165 

Gerade gegen ein solches Verhalten meint Lewis’ durch Unterweisung christli-

cher Werte – wobei diese also solche nicht explizit sein muss – steuern zu können. 

Die PERELANDRA-TRILOGIE hat also auch erzieherische Absicht, von der Lewis meint, 

sie gerade durch das Spiel mit dem Genre der Science Fiction realisieren zu können: 

 

„In mancher Hinsicht ist Jenseits des Schweigenden Sterns konventionelle Science Fiction, die 

stellenweise starke Ähnlichkeit zu den Erzählungen von H.G. Wells und anderen Pionieren die-

ses Genres aufweist. Durch die Einführung der übernatürlichen, christlichen Elemente (Eldila, 

Malidil) überschreitet Lewis jedoch die Gattungsgrenzen. 

Lewis benutzt die Nähe zur konventionellen Science Fiction bewußt als Stilmittel, um seine in-

haltliche Umkehrung der in dieser Gattung vertretenen Werte noch deutlicher hervortreten zu 

lassen. Bei ihm ist die Erde eine Enklave des Todes im Universum, das vor Leben nur so über-

quillt, und nicht, wie bei anderen Vertretern des Genres, eine Oase des Lebens in einer unendli-

chen toten Wüste. Seine Außerirdischen sind auch keine menschenvernichtenden Monster, wie 

etwa die Marsianer in Wells’ Krieg der Welten“
207

 

 

Das Motiv der Jenseitsreise bietet für Lewis dabei die Möglichkeit eines Brücken-

schlags zwischen Science Fiction und klassischen, mythologischen, christlich einge-

färbten Motiven.  

 

 

2.2 FJODOR MICHAILOWITSCH DOSTOJEWSKI:  

TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN 

 

Dostojewskis Biografie: Von Katorga und Spielsucht 

 

Fjodor Michailowitsch Dostojewski wird am 11.11.1821 in Moskau als zweites Kind 

seiner Eltern geboren.
208

 Zu seinem Vater, Michail Andrejewitsch, hat er kein gutes 

Verhältnis. Der geizige, strenge und jähzornige Arzt wird 1839 von seinen leibeige-

nen Bauern ermordet. Dostojewskis Mutter, die in dessen Erinnerungen als gütige, 

verständnisvolle und religiöse Frau erscheint, stirbt bereits zwei Jahre zuvor an 

Schwindsucht.
209

  

Fjodor Dostojewski und sein älterer Bruder Michail, die sich sehr nahestehen, 

haben früh zuhause Unterricht, von ihren Eltern und Privatlehrern lernen sie bereits 

mit vier Jahren Lesen und Schreiben aus der Heiligen Schrift. Später lernen sie Fran-

zösisch und Latein und begeistern sich vor allem für Literatur. Nach einem Schulauf-

enthalt in einem Pensionat wird Fjodor Dostojewski mit sechzehn Jahren in die Mili-

                                                                  

obigen Ausführungen, sowie den Artikel DAS BÖSE UND GOTT, auf den sich diese bezie-

hen: Lewis 1992b, 146- 150. 

207 Rendel 1991, 141. Hervorheb. i. O. 

208 Nach dem zu dieser Zeit in Russland gültigen Julianischen Kalender ist Dostojewskis 

Geburtstag der 30.10.1821. Hier sollen durchgängig die Daten nach dem gregorianischen 

Kalender genutzt werden. 

209 Vgl. Imbach 1979, 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010 - am 14.02.2026, 11:43:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

