
zialen Kontexten von ihnen verlangt wird oder was
gang und gäbe ist, ohne dass sie sich bei ihren tag-
täglichen Interaktionen mit ihrer Klientel die Frage
nach der Wahrheit stellen.

Nach Foucault können jedoch soziale Fachkräfte
nur sinnvoll handeln, wenn sie sich der Wahrheit
bewusst sind, indem sie sich die Fragen, wodurch
Wahrheit konstituiert wird und welche Wirkungen
sie auf die Klienten und Klientinnen hat, stellen. Bei
der Diskussion der Wahrheit soll zunächst auf deren
äußere und danach auf deren innere Konstitution
eingegangen werden, was in etwa dem früheren
und dem späteren Leben Foucaults entspricht.

2.Wahrheit und Macht, Macht und Wahrheit:
Beispiel Psychiatrie
2.1 Wahnsinn und die Genealogie der Kontroll-
apparate
In Foucaults früherem Werk„Wahnsinn und Gesell-
schaft“(1973) analysiert er, wie sich in der Moderne
allmählich die Wahrheit über den Wahnsinnigen und
die Wahnsinnige konstituiert hat. Dabei spielen zwei
Machtfaktoren bei der Konstituierung der Wahrheit
eine wesentliche Rolle: zum einen der Markt und
der Garant des Marktes, der Staat, und zum anderen
die Ärzte und Ärztinnen. Mit dem aufkommenden
Kapitalismus in der Moderne wird der Verkauf der
Arbeitskraft auf dem Markt zum bestimmenden Re-
gulierungsfaktor und die Verweigerung wird entspre-
chend sanktioniert. Dabei kommt dem Staat die Rol-
le zu, die Marktgesetzmäßigkeiten zu stabilisieren.
Wahnsinnige und andere Randgruppen, die nicht den
kapitalistischen Regeln und Normen entsprachen,
wurden interniert. Durch Zucht und Arbeit, welche
in Deutschland in Zucht-, Arbeits- und Tollhäusern
ihre Anwendung fanden, sollte das der Vernunft ent-
gegengesetzte Verhalten verschwinden.

Die sich durchsetzenden Machttechnologien waren
Kriminalisierung (siehe Foucaults „Überwachen und
Strafen“1976) und Psychiatrisierung (siehe sein um-
fangreiches Werk„Wahnsinn und Gesellschaft“1973)
und sie wurden zu Bestandteilen eines sich auswei-
tenden Kontrollapparates. Der Wahnsinn wird für
Foucault zum Gegenspieler der Vernunft, der nicht
den Gesetzmäßigkeiten und Normen des Marktes
entspricht und als Gefahr für den gesellschaftlichen
Entwicklungsprozess eingestuft wird. Es waren Wor-
te zu hören wie„der Schlaf der Vernunft gebiert Un-
geheuer“. Der Wahnsinn als defekter Modus der Ver-
nunft hat in einer von der Aufklärung und Vernunft
geprägten Gesellschaft keine Chance und wird aus
der Gesellschaft aus- und in Anstalten eingegrenzt.
So kann man zusammenfassend sagen, dass Ord-

Zusammenfassung
Dieser Beitrag geht auf die letzten Werke des Michel
Foucaults ein, in denen im Vergleich zu früheren Ana-
lysen der Macht und Wahrheit, die dem Individuum
eine bestimmte Subjektivität auferlegten, er nun-
mehr die Macht des Menschen über sich selbst und
seine Suche nach der Wahrheit thematisiert. In den
Mittelpunkt des postmodernen Interesses rückt die
sich selbst schaffende Subjektivität. Die Implikatio-
nen dieser poststrukturalistischen Ideen für die psy-
chosoziale Arbeit sollen aufgezeigt werden.
Abstract
This article deals with Michel Foucaults later works
which concentrate on the power of man over him-
self and the search for his own truth compared to
earlier analyses of power and truth constellations
that impose a certain subjectivity on the individual.
It attempts to show the implications of his poststruc-
tural ideas in the area of psychosocial work.
Schlüsselwörter
Sozialpsychiatrie – Methode – Sozialarbeit –
Empowerment – Selbsthilfe – Foucault, Michel

1. Einleitung
Foucault wurde 1926 in Poitiers geboren und war
über einen längeren Zeitraum Professor am bekann-
ten Collège de France in Paris. Sein erstes weltweit
bekannt gewordenes Werk war„Wahnsinn und Ge-
sellschaft“– eine Genealogie der Psychiatrie. Es
folgten„Überwachen und Strafen“und „Der Wille
zum Wissen“. In diesen Werken analysiert er das In-
einandergreifen von Macht und Wahrheit. In seinen
letzteren Werken„Der Diskurs der Wahrheit“und
„Die Sorge um sich“geht es ihm um die Macht des
Individuums über sich selbst und um die Suche nach
seiner Wahrheit. Er ist 1984 in Paris gestorben.

Foucault ist einer der bedeutendsten Denker unse-
rer Zeit. Nur wenige Bücher haben solch einen Ein-
fluss auf die Soziale Arbeit ausgeübt wie die seini-
gen. Er wird zumeist als postmoderner Denker ein-
gestuft, obwohl er es ablehnte, unter irgendwelche
Denkmuster subsumiert zu werden. In diesem Arti-
kel soll es um den Begriff der Wahrheit gehen, der
in der Sozialen Arbeit oft gesetzt wird, ohne dass er
in seiner Handhabe in seinen wesentlichen Konturen
untersucht wird. Die Sozialarbeiterinnen und Sozial-
arbeiter tun zumeist das, was in den jeweiligen so-

64 Soziale Arbeit 2.2007

Foucaults Diskurs der
Wahrheit und seine Bedeutung
für die psychosoziale Arbeit
Gert Hellerich

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2007-2-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:18:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2007-2-64


nungssysteme und vernunftgeleitete Regularien
darüber bestimmen, was vernünftiges und was ab-
weichendes Verhalten ist. Die Wahrheit des Vernünf-
tigen und die des Unvernünftigen wird nach Foucault
durch Machtsysteme festgelegt.

2.2 Krankheit – die medizinische Wahrheit 
des Wahnsinns
Die Ärzte, die sich als„Reparateure“der Arbeitskraft
auf dem Markt verdient gemacht hatten, setzten
sich in der Intervention gegen den Wahnsinn über
einen längeren Zeitraum gegen Moralisten, Erzieher
und Erzieherinnen durch und gewannen allmählich
die Oberhand in der Administration der Wahnsinni-
gen.Sie wiederum legten, so Foucault, nunmehr fest,
was die Wahrheit des Unvernünftigen oder Wahn-
sinnigen war. Sie pathologisierten den Wahnsinn
und machten ihn zur Krankheit. Die Wahrheit des
Wahnsinnigen ist, dass er krank ist und folglich be-
handelt werden muss.Das ist nun eine Wahrheit, die
schon weit über hundert Jahre Bestand hat, und we-
nige psychosoziale Professionelle zweifeln an der
medizinischen These, dass Wahnsinn in der Tat eine
Krankheit darstellt und chemotherapeutischen und/
oder psychotherapeutischen Maßnahmen unterzo-
gen werden muss. Selbst der Begriffswandel von der
„psychischen Krankheit“im diagnostischen, statisti-
schen Manual III zur„psychischen Störung“im diag-
nostischen, statistischen Manual IV (siehe Phillips
u.a., 2003) ändert nichts an der Tatsache, dass die
medizinische Pathologisierung des Wahnsinns erhal-
ten bleibt.

Sozialarbeit ist als Disziplin und Profession in die
Rationalität der Machtsysteme eingebunden und
interveniert nicht nur gegen unvernünftiges Verhal-
ten, das als unwahr oder falsch bewertet wird, son-
dern betrachtet es im medizinischen Sinne als Krank-
heit oder als durch Krankheit bedingte Störung, die
behandelt werden muss. Damit stimmt sie mit den
Diskursen der Medizin überein und wendet in der
psychosozialen Praxis diese medizinisch gesteuerte
Wahrheit als Wahrheit an und für sich an. Nach Sculls
„Museums of Madness“(1979) dauerte es ziemlich
lange in der modernen Geschichte, bis sich die Me-
dizin gegenüber anderen Disziplinen wie Religion,
Pädagogik und Moral durchsetzen konnte.Das scheint
jetzt alles vergessen. Keine Disziplin nimmt es mit
der Medizin mehr auf, Sozialarbeit auch nicht, ob-
wohl hier vom Sozialen aus eine ganz andere Wahr-
heit denkbar wäre. Aber selbst wenn sie den Kampf
gegen die Medizin aufnehmen würde, Sozialarbeit
hätte nie und nimmer die der Medizin entsprechen-
de Macht, einen auf sozialen Konzeptionen aufge-
bauten Diskurs der Wahrheit durchzusetzen.

65 Soziale Arbeit 2.2007

Was bleibt der Sozialarbeit in der Psychiatrie? Muss
sie eine der Medizin untertänige Disziplin sein und
bleiben? Ja und nein. Ja, weil sie die seit beinahe
zwei Jahrhunderten dominierende medizinische Kon-
struktion des Wahnsinns als Krankheit, die die Ord-
nungssysteme festschreiben, kaum mehr rückgängig
machen kann. Sie kann klinische Zwangseinweisun-
gen nicht verhindern, sie hat keine Macht, ärztliche
Verschreibungen von Psychopharmaka zu unterbin-
den. In der gegenwärtigen  psychiatrischen Versor-
gung wird der Sozialarbeit jedoch eine soziale Funk-
tion in der Bestimmung der Krankheit sowie in deren
Behandlungsverlauf eingeräumt. Hier kann dem obi-
gen Ja ein gewisses Nein folgen. Zwar bleibt die So-
ziale Arbeit immer noch im psychiatrischen Gestell,
doch sie kann und darf bei der medizinischen Kon-
struktion und der Behandlung der Krankheit sozial
ergänzend tätig sein. Nicht viel, aber etwas, und ge-
rade dieses Etwas wird von sozialarbeiterischer Sei-
te oft nicht genutzt. Viele Sozialarbeiterinnen und
Sozialarbeiter stimmen mit der medizinisch-biologi-
schen Determinante bei der Krankheitsbestimmung
überein, denken in dieser Art und Weise wie Ärzte
und Ärztinnen und fühlen sich dadurch wahrschein-
lich in ihrer gegenüber den Psychiatern und Psychia-
terinnen niedrigeren gesellschaftlichen Rolle aufge-
wertet.

Indem die Sozialarbeiterinnen und Sozialarbeiter
den medizinisch-psychiatrischen, theoretischen Code
in ihrer psychosozialen Arbeit akzeptieren und ihrer
Arbeit Wahnsinn als Krankheit zugrunde legen,
stimmen sie mit der durch die Macht der Medizin
konstituierten Wahrheit überein. Aber warum sollte
es nicht genauso wahr sein oder vielleicht noch mehr
Wahrheit beinhalten, dass soziale Prozesse Wahn-
sinn hervorrufen, als die dominierende medizinische
These, die die Biologie des Menschen verantwortlich
macht? Warum sollten die Biologie des Wahnsinns
und die Verkrankung des Wahnsinns die primäre
Wahrheit sein und nicht die Gesellschaftlichkeit des
Wahnsinns? Nach Foucault legt die Macht die Wahr-
heit fest, und die durch die Macht gefällte Entschei-
dung, was wahr und was falsch ist, ist daher nicht
eine Frage einer besseren oder schlechteren Theorie,
einer Theorie, die mehr oder weniger den Fakten ent-
spricht beziehungsweise verifiziert oder falsifiziert
werden kann, sondern die einer Theorie zugrunde
liegende Macht.

2.3 Die soziale Dimension des Wahnsinns 
Die ersten Wissenschaftler, die quasi eine Gegen-
wahrheit zur Medizinierung und Biologisierung er-
richten wollten, setzten sich mit der Korrelation zwi-
schen dem Sozialen und dem Wahnsinn auseinander.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2007-2-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:18:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2007-2-64


Wahrheitssysteme konstituiert wurden oder wie die
Menschen in der Moderne Macht- und Wahrheits-
mechanismen unterworfen wurden, beschäftigte sich
der spätere Foucault mit der existenziellen Macht/-
Wahrheit,mit der Wahrheit als Macht über sich selbst.
Dabei stellt sich die Frage, wie der von außen konsti-
tuierte Mensch wieder dazu kommt, sich selbst zu
konstituieren. Foucault geht dabei in seinen Recher-
chen auf die Antike, die Griechen und Römer, zurück
und zeigt anhand einiger Schriftsteller und Philoso-
phen, wie sie sich auf die Suche nach der Wahrheit
über sich selbst machten. Drei Werke sind in diesem
Zusammenhang von Bedeutung: Die Sorge um sich
(1986b), Der Gebrauch der Lüste (1986a) und Diskurs
und Wahrheit (1996; Berkeley-Vorlesungen 1983, ein
Jahr vor seinem Tode). In seinen letzten Werken zeigt
Foucault die Möglichkeit zu Selbstregierung und
Selbstregulierung – das was in der Gegenwart als
Autopoiese bezeichnet wird. Im Gegensatz zu den
von der Medizin bis zur Sozialarbeit reichenden Kon-
trolltechniken, wie oben am Beispiel der Psychiatrie
erörtert, plädiert er in Anlehnung an die Antike für
Prozeduren,„durch die man Kontrolle über sich aus-
übt, und nach der Weise, in der man die volle Souve-
ränität über sich herstellen kann“(Foucault 1986b,
S. 305). Im ersten Teil der Arbeit wurde die durch
Macht- und Wahrheitssysteme auferlegte Subjekti-
vität deutlich, in seinen letzten Jahren ging es ihm
zunehmend um die sich selbst schaffende und sich
selbst definierende Subjektivität. Da im Gegensatz
zu den modernen Rationalisten, wie Descartes, das
Selbst nach Foucault nicht gegeben ist, sondern erst
hergestellt werden muss, ist für ihn die Selbstsorge
wichtig, um sich um sich selbst zu kümmern, sich
selbst zu konstruieren und die Wahrheit über sich
selbst zu erkennen.„Erkenne dich selbst“ist eine
wesentliche Komponente des um sich selbst sorgen-
den Menschen.

3.2 Die Suche der Psychiatrieerfahrenen 
nach ihrer Wahrheit 
In Gesprächen mit ehemaligen Klinikinsassen kam
ich im Gegensatz zu Sichtweisen klassischer Psychia-
triestandwerke, in denen Schizophrene als völlig„un-
bekümmert“(Bleuler 1979, S.403-404) dargestellt
wurden, zu der Überzeugung, dass sich einige der
Psychiatrieerfahrenen zweifelsohne mit sich selbst
auseinandersetzen und um sich selbst sorgen. Äuße-
rungen wie„Ich muss mich in den Griff bekommen“,
„Ich muss in mich selbst gehen“oder„Ich darf nicht
einfach so dahinvegetieren“manifestieren eine ge-
wisse Suche nach Möglichkeiten, sich selbst zu
schaffen und in dieser Prozedur seine eigene Wahr-
heit über sich selbst zu finden. Die selbst zu schaf-
fende Subjektivität impliziert bei den Psychiatrieer-

Es waren die sozialwissenschaftlichen Forscher von
Palo Alto. Einer der bekanntesten dieser Gruppe war
der Ökologieforscher Bateson. In„Schizophrenie und
Familie“(1972) zeigen sie, was schizophrenogene
Situationen in der Familie sind und wie sie wahn-
sinniges Verhalten auslösen können. Eines ihrer be-
rühmt gewordenen Beispiele ist der„double bind“.
Ihm zufolge werden von den Eltern oder einem El-
ternteil widersprüchliche Botschaften an die Kinder
gegeben. Die verbale Botschaft ist eine andere als
die emotionale: So sagt die Mutter ihrem Sohn, er
möge sich doch endlich von ihr lösen und unabhän-
gig werden – emotional jedoch ist die Botschaft
eine ganz andere, nämlich die, dass sie es nicht gut
fände,wenn er sie verließe. Wahnsinniges Verhalten
kann eine Folge dieses jahrelangen Widerspruchs 
in der Familie sein. Das Kind ist in diesem„double
bind“praktisch matt gesetzt.„Double bind“habe
ich in meinen Kommunikationen mit Psychiatrieer-
fahrenen weniger zu hören bekommen als soziale
Spannungen und Konflikte. Bei längeren Gesprächen
mit wahnsinnigen Psychiatrieerfahrenen habe ich
immer wieder bei der Schilderung ihrer Lebensge-
schichte familiale Probleme oder Lebensbrüche in
Erfahrung gebracht, die auf Unterdrückung, Kontakt-
und Beziehungsproblemen beruhten. Nicht selten
sprachen die Psychiatrieerfahrenen von schulischen
oder beruflichen Problemen, die sie zermürbten. So
konnte eine frühere Lehrerin einfach nicht mehr den
Stress aushalten, ein Student nicht mehr die von der
Hochschule verlangte Leistung erbringen, ein Ehe-
mann verzweifelte an den von seiner Frau hinter sei-
nem Rücken begangenen Schulden. Sie flippten aus,
sie wurden wahnsinnig.

Psychiater und Psychiaterinnen argumentieren gegen
die These der Gesellschaftlichkeit des Wahnsinns,
indem sie behaupten, dass, wenn schwerwiegende
soziale Probleme und Konflikte wahnsinniges Ver-
halten verursachen, dies ihre These der zugrunde
liegenden Krankheit einer Person untermauere, denn
ein gesundes Individuum könne solche Situationen
meistern. Doch da, wie Marx immer wieder betont,
der Mensch ein Ensemble gesellschaftlicher Verhält-
nisse ist, gibt es keine Biologie an und für sich, son-
dern nur eine Biologie im Sozialen. Der Biologie den
Wahnsinn zuzuschreiben, würde den Menschen zu
einem Abstraktum machen.

3. Die Wahrheit als Macht über sich selbst
3.1 Die sich selbst schaffende Subjektivität
Während der frühere Foucault auf Macht/Wahrheits-
und Wahrheit/Machtbezüge in der Psychiatrie, in
den Strafwisssenschaften und in der Sexualität ein-
ging und zeigte, wie die Subjekte durch Macht- und

66 Soziale Arbeit 2.2007https://doi.org/10.5771/0490-1606-2007-2-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:18:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2007-2-64


fahrenen deren eigene Macht oder Kraft, eine Art
Selbstempowerment, und beweist, dass nicht ande-
re, zum Beispiel die Professionellen, etwas für einen
hervorbringen, sondern man selbst. Sich selbst zu
definieren heißt, dass der oder die Betreffende nicht
länger von außen eine Wahrheit oktroyiert bekom-
men will; vielmehr will er oder sie sich selbst defini-
eren und folglich auch die Wahrheit über sich selbst
konstruieren.

Nach Foucault ist die Selbstsorge durch drei Typen
parrhesiastischer (wörtlich: Wahrheit sagender)
Tätigkeit geprägt: Erstens ist sie eine „Praktik, die
versucht, die spezifischen Beziehungen zu gestalten,
die Individuen zu sich selbst haben“. Zweitens ist
das Ziel dieser neuen Suche nach der Wahrheit sei-
ner selbst, dass der Mensch „sich um sich selbst
und die anderen kümmern muss, und das heißt,dass
er sein Leben ändern muss.“ Drittens sollen die Prak-
tiken„nicht nur das Individuum mit Selbsterkennt-
nis ausstatten, sondern diese Selbsterkenntnis soll
ihrerseits den Zugang zur Wahrheit und weiteren Er-
kenntnis gewährleisten“(Foucault 1996, S.109-110).
Zusammenfassend kann also festgehalten werden,
dass es Foucault um eine neue Beziehung der Men-
schen – in unserem Fall der Psychiatrieerfahrenen –
zu sich selbst, um eine neue Innerlichkeit geht, die
die Betreffenden in die Lage versetzen soll, sich
selbst oder ihr In-der-Welt-Sein zu erkennen. Diese
Prozedur soll es ihnen ermöglichen, ihr bisheriges
Leben zu ändern.

In der psychosozialen Versorgung wollen die dort
Tätigen jedoch meistens, dass sich die Klientel so
verändert, wie die Professionellen – und nicht wie
die Klienten und Klientinnen – es wollen.Foucaults
moralische Subjektivität geht bei der Veränderung
der Klientel von einer Selbsterkenntnis und Selbst-
veränderung aus.Veränderung kann nicht von außen
herbeigeführt werden. Nicht die gewieftesten Pro-
fessionellen können dies bewerkstelligen. Sie muss
von innen kommen nach der von den Betroffenen
erzeugten Wahrheit über sie selbst. Das hieße, dass
die Psychiatrieerfahrenen ein Recht auf eine eigene
Wahrheit, auf Differenz und Variation, zugesprochen
bekommen. Diese Prozeduren würden die psycho-
soziale Versorgung vollständig umgestalten: Die
Psychiatrie würde sich öffnen und statt einer durch
die Medizin geprägten Wahrheit multiple subjektive
Wahrheiten zulassen.

4. Der Professionelle als Unterstützer der über
sich selbst gewonnenen Wahrheit
4.1 Gespräche als Unterstützung der Klientel
bei ihrer Suche nach der Wahrheit

67 Soziale Arbeit 2.2007

Zurückgehend auf die Antike entwickelte Foucault
die Idee, dass„persönliche Gespräche das beste Ve-
hikel sind, um frei und offen zu reden und wahrzu-
sprechen, insofern man in solchen Gesprächen auf
rhetorische Kunstgriffe und Ausschmückungen ver-
zichten kann“(Foucault 1996, S. 20). Rhetorik ist oft
ein Mittel, den anderen Menschen von der eigenen
Wahrheit zu überzeugen, genauso wie brilliant for-
mulierte Sätze oder ein linguistisches Schmuckstück
dieses Ziel zu erreichen beabsichtigen.Rhetorik und
linguistische Ausschmückung sind sehr häufig in der
Politik anzutreffen, um„wahre“Programme durch-
zusetzen oder auf dem Markt bestimmte Waren ab-
zusetzen (Nützlichkeit als Wahrheit). Diese Prozedur
baut auf monologischen Vorgehensweisen auf, ohne
dass der andere zum Sprechen gebracht wird. Die
Intention des Monologs ist auf Zustimmung ausge-
richtet und nicht auf Gespräche oder Dialoge. Lange
Zeit wurde die Psychiatrie von solchen Monologen
der Ärzte und Ärztinnen dominiert und die kranken
Menschen waren zum Schweigen verurteilt worden.
In der gegenwärtigen psychosozialen Versorgung
scheint das Gespräch wieder Teil der Behandlung
geworden zu sein. Aber ist es persönlich oder von
Person zu Person, wie die alten Griechen dies nach
Foucault gefordert haben? 

Psychiatrieerfahrene, mit denen ich über deren Ge-
spräche mit Psychiaterinnen, Psychiatern, Sozialar-
beitern und Sozialarbeiterinnen diskutierte, waren
nicht selten der Meinung, dass sie nicht ernst ge-
nommen werden. Das Gefühl, nicht ernst genommen
zu werden, impliziert gleichzeitig, dass die Selbst-
sorge und die eigene Wahrheit nicht ernst genom-
men wird. Für Laing (1967) kann es nichts Verwerf-
licheres in der psychosozialen Arbeit geben als die
Invalidierung der Aussage der Klientel durch Profes-
sionelle. Eine solche professionelle Haltung macht
eine nach der Wahrheit suchende Psychiatrie oder
Sozialarbeit von vornherein unproduktiv.

4.2 Empowerment und Salutogenese als
professionelle Mittel der Unterstützung
In den letzten zwei Jahrzehnten haben Begriffe wie
Empowerment und Salutogenese in der westlichen
Welt einen enormen Boom erfahren. Auch die So-
zialarbeit funktionalisiert diese neuen Trends und
erhofft sich eine Wende in ihrer psychosozialen Ar-
beit. Empowerment bedeutet im Grunde genommen,
dass den sich in Abhängigkeit befindenden Menschen
mehr Macht gewährt wird, damit sie sich einbringen
und daher mehr Entscheidungen treffen können.
Knuf und Seibert (2000) beziehen Empowerment in
der psychosozialen Versorgung auf die Förderung
der Selbstbefähigung der Psychiatrieerfahrenen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2007-2-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:18:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2007-2-64


Gesellschaft oft Begriffe wie Seelenführer und Seel-
sorger als etwas Unwissenschaftliches und gehen
davon aus, dass psychosoziale Arbeit wissenschaft-
lich erprobte Verfahren anwenden soll. Philosophie,
Religion und Kunst haben für die Sozialarbeiterinnen
und Sozialarbeiter kaum eine Bedeutung in ihrer
Praxis, da sie als veraltet oder als unmodern betrach-
tet werden. Es ist Foucaults Intention, eine Archäolo-
gie der Selbstsorge und der Wahrheit des Menschen
über sich selbst in der Antike herauszuarbeiten, die
die Sprache und die Vorstellungen der Griechen und
Römer aufzeigt. Dabei geben„Seelenführer“und
„Seelsorger“dieses lebensweltliche Denken wieder.
Wer sich an den Begriffen stört, kann dieselbigen
durch andere wie„Subjektführer“und„Subjektsor-
ger“ersetzen. Das Wesentliche ist die zugrunde lie-
gende Idee, die doch so ganz anders ist als verhal-
tenstechnische Imperative oder sozialtechnisches
Engineering.

5. Selbsthilfe als Sorge um die eigene Wahrheit
5.1 Die Suche der Betroffenen nach ihrer
Wahrheit in der psychosozialen Versorgung
Selbsthilfe ist eine Reaktion auf entweder nicht vor-
handene professionelle Angebote oder auf Angebo-
te, die nicht den Wahrheitsvorstellungen der Psychia-
trieerfahrenen entsprechen, da sie zumeist Bevor-
mundungen Professioneller ausgeliefert sind, die
Foucaults Sorge der Betroffenen um sich selbst we-
nig Beachtung schenken. Viele Kritiker und Kritike-
rinnen der psychosozialen Versorgung sind davon
überzeugt, dass sich Foucaults Ideen nicht in der ge-
genwärtigen Psychiatrie umsetzen lassen. Sie wür-
den die Grundpfeiler der Psychiatrie erschüttern, weil
sie deren Ordnungs-, Macht- und Wahrheitssysteme
infrage stellen würden. Zieht man solche Erwägun-
gen in Betracht, dann scheinen individuelle, gegen-
seitige und Gruppenselbsthilfen – außerhalb des
psychiatrischen Kontextes – für einige Psychiatrie-
erfahrenen die einzige sinnvolle Alternative zu sein.

Anstatt auf sich selbst – ohne Hilfe von anderen –
zurückgeworfen zu werden, sollte ein Mensch, ins-
besonders wenn er mehrmalige Klinikaufenthalte
hinter sich hat und er noch zu schwach zu sein
scheint, beziehungsweise ihm die innere Festigkeit
in der nachklinischen Phase fehlt, gegenseitige Hilfe
und Hilfe in Gruppen in Anspruch nehmen. Gegen-
seitige Hilfe ist, wenn sich zwei, die das gleiche Ziel
der Selbstkonstituierung verfolgen oder bestrebt
sind, die Wahrheit über sich selbst zu entdecken, zu-
sammenfinden und sich gegenseitig ermutigen, die-
sen Schritt zu vollziehen. In der individuellen Sorge
um sich selbst und in der Sorge um den anderen
sieht Foucault das Einüben in die Wahrheit.

Salutogenese will die Stärken der Menschen statt
deren Schwächen in den Mittelpunkt des professio-
nellen Handelns rücken (Antonovsky 1997).

Zunehmend erkennen die für die Psychiatrieversor-
gung Verantwortlichen, dass eine gelungene Reha-
bilitation die Patienten und Patientinnen in den Hei-
lungsprozess mit einbeziehen muss. Empowerment
und Salutogenese sind dabei wirksame theoretische
und methodische Anregungen, die Klientinnen und
Klienten zu aktivieren und zu dynamisieren. Doch 
es stellt sich die Frage, welches Maß an Macht und
Wahrheit den Betroffenen zugestanden wird. Können
sie sich selbst produzieren und die Wahrheit über sich
selbst finden, werden sie von Professionellen dabei
unterstützt oder sagen die die Macht über Klienten
und Klientinnen habenden Professionellen letztend-
lich nach langwierigen Gesprächen, was ihre Wahr-
heit sein muss? In diesem Sinne wären die Gespräche
reine Formsache, da die Wahrheit bereits feststeht
und die Gesprächsstrategie das einzige Ziel verfolgt,
die professionelle Wahrheit als „positive Wirkungen
auf der Ebene des Begehrens“bei den Klienten und
Klientinnen zu produzieren (Foucault 1976, S.94).

Empowerment und Salutogenese können unter ge-
wissen Umständen diesen von Foucault erarbeiteten
„produktiven“Macht- und Wahrheitssystemen ent-
sprechen, nämlich dann, wenn die Wahrheit über
die Klientel von Beginn an feststeht und die unum-
stößliche Richtlinie die ist, dass nur ein bestimmtes,
den professionellen Vorstellungen entsprechendes
Verhalten akzeptabel ist. Diese professionelle Ein-
gangshaltung würde das ganze Gespräch zur Farce
machen und die in der Moderne den Individuen auf-
erlegte Subjektivität nicht beenden, sondern nur
subtiler und raffinierter fortsetzen. Die Professionel-
len, die unterstützen wollen, öffnen sich der Klientel
und ermutigen sie, in sich zu gehen und nach ihrer
eigenen Wahrheiten zu suchen. Die Folge könnte
eine Vielfalt von Wahrheiten, eine gewisse Biodiver-
sität, hervorrufen, was ganz im Sinne einer postmo-
dernen Kultur wäre. Nicht länger gesellschaftliche
Normen und die Abweichung von denselbigen stün-
de im Mittelpunkt professionellen Handelns, sondern
die einzelne Person, zu der der oder die Professio-
nelle eine„persönliche Beziehung von Angesicht zu
Angesicht“(Foucault 1996, S.97) herstellen will.

Die Griechen sprachen in diesem Zusammenhang
von den Professionellen als eine„Art Seelenführer“
(ebd., S.116-117). Diese Professionellen sorgen sich
als„Seelenführer“um die„Seele“ihrer Klientel und
wollen sie ermutigen, zu ihrer eigenen Wahrheit
vorzudringen. Wir verpönen in der gegenwärtigen

68 Soziale Arbeit 2.2007https://doi.org/10.5771/0490-1606-2007-2-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:18:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2007-2-64


Das gleiche Ziel kann in einer selbstinitiierten und 
-organisierten Selbsthilfegruppe vollzogen werden,
wenn es deren Denkweise ist, in der Realisierung
der„Geistigkeit“der sich um die Wahrheit über sich
selbst sorgenden Individuen sich fortwährend zu
prüfen und zu fragen, ob sie auf dem richtigen Weg
sind. Diese ständige Selbstkritik ist in den meisten
Selbsthilfegruppen nicht vorhanden, denn man ist
oft der Meinung, dass permanente Selbstkritik zer-
störerisch wirken kann.

Ein Blick in die psychosoziale Selbsthilfe verrät, dass
ein Großteil der Selbsthilfen professionell gesteuert
ist, obwohl die Konzepte des Empowerments und
der Salutogenese Bestandteile der Gruppenselbst-
hilfe sind. So sollen die Psychiatrieerfahrenen, die
von Professionellen unterstützt werden, allmählich
ihre eigenen Ressourcen freisetzen, was in Selbst-
hilfeprojekten wie Soteria, Biotop Mosbach, in der
Brücke, im Atriumhaus und anderen Gruppen zu 
beobachten ist (Hellerich 2003, S. 41-65). Doch der
theoretische Code (der Wahnsinn als Krankheit), die
Macht der Psychiatrie, die Wahrheit festlegt, bleibt
weiterhin bestehen, so dass es schwierig zu sein
scheint, wie die Betroffenen in diesem immer noch
wirksamen psychiatrischen Kontext die Wahrheit
über sich selbst finden können, auch wenn sie ler-
nen, ihren Lebensalltag eigenständig zu gestalten.

5.2 Psychiatriekritische Projekte und die Suche
der Psychiatrieerfahrenen nach ihrer Wahrheit
Wenn der theoretische Code der Psychiatrie infrage
gestellt wird, dann bestehen schon eher Möglichkei-
ten,sich selbst zu erkennen und sich selbst zu finden.
Antipsychiatrische Projekte wie die Irrenoffensive
oder das Weglaufhaus oder nicht psychiatrische
Selbsthilfegruppen wie die Nachtschwärmer richten
ihren Blick weg von der Macht und Wahrheit der Me-
dizin, insbesondere weg von der Kategorie Krankheit
hin zu den Möglichkeiten der Psychiatrieerfahrenen
(ebd.). Doch die ständige Auseinandersetzung mit
der Psychiatrie, wie sie in antipsychiatrischen Pro-
jekten zu beobachten ist, und der alltägliche Kampf,
sich in einem neuen sozialen Umfeld mit neuen Auf-
gaben zurechtzufinden, kosten sehr viel Energie und
sind zermürbend. So bleibt wenig Zeit und Energie
für die Wahrheit über sich selbst. Bei den nicht psy-
chiatrischen Selbsthilfealternativen wie den Nacht-
schwärmern, deren Kampf gegen die Psychiatrie
sehr begrenzt ist, kommt es jedoch, wie in vielen an-
deren Selbsthilfegruppen, zu ständigen Auseinander-
setzungen und internen Reibereien über den richti-
gen Kurs der Gruppe. Dieser Zustand wiederum
kann die Selbstsorge und die Wahrheit der Psychia-
trieerfahrenen über sich selbst stark einschränken.

69 Soziale Arbeit 2.2007

5.3 Foucaults Ideen und ihre Chancen in der
psychosozialen Versorgung
So können wir abschließend zusammenfassen, dass
Foucaults Ideen eine schwere Zeit in der gegenwär-
tigen Gesellschaft zu haben scheinen. In der dominie-
renden Psychiatrie wird der Diskurs über die Wahr-
heit des Selbst an den Rand gedrängt, weil die Pro-
fessionellen vermeintlich schon die Wahrheit über
den Klienten oder die Klientin besitzen. Etwas bes-
ser ergeht es dieser menschlichen Suche nach der
Wahrheit über sich selbst in psychiatriekritischen
Projekten, doch die Auseinandersetzung mit der
Macht und Wahrheit der Reformpsychiatrie und die
Bestimmung des wahren Kurses der bestehenden
Gruppen sowie die Schwierigkeiten, etwas Neues
aufzubauen und zu entwickeln, schränken auch hier
die Suche des sich um sich und seine Wahrheit be-
sorgten Individuums ein. Es ist jedoch zu erwarten,
dass sich in diesen Gruppen, wenn sie etabliert sind,
in der Zukunft mehr Möglichkeiten eröffnen, diese
Foucaultschen Ideen zu verwirklichen, denn um
Selbstentwürfe, Selbstgestaltung und Selbstbestim-
mung zu realisieren, bedarf es des Subjektes in der
Sorge um sich und seine Wahrheit.

Literatur
Antonovsky, A.: Salutogenese. Zur Entmystifizierung der
Gesundheit. Tübingen 1997
Bateson,G.; Jackson, D.; Haley, J.: Schizophrenie und Familie.
Frankfurt am Main 2002
Bleuler,E.: Lehrbuch der Psychiatrie. Berlin 1923/1979
Foucault,M.: Wahnsinn und Gesellschaft. Frankfurt am Main
1973
Foucault,M.: Überwachen und Strafen. Frankfurt am Main
1976
Foucault,M.: Der Gebrauch der Lüste. Frankfurt am Main
1986a
Foucault,M.: Die Sorge um sich. Frankfurt am Main 1986b
Foucault,M.: Diskurs und Wahrheit. Berlin 1996
Hellerich,G.: Selbsthilfe Psychiatrie-Erfahrener. Bonn 2003
Knuf, A.;Seibert, U.: Selbstbefähigung fördern. Bonn 2000
Laing,R.: Phänomenologie der Erfahrung. Frankfurt am Main
1967
Phillips,K.; First,M.; Pincus,H.: Advancing DSM: Dilemmas in
psychiatric Diagnosis. Washington D.C. 2003
Scull,A.: Museums of Madness: The social Organization of
Insanity in nineteenth Century England. New York 1979

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2007-2-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:18:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2007-2-64

