IV. Das Problem aus der Perspektive der politischen
Philosophie

An dieser Stelle wird man sicherlich einwenden kénnen, dass sich in der
bisherigen Praxis der Verfassungsanwendung auch andere, gegenlaufi-
ge Hinweise oder Andeutungen finden lassen, von denen aus alles direkt
oder indirekt erzieherische Handeln des Staates auch wieder und insge-
samt stirker, als es hier geschehen ist, begrenzt werden kann. Das mag
so sein.”® Man wird dann aber mindestens zugestehen miissen, dass die
Antwort der Verfassung auf die hier aufgeworfenen Fragen nicht ein-
deutig ist. Vielmehr ist zu vermuten, dass diese Antwort selber von ei-
nem impliziten Verstdndnis davon gegeben wird, was alles dem Staat
im Verhéltnis zu seinen Biirgern erlaubt ist und was ihm nicht erlaubt
ist. In solchen Grenzfragen ist es dann weniger die Verfassung, von der
aus unser Verstdndnis oder Leitbild des Staates bestimmt werden kénn-
te, sondern es wire unser Staatsversténdnis, das in die Verfassung hin-
iiberwirkt und sie inhaltlich starker pragt, als es einem Juristen in der
klassischen Perspektive reiner Rechtsanwendung lieb sein kann. Hin-
sichtlich dieses Staatsverstidndnisses konkurrieren in der politischen
Philosophie seit jeher zwei Modelle, von denen aus auch die Zuldssigkeit
staatlicher Erziehung ganz unterschiedlich beantwortet wird; die ent-
scheidende Frage ist dann, welches Modell unser Denken und Handeln
maBgeblich bestimmt und was daraus heute konkret folgt.

58 Aus der dlteren Rechtsprechung prononciert BVerfGE 22, 180 (219f.): ,,Der Staat hat
aber nicht die Aufgaben, seine Biirger zu ,bessern‘ und deshalb auch nicht das Recht,
ihnen die Freiheit zu entziehen, nur um sie zu ,bessern‘, ohne dass sie sich selbst oder
andere gefdhrden, wenn sie in Freiheit blieben.” Die Verfassung gegen jede Form des
Paternalismus wendend etwa Kirste (Fn. 22), JZ 2011, 805ff.

27

- am 17.01.2026, 13:00:23. Jdelagh - Open A


https://doi.org/10.5771/9783845236551-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Staat als pddagogische Provinz

Das erste Modell mag man vereinfachend das Gemeinschafts- oder Tu-
gendmodell des Staates nennen.>® Es ist in seiner Reinform bereits in
der Antike entwickelt und hat seine klarste, iiber die Jahrhunderte hin-
weg pragende Formulierung dort in der Philosophie des Aristoteles ge-
funden. Deren beherrschendes Grundprinzip ist der Gedanke der Entele-
chie, die Vorstellung, dass die ganze Welt, die belebte wie die unbelebte
Natur, eine Ordnung nach Zwecken ist, nach inneren Zwecken, die allen
ihren Erscheinungen eingeschrieben sind und auf die sie sich hin ent-
wickeln. Fiir den Menschen wird dieser Daseinszweck zundchst ganz
pragmatisch nach dem bestimmt, wonach alle streben, und zwar im Sin-
ne eines letzten und hochsten Zwecks, der allen konkreteren Zweckset-
zungen — Wohlstand, beruflicher Erfolg, Erfiillung in der Familie —zu-
grunde liegt. Dieser letzte Zweck ist flir Aristoteles das Gliick oder die
Gliickseligkeit, die ,,Eudaimonia“. Es kennzeichnet aber das Modell,
dass diese ihrerseits nicht subjektiv und individuell definiert, also dem
Belieben des Einzelnen iiberlassen wird, sondern verallgemeinernd, auf
eine objektive Bestimmung des Menschen hin. Diese Bestimmung liegt
in der Entfaltung der in ihm liegenden Anlagen, im Sinne einer kdrper-
lichen, vor allem aber auch geistig-sittlichen Vervollkommnung, und
von hier aus kann Aristoteles sagen, dass die hochste Form der Gliick-
seligkeit die ,,Tétigkeit der Seele gemél der vollkommenen Tugend*
ist.%0 Auf all dies wird dann schlieBlich auch der Staat hingeordnet, der
dadurch seinerseits als eine umfassende, auf eine ihr eingeschriebene
Zielbestimmung bezogene Gemeinschaft erscheint. Er ist dann, wie es
in der beriihmten Formulierung heif3t, ,,nicht blofl eine Gemeinschaft des
Ortes und um einander nicht zu schadigen und um des Handels willen.
Sondern dies alles sind nur notwendige Voraussetzungen, wenn es einen
Staat geben soll; aber auch wenn all dies vorhanden ist, ist noch kein
Staat vorhanden, sondern er beruht auf der Gemeinschaft des edlen (sc.

59 Eine geldufige Charakterisierung, vgl. etwa J. Isensee, Grundrechtsvoraussetzungen
und Verfassungserwartungen an die Grundrechtsausiibung, in: J. Isensee/P. Kirchhof,
Handbuch des Staatsrechts, Bd. IX, 3. Aufl. 2011, § 190 Rn. 284, dort als Gegensatz
zum ,,Interessenmodell*.

60 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1094-1102; das Zitat in 1102a.

28

- am 17.01.2026, 13:00:23.


https://doi.org/10.5771/9783845236551-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sittlichen, tugendhaften) Lebens in Hausern und Familien um eines voll-
kommenen und selbstéindigen Lebens willen ... Ziel des Staates ist also
das edle Leben, und jenes andere ist um dieses Zieles willen da ... Man
muss also die politischen Gemeinschaften auf die edlen Handlungen hin
einrichten und nicht bloB auf das Beisammenleben“.®! Aufgabe des
Staates ist es in diesem Sinne, die Biirger zur Tugend hinzufiihren, zu
ihrer Entfaltung als soziales und sittlich handelndes Wesen beizutragen,
ja sie Uiberhaupt erst zu ermdglichen.

Es ist einleuchtend, dass in diesem Konzept die Erziehung der Biirger
eine zentrale Rolle spielt: in der Bildung der Jugend, aber auch in den
,»,homoi“, den Lebensregeln der Polis, die tief in die individuelle Le-
bensflihrung hineinreichen.®2 Noch stirker ausgeprigt ist dieser Erzie-
hungsgedanke in der Philosophie Platons, der sogar das Flétenspiel und
die Lektiire Homers verbieten will, weil es die Biirger zu sehr verweich-
lichen konnte; diese finden sich darin vielmehr eingebunden in eine
letztlich totalitire Ordnung, die sie von der Geburt bis zum Tod in ein
vorgegebenes Rollenmodell einpresst und jede Moglichkeit zur Gestal-
tung des eigenen Lebens von vornherein negiert.> Das sind natiirlich
Ubersteigerungen, die auch innerhalb des Modells alsbald als solche
erkannt und so nie realisiert werden. In seinen Grundziigen aber bleibt
dieses Modell fiir lange Epochen der Geschichte hindurch bestimmend.
Es halt sich — in einer christlichen, auf den goéttlichen Schopfungsplan
bezogenen Fassung — das gesamte Mittelalter hindurch, und es be-
herrscht, mit einigen charakteristischen Ausnahmen wie etwa Christian
Thomasius, auch noch die Philosophie des aufgeklarten Natur- und Ver-
nunftrechts.®* Selbst ein in mancher Hinsicht so pragmatischer Kopf wie
Christian Wolff geht noch wie selbstverstindlich davon aus, dass das
»gemeine Wesen* errichtet worden sei, um ,,dem hochsten Gute desto

61 Aristoteles, Politik, 1280b-1281a 1; hier zitiert nach der Ubersetzung von O. Gigon;
Klammerzusatz von mir.

62 E.-W. Bockenfirde, Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie, 2. Aufl. 2002,
S. 120.

63 Vgl. Platon, Der Staat, 377ff., 396ff., S18ff. und passim; ferner im Sinne eines um-
fassenden Erziehungs- und Bildungsprogramms ders., Die Gesetze, 782ff.

64 Zu dessen Ambivalenz aus heutiger Sicht W. Frotscher/B. Pieroth, Verfassungsge-
schichte, 9. Aufl. 2010, Rn. 130 m.w.N..

29

hittps://dol.org/10.5771/9783845236551-27 - am 17.01.2026, 13:00:23.



https://doi.org/10.5771/9783845236551-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sicherer nachzustreben®, und da ,,dieses durch die Tugend befordert™
werde, habe man ,,im gemeinen Wesen auch davor zu sorgen, daf3 die
Leute tugendhafft werden®.9> Der Mensch erscheint in diesem Modell
als ein zu individueller und gemeinschaftlicher Moral Gefiihrter, so wie
der Staat Garant, Hiiter und Vollstrecker dieser Moral war, die er mit
Hilfe seines Rechts verbindlich mache. Ein Abbild hiervon geben die
Polizeiordnungen der friihen Neuzeit: Ihr Leitbegriff ist die ,,gute poli-
cey* im Sinne eines Zustands guter Ordnung des Gemeinwesens, und
sie greifen dementsprechend mit ihren Vorschriften tief in die Bereiche
der individuellen Lebensfiihrung aus. Verboten werden dann der Luxus
und die Vollerei, das Fluchen und das Schworen, die ,,uneheliche Bei-
wohnung* und das ,,iiberméfige Zutrinken*; am Ende stehen die sprich-
wortlichen Kleiderordnungen, deren Zweck eben auch darin lag, den
Sinn fiir das zu schérfen und zu bewahren, was sich gehorte: die Ein-
haltung der Grenzen, die jedem Einzelnen durch Stand, Herkunft und
Sitte gezogen waren. %

2. Der Staat als dufSere Ordnung

Dieses Modell des Staates wird dann in der Theorie und alsbald auch in
der Praxis abgeldst durch das ihm entgegengesetzte Modell des politi-
schen Liberalismus. Er lehnt alle Vorstellungen einer objektiven Be-
stimmung des Menschen ab und setzt an deren Stelle das Prinzip der
individuellen Freiheit: Nicht mehr der Staat oder irgendeine andere ihm
vorausliegende Gemeinschaft entscheidet, was der Mensch wollen soll,
sondern dies ist kraft seiner Freiheit die Sache jedes Einzelnen selbst.
Das bedeutet zum einen eine Absage an jede Form von staatlichem Pa-
ternalismus, wie sie von Immanuel Kant klassisch formuliert worden ist:

65  Chr. Wolff, Verniinfftige Gedancken von dem gesellschaftlichen Leben der Men-
schen und in Sonderheit dem Gemeinen Wesen, 4. Aufl. 1736, Nachdruck 1996,
§ 316. Es sei deshalb auch ein ,,Irrthum®, wenn man landlaufig meine, ,,im gemeinen
Wesen begniige man sich an der dusserlichen Zucht und kiimmere sich nicht um das
innere, welches mit zur Tugend hauptsachlich gehoret*.

66 Zum dahinter stehenden Konzept der ,,Sozialdisziplinierung® D. Willoweit, Deutsche
Verfassungsgeschichte, 6. Aufl. 2009, S. 125ff., 143.

30

- am 17.01.2026, 13:00:23. Jdelagh - Open A


https://doi.org/10.5771/9783845236551-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

