
116

Was ist Rousseauismus?

Befindet sich die Menschheit grundsätzlich seit langer Zeit auf dem fal-
schen Weg? Sind die großen zivilisatorischen Errungenschaften unserem 
Glück eher abträglich? Dass eigentlich ein »Zurück zur Natur« notwen-
dig wäre, ist die Behauptung des Rousseauismus. In den letzten Jahren 
wurde in einigen bemerkenswerten Büchern (Diamond, Everett, Graeber 
und andere) so argumentiert. Nach einem Blick auf Rousseau selbst und 
der Konkretisierung dessen, was hier Rousseauismus heißen soll, wer-
de ich drei seiner Topoi kritisch überprüfen, nämlich die anthropologi-
schen Thesen, dass die Menschen in ferner Vergangenheit beziehungs-
weise in einfachen Gesellschaften friedfertiger, gleicher und glücklicher 
(gewesen) seien. Am Ende mache ich einen Vorschlag, welchen wissen-
schaftlichen Status man Reflexionen dieser Art zumessen könnte. Insge-
samt scheint mir der Rousseauismus, wenn auch nur in abgeschwächter 
Form, berechtigt zu sein. 

Rousseaus Grundgedanke

An einem Oktobertag des Jahres 1749 ist Jean-Jacques Rousseau zu Fuß 
unterwegs von Paris nach Vincennes. Beim Gehen liest er in der Zeit-
schrift »Mercure de France« und entdeckt die Preisfrage der Akademie 
von Dijon, ob der Fortschritt der Wissenschaften und Künste denn auch 
zum Fortschritt der Sitten geführt habe. Mehrfach hat Rousseau später 
geschildert, wie er in dieser Situation einen alles durchdringenden Geis-
tesblitz hatte, nämlich »daß der Mensch von Natur gut ist und daß es 
lediglich von ihren Einrichtungen herrührt, wenn die Menschen böse 
werden«.1 Sicher handelt es sich um eine nachträgliche Stilisierung des 
Geschehens, wenn nicht um dessen Erfindung. Aber der Grundgedan-
ke, den Rousseau in den 1750er Jahren entfaltet, wird trefflich zusam-
mengefasst. Als Antwort auf die genannte Preisfrage behauptet er im so-
genannten Ersten Diskurs (1750), dass die Wissenschaften und Künste 
nicht zum moralischen Fortschritt geführt hätten; als problematischer 
Orientierungspunkt dienen ihm die öffentlichen Tugenden in Sparta und 
der frühen römischen Republik. Auf die starke Kritik, die er daraufhin 
erfuhr, reagierte er nicht mit differenzierteren Überlegungen oder gar der 
Rücknahme seiner Thesen, sondern mit ihrer Radikalisierung: Im soge-
nannten Zweiten Diskurs (1755) geht er, um die Ursprünge der sozialen 

1		  12.1.1762, Rousseau, Schriften I: 262; vgl. den Beginn des 8. Buchs der Be-
kenntnisse.

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


117

Ungleichheit ausfindig zu machen, weit zurück in die Menschheitsge-
schichte: Früher, bevor es Privateigentum an Grund und Boden gab, wäre 
unser Leben friedfertiger und glücklicher gewesen. Erwähnenswert sind 
auch sein Roman »Die neue Heloise« (1761), der die spontanen Leiden-
schaften gegen deren Intellektualisierung und soziale Einhegung vertei-
digt, sowie die Erziehungsschrift »Emile« (1762), die empfiehlt, Kinder 
abseits der Städte aufwachsen zu lassen.

Was also ist Rousseauismus? Kurz gesagt: die Auffassung, dass das 
Leben der Menschen unter einfachen Bedingungen, ob in der Frühzeit 
der Geschichte oder bei den angeblich so wilden Völkern, besser ist als 
in der modernen Welt; dass somit die wissenschaftlichen, technischen, 
ökonomischen und politisch-rechtlichen Errungenschaften der letzten 
Jahrhunderte sich nachteilig auf unser Dasein auswirken. »Zurück zur 
Natur« ist die Parole, die dies auf den Punkt bringt. 

Dazu sind gleich mehrere einschränkende Bemerkungen erforderlich. 
Erstens findet sich dieser Appell überhaupt nicht in Rousseaus Werk, ob-
wohl sogar Voltaire, wenn man seinen berühmten Brief vom 30.8.1755 
liest, ihn dort gefunden zu haben meint.2 Tatsächlich meinte Rousseau, 
dass man wenig machen könne. Seine politische Ethik entwickelt er oh-
nehin erst 1762 im Contrat sociale. Zweitens favorisiert Rousseau gar 
nicht das früheste Stadium der von ihm rekonstruierten Menschheits-
geschichte. Ausdrücklich heißt es im Zweiten Diskurs, der ursprüngli-
che Mensch sei weder gut noch böse, auch mache er von seiner Vernunft 
überhaupt keinen Gebrauch.3 Das Goldene Zeitalter sei eher eine spätere 
Phase, »die zwischen der Faulheit des ursprünglichen Zustands und der 
törichten Wirksamkeit unserer Eigenliebe die wahre Mitte hält«.4 Das 
entspricht auch der Darstellung in seinem zwischen 1754 und 1761 ge-
schriebenen Essay über den Ursprung der Sprache (postum 1781). Drit-
tens schildert Rousseau die ursprünglichen Menschen als vereinzelte We-
sen, die sich erst in einem späteren Stadium zusammenschließen. Das ist 
als anthropologische Aussage sicherlich falsch: Die »Urmenschen« zo-
gen nicht vereinzelt durch Savannen und Wälder; als ultrasoziale Wesen 
leben Menschen immer und überall in Gemeinschaften. Aber Rousseau 
will, wie er im Zweiten Diskurs mehrfach schreibt,5 gar nicht historische 
Wahrheiten präsentieren, sondern eine hypothetische Geschichte erzäh-
len, die einer philosophischen Zeitdiagnose dient. Dabei orientiert er sich 
an den seit Hobbes verbreiteten Gedankenexperimenten zum Naturzu-
stand. An vielen Stellen klingt es dennoch so, als beschreibe Rousseau das 
faktische Leben unserer Vorfahren. Man wird wohl insgesamt feststellen 

2		  Voltaire, Correspondance IV, 359ff. 
3		  Rousseau, Schriften I: 216ff., 225.
4		  Ebd., 238. 
5		  Ebd., 187, 193 u.ö.

ROUSSEAUS GRUNDGEDANKE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


118

müssen, dass seine Schriften in diesen und anderen Punkten inkonsistent 
sind; sein literarisches Talent war größer als sein systematisch-philoso-
phisches. Viertens ist Rousseau keineswegs der erste, der frühere histori-
sche Zustände idealisiert. In China vertreten die Daoisten seit der Ach-
senzeit vergleichbare Ideale. Im Abendland finden wir die Sehnsucht nach 
einem einfachen ländlichen Leben als Bauer oder als Schäfer in wirkungs-
mächtigen literarischen Werken wie Theokrits Idyllen (ca. 265 v. Chr.), 
Vergils Bucolica (ca. 40 v. Chr.) und Sannazaros Arcadia (1504). Rous-
seaus Oper Der Dorfwahrsager (1752) steht ganz in dieser Tradition. In 
zugespitzter Form kann man sagen: Bis zu Rousseau war der Rousseau-
ismus die Mehrheitsmeinung der gebildeten Europäer; zur Minderheits-
position wird er erst seit dem 18. Jahrhundert, als sich nämlich der Glau-
be an den Fortschritt durchsetzt. Die Idee des »edlen Wilden« ist zwar 
nicht so verbreitet, lässt sich aber auch über Las Casas (1539) bis zu Ta-
citus’ »Germania« (98 n. Chr.) zurückverfolgen, vielleicht sogar, wie im-
mer, bis zu Homer.6 Als der eigentliche Rousseauist der Aufklärungszeit 
könnte übrigens genau diejenige Person gelten, zu der Rousseau an je-
nem Tag im Herbst 1749 unterwegs war, nämlich sein damaliger Freund 
Denis Diderot. Im postum veröffentlichten Nachtrag zu ›Bougainvilles 
Reise‹ (1775/1796) wird nämlich beschrieben, wie friedlich, glücklich 
und frei die Bewohner Tahitis sind, vor allem in sexueller Hinsicht. Dies 
geschieht jedoch in der literarisch sehr geschickten Form eines Dialogs, 
wodurch Diderot die entsprechenden Thesen auch wieder in Frage stellt.

Aber wie dem auch sei, es geht mir hier weder um eine angemes-
sene Rousseau-Interpretation noch um Ideengeschichte. Ebenso wenig 
möchte ich im Folgenden die normative Berechtigung einer rousseauis-
tischen Ethik diskutieren. Vielmehr verstehe ich den Rousseauismus als 
anthropologische Position, als Aussage über das Leben der Menschen 
unter einfachen Bedingungen, in kleinen Gruppen, fern der Zivilisati-
on, vor der Gründung von Städten und Staaten. Ein solcher Rousseau-
ismus ist in den letzten Jahrhunderten immer wieder in neuen Varianten 
vertreten worden. Was wurde nicht schon alles intensiv diskutiert? Er-
innert sei beispielsweise an die Behauptungen, am Beginn der Mensch-
heitsgeschichte hätten mutterrechtlich (matriarchalisch) organisierte Ge-
sellschaften gestanden (Bachofen, Göttner-Abendroth und viele andere), 
oder es hätte den unverdorbenen Glauben an einen Hochgott gegeben 
(Urmonotheismus-These der Wiener Schule von W. Schmidt). Aufsehen 
erregte jüngst die entwicklungsbiologisch begründete These, die Men-
schen hätten vor einigen Jahrtausenden eine höhere Intelligenz beses-
sen als heute.7 Ich werde mich im Folgenden auf drei wichtige rousseau-
istische Topoi konzentrieren: Friedfertigkeit, Gleichheit und Glück. Zu 

6		  Vgl. Kohl, Entzauberter Blick (1983). 
7		  Crabtree, Our Fragile Intellect (2013). 

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


119

diesem Zwecke ziehe ich drei Autoren heran, die aus meiner Sicht alle-
samt, ohne dass sie sich selbst so nennen würden, Rousseauisten sind. 
Der erste ist der vielseitig begabte Jared Diamond; interessant für un-
sere Fragestellung ist vor allem sein bisher letztes Werk Vermächtnis.8 
Zweitens erörtere ich das von dem Sprachwissenschaftler Daniel L. Eve
rett verfasste Buch Das glücklichste Volk.9 Der dritte im Bunde ist David 
Graeber, der vor allem als anarchistischer Theoretiker und als einer der 
Wortführer der Occupy-Bewegung bekannt wurde,10 aber auch durch 
wissenschaftliche Publikationen hervortrat.11

Ethnologischer Rousseauismus

Die behandelten Schriften der drei genannten Autoren gehören im wei-
testen Sinne zur Ethnologie. Denn deren Gegenstandsbereich sind die 
längst vergangenen und weit entfernten Formen des menschlichen Zu-
sammenlebens. Dass es gerade in der Ethnologie so viele Rousseau-
ist(inn)en gab und gibt, ist nicht verwunderlich: Wer sich für ein Studi-
en- und Forschungsgebiet entscheidet, sympathisiert in der Regel auch 
mit dessen Gegenstand. Aber kann die Ethnologie wirklich bei der kriti-
schen Prüfung des Rousseauismus helfen? Einiges spricht dagegen. 

Zunächst gibt es eine Fülle epistemologischer Vorbehalte. Wie gut 
können wir überhaupt die Menschen verstehen, die auf eine uns so frem-
de Weise leben? Neben der sprachlichen Hürde, die sich, wie alle Er-
fahrung zeigt, meistens schnell überwinden lässt, gibt es allerlei Ver-
zerrungen, die unser Bild der fremden Kultur durchdringen. Mehrfach 
ist inzwischen gezeigt worden, dass westliche Forschungsreisende in die 
von ihnen besuchten Sozialverbände genau das hineinprojizierten, was 
ihnen an ihren eigenen Gesellschaften zu fehlen schien.12 Ein berühm-
tes Beispiel ist das von Margaret Mead beschriebene Samoa. Nach ei-
ner genauen Überprüfung ihrer Erkenntnisse blieb nichts anderes übrig, 
als dieses »Paradies« zu schließen.13 Sodann muss man vor übereilten 

8		  Diamond, Vermächtnis (2012); dazu Kessel, Rezension von Jared Diamond, 
Vermächtnis (2014); vgl. schon Diamond, The Worst Mistake in the Histo-
ry of the Human Race (1987).

9		  Everett, Das glücklichste Volk (2010); dazu Höge, Ein Leben ohne Angst 
und Sorgen (2011); vgl. auch Everett, Die größte Erfindung der Menschheit 
(2013). 

10		 Graeber, Direkte Aktion (2013). 
11		 Graeber, Frei von Herrschaft (2008); Graeber, Schulden (2012); dazu Bunia, 

In der Gewalt der Schulden (2012). 
12		 Vgl. Kramer, Verkehrte Welten (²1981).
13		 Freeman, Liebe ohne Aggression (1983); dazu Zimmer, Ein Paradies wird 

geschlossen (1989); vgl. Edgerton, Trügerische Paradiese (1994). 

ETHNOLOGISCHER ROUSSEAUISMUS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


120

Generalisierungen warnen:14 Selbst wenn eine rousseauistische These 
sich gut bewährt (etwa die von Everett über eine Gruppe von Amazo-
nas-Indianern), handelt es sich zunächst um eine Einzelaussage, die kei-
neswegs für alle Menschen oder Kollektive gelten muss, die auf ähnliche 
Weise leben. Zudem sind viele Beobachtungen bei einzelnen Wildbeu-
ter-Gemeinschaften bloße Momentaufnahmen, die niemals die gesam-
te Geschichte dieser Gruppe erfassen können. Das gilt natürlich auch 
für anti-rousseauistische Thesen, wie das berühmte Beispiel der Ik be-
legt: Die egoistischen und brutalen Verhaltensweisen dieses ugandischen 
Bergvolks waren wohl bedingt durch eine politisch induzierte Hungers-
not.15 Schließlich wird oft unreflektiert irgendeine Art Evolutionstheorie 
unterstellt, nämlich die Auffassung, dass sich alle Sozialverbände über 
bestimmte Stufen hinweg entwickeln, angefangen von den Jägern und 
Sammlern über agrarische Gemeinschaften bis hin zu unserem globali-
sierten Kapitalismus. Geschichtsphilosophische Hypothesen dieser Art 
müsste man andernorts ausführlich diskutieren. Aber gewiss hat eine 
solche Entwicklung nicht in uni-linearer Form stattgefunden. Nur mit 
Vorsicht darf man deshalb von rezenten Jäger-Sammler-Gemeinschaften 
auf die europäische Steinzeitmenschen vom Cro-Magnon-Typ schließen. 
Wenn man jedoch diese Warntafeln beachtet, können ethnologische For-
schungsergebnisse für unsere Frage nach der Berechtigung des Rousseau-
ismus durchaus hilfreich sein. Man sollte auch nicht zu skeptisch sein. 

Als erstes müssen wir den Gegenstandsbereich genauer fassen. Um 
welche menschlichen Gemeinschaften geht es? Ganz falsche Assoziatio-
nen wecken die früher verwendeten Wörter »wild«, »primitiv« oder »ar-
chaisch«. Der von Lévi-Strauss vorgeschlagene Ausdruck »authentisch« 
ist hingegen zu positiv (zu rousseauistisch!),16 der Ausdruck »kalt« un-
glücklich gewählt.17 Die marxistische Kategorie »Urgesellschaft« ist ir-
reführend, weil man gar keinen Ursprung identifizieren kann, und man 
sich zudem in der Regel auf ein späteres Stadium beziehen muss. Ent-
sprechende Vorbehalte habe ich gegen den Begriff »urproduktive Gesell-
schaft«.18 Ganz verfehlt ist Herders Bezeichnung »Naturvölker«, denn 
im völligen Einklang mit der Natur lebte nie ein Mensch und kulturelle 
Traditionen gibt es sogar schon bei Tieren. Viel zu unspezifisch sind Aus-
drücke wie »traditionell«, »schriftlos« und »fremd«. 

Brauchbare Abgrenzungskriterien liefern jedoch Wirtschaftsweise und 
Sozialform, die meistens miteinander korrespondieren. Drei Sozialord-
nungen sind zu unterscheiden: Am Anfang waren alle Menschen Jäger 

14		 Vgl. Kuper, The Reinvention of Primitive Society (²2005).
15		 Turnbull, Das Volk ohne Liebe (1973). 
16		 Lévi-Strauss, Strukturale Anthropologie, Bd. 1 (1977), 391–394.
17		 Lévi-Strauss, Das wilde Denken (1962), 270.
18		 Bargatzky, Ethnologie (1997), 66ff. u.ö.

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


121

und Sammler, manchmal auch Fischer. Synonym verwendet wird der Be-
griff »Wildbeuter« (engl. pl. foragers). Was die Sozialform betrifft, leb-
ten unsere Vorfahren zunächst in Horden oder Scharen (engl. bands) von 
20–25, höchstens 50 Personen. Die erste soziale Ordnung sind also Wild-
beuter-Gruppen.19 Die zweite Wirtschaftsform beruht auf der Domes-
tikation von Pflanzen und Tieren. Man spricht von Pflanzern, die sich 
von niederem Bodenbau oder Gartenkulturen ernähren. Das verbindet 
sich meist mit dem Übergang von einer mobilen zu einer sesshaften Le-
bensweise, also mit der Anlage dauerhafter kleiner Siedlungen. Zugleich 
vergrößern sich die Gruppen zu Stämmen (engl. tribes) mit mehreren 
hundert Individuen, die in Verwandtschaftsgruppen und/oder Clans un-
tergliedert sind. Drittens gibt es soziale Verbände, die zwar zur Tier-
zucht übergehen, aber nicht permanent sesshaft werden, sondern No-
maden bleiben (Hirtenvölker). Einzelne Gruppen können zahlenmäßig 
so klein bleiben wie die Pflanzer-Siedlungen; über verwandtschaftliche 
Beziehungen patrilinearer Art entstehen aber auch bereits Gesellschaften 
von mehreren zehn- oder sogar hunderttausend Menschen. Zu beachten 
ist, dass es sich bei diesen drei Sozialordnungen um Idealtypen handelt, 
es also viele Ausnahmen und Mischformen gibt. Zusammenfassend spre-
che ich im Folgenden auch manchmal von einfachen Sozialverbänden. 

Um welche Menschen geht es konkret? Besonders interessant sind 
kleinere Gruppen, die bisher keinen oder kaum Kontakt mit der moder-
nen Welt hatten. Es gibt wohl noch einige Dutzende solcher »isolierter 
Ethnien«, von denen die meisten im Amazonas-Regenwald leben. Ein 
anderes berühmtes Beispiel sind die Sentinelesen auf einer der Anda-
manen-Inseln im Indischen Ozean. Aber wegen des mangelnden Kon-
takts gibt es auch zu wenige Informationen. Am besten geeignet für un-
sere Fragestellung sind daher die beiden Ethnien, die genetisch unseren 
Vorfahren am nächsten sind und zu denen hervorragende Feldstudien 
vorliegen. Gemeint sind zum einen die Südwestafrika ansässigen San 
(oder Khoisan), die sich selbst als !Kung oder Ju/‘hoansi bezeichnen.20 
Wichtig sind zum anderen die im zentralafrikanischen Regenwald le-
benden sogenannten Pygmäen mit verschiedenen Untergruppen, etwa 
den Mbuti oder den Bayaka.21 Hinzu kommen die Sozialverbände, über 
die Diamond, Everett und Graeber schreiben: Diamond kennt aus ei-
gener Erfahrung vor allem Neuguinea, von wo es weitere interessante 

19		 Lee/DeVore, Man the Hunter (1968); Kelly, The Lifeways of Hunter-Ga
therers (²2013).

20		 Marshall-Thomas, Meine Freunde die Buschmänner (1962); Marshall, The 
!Kung of Nyae Nyae (1976).

21		 Turnbull, Molimo (1963); Turnbull, The Mbuti Pygmies (1983); vgl. Sarno, 
Der Gesang des Waldes (2013); in der ethologischen Tradition Heymer, Die 
Pygmäen (1995). 

ETHNOLOGISCHER ROUSSEAUISMUS

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


122

rousseauistische Berichte gibt.22 Everett verbrachte viele Jahre bei den 
Pirahã (ausgesprochen: Pi-da-HAN), einer mehrere hundert Menschen 
umfassenden Gruppe im brasilianischen Dschungel. Graeber absolvierte 
seine ethnologische Feldforschung hauptsächlich auf Madagaskar; be-
sonders angetan war er von den Tsimihety im Norden der Insel, die sich 
gegenüber der Zentralregierung und anderen Institutionen eine starke 
Autonomie bewahrt haben.23 Ganz ausklammern muss ich leider die po-
litisch-praktische Frage, wie wir mit diesen Menschengruppen umgehen 
sollten. Denn alle kämpfen heute um ihr Überleben, zumindest um ihre 
kollektive Identität in einer Welt, deren ökonomische und technisch-me-
diale Netze sich immer weiter verdichten.24 

Friedfertigkeit

Der erste rousseauistische Topos lautet, dass die einfachen Sozialverbän-
de weniger gewalttätig seien und keine Kriege führten. Für den Rous-
seau des Zweiten Diskurses ist Mitleid die wichtigste Eigenschaft der Ur-
sprungsmenschen.25 »Mord, Elend und Greuel« kamen erst durch das 
Privateigentum an Grund und Boden in die Welt,26 was bald zu einem 
allgemeinen Kriegszustand führe.27 Bei Diderot hält ein alter Tahitia-
ner, als die Europäer heimwärts segeln wollen, eine »Abschiedsrede«, 
die eher ein Abschiedsfluch ist. Dort heißt es: »Kaum warst du bei uns 
gelandet, da dampfte der Boden von Blut.«28 Ein exemplarischer Beleg 
für die Friedfertigkeit der einfachen Menschen könnte Folgendes sein: 
1492/93 unternahm Kolumbus seine berühmte (erste) Entdeckungsfahrt, 
in deren Verlauf er ab dem 12.10.1492 verschiedene Inseln in der Kari-
bik (Guanahani, Kuba, Hispaniola) »entdeckte« und mit den dort leben-
den Amerikanern in Kontakt trat. Nur ein einziges Mal begegnete man 
ihm mit Gewalt, nämlich am 18.2.1493: Als er auf der Rückfahrt die 
Azoren anlief, wurde ein Teil seiner Mannschaft von den Portugiesen ge-
fangengenommen. Allerdings endete auch das friedliche Zusammensein 
zwischen den spanischen Seeleuten und den karibischen Indianern nach 
kurzer Zeit in Exzessen von Gewalt, Mord und Krieg.

Was ist also vom rousseauistischen Topos der ursprünglichen Fried-
fertigkeit zu halten? Man sollte zunächst zwei Dimensionen der 

22		 Kuegler, Dschungelkind (2005); Gloy, Unter Kannibalen (2010).
23		 Graeber, Frei von Herrschaft (2008), 15ff., 49f., 53f.,72–76 u.ö.
24		 Vgl. Lawler, Making Contact (2015). 
25		 Rousseau, Schriften I: 185, 218ff., 237.
26		 Ebd., 230.
27		 Ebd., 244.
28		 Diderot, Nachtrag zu Bougainvilles Reise (1965), 22. 

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


123

Gewalttätigkeit unterscheiden: nach außen gegen andere Gruppen (Krie-
ge, Überfälle und anderes) und nach innen gegen Mitglieder der eigenen 
Gruppe (Morde, Schlägereien und anderes). Eine Doppelmoral nach dem 
Freund-Feind-Schema, die sogar zu konträren Standards führen kann, 
ist leider bis heute eine Universalie: Im engeren Verwandtschaftskreis 
ist man ein liebender Vater, bei Angehörigen der eigenen Gruppe zu-
mindest ein verlässlicher Kooperationspartner, aber gegenüber Fremden 
darf man sich Gehässigkeiten, Vertragsbrüche und Gewalttaten erlau-
ben, ja diese sind sogar oft geboten. Der rousseauistische Topos ist je-
doch, dass die einfachen Sozialverbände in beiderlei Hinsicht friedferti-
ger seien als wir. 

Für die Gegenthese, einen dezidierten Anti-Rousseauismus, steht vor 
allem Steven Pinker, der zeigen möchte, »dass die Nostalgie für eine 
friedliche Vergangenheit die größte aller Täuschungen ist«.29 Dazu passt 
auch seine kompromisslose Verteidigung der Wissenschaften.30 Soziolo-
gisch stützt er sich auf das Werk von Norbert Elias; er stärkt damit nach-
träglich dessen Position in der berühmten Elias-Duerr-Kontroverse der 
1990er Jahre, zumindest was diesen Punkt betrifft. Ob die vormoder-
nen Menschen, wie Hans Peter Duerr behauptet, nicht doch mindestens 
genauso schamhaft und diszipliniert sind wie die heutigen »Kulturmen-
schen«, bleibe dahingestellt.31 

Was Krieg und Gewalt betrifft, wird Pinkers Position durch zahllose 
empirische Daten bestätigt. Entgegen den üblichen Vormeinungen zei-
gen nämlich fast alle Studien, dass die Anzahl sowohl der Mordopfer als 
auch der Kriegstoten im 20. Jahrhundert gesunken ist. Der Zweite Welt-
krieg, auch einschließlich der Toten durch systematische Ermordung in 
Lagern, durch Bombenangriffe auf Städte und bei brutalen Vertreibun-
gen, war zwar in absoluten Zahlen, aber keineswegs relativ der blutigs-
te der Weltgeschichte.32 Die Zivilisierung der Menschen geschah nicht 
kontinuierlich und auch nicht in allen Regionen der Erde gleichermaßen, 
aber die großen Linien sind doch erkennbar: Die Menschheit wird im-
mer friedfertiger. Gegenwärtig lebt man am sichersten, das heißt mit der 
geringsten Mordquote, in den Millionenstädten hochentwickelter Ge-
sellschaften, vor allem in Europa und Japan. Die Gefahr, Opfer von kör-
perlicher Gewalt zu werden, ist in ländlichen Gegenden am größten, vor 
allem im mittleren Afrika, im karibischen Raum und in Ozeanien. Bei 
den kleinwüchsigen Eipo auf Neuguinea stirbt jeder vierte Mann eines 
gewaltsamen Todes.33 Die große Ausnahme von dieser Regel waren lange 

29		 Pinker, Gewalt (2011), 1029.
30		 Pinker, Science is not your enemy (2013). 
31		 Als Einstieg geeignet: Duerr, Vom Nomaden zur Monade (2002). 
32		 Pinker, Gewalt (2011), 296ff.
33		 Antweiler, Heimat Mensch (2009), 105.

FRIEDFERTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


124

Zeit die USA, aber auch hier ist der ländliche Süden deutlich brutaler und 
die Mordquote in New York ist in den letzten Jahren stark gesunken. 

Eine wichtige Rolle für den Fortschritt an Friedfertigkeit spielt der 
moderne Staat mit seinem Gewaltmonopol. Aber bereits die frühen Staa-
ten in den alten Hochkulturen haben nicht zu mehr, sondern zu weniger 
Gewalt geführt.34 Der Anarchist Graeber widerspricht zwar: Staat und 
Geldwirtschaft hätten die Menschen aus ihren humanen Ökonomien he-
rausgeprügelt; zudem verweist er auf die alltägliche Brutalität in den Me-
tropolen und auf die ständige Drohung mit Gewalt;35 empirische Belege 
kann er aber nicht liefern. Gegenwärtig ist die Gewalttätigkeit dort be-
sonders hoch, wo Staaten zerfallen oder sich nicht konstituieren können 
(»failed states«). Offensichtlich haben die europäischen Kolonialmäch-
te sogar die Anzahl der Tötungen in einfachen Sozialverbänden verrin-
gern können, etwa bei den Ache in Paraguay und selbst bei den !Kung 
in Botswana.36 Im rousseauistischen Naturzustand gibt es also erheblich 
mehr Gewalt als im hobbesianischen Leviathan.

Immerhin kann man noch eine rousseauistische Restthese halten: Die 
Wildbeuter sind (und waren) friedfertiger als die Pflanzer.37 Zwar sind die 
Menschen in beiden Gesellschaftsformen brutaler als wir, aber schlimmer 
ging es wohl bei den ersten sesshaften Sozialverbänden zu. Sehr kriege-
rische Völker sind nämlich die Yanomani im Amazonas-Gebiet oder die 
Dani in Westneuguinea, die einfache Formen der Landwirtschaft betrei-
ben. Erst nach der neolithischen Revolution verbreiten sich auch Sklaven-
haltung, grausame Strafen und Tyrannei. Relativ friedfertig sind hinge-
gen kleine nomadisierende Sozialverbände ohne Eigentum an Grund und 
Boden. Das gilt etwa für heute noch existierende Wildbeuter wie die Se-
mang in Malaysia, die Siriono-Indianer in Südamerika und die Aka-Pyg-
mäen in Zentralafrika. Besonders gut erforscht sind die bereits erwähn-
ten !Kung. Entstehen Konflikte zwischen einzelnen Mitgliedern, bemühen 
sich andere, zu ihrer schnellen und gewaltlosen Beilegung beizutragen. 
»Der Faden, der sie ans Leben knüpft, ist ganz dünn und erlaubt ihnen 
nicht, untereinander zu streiten.«38 Ausschlaggebend sind nicht Mitleid 
und Altruismus, sondern vielmehr ständiges Reden, gemeinsames Singen 
und Spielen sowie vor allem die fest verankerten Bräuche der Teilung der 
Jagdbeute und der wechselseitigen Geschenke.39 Organisierte Kriege gibt 

34		 Pinker, Gewalt (2011), 72, 81, 91, 1010ff.; vgl. Antweiler, Heimat Mensch 
(2009), 107–110.

35		 Graeber, Schulden (2012), 166ff., 218–221 u.ö.
36		 Diamond, Vermächtnis (2012), 336; Pinker, Gewalt (2011), 101.
37		 Diamond, Vermächtnis (2012), 165f.; Pinker, Gewalt (2011), 93; Fry/Söder-

berg, Lethal Aggressions in Mobile Forager Bands and Implications for the 
Origin of Wars (2013).

38		 Marshall-Thomas, Meine Freunde die Buschmänner (1962), 26.
39		 Marshall, The !Kung of Nyae Nyae (1976), 288–311.

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


125

es kaum, jedoch sehr wohl Überfälle und Totschlagsdelikte. Dunkle Fle-
cken bei den Wildbeuter-Gruppen sind aber die verbreitete Tötung von 
Säuglingen (Infantizid) und von alten Menschen (Senilizid).40 

Ein Aspekt sei noch ergänzt: Völlig unbekannt in der Frühzeit der 
Menschheitsentwicklung sind religiös motivierte und verbrämte Krie-
ge. Der entscheidende Grund dafür ist, dass Moral und Politik, wenn 
man diese Begriffe überhaupt verwenden darf, kognitiv und sozial deut-
lich vom proto-religiösen Komplex getrennt waren. Die sozialen Nor-
men stützten sich vielmehr auf anthropo-biologische Säulen.41 Die Ver-
knüpfung von Religion und Moral geschah sehr viel später, ansatzweise 
vielleicht in den frühen Hochkulturen, vor allem aber in den späteren 
Imperien. Erst im Römischen Reich konnte sich eine monotheistische 
Universalreligion als umfassendes Orientierungssystem durchsetzen. Die 
säkulare, fast völlig metaphysik-freie Moral des Aristoteles ist nicht das 
Produkt einer Aufklärungsleistung, die die religiösen Elemente ausson-
derte, sondern entspricht ganz einem eigenständigen moralischen Den-
ken, wie es damals schon lange üblich war. 

Gleichheit

Der zweite kulturkritische Topos des Rousseauismus betont die Gleichheit 
aller Mitglieder in den frühen menschlichen Gemeinschaften. Das ist das ti-
telgebende Thema von Rousseaus Zweitem Diskurs; erst nach der Einfüh-
rung des Privateigentums komme es zum Wettbewerb der Menschen un-
tereinander, der die Unterschiede hervortreibe und größer werden lasse.42 

Vieles spricht dafür, dass dieser rousseauistische Topos berechtigt ist, 
und zwar im Hinblick auf materielle, politische und religiöse Gleich-
heit. An Besitztümern und Macht gab es zwischen den Mitgliedern ei-
ner Wildbeuter-Horde kaum Unterschiede; es herrschte eine generel-
le Gleichheit bei Abwesenheit politischer und religiöser Institutionen. 
Meistens werden zwei Gründe genannt, warum Wildbeuter so egalitär 
organisiert sind: Erstens können umherziehende Verbände gar nicht viele 
Gegenstände mitnehmen, was die Entstehung privaten Besitzes außeror-
dentlich erschwert. Eigentum an Kleidung, Werkzeugen und Waffen gibt 
es sehr wohl, aber nicht an den Arbeitsprodukten. Denn zweitens wer-
den größere Jagdbeuten unter allen Gruppenmitgliedern aufgeteilt, oft 
in Form eines aufwändigen Rituals. Manche Ethnologen sprechen von 

40		 Diamond, Vermächtnis (2012), 210ff., 250ff.; vgl. Harris, Kannibalen und 
Könige (1978), 29–33.

41		 Vgl. Thies, Wurzeln der Moral, in diesem Band.
42		 Rousseau, Schriften I: 237ff.; vgl. Neuhouser, Rousseau’s Critique of In-

equality (2014). 

GLEICHHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


126

einer Art Teilzwang; tatsächlich aber handelt es sich um eine innere Ver-
pflichtung, die gar nicht in Frage gestellt wird. 

In einem gewissen Sinne gab es damals sogar eine stärkere Partizipa-
tion an kollektiven Entscheidungsprozessen, meist durch ein Palaver bis 
zum Konsens. Aber nicht nur die kleineren Horden, sondern sogar So-
zialverbände mit mehreren zehntausend Individuen (wie das Hirtenvolk 
der Nuer im Südsudan) blieben lange ohne politische Zentralinstanz; le-
gislative, exekutive und judikative Institutionen hatten sich (noch) nicht 
herausgebildet. Bewusst hatte man sich für die Egalität in einer so gro-
ßen Gruppe entschieden. Seit den Studien von Evans-Pritchard haben 
sich dafür die Ausdrücke »akephaler Staat« und »regulierte Anarchie« 
eingebürgert.43 Wie es dann im Laufe der Zeit in mehreren Weltregionen 
zu einer stratifizierten Gesellschaft beziehungsweise einer staatlichen Or-
ganisation kam, ist Thema zahlloser Studien.44

Noch in anderer Hinsicht herrschte früher mehr Gleichheit, nämlich 
zwischen den verschiedenen Sozialverbänden. Keine Horde ist reicher 
und mächtiger als eine andere; Gruppen, die verwandtschaftlich ver-
bunden sind, betrachten sich gegenseitig als gleichberechtigt. Die ver-
tikalen Differenzen wuchsen erst in der Moderne. Die umfangreichen 
OECD-Studien der letzten Jahre haben ergeben, dass das Pro-Kopf-Ein-
kommen zurzeit von Christi Geburt und im Jahr 1000 wohl in allen Regi-
onen der Erde ungefähr gleich hoch war, mit leichtem Vorsprung für Chi-
na. Europa übernahm zwar schon im 14. Jahrhundert die Führung, aber 
noch 1820 übertraf der materielle Reichtum Großbritanniens den von 
China nur um das Doppelte und den von Afrika bloß um das Dreifache. 
1998 jedoch standen die USA und Afrika im Verhältnis 20:1.45 Noch viel 
dramatischer fällt der Vergleich zwischen einzelnen Ländern aus; selbst 
für das kaufkraftbereinigte Einkommen (PPP) ist nach den IWF-Daten 
2013 das Verhältnis des reichsten Landes (Katar) zum ärmsten (Zen
tralafrikanische Republik) 180:1. Die individuellen Unterschiede über-
steigen die Vorstellungskraft: Während der reichste Mensch der Welt ein 
Vermögen von fast 80 Milliarden Dollar besitzt, müssen 1,2 Milliarden 
Menschen mit weniger als 1,25 Dollar am Tag auskommen. Wie stark 
die soziale Ungleichheit auch innerhalb der einzelnen Länder gewachsen 
ist, wurde erst jüngst intensiv diskutiert.46 Höchstwahrscheinlich wer-
den diese Diskrepanzen in den nächsten Jahrzehnten weiter ansteigen. 

Obwohl also dieser zweite Topos einiges an Überzeugungskraft be-
sitzt, sind verschiedene Einschränkungen zu machen. Erstens herrscht 

43		 Evans-Pritchard, Die Nuer im südlichen Sudan (1983), 199. 
44		 Vgl. zuletzt Breuer, Der charismatische Staat (2014). 
45		 Maddison, The World Economy (2006), 19, 30, 44, 126; Maddison, Con-

tours of the World Economy, 1–2030AD (2007), 70, 174, 309, 382.
46		 Piketty, Das Kapital im 21. Jahrhundert (2014).

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


127

in den Wildbeuter-Horden keine absolute Gleichheit. Man muss näm-
lich zwischen sozialer und natürlicher Ungleichheit unterscheiden, was 
Rousseau gleich zu Beginn des Zweiten Diskurses zugesteht.47 Die bio-
logischen Unterschiede zwischen den Individuen führen aber auch bei 
Jägern und Sammlern zu vertikalen Differenzen. Macht ist nach Alter 
und Geschlecht ungleich verteilt; zusätzlich ergeben sich Unterschie-
de durch die verschiedenen Begabungen und Fähigkeiten der Indivi-
duen. Die besten Jäger beanspruchen in der Regel die besten Waffen 
und können eine zweite Frau ernähren. Die ältesten Männer überneh-
men oft die Rolle eines Patriarchen, dessen Autorität jedoch beschränkt 
ist. Die Männer sind in »Altersklassen« eingeteilt, wobei die Übergän-
ge zwischen diesen oft durch aufwändige Initiationsrituale kontrolliert 
sind. Weil alle Menschen älter werden, ist dies eine kommode Hierar-
chisierung; prinzipiell weiß jeder Heranwachsende, dass er auch ein-
mal an die Reihe kommt. Kranke und behinderte Personen spielen gar 
keine Rolle, die meisten sterben, wenige können in die Ausnahmerol-
le eines Schamanen schlüpfen. Hinsichtlich der Situation der Frauen ist 
zu differenzieren. Bei den Pygmäen, die im Urwald mit Netzen jagen, 
sind daran meistens auch Frauen beteiligt. Hingegen gibt es bei den 
!Kung eine klare geschlechtsspezifische Arbeitsteilung: An der langwie-
rigen Ausdauerjagd, die wohl eine besondere menschliche Begabung 
darstellt, sind nur die Männer beteiligt. Die Frauen beschränken sich 
auf das Sammeln von Nahrungspflanzen. Obwohl deren Anteil an der 
Ernährung höher ist, ist Fleisch beliebter und deshalb der Mann ein-
flussreicher. Bei den männerzentrierten Hirtenvölkern sind Frauen so-
gar zu Tauschobjekten degradiert. Die männliche Dominanz ist welt-
weit der Normalfall.48 

Zweitens sind keineswegs alle Wildbeuter-Gruppen egalitär organi-
siert. Neuere Studien unterscheiden zwischen einfachen und komplexen 
Jäger-Sammler-Gemeinschaften. Die komplexeren Verbände sind wohl-
habender und haben stärkere soziale Unterschiede ausgebildet.49 Ein be-
rühmtes Beispiel sind Indianerstämme wie die Kwakiutl, die an der nord-
westamerikanischen Küste von vorüberziehenden Lachsschwärmen lebten. 
Weil diese so reichhaltig waren, konnten Überschüsse angeeignet und un-
gleich verteilt werden. Die Häuptlinge mussten jedoch, um ihren sozialen 
Rang zu legitimieren, zu jeder passenden Gelegenheit große Feste veran-
stalten (den sogenannten Potlatch), auf denen die ärmeren Gruppenmit-
glieder bewirtet und beschenkt wurden. So wurde auch hier die ökono-
mische Ungleichheit immer wieder ausgeglichen. Dass der Potlatch, wie 
Boas beobachtete, am Ende des 19. Jahrhunderts zu einer regelrechten 

47		 Rousseau, Schriften I: 191.
48		 Edgerton, Trügerische Paradiese (1994), 111ff.
49		 Kelly, The Lifeways of Hunter-Gatherers (²2013), 241ff.

GLEICHHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


128

Zerstörungsorgie wurde, ist jedoch ein Verfallsphänomen, das auf europä-
ische Einflüsse zurückzuführen ist.50

Drittens ist auf eine Kehrseite der Gleichheit hinzuweisen: Bisher war 
von vertikalen Differenzen die Rede, also von materiellen, politischen, 
religiösen und geschlechtlichen Hierarchien. Außer den vertikalen Dif-
ferenzen fehlen aber auch die horizontalen Differenzen: Die Menschen 
waren früher einander viel ähnlicher. Natürlich sind die Mitglieder ei-
ner Wildbeuter-Gruppe Individuen, und zwar nicht nur wegen ihrer ein-
deutigen Raum-Zeit-Stellen (numerische Individualität), sondern auch 
durch besondere Eigenschaften (qualitative Individualität). Sie sind sich 
dieser Besonderheiten bewusst und nehmen sich wechselseitig als Indivi-
duen wahr (reflexive und intersubjektive Individualität). Aber die Diffe-
renzen, etwa in spezifischen körperlichen und geistigen Fähigkeiten, sind 
geringer als dies bei einer vergleichbaren heutigen Menschengruppe der 
Fall wäre. Nicht nur vertikal, sondern auch horizontal herrscht Gleich-
heit; deren Kehrseite ist also die mangelnde Pluralisierung der Lebensstile. 

Glück

Schließlich komme ich zum dritten rousseauistischen Topos: Die Men-
schen seien in einfachen Sozialverbänden glücklicher. Everett behauptet 
dies schon im Titel seines Buches (2010), allerdings nur dem der deut-
schen Ausgabe. Er nennt zwei Bündel von Indizien. Zum einen verweist 
er auf die Fröhlichkeit und den Humor der Menschen; sie würden mehr 
als wir lachen und lächeln. Sie hätten nicht einmal ein Wort für »Sorge«. 
Die harten Probleme des Alltags und die Grenzsituationen des menschli-
chen Lebens (wie Krankheit und Tod) störten diese Zufriedenheit nicht; 
ihnen würden die Pirahã mit einem darwinistischen Pragmatismus be-
gegnen; wer zu schwach sei, der sterbe eben. Zum anderen sind psychi-
sche Krankheiten unbekannt; es gebe weder Depressionen oder chroni-
sche Müdigkeit, weder Phobien noch Neurosen. Hinzu komme, dass die 
Menschen ein relativ gesundes Leben führen.51 Es gibt auch keine Infek-
tionskrankheiten (Pocken, Pest, Grippe, Masern, Ebola und so weiter), 
weil diese erst nach der agrarischen Revolution entstanden sind.52

Die Überprüfung dieser dritten These ist am schwierigsten, weil beim 
Thema Glück alles umstritten ist. Das gilt sowohl für die zahlreichen 
philosophischen Theorien als auch für die empirische Glücksforschung, 

50		 Kohl, Ethnologie – die Wissenschaft vom kulturell Fremden (²2000), 90ff.; 
Harris, Kulturanthropologie (1989), 134ff.

51		 Everett, Das glücklichste Volk (2010), 16, 25, 135, 156, 407 u.ö., vgl. Eve-
rett, Die größte Erfindung der Menschheit (2013), 428ff.

52		 Diamond, Vermächtnis (2012), 340ff.

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


129

in der seit einigen Jahrzehnten Psychologen, Soziologen und Wirtschafts-
wissenschaftler eine Fülle von Daten anhäufen, ordnen und interpretie-
ren. Dass sich Glück eigentlich nicht quantifizieren lässt, hat schon dem 
klassischen Utilitarismus erhebliche Probleme bereitet. Man könnte sich 
deshalb auf die Position zurückziehen, dass Menschen zu allen Zeiten 
glücklich und unglücklich gewesen seien, dass es keinen Fortschritt, aber 
auch keinen Rückschritt gebe. Ich möchte im Folgenden aber eine stär-
kere These vertreten: Tatsächlich waren die Menschen in einfachen So-
zialverbänden glücklicher als wir. 

Was wird hier unter Glück verstanden? Gemeint ist natürlich nicht 
der materielle Reichtum (Lebensstandard), der heute entschieden höher 
ist. Auch in anderer Hinsicht, wie Lebenserwartung und Bildungsgrad, 
sind wir in der modernen Welt gewiss besser dran. Schließlich verfügen 
wir über viel mehr individuelle Wahlmöglichkeiten (Optionen) und ein 
umfangreicheres Netz sozialer Beziehungen, insgesamt also eine höhe-
re Lebensqualität. Anders sieht es aus, wenn wir Glück als subjektives 
Wohlbefinden ansehen, also die faktische Zufriedenheit mit dem Leben 
insgesamt. Folgende Gründe kann man anführen, um die genannte rous-
seauistische These zu stützen.53 

Erstens sei auf die Kindheit bei den Wildbeutern verwiesen. Diese ist 
besonders glücklich, was sich positiv auf das gesamte spätere Leben aus-
wirkt.54 Hingegen wird unsere Glücksfähigkeit in der modernen Welt 
durch viele Lebensumstände und etliche pädagogische Maßnahmen von 
Grund auf zerstört. In vielen Wildbeuter-Horden verbringen Kinder fast 
das gesamte erste Lebensjahr am Körper der Mutter; bei den Aka-Pyg-
mäen sind sogar die Väter die Hälfte der Zeit mit ihren Kindern zusam-
men.55 Zudem sind weitere Bezugspersonen, nämlich andere Frauen oder 
auch Männer, sogenannte Allo-Eltern, ständig in Reichweite. Körperli-
che Züchtigungen gibt es kaum, vor allem nicht bei den Sozialverbänden, 
die auch gegenüber fremden Gruppen friedfertiger sind, also etwa den 
Pygmäen, den !Kung und den Pirahã. Später genießen die Kinder viele 
Freiheiten und spielen mit Kindern verschiedenen Alters. Dabei sind sie 
allerdings auch großen Gefahren ausgesetzt. Mit der agrarischen Revo-
lution verschlechtert sich wohl die Situation der Kinder.56

Zweitens ist die Arbeitszeit niedriger. Nach der bekannten These von 
Marshall Sahlins leben die Wildbeuter in einer ursprünglichen Über-
flussgesellschaft.57 Die empirischen Daten sind zwar nicht eindeutig und 

53		 Vgl. Kohl, Der glückliche Wilde (2008). 
54		 Diamond, Vermächtnis (2012), 218–242; Everett, Das glücklichste Volk 

(2010), 135, 140ff., 163ff.; vgl. schon Liedloff, Auf der Suche nach dem 
verlorenen Glück (1980). 

55		 Antweiler, Was ist den Menschen gemeinsam? (²2009), 227.
56		 Vgl. Lancy, The Anthropology of Childhood (2008). 
57		 Sahlins, Stone Age Economics (1972), 1ff.

GLÜCK

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


130

lassen sich unterschiedlich interpretieren. Es scheint jedoch bestätigt, 
dass ein !Kung weniger als 20 Stunden in der Woche arbeitet und trotz-
dem gut ernährt ist.58 Bei Pflanzern liegt die Arbeitszeit höher, aber kaum 
irgendwo wird länger als acht Stunden am Tag geschuftet. Drastisch er-
höht sich die Arbeitszeit erst nach dem Übergang zur Intensivlandwirt-
schaft. Einer der Gründe dafür ist, dass dann auch Arbeit für andere zu 
tun ist, also für Priester, Könige, Militärbefehlshaber, die von der Subsis-
tenzwirtschaft freigestellt sind. Zudem ist die Arbeit, die es in einfachen 
Sozialverbänden gibt, kaum strukturiert und eher natürlichen Rhythmen 
angepasst; die Menschen leben also ohne Zahl und Zeit, das heißt ohne 
die Realabstraktionen, zu denen uns die moderne Welt zwingt. Schließ-
lich ist Jagen und auch Sammeln viel spannender als Ackerbau und Vieh-
zucht, Fabrik- oder Büroarbeit.59 

Drittens kann man zurückverweisen auf den zweiten rousseauisti-
schen Topos, die größere Gleichheit. Denn egalitäre Sozialverhältnisse 
fördern das Glück der Menschen. Diese These lässt sich folgendermaßen 
plausibilisieren: In einer vom Konkurrenzgedanken beherrschten Gesell-
schaft sind die Sieger glücklich und die Verlierer unglücklich. Wie empi-
rische Untersuchungen zeigen, ist tatsächlich in den USA und in Europa 
das subjektive Wohlbefinden der reichen Menschen höher.60 Das sieht 
nach einem Nullsummenspiel aus: Was der eine an Glück gewinnt, ver-
liert der andere. Die Anti-Rousseauisten behaupten nun, dass von dem 
Konkurrenzkampf alle profitieren würden, weil alle wohlhabender wer-
den, auch die Verlierer. Das scheint nur bis zu einem bestimmten Punkt 
zu gelten; ist dieser überschritten, führt wachsender materieller Reich-
tum nicht zu mehr Glück (das sogenannte Easterlin-Paradox). Aber es 
gibt eine weitere Auswirkung: Der ständige Konkurrenzkampf verringert 
das Glück aller, sowohl der Sieger als auch der Verlierer. Das ist vor allem 
dann der Fall, wenn vieles dafür spricht, dass es beim Wettbewerb nicht 
fair zugeht, zumindest Zufälle eine Rolle spielen, die Resultate also nicht 
gerecht sind. Zudem muss der Sieger ständig fürchten, in der nächsten 
Runde selbst der Verlierer zu sein. Weitere Studien zeigen, dass soziale 
Ungleichheit erhebliche Folgeprobleme aufwirft: Ängste, Depressionen, 
Drogenmissbrauch, Einsamkeit, Fettleibigkeit, Schlaflosigkeit, Stress und 
der Verlust des sozialen Vertrauens.61 Während sich unsere moderne Welt 
immer mehr dieser absoluten Konkurrenzsituation annähert, gibt es in 
einfachen Sozialverbänden eine »humane Ökonomie«, die Wettbewerb 

58		 Vgl. Harris, Kulturanthropologie (1989), 91ff., 146; Kelly, The Lifeways of 
Hunter-Gatherers (²2013), 14f.

59		 Vgl. Sarno, Der Gesang des Waldes (2013), 116.
60		 Binswanger, Ein glückliches Leben statt immer mehr materiellen Wohlstand 

(2010), 284ff.
61		 Wilkinson/Pickett, Gleichheit ist Glück (2009); vgl. Graham, Happiness 

around the World (2009), 161–166.

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


131

durch Solidarität ersetzt.62 Auf jeden Fall kann man folgern, dass sozia-
le Gleichheit zum Glück der Menschen beiträgt. 

Viertens sind die Wildbeuter und Pflanzer mit sich, ihren Mitmen-
schen und der Welt viel stärker im Reinen. Es gibt keine große Diskre-
panz zwischen Erfahrungen und Erwartungen, zwischen Bedürfnissen 
und ihrer Erfüllung, zwischen Fähigkeiten und lebenspraktischen Not-
wendigkeiten, zwischen Mitteln und Zielen. Ebenso existiert keine Kluft 
zwischen der psychischen Zeit (Lebenszeit) und den großen Rhythmen 
des Kosmos (Weltzeit). Die Wildbeuter interessieren sich weder für die 
ferne Vergangenheit noch die ferne Zukunft; sie leben in der Unmit-
telbarkeit.63 Die Menschen sind weder überfordert noch leiden sie un-
ter Entfremdung. Man kann auch sagen: Die Glücksmaßstäbe sind den 
Gegebenheiten bestens angepasst. Auch dies findet eine Bestätigung in 
der empirischen Glücksforschung. Diese hat nämlich für die dynami-
schen (»heißen«) Gesellschaften der Gegenwart zwei Paradoxien her-
ausgearbeitet, eine auf der Makro-, die andere auf der Mikro-Ebene.64 
In Ländern mit hohen Wachstumsraten sind die Individuen unglückli-
cher als in Ländern ohne diese (»paradox of unhappy growth«). Das 
gilt auch innerhalb einer Gesellschaft: Individuen, die erfolgreich sozial 
und ökonomisch aufstiegen, sind nicht so glücklich wie die Individuen, 
deren Status unverändert blieb (»paradox of the happy peasant and the 
frustrated achievers«). Wie ist das zu erklären? Möglicherweise sind die 
Menschen aufgestiegen, die von Natur und/oder durch Erziehung eher 
griesgrämig waren. Wahrscheinlicher aber ist, dass es eine andere Er-
klärung gibt, die für beide Paradoxien gilt: Wenn Erwartungen sich dy-
namisieren, vergrößert sich nicht nur die Gefahr von Enttäuschungen, 
es verändern sich auch die Maßstäbe, an denen man seine eigene Situ-
ation misst. So geraten die Aufsteiger in eine hedonistische Tretmühle: 
Man strengt sich an, kommt aber in Bezug auf das subjektive Wohlbe-
finden nicht von der Stelle.65 Dafür spricht auch die dritte Paradoxie: In 
den reichen Ländern sind die Menschen zwar aus objektiv-medizinischer 
Sicht gesünder als in armen Ländern, dennoch sind sie subjektiv mit ih-
rem Gesundheitszustand unzufriedener, weil eben die Erwartungen viel 
höher sind.66 Die einfachen Sozialverbände waren gewiss keine offenen 
Gesellschaften, aber ihre Geschlossenheit hat auch zum Glück ihrer Mit-
glieder beigetragen. 

62		 Graeber, Schulden (2012), 138, 166 u.ö.
63		 Everett, Das glücklichste Volk der Welt (2010), 196, 400.
64		 Graham, Happiness around the World (2009), 43, 146–155, 213f.; vgl. Hös-

le, Der Wert des eigenen Glücks (2014), 14f.
65		 Binswanger, Ein glückliches Leben statt immer mehr materiellen Wohlstand 

(2010), 287ff.
66		 Graham, Happiness around the World (2009), 155–158.

GLÜCK

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


132

Rousseauismus als Kulturkritik

Kann man heute noch Anhänger des Rousseauismus sein? Mein Durch-
gang durch die drei Topoi hat einige Indizien für dessen Berechtigung 
zusammengetragen. Selbst wenn man den ersten Punkt, die Friedfertig-
keit, fallen lässt, bliebe noch ein schwacher Rousseauismus übrig. Aber 
welchen metatheoretischen Status hätte eine solche Position? Ich sehe 
drei Möglichkeiten.

Erstens könnte das »Zurück zur Natur« oder (korrekter) ein »He
raus aus der Zivilisation« ein normatives Modell sein. Rousseauismus 
wäre dann die Forderung, unsere Gesellschaft als Ganzes technisch, wirt-
schaftlich, politisch und sozial grundstürzend umzugestalten. Aus die-
ser Perspektive ist eine Postwachstumsökonomie, wie sie jetzt diskutiert 
wird, viel zu wenig. Gefordert wäre das »Zurückfahren« aller komple-
xen und abstrakten Einrichtungen, wie es gegenwärtig von radikalen 
politischen Strömungen wie dem Öko-Anarchismus67 und dem Primiti-
vismus68 vertreten wird. Aber selbst ein Anarchist wie Graeber lehnt das 
ab;69 schon Rousseau wusste, dass es für moderne Gesellschaften keine 
Exit-Option gibt; ein abschreckendes Beispiel für einen entsprechenden 
Versuch ist das Pol-Pot-Regime in Kambodscha 1975–79. Darüber hi
naus sind auf der normativen Ebene neben Glück und Gleichheit weitere 
Kriterien zu berücksichtigen. So sind totalitäre Systeme ja auch nicht da-
durch legitimiert, dass sich Menschen möglicherweise in ihnen subjektiv 
wohl fühlen; soziale Ungleichheit kann durch unterschiedliche Bedürf-
nislagen, Leistungen und Verdienste sowie erworbene Rechte gerechtfer-
tigt sein. Eine konkrete Utopie ist ein »Zurück zum einfachen Leben« 
wohl nur für kleine Gruppen und für einzelne Menschen. Einer der ers-
ten, der Rousseau auf diese Weise nacheifern wollte, war Kleist: So wie 
jener 1765 sechs Wochen auf der St. Petersinsel im Bieler See verbrach-
te, lebte dieser 1802 einige Monate auf der Scherzliginsel bei Thun in 
der Schweiz. Die Südsee, von der Diderots Nachtrag handelt, wurde das 
Ziel von Paul Gauguin, August Engelhardt und Jacques Brel. Aber selbst 
das ist für die meisten von uns nicht möglich. Bereits Voltaire schrieb an 
Rousseau, dass er nicht zu den Indianern übersiedeln könne, weil sein 
Arzt nicht mitkommen würde.70 

Die zweite Option heißt: von den Wildbeutern lernen. Das postuliert 
Diamond im Untertitel seines Buches und fasst am Ende einige Vor-
schläge zusammen: eine bessere Ernährung mit mehr frischem Obst und 

67		 Bookchin, Die Agonie der Stadt (1996). 
68		 Zerzan, Running on Emptiness (2002). Eine Variante des Primitivismus ist 

das einsame Leben in der Wildnis, vgl. Krakauer, In die Wildnis (1997). 
69		 Graeber, Frei von Herrschaft (2008), 38, 71f. u.ö.
70		 Voltaire, Correspondance IV, 539 (Brief vom 30.8.1755). 

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


133

weniger Salz sowie langsameres Essen, mehrsprachige und körpernähere 
Erziehung unserer Kinder, eine bessere Integration der alten Menschen, 
Mediation und eine wiederherstellende Rechtsprechung statt Strafe.71 
Für das umfangreiche Buch von Diamond sind das erstaunlich weni-
ge konkrete Vorschläge, zudem begrenzt anwendbare und umstrittene. 
Dennoch sollte man die Möglichkeit des Lernens, auch für andere Berei-
che, etwa den Umgang mit der Natur, nicht a priori ausschließen. Übri-
gens gehen machen sogar weiter und postulieren, dass man von Tieren, 
ja der gesamten Natur lernen könne (Bionik).

Den dritten Vorschlag macht Kant, der in seinen Anthropologie-Vorle-
sungen sagte: »Rousseau wollte im Grunde nicht, daß der Mensch wiede-
rum in den Naturzustand zurück gehen, sondern von der Stufe, auf der er 
jetzt steht, dahin zurück sehen sollte.«72 Dann können wir nämlich erken-
nen, was wir verloren und vergessen, aber auch was wir gewonnen haben. 
Gleichheit haben wir beispielsweise verloren, Friedfertigkeit gewonnen. 
Das scheint mir der richtige Ansatz zu sein: Rousseauismus ist keine um-
gedrehte Utopie, auch keine Theorie einfacher Sozialverbände, sondern 
eine Form der Kulturkritik, die durch Kontrastierungen und Alternativ-
modelle ihr Anliegen verdeutlicht.73 Kulturkritische Betrachtungen dür-
fen sich keineswegs auf pessimistische Essays über Kunst, Wissenschaft 
und Bildung beschränken. Notwendig ist vielmehr eine radikale Kultur-
kritik, die das Ganze unserer Lebensform in den Blick nimmt. Offensicht-
lich besteht, wie Marx vermutete, ein Zusammenhang zwischen der Ab-
lehnung der bestehenden Gesellschaft und der romantischen Vorstellung 
eines besseren Lebens zu früheren Zeiten.74 Vielleicht gilt hier folgende 
Regel: Je kritischer man gegenüber der eigenen Gesellschaft ist, desto wei-
ter wird der Gegenentwurf in Raum und Zeit entrückt. Obwohl man, wie 
gesagt, keine direkten normativen oder therapeutischen Folgerungen zie-
hen darf, ist eine solche Art der Kulturkritik für unser Selbstverständnis 
erforderlich. So schützen wir uns nämlich vor ethnozentrischem Hoch-
mut und der Überschätzung der Gegenwart. Zudem wird der utopische 
Speicher, der zurzeit ziemlich leer zu sein scheint, wieder aufgeladen.

Dass die Menschheit seit Urzeiten auf einem falschen Weg sei, wird 
man nicht behaupten können. Dass aber hier und heute alles besser sei 
als anderswo und früher, ist ebenso wenig richtig.

71		 Diamond, Vermächtnis (2012), 528.535.
72		 Kant, XII: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), 681.
73		 Vgl. Thies, Alles Kultur? (2016), 108–117. 
74		 Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (Rohentwurf, 

1857/58), 80.

ROUSSEAUISMUS ALS KULTURKRITIK

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116 - am 15.01.2026, 21:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

