4. Asthetisch Erleben - ein Kontinuum

Dieses Kapitel erdrtert Dimensionen und Formen dsthetischen Erlebens. Das
deckt sich im Umfang in etwa mit dem, was bisher meist unter dem Rubrum
»asthetische Erfahrung« (Deines/Liptow/Seel 2013; Lehmann 2016a) verhan-
delt wird. Hieraus werden Uberlegungen aufgegriffen, die bei der Beschrei-
bung isthetischer Praktiken in Kontexten der Alltiglichkeit helfen kénnen.
Vorweg muss allerdings das grundlegende Verstindnis dsthetischer Interak-
tion als Ko-laboration skizziert werden.

Asthetische Interaktion als Ko-laboration

Wihrend in den meisten Sozialwissenschaften, von der Okonomie bis zur
Psychologie, Handlungsordnungen und Handlungsmacht agierender Subjek-
te den Blick auf empirische Phinomene bestimmen, zeigen an Asthetik inter-
essierte Disziplinen eine entgegengesetzte Tendenz. Wesentliche Krifte und
Effekte gehen hier von Texten und sWerken« aus. Kiinstlerinnen werden in ge-
nietheoretischer Tradition herausgehoben; die empirischen Nutzer spielen in
den Kernbereichen der Asthetik wie der Kunstwissenschaften keine tragen-
de Rolle. Rezeptionsforschung ist an Sozialwissenschaftler delegiert; deren
Befunde werden allerdings iiberwiegend unter der Frage nach der Angemes-
senheit der praktizierten Nutzungen an das Potenzial der Werke behandelt.

Umgekehrt stellt sich die Situation der empirisch-ethnographisch arbei-
tenden Forschung dar. Hier standen bislang Nutzerinnen und Fans, ihre Sze-
nen und Rituale im Mittelpunkt, seltener die Arbeit performierender Kiinst-
ler, noch seltener Kreative und Mitarbeiterinnen der Kulturbranchen. Die is-
thetischen Texte selbst kamen irgendwie vor, doch keineswegs als wichtige
Beteiligte (Verne 2017). Praxistheoretische Ansitze wie der der Ko-laboration
stehen quer zu beiden Zugriffen.

12.02.2026, 13:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Schénes alltaglich erleben

Das Stichwort »symmetrische Anthropologie« (Latour 1995) fordert auf,
der Wirkmacht nicht-menschlicher Akteure — also auch asthetischer Texte
und Inszenierungen - vergleichbare Beachtung zu schenken wie den Effekten
menschlichen Handelns. Vergleichbar meint dabei keineswegs gleich grof3.
Dinge, Dispositive, Texte und Stimmungen® handeln nicht; sie bieten ande-
ren Beteiligten eine Richtung des Tuns an, laden zu Praktiken und Routi-
nen ein, disponieren und situieren menschliches Agieren (Hirschauer 2016:
52; Bareither 2020; Biirkert 2020). Produktiver als abstrakte Debatten iiber
agency scheint ein Gedanke, der fiir unser Thema so formuliert werden kann:
Asthetisches findet nur im Netz von Interaktionen statt, an denen Partizipanden un-
terschiedlicher Art mitwirken (Felski 2020). Wir haben es mit Ketten >zusammen-
gesetzter< Handlungen zu tun, deren Ergebnisse offen sind und abhingig von
wechselnden Konstellationen der Beteiligten. Empirische Studien kénnen al-
lerdings nur Momentaufnahmen aus den Prozessen stindiger Ubersetzung
und Vermittlung von Impulsen bieten; der Preis fiir eine lesbare Beschreibung
ist Auswahl. >Alles hingt mit allem zusammenc ist kein zumutbares Darstel-
lungsprinzip.>

Interaktionen mit dsthetischer Dimension werden in diesem Band Ko-la-
borationen genannt. Der Gedanke einer >Zusammenarbeit< von Texten und
Nutzerinnen mit weiteren Partizipanden kann der erwihnten Schwiche em-
pirischer Kulturforschung abhelfen. Deren blinder Fleck ist oft die eigent-
lich dsthetische Dimension: das besondere Potenzial der rezipierten Angebo-
te und die besonderen Bemithungen der Nutzerinnen, mit diesem Potenzial
(und nicht nur aus dem >Drumherums) Vergniigen, Wohlgefallen, Lust zu er-
zeugen.

Lange Zeit wurden seitens der Asthetik, wenn sie sich itberhaupt mit
Rezeption als relevantem Gegenstand beschiftigte, im Wesentlichen drei
Grundkonstellationen angeboten. Die literaturwissenschaftliche sogenannte
Rezeptionsisthetik® suchte gewissermafien die Leserin im Text. Man mach-
te einen von den Wissenschaftlern konzipierten Ideal-Leser zum Teil des
Werks, indem man die Texte als fiir die Einbeziehung dieses Lesers verfasst
interpretierte. Daneben gab es Einbahnstraf3enkonzepte (richtige Rezeption

1 Unter Stimmungen werden lingerandauernde, den Hintergrund des Erlebens pragen-
de Emotionen verstanden (Vetter 2010: 92).

2 Felski (2020: Kap. 4, insbes. 135-155) argumentiert fiir die Konzentration auf Netzwerke
mittlerer Reichweite.

3 Grundlegend Jaufd (1967); Iser (1972,1990).

12.02.2026, 13:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Asthetisch Erleben - ein Kontinuum

hat sich um die optimale Erschliefiung des Textes zu bemithen<) und binire
Entweder/Oder-Modelle (-Rezipientinnen nutzen Texte sehr eigensinnig,
auch kreativ; falls diese Nutzungen aber nicht auf die optimale ErschlieRung
des Textes hinzielen, sind sie fiir die Asthetik irrelevant).

Letzteres war schon Ausdruck der Anerkennung eines Problems mit der
Empirie. Doch selbst der freigeistige Umberto Eco (1987, 1992) verstand das
von ihm so genannte »Benutzen« zwar als berechtigte, hiufig praktizierte
Option. Die souverine bis willkiirliche Aneignung freilich, mit der Leserin-
nen Texte ihren Absichten unterordnen, blieb fiir ihn fragwiirdig. Legitim sei
letztlich doch nur das »Interpretieren« als Suche nach der Absicht des Tex-
tes. Intentio lectoris miisse sein, der intentio operis, dem im Werk objektivierten
Sinnangebot gerecht zu werden.

Das Konzept der Ko-laboration dagegen macht aus der Dyade >Individu-
um und Werk« Beteiligte an einer von weiteren Partizipanden mitbestimmten
Interaktion. Es ldsst die daran Beteiligten gemeinsam &sthetische Erlebnis-
se erzeugen und beschreibt dies nahe an der realen Praxis. Die konstruierte
Situation einer isolierten Begegnung von Individuum und Text wird systema-
tisch geoffnet fiir die Ketten von Aktionen und Impulsen, die ihr vorausgingen
und in sie eingehen. Kiinstler wie Nutzerinnen kommunizierten mit anderen
Texten, die ihre Vorlieben formierten. Lektorinnen und Verlagskaufleute, Stu-
dios, Mischpulte, Schneidetische wirken als Mediatoren daran mit, was wir
tiberhaupt wie als Text héren und sehen konnen. An der komplexen Rezep-
tionssituation selbst sind Kérper, Wetter, Geselligkeit usw. beteiligt. Das Zu-
sammenwirken von Mediatoren, die Verkniipfung in Ketten, hat unerwartete
Wirkungen, die kein einzelner Beteiligter erzeugen kénnte (Hennion 1997a:
424, 428). Der Begrift der Emergenz, des nicht eindeutig determinierten In-
die-Welt-Tretens, bringt das zum Ausdruck. Im Ergebnis kann man nicht den
szientistischen Traum realisieren und vorhersagen, welche Faktoren welche
Lesart hervorrufen werden. Aber statt Ecos ungliicklicher Leerstelle der will-
kiirlichen Aneignung gibt es eine dichte Beschreibung, wie ein bestimmtes
Netz dsthetischen Erlebens praktisch wird.

Der franzosische Soziologe Antoine Hennion hat diesen Ansatz auf un-
terschiedlichen Feldern dsthetischer Interaktion ausgebaut. Texte sind fiir
ihn keine Objekte mit festen Eigenschaften und vorgegebenen Funktionen;
»the work is the list of its occurrences and its effects« (Hennion 2008: 40;
Herv.i.O.). Fiir einen solchen Zugriff sind die je einmaligen Phinomene und
ihr besonderes dsthetisches Potenzial wichtig. Es handelt sich nicht um belie-
bige Trager von Funktionen, die durch andere Triger ersetzt werden konnten.

12.02.2026, 13:41:26.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Schénes alltaglich erleben

Kunst mag entspannen und erheben, trosten und Informationen itber Welt
und Mensch liefern; aber wer zu denselben Zwecken einen Joint raucht, einen
Luxusgegenstand kauft, sich in eine heilige Schrift vertieft oder bei Wikipe-
dia nachschlagt, der tut etwas ganz anderes als jemand, der einen Biathlon-
Wettkampf verfolgt, Liebesgedichte liest, eine Kantate hort oder The Wolf of
Wall Street anschaut. So unersetzlich aber auch die einzigartigen Potenziale
der Angebote sind — damit ein besonderes Erleben dsthetischen Vergniigens
sich ereignet, miissen sie dazu gebracht werden, mit uns zu ko-laborieren.
»[...] [Y]es, the works matter, they respond, they do something — if we make
them do it« (ebd.).

Anders formuliert: Im Zentrum des Interesses steht die Performanz
(Biirkert 2020) dsthetischer Phinomene - in Bewegung gesetzt und ge-
halten durch Kiinstlerinnen und Ausfithrende, durch die Nutzerinnen und
alle (menschlichen wie nicht-menschlichen) Mediatoren, die sie verbinden
(Hennion 2003). Musik, Hennions spezieller Forschungsgegenstand, ist in
dieser Hinsicht ausgesprochen komplex; das macht seine Methodik auch auf
anderen Feldern anwendbar.

Mit besonderer Aufmerksambkeit fiir Details hat sich Hennion der eigent-
lichen Ko-laboration zugewandt. Er spricht hier von Geschmack; gemeint ist,
was man im Deutschen >das Schmecken« oder allgemeiner sinnliches Wahr-
nehmen nennen wiirde. Er beschreibt es als Suche nach den Qualititen der
>Partner< in diesem Prozess und veranschaulicht das eindrucksvoll anhand
des Weintrinkens und des Kletterns am Berg (Hennion 1997b). Solche Mikro-
studien intensiven Aufeinanderangewiesenseins sind hilfreich, weil sie alle
um das Zusammenwirken im isthetischen Erleben kreisen. >Schmeckenc (als
Bezeichnung fiir ein ganzes Biindel dsthetischer Praktiken) verlangt den Ein-
satz des Korpers. Dieser Korper ist keine natiirliche Gegebenheit, sondern
Produkt bisheriger dsthetischer Ko-laborationen, ja eines quasi-sportlichen
sUbens< (Hennion 2005: 138). Beim Schmecken kommuniziert das Ich mit dem
Korper, der sich dabei zu Wort meldet und Eigenschaften vorzeigt.

»[..] [A] body that is unaware of itself, has to reveal itself, to appear to itself
and to the subject gradually, as its extensive interaction with objects and
its training through repeated practice make it more competent, skilled, and
sensitive towhatis happening. Conversely, this production of a body capable
of sensing reveals more clearly the objects that it grasps, senses, and appre-
hends, and even its capacity to recognize what others recognize, and to share
effects felt with other bodies« (ebd.: 139).

12.02.2026, 13:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Asthetisch Erleben - ein Kontinuum

Auf der einen Seite sind materielle Phinomene beteiligt (Klinge, Bilder, Um-
gebungen, Krifte, fithlbare Oberflichen, Geschmackstriger); sie stellen in Be-
zug auf das Schmecken jeweils »a reservoir of differences« dar. Es handelt sich
um materielle (nicht imaginierte) Unterschiede* — die aber erst im Zusam-
menwirken, in der »co-formation« erscheinen (Hennion 1997b: 100). Phino-
mene und >Gegenstinde« mit dsthetischem Potenzial treffen auf Nutzerinnen,
die durch Ubung und Vergleich praktisches Wissen,” Routinen und Kompe-
tenzen im Wahrnehmen potenzieller Unterschiede erworben haben.® Diese
Ressourcen ermdglichen es ihnen, sich aktiv, quasi herauslockend, auf die
Angebote des Gegeniibers einzulassen. »In testing tastes, amateurs rely as
much on the properties of objects — which, far from being given, have to be
deployed in order to be perceived — as on the abilities and sensibilities one
needs to train to perceive them« (ebd.: 98).

Jedes asthetische Ereignis ist als wesentlich ssituativ< zu betrachten. In
der Situation des Schmeckens laufen Ketten von Referenzen auf Wissen und
Normen sowie Ko-laborationen unterschiedlichster Impulse fiir einen Mo-
ment zusammen. In diesem Sinn hat empirische Forschung es mit »the ir-
reducible heterogeneity of a real event« zu tun (ebd.: 106). Letztlich handelt
es sich laut Hennion bei den Momenten des >Schmeckens< um Anpassung an
Begegnendes, um das Ergreifen nicht gezielt zu schaffender Konstellationen.
»[...] [Tlaste is first of all an opportunism of the moment and of situations. To
be introduced into a repertory of objects, that we »choose« from in this way
and that, primarily because they present themselves to us« (ebd.: 111).

Aufschlussreich fur Beschreibung und Verstehen solcher Ereignisse des
Schmeckens sind aus der Mikroperspektive die ko-laborativ hervorgebrach-

4 Cemeint sind jene Unterschiede, mit deren Hilfe wir eine Folge von Gerduschen als
Musikstiick wahrnehmen (Tonhéhen, Lautstédrken, Klangfarben, Tempi und Rhythmen
sowie deren Anordnung zueinander und im Zeitablauf); ebenso aber Unterschiede
zwischen einzelnen Texten, die wir assoziierend vergleichen und vergleichend asso-
ziieren.

5 In der Rezeptionsforschung spricht man vonsbildhaft-anschaulichem«Wissen, das im
Hirnin Cestalt bildhaft erinnerter Situationen und Abldufe reprasentiert ist (Frey 2017:
69,108, passim).

6 Hennion spricht hier iber Musikliebhaber. Die Aussagen sind aber—mutatis mutandis
—aufviele Konstellationen dsthetischer Praxis zu iibertragen; am umfassendsten tref-
fen sie zu auf jene Laien, die die Forschung als Fans, Liebhaberinnen oder Aficionados
bezeichnet. Differenzierte Unterscheidungen innerhalb dieser Gruppe hat Vogelge-
sang (1991) entwickelt.

12.02.2026, 13:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 Schénes alltaglich erleben

ten Gesten, Zustinde, Bewegungen, Transformationen. Hennion (ebd.: 101)
fasst zusammen:

»Taste is [...] an activity. You have to do something in order to listen to mu-
sic, drink a wine, appreciate an object. Tastes are not given or determined,
and their objects are not either; one has to make them appear together,
through repeated experiments, progressively adjusted. The meticulous ac-
tivity of amateurs is a machinery to bring forth through contact and feel
differences infinitely multiplying, multiplying indissociably swithin<the ob-
jects tasted and >within<the taster’s sensitivity. These differences are not»al-
ready there«. Through comparison, repetition and so on, things that are less
inert than they appear are made more present. [..] [T]o taste is to make feel,
and to make oneself feel, and also, by the sensations of the body [...] to feel
oneself doing.«

Freilich werden in anderen Kontexten und Ko-laborationsmodi auch sprach-
lich reflektierende Praktiken aktiviert. Sie thematisieren das materielle Ge-
geniiber und die eigenen Empfindungen. Sie mobilisieren Erinnerungen und
Wissensbestinde, teilen Geschmackserfahrungen mit anderen und haben teil
an deren Ressourcen. Die Weisen des Schmeckens sind so vielfiltig wie die
Konstellationen, in denen es performiert wird. Grundlegend kann man im
Anschluss an Hennion den menschlichen Beitrag zur dsthetischen Ko-labora-
tion durch drei aufeinander aufbauende Elemente kennzeichnen: ein Gegen-
tiber sinnlich wahrnehmen und etwas fithlen; sich dazu bringen, aufmerksa-
mer zu perzipieren und zu empfinden; schliefilich anhand kérperlicher Sen-
sationen’ realisieren, dass man schmeckt. Das ist ohne grofie Mithe auch auf
das Spiiren, Riechen, Horen oder Sehen, auf Opernauffithrungen und ge-
druckte Texte, auf Fruchtsaft, Saunieren oder vegane Wurst zu iibertragen.
Zusammen bilden diese drei Register das grundlegende Repertoire dstheti-
schen Genusses von Kunst wie von anderen Phinomenen.

Vom Erlebnis zur Erfahrung: teleologische Implikationen?

Erfahrung oder Erlebnis — wie bezeichnet man am besten das, was in der
Ko-laboration geschieht? Dazu sind zunichst semantische Uberlegungen an-

7 Emotionen und Gestimmtheiten sind mit Kérperzustinden verknipft und kénnen auf
diesem Weg propriorezeptiv wahrgenommen werden.

12.02.2026, 13:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Asthetisch Erleben - ein Kontinuum

gebracht. Aus ethnographischer Sicht spricht vieles dafiir, ins Zentrum das
Erleben zu stellen — in vorsichtiger und empirie-offener Unterscheidung vom
Wahrnehmen wie von Erlebnis und Erfahrung. Die substantivierten Tatigkeits-
bezeichnungen Erleben und Wahrnehmen lenken die Aufmerksamkeit auf
das Tun, auf den aktiven Charakter dessen, was in dsthetischen Interaktio-
nen seitens der menschlichen Akteurinnen wie der sonstigen Beteiligten ge-
schieht. Erleben ist eine Tatigkeit — und Forscherinnen kénnen Tdtigkeiten
beobachten oder sich an ihnen beteiligen. Erlebnis und (noch stirker, wie wir
sehen werden) Erfahrung bezeichnen Ergebnisse solchen Tuns, das analytisch
objektivierte Geschehen oder — zumeist — das vom Ereignis subjektiv Blei-
bende beziehungsweise (etwa bei Dilthey 1992: 230f., 233f.) ihm im Lauf des
Lebens als Bedeutung Zugeschriebene.® Doch wird eher selten aus Erleben
ein deutlich abgeschlossenes, prigendes Erlebnis im strengen Sinne Diltheys
(Lessau/Ziigel 2019; Highmore 2011: 40-42) und Deweys.

Vom Umfang her bezeichnet dsthetisches Erleben alles, was auf der Seite
der menschlichen Partizipanden in dsthetischer Ko-laboration geschieht; das
deckt sich weithin mit dem, was in anderer Terminologie dsthetische Erfah-
rung heifdt. Wihrend beim Tun die Handelnden und ihre subjektiven, indivi-
duellen Empfindungen grofRes Gewicht haben, treten beim Blick auf Erlebnis
und Erfahrung stirker objektive Beziige in den Vordergrund, die nach sprach-
licher Formulierung verlangen und Wertungen nahelegen. Fiir die Handeln-
den ist jedoch vor allem wichtig, was sie fithlen wollen und werden. Was man
davon >mitnimmt« und was man dariiber spiter wird erzihlen konnen, ist
nicht irrelevant bei der >Planungs, aber doch kein Ziel in sich, eher ein Neben-
effekt. Erleben als bewusstes Instrument der Selbst-Bildung ist ein Konzept
weniger.

Wir werden noch sehen, dass der Versuch einer Unterscheidung zwischen
Wahrnehmen, dsthetischem Wahrnehmen und isthetischem Erleben vor al-
lem auf eine Beschreibung der Uberginge zwischen den abstrakt definierten
Tatigkeiten hinausliuft. Kulturwissenschaftliche Forschung kann mit ihren
Mitteln das Wahrnehmen als Ereignis im Subjekt kaum beobachten® — wo-
hingegen Erleben uns doch in vielfiltigen (fraglos interpretationsbediirftigen)

8 Systematisch erértert Frey (2017: 72-77) Erfahrungs-Konzepte.

9 Instrumente wie das Eye-Tracking liefern vieldeutige Daten, die meist mehr Fragen
aufwerfen als sie beantworten. Lohnend scheint die Erschliefung »para-ethnographi-
schen Wissens« (Beck 2009) von Kunstpadagoginnen und dhnlichen Berufsgruppen.

12.02.2026, 13:41:26.

2


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Schénes alltaglich erleben

Reaktionen und Auflerungen zuginglich ist, von anderen interaktiv geteilt
wird und auch an einem selbst beobachtet werden kann.

Unter Erleben verstehe ich im weitesten Sinn die Prisenz von subjek-
tiv bedeutungshaltigen, Empfindungen auslésenden Wahrnehmungen im
Bewusstsein. Als Erlebnis bezeichne ich Einheiten des Erlebens, die emotio-
nal hervorgehoben und als einzelne und besondere subjektiv reprisentiert
werden. Die Literatur zeigt bei allen Differenzen eine weitreichende Uber-
einstimmung in der Definition von Erleben und Erfahren (Lessau/Ziigel 2019:
7-10). Danach gilt heute ein Erlebnis als Ereignis von relativ geringem Eigen-
wert.’® Bedeutung hat es allenfalls »in Bezug auf sein bleibendes Ergebnis,
das in ihm selbst nicht liegt« (Cramer 1972: 705; zit.n. Lessau/Ziigel 2019: 8).
Das »bleibende Ergebnis« ist eine Erinnerung; sie liefert den Stoff fiir die
logisch-rationale Verarbeitung, die nach diesem Verstindnis zur Erfahrung
fihrt.

Exemplarisch kénnen hier Schiitz und Luckmann stehen, die Erlebnis und
Erfahrung als Teil eines gerichteten Prozesses von der sinnlichen Wahrnehmung
zur sprachlich und in der Erinnerung verfiigbaren Interpretation des Wahr-
genommenen und Erlebten fassen. Erleben bezeichnet sozusagen die niede-
re, da nicht reflektierend und interpretativ durchdrungene Stufe des Prozes-
ses, der zur Erfahrung als sprachlich reprisentiertem Wissen fithrt. Der subjektive
Sinn, der erst die Erfahrung relevant mache — fiir die Erlebenden wie fur
die Wissenschaft —, wird als Reflexionsprodukt verstanden.™ »Solange ich in

10  Fir Dilthey (1970) ist Erleben die Art, wie die Wirklichkeit fiir das Individuum da ist.
Erlebnis ist von daher die kleinste, elementare, auf nichts anderes mehr reduzierbare
Einheit des Lebens. Jedes Erlebnis ist Teil des biographisch-historisch entstandenen
und gepragten individuellen »Zusammenhang(s] des Seelenlebens« (ebd.: 90) und er-
hélt seine Bedeutung erstin der Erinnerung (Bollnow 1984: 38f.). Davon zu unterschei-
den ist bei Dilthey (2005) ein geradezu emphatisches Verstindnis von Erlebnissen, in
denen Menschen die Gesamtkonstellation von Zeit und Gesellschaft erfahren und die
dann ihre grundlegende Einstellung gegeniiber der Welt bestimmen.

b8 Hier wirkt die Macht einer der grundlegenden Metaphern, mit denen wir nicht nur die
Welt geistig ordnen, sondern in allen Fasern leben (Lakoff/Johnson 2007; Originaltitel:
»Metaphors we live by«). Es zeigt sich die elementare Kraft des Bildes von >Oben<und
>Unten< (Maase/Warneken 2003: 17-19) und der damit verbunden Hierarchisierungs-
impulse. In unserem Fall kommt hinzu, dass die Polaritdt von Denken und Fiihlen,
Sinnlichkeit und Vernunft tiber die Homologie zwischen Oben/Unten und Kopf/Kérper
(Jeggle 1986) untrennbar mit rigiden Wertungen verkntpftist. Im Mainstream der>Ge-
bildeten< kénnen wir gar nicht anders, als dsthetische Praktiken (und die iiber sie er-
strebten Befriedigungen) entsprechend dem Crad ihrer Intellektualitit oder Reflek-

12.02.2026, 13:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Asthetisch Erleben - ein Kontinuum

meinen Erlebnissen befangen und auf die darin intendierten Objekte gerich-
tet bin, haben die Erlebnisse keinen Sinn fiir mich [...]. Die Erlebnisse werden
erst dann sinnvoll, wenn sie post hoc ausgelegt und mir als wohlumschriebene
Erfahrungen fasslich werden« (Schiitz/Luckmann 2017: 44; Herv.i.O.). »Sinn
ist eine im Bewusstsein gestiftete Bezugsgrofle, nicht eine besondere Erfah-
rung oder eine der Erfahrung selbst zukommende Eigenschaft« (ebd.: 449).

Die verschiedenartigen und vielschichtigen Ausprigungen von Erleben
in Emotionen und korperlicher Selbstwahrnehmung sind jedoch nicht an
sprachliche Vergegenwirtigung und an diese Art tiberindividueller Sinn-
haftigkeit gebunden. Ihr Eigenwert tritt besonders im sinnlich-mentalen
Wohlgefiihl zutage, das positives isthetisches Erleben auszeichnet. Wer
danach strebt, folgt immer auch einer hedonischen Motivation und sucht
emotional positiv bewertete Empfindungen und Gestimmtheiten.

Der Kunstpadagoge Georg Peez (2005: 14f.) hat die Strukturelemente von
Prozessen, die zu 4sthetischer Erfahrung fithren, detaillierter, »chronologisch
geordnet von der ersten Aufmerksamkeit bis zur Mitteilung« zusammenge-
stellt. Seine Liste umfasst

»Aufmerksamkeit fiir Ereignisse und Szenen, die Gefallen und Interesse
wecken; unmittelbares Erleben der Wahrnehmung; Offenheit und Neugier;
Versunkensein im Augenblick; Selbstgeniigsamkeit; emotionales Invol-
viertsein; Genuss der Wahrnehmung selbst; Freude, Spaf3; Lustempfinden;
Spannung; Uberraschung; Staunen; Erleben von Subjektivitit; Individualitit
in der Wahrnehmung; Anregung der Fantasie; Entdeckung von neuen Asso-
ziationen zu scheinbar Bekanntem und Gewohntem; Erleben von Prozess-
haftigkeit in der Wahrnehmung; Reflexion (iber die eigene Wahrnehmung;
Reflexion bewirkt die nétige Distanz zum eigenen Wahrnehmungserle-
ben, zum Abschluss der dsthetischen Erfahrung; Voraussetzung fiir die
Reflexion ist Wissen und Einsicht, die sich aus fritherer Wahrnehmung und
Erfahrung ergibt; In-Beziehung-Setzen der eigenen dsthetischen Erfahrung
mit kulturellen und kiinstlerischen Produkten; Festhalten der dsthetischen
Erfahrung in dsthetischer Produktion; Mitteilen dessen, was die dsthetische
Aufmerksamkeit zwingend erregte (kommunikativer Aspekt).«

tiertheit, ihrer Verbindung mit rational-sprachlichem Wissen zu bewerten. Je hoher
der intellektuelle Anteil, als desto komplexer und entwickelter gilt die Erfahrung. Fir
diese Annahme gibt es gute Argumente (Maase 2019: 192-195) — das Problem ist ihre
Fraglosigkeit.

12.02.2026, 13:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Schénes alltaglich erleben

Peez’ >Superslowmo« dsthetischer Wahrnehmung folgt dem fragwiirdigen
Aufstiegsnarrativ. Man muss sie nicht streng als Modell nehmen, sondern als
Instrumentenkasten, um Mikropraktiken isthetischen Erlebens zu beschrei-
ben. Wichtig ist bereits der Prozesscharakter als solcher; allerdings ist die
Liste weder als sachlicher Befund tiber wiederholte feste Abliufe zu verstehen
noch als Norm, aus der Urteile itber vermeintlich gegliickte oder defizitire
Weisen isthetischer Perzeption folgen. Bereits die Selbstbeobachtung sagt
einem, dass gerade in Alltagskontexten unendlich viele Formen dsthetischer
Begegnung stattfinden, die diverse Elemente in unterschiedlicher Intensitit
und Reflexivitit verbinden.

Anregungen dazu, wie solche Elemente zu fassen sind, gibt auch Martin
Seels (2000) Unterscheidung zwischen blofier dsthetischer Wahrnehmung,
kontemplativer Wahrnehmung und artistischer dsthetischer Erfahrung. Seel
exemplifiziert sie an einem roten Ball, der nach dem Spiel der Kinder auf dem
Rasen liegt.

»Wir kdnnen Oskars Ball blofd in seinem Erscheinen betrachten, unter Abse-
hung von den atmosphérischen Bezligen, in denen er steht. Wir kénnen ihn
andererseits in der Fille dieser Beziige wahrnehmen, sagen wir, in einem
Leuchten der Stille, in der der Garten liegt, seit das Spiel der Kinder vorbei
ist. [..] SchlieRlich kdnnen wir den —sichtbar luftleeren — Ball betrachten, als
ware es eine Plastik von Claes Oldenburg, wodurch er sich unter anderem in
ein witziges Objekt verwandelt, das seinen schlappen Charme auch an ganz
anderen Orten als in diesem Garten entfalten kdnnte« (ebd.: 149; Herv.i.O.).

Blofies Wahrnehmen des Erscheinens, ohne jede Bedeutungs- oder Erin-
nerungsverkniipfung — das ist allenfalls fiir einen duflerst kurzen Moment
vorstellbar, nach dem die Aufmerksamkeit weiterwandert. Zur Wahrneh-
mung als Produkt neuronaler Aktivitit gehort der Abgleich mit Erinnerungen
an frithere Wahrnehmungen. Kontemplation von Atmosphiren verlangt eine
zeitlich wie mental >aufwindigere« Interaktion. Man versenkt sich in das
Assoziationsfeld des Gegeniiber oder betrachtet es zumindest beschau-
lich. Solches Sichversenken impliziert stets auch »Selbstaufmerksambkeit«
(Dietrich/Krinninger/Schubert 2012: 29f.), reflexives Achten auf die eigene
Befindlichkeit.

Artistische dsthetische Erfahrung veranschaulicht Seel interessanterweise
an einem Beispiel von Wahrnehmung wie Kunst. In diesem Fall ist es ein aus
kunsthistorischem Wissen geschopfter Vergleich, der den platten Ball zum
reizvollen Ausloser von Gedanken- und Bildverkniipfungen macht. Die Unter-

12.02.2026, 13:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Asthetisch Erleben - ein Kontinuum

scheidung der drei Ebenen griindet letztlich im unterschiedlichen Aufwand
an Zeit, an Assoziationstitigkeit und an einschligigem Wissen - in hohe-
rer Kompliziertheit™ der Rezeptionsbemithungen also, aufsteigend von der
Wahrnehmung zur Interpretation.

Seels »artistische dsthetische Erfahrung« scheint in besonderer Weise ge-
eignet, um einen verbreiteten Typ alltagsisthetischer Praktiken zu charakte-
risieren. Kenner und Fans mobilisieren als >Laien< erhebliche Wissensbestin-
de zu populiren Kiinsten. Sie haben als Genrespezialistinnen einen kompe-
tenten Blick fir Strukturelles und Formales und widmen den Gegenstinden
ihrer Begeisterung jede Menge Zeit. Was sie von der Expertinnenisthetik un-
terscheidet, sind die bekennende Begeisterung, die ungehemmte Affektivitit und
die forcierte Identifikationsbereitschaft im Umgang mit einem Fundus an Texten,
der genau wegen seiner Tauglichkeit fiir diese Empfindungspalette ausge-
wihlt wird.

Die Varianten von Aufmerksamkeit im Kontext moderner Alltiglichkeit
sowie Routinen und Beweglichkeit der Sinne wurden im vorigen Kapitel
charakterisiert. Empirische Studien zur Kunst- und Medienrezeption in
verschiedenen Gattungen legen den Befund nahe, dass umfassende und
zusammenhingende Aneignung dsthetischer Texte — das auch nur halbwegs
komplette Durchlaufen des Peez’schen Zyklus sozusagen — keineswegs den
Normalfall darstellt. Das eigentlich Interessante ist dabei, dass die Akteurin-
nen solche — kritisch formuliert — >bruchstiickhaften« oder »abgebrochenen
Rezeptionsereignisse selten als gescheitert, misslungen oder dhnlich defizi-
tir bezeichnen. Vielmehr konnen sie durchaus als lohnend und vergniiglich-
unterhaltsam bewertet werden (Maase 2019: 157-166) und passen damit ins
Modell des >Blatterns«.

Im Folgenden wird nicht die verzweigte Debatte iiber das Konzept isthe-
tischer Erfahrung nachgezeichnet.” Vielmehr nehme ich den von Peez ge-
zeichneten Ablauf zum Ausgangspunkt, um anstelle scharfer Grenzen zwi-
schen Erlebnis und Erfahrung ein Kontinuum &sthetischer Interaktionen zu

12 Siegfried]. Schmidt (2000: 307-324, Zit. 310) unterscheidet zwischen Komplexitat und
Kompliziertheit. »Kunstwerke konnen kompositorisch komplex und semantisch kom-
pliziert sein. Wahrend die Komplexitat sich jedem erschliefdt, der das Bild genau be-
trachtet, ist seine Kompliziertheit nur denjenigen zuginglich, die sich in den Voraus-
setzungstheorien auskennen.«

13 Fiir einen kritischen Uberblick vgl. Deines/Liptow/Seel (2013) und Lehmann (2016a).

12.02.2026, 13:41:26.

125


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Schénes alltaglich erleben

skizzieren. In diesem Rahmen ist eine Vielzahl von Elementen und Varian-
ten, Mikroprozessen und Teilschritten dsthetischen Erlebens zu positionie-
ren, die die Forschung benannt hat. Dabei handelt es sich um ein Denkmo-
dell, das weder unmittelbar empirischen Anspruch erhebt noch teleologische
oder wertende Implikationen hat.

Die Bezeichnung Kontinuum scheint aus zwei Griinden angebracht. Zum
einen unterliegt Erleben sachlogisch einer gewissen Prozessualitit. Manche
Teile setzen andere voraus: ohne Wahrnehmung keine dsthetische Ko-labora-
tion; ohne Ko-laboration keine Anschlusskommunikation. Dennoch sind al-
le Einzelelemente (soweit eine solche abstrahierende Vorstellung argumentati-
onslogisch niitzlich ist) zunachst als subjektiv moglicherweise sinnvoll und genuss-
erzeugend zu betrachten. Sie miissen nicht mit weiteren Elementen verbunden
werden; und wenn das doch hiufig geschieht, dann ist die Art der Verkniip-
fung in keiner Weise vorgegeben. Zum zweiten gehen die — provisorisch so
genannten — Einzelelemente faktisch oft ohne prizise benennbare Grenzen
ineinander tiber. Das macht eine Systematisierung schwer bis unméglich. Im
Folgenden werden daher, ausgehend von vorliegenden Studien, verschiedene
Aspekte dsthetischen Erlebens als und im Kontinuum erértert.

Sinnliches Wahrnehmen und sinnliche Erkenntnis

Zunichst kann man versuchen, abstrahierend grundlegende Bestandteile
des Erlebens zu benennen, die gewissermafien als Verdichtungen von Mikro-
Elementen zu verstehen sind: sinnliches Wahrnehmen; isthetisches Wahr-
nehmen;'* beides iibergreifend isthetisches Erleben; begriffliche Reflexion
und Anschlusskommunikation. Die Reihenfolge ist fraglos konventionell,
aber definitiv nicht als normativ oder zielgerichtet zu verstehen. Allerdings
wirft bereits die Unterscheidung von sinnlichem und isthetischem Wahr-
nehmen Probleme auf. Missverstindnisse liegen nahe, wenn man die >heif3e«
Kategorie »dsthetisch« in einem kiihlen, beschreibenden Sinn verwendet.
Angesichts der Tatsache, dass Lebewesen nicht nicht wahrnehmen
konnen, sinnliche Wahrnehmung also ein geradezu totales Phinomen be-
zeichnet, scheint es aber doch sinnvoll, Wahrnehmungsweisen heuristisch zu

14 Skeptisch gegen Versuche, spezifisch dsthetisches Wahrnehmen zu bestimmen, ist
Béhme (2001: 118).

12.02.2026, 13:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Asthetisch Erleben - ein Kontinuum

unterscheiden. >Asthetische Wahrnehmung« soll Formen intensiverer sinnli-
cher Wahrnehmung bezeichnen, die verkniipft sind mit der Aktivierung von
Empfindungsvermdgen (fiir Gefithle und Stimmungen) und Vorstellungskraft
(Erinnerungen, Phantasien). Wir heben sinnliche Eindriicke empfindend aus
dem Fluss des Wahrnehmens und der Befindlichkeit heraus und verkniipfen
sie mit Emotionen, Wissen und Bedeutungen. Im Unterschied zum rein
sinnlichen Wahrnehmen hat dsthetisches Wahrnehmen eine reflexive Dimen-
sion, insofern wir das Wahrnehmen wahrnehmen und affektiv bewerten.
Damit wird der groéfite Teil der faktischen Wahrnehmungsprozesse aus der
Betrachtung ausgeschlossen. In diese Richtung weist auch Dickie:*> Ohne
eine gewisse Aufmerksamkeit kann von dsthetischer Wahrnehmung keine
Rede sein. Weitere substanzielle Bestimmungen scheinen allerdings sinnvoll.

Im Folgenden werde ich nur am Rande auf die sprachlich reflektierende
und deutende Verarbeitung asthetischen Erlebens eingehen; hier hat die
wissenschaftliche Debatte ohnehin ihren Schwerpunkt. Andere Elemente
sind dagegen empirisch schwer zu greifen; deren innere Differenzierung
und Reichhaltigkeit soll hier beleuchtet werden. Dieser Akzent widerspricht
zum einen dem normativen Ansinnen, erst sprachlich verfasste bewusste
Reflexion mache eine isthetische Episode vollgiltig. Immerhin versteht
heute eine ganze Reihe von Asthetikerinnen im Anschluss an Baumgarten
aisthesis, sinnliche Erkenntnis, als Spezifikum des isthetischen Feldes, und
unterscheidet sie dezidiert von sprachlich-rational-diskursiver Wissens-
erzeugung.’® Sinnliches Wissen wird allerdings meist als Qualitit oder
Potenzial dem Kunstwerk zugeschrieben, aus dem Rezipientinnen es s>her-
ausarbeiten< konnen. Sensuelles und inkorporiertes Wissen, fir dessen
Aneignung propriorezeptive Wahrnehmungen, das Spiiren eigener Korper-
zustinde eine wesentliche Rolle spielen, kommt in der Debatte kaum als
relevanter Bestandteil sinnlicher Erkenntnis vor.

Zum anderen wird Genussempfinden, das mit sinnlicher Wahrnehmung
und sinnlicher Erkenntnis verbunden ist, nur selten als legitimer subjektiver

15 Vgl.S.s5s5.

16  Vielfach wird auf die Grenzen dieses Bemiihens verwiesen. Niklas (2014: 185) konsta-
tiert, dass Phanomene dsthetischen Erlebens von »konstitutiver Vagheit« und nur mit
»unscharfen Begriffen« einzukreisen seien; ebenso Laner (2018: 28). Die Fragwiirdig-
keit aller verbalen Kommunikation (iber sinnliche Erkenntnis und sinnliches Vergnii-
gen verlangt nicht, sich auf Wittgenstein'sches Schweigen zuriickzuziehen. Wohl aber
sind die Relativitat aller Aussagen lber dsthetisches Erleben und das grofie Gewicht
individueller Erfahrung anzuerkennen.

12.02.2026, 13:41:26.

127


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Schénes alltaglich erleben

Zweck asthetischer Interaktion behandelt. Auch in diesem Zusammenhang
ist der Bezug zur Alltaglichkeit herzustellen. Es ist die pragmatische Orien-
tierung auf Effektivitit, Routinisierbarkeit und >kurze Wege« zum Vergniigen
sowie auf lebenspraktische Relevanz von Bedeutungsangeboten, die weithin
das Repertoire von und die Erwartungen an sthetisches Erleben sowie In-
tensitit, Fokussierung und Reflexionsmodi der einschligigen >Teilprozesse«
und schliefllich deren Versprachlichung prigt.

Definitorisch tut sich eine differenzierende Betrachtung der Dimen-
sionen sinnlicher und &sthetischer Wahrnehmung unter Einschluss von
deren affektiven Elementen schwer. Die Grenze zwischen beiden Wahrneh-
mungsweisen ist zwar risonierend zu bestimmen, aber kaum empirisch
festzumachen. Levinson (2013: 56; Herv. KM) charakterisiert isthetische
Wahrnehmung dadurch, dass »deren Kern [..] in der dsthetischen Aufmerk-
samkeit gegeniiber einem Gegenstand gegriindet« sei. Solche Wahrnehmung
konne »eine positive lustvolle, affektive oder evaluative Reaktion auf diese
Wahrnehmung selbst oder den Gehalt dieser Wahrnehmung« bewirken — das
sei dann dsthetische Erfahrung.

Das klingt tautologisch. Was unterscheidet dsthetische Aufmerksambkeit
von anderen Formen der Zuwendung? Ist die erwidhnte Norm des interes-
selosen Herangehens gemeint? Aufmerksambkeit beruht auf Selektion, auf ei-
ner Auswahl des Aufmerksamkeitswiirdigen; sie beinhaltet damit bereits eine
Wertung, die stets auch affektive Korrelate hat. Die lustvolle Reaktion gibt
zwar durchaus ein angemessenes Kriterium &sthetischer Interaktion ab —
wie ist sie aber von der (sie mutmafilich verursachenden) Wahrnehmung zu
unterscheiden? Gefithle und Empfindungen sind nicht reinlich als Ergebnis
eines >Input-Reaktion-Output<-Ablaufs von einer vorausliegenden Wahrneh-
mung zu trennen; vielmehr ist sinnliche Wahrnehmung selbst schon affektiv
durchdrungen.

Aufschlussreich ist eine Schliisselszene, mit der Hennion (1997b: 105) ds-
thetisches Ko-laborieren im Alltag veranschaulicht. Eine Gesellschaft sitzt am
Tisch zusammen, isst, trinkt und fiithrt eine lebhafte Konversation. Einem
Gast wird Wein nachgeschenkt. Er hebt das Glas, nimmt einen Schluck — und
setzt es nicht sofort wieder ab, um mit Essen und Gesprich fortzufahren.
Vielmehr hilt er einen Moment inne, fithrt das Glas zur Nase, um zweimal
den Duft einzuziehen, nimmt noch einen Schluck und bewegt ihn im Mund,
bevor er das Glas absetzt und das Gesprich mit der Tischnachbarin weiter-
fithrt. Aus einer Situation vielfiltig geteilter Aufmerksambkeit heraus hat sich
hier eine ganz leichte (und leicht zu tibersehende) Veranderung vollzogen:

13.02.2026, 13:41:36.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Asthetisch Erleben - ein Kontinuum

»Less of an intention than an attention, and a stronger presence of the tasted
object, each reinforces the other without a primary cause« (ebd.).

Hier kann man den qualitativen Ubergang von sinnlicher zu dsthetischer
Wahrnehmung festmachen. Nicht nur wendet der Trinkende sich den sen-
sorischen Eindriicken mit gréflerer Aufmerksambkeit zu — das Schmecken
nimmt reflexiven Charakter an. Hennion interpretiert das kurze Innehalten
als unausgesprochenen inneren Kommentar, etwa »Oh, der Wein hat etwas!«
Adressat des Kommentars ist das wahrnehmungsfihige Selbst, das nun ei-
nige der Praktiken ausfiihrt, die es zum Schmecken gelernt und geiibt hat.
Es fokussiert die Sinnesrezeptoren auf das Getrink und gibt diesem so die
Moglichkeit zu stirkerer Prasenz. Der Schmeckende versucht, Unterschiede
wahrzunehmen, besondere Qualititen, die dieser Wein im Vergleich zu an-
deren anbietet. Zugleich beobachtet das Selbst, was mit ihm geschieht, was
das Schmecken bei ihm ausldst. Harry Lehmann (2016b: 26; Herv.i.0.) spitzt
zu, dass »der dsthetisch Wahrnehmende eine Selbstbeobachtung durchfiihrt,
denn letztendlich dient ihm die Differenzwahrnehmung in der 2ufleren Welt
dazu, eine Differenz in sich selbst aufzuspiiren: Er erlebt, dass er zwei dhnli-
che Wahrnehmungseindriicke unterschiedlich empfindet«. Das gehért zum
reflexiven Charakter des >Schmeckens«: Ins Bewusstsein tritt, dass man eine
aktuelle Wahrnehmung anders spiirt als frithere gleichartige.

Doch auch das Getrink ist aktiv beteiligt; man denke etwa an die Tempe-
ratur des Weins und die Form des Glases. Es muss einige der sinnlich perzi-
pierbaren Unterschiede, die in ihm stecken, so zur Geltung gebracht haben,
dass sie die Wahrnehmung veridnderten. Die ist nun reflexiv, wird sozusagen
zur Meta-Wahrnehmung: Die Aufmerksamkeit wird darauf gerichtet, was das
Selbst wahrnimmt, wie es sich beriihrt fiihlt. Es findet aber kein Reflektieren statt,
kein Nachdenken, keine inneren Fragen wie: »Was fir eine Rebsorte konnte
das sein?« Vielleicht ist es diese reflexive Wendung, wie kurz und undeutlich
sie auch sein mag, die die Differenz zwischen isthetischer und sinnlicher
Wahrnehmung ausmacht.

In diese Richtung gehen auch Uberlegungen von Paul Mecheril (2012: 29).
Er setzt als Kriterium &sthetischer Wahrnehmung eine »Involviertheit«, die
»eine Wahrnehmung der Wahrnehmung und [..] eine sinnlich qualifizierte
Wahrnehmungswahrnehmung, die sich zwischen Genuss und Betriibnis er-
eignet, zwischen Unruhe und Befried(ig)ung, einschlief3t. Hier tritt zur Re-
flexion im Sinne eines Sich-bewusst-Werdens die emotionale Bewertung der
Wahrnehmung im Sinne einer eher positiven oder negativen Gestimmtheit
hinzu.

12.02.2026, 13:41:26.

129


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 Schénes alltaglich erleben

Hennion (1997b: 108) fasst die reflexive Dimension dsthetischen Wahrneh-
mens SO zusammen:

»[...] [11f one stops even for a fraction of a second, to observe oneself tast-
ing, the gesture is installed. From a fortuitous, isolated event that happens
to you, one moves into the continuity of an ongoing interest. The instant
becomes an occasion among others in a course that leans up against past
occasions«.

Asthetisches Wahrnehmen eréffnet so einen lebensgeschichtlich gerahmten
Raum, in dem das Schmecken sich als Vergniigen ereignen kann — oder auch
nicht.

Kunst und Nicht-Kunst

Dieser Band betont die Gemeinsamkeiten zwischen sthetischen Interaktio-
nen mit den unterschiedlichsten Gegeniibern. Dem dienen die kulturanthro-
pologische Fundierung und die Einbettung in umfassende Asthetisierungs-
prozesse. Doch stofdt man immer wieder darauf, dass mit Nicht-Kunst er-
kennbar anders umgegangen wird als mit Kunst; das hat Folgen fiir den Cha-
rakter der dsthetischen Ko-laborationen. Kapitel 2 hat die Unterscheidung
intentional begriindet: Kunst bezeichnet alle Artefakte, deren primdirer Zweck
es ist, dsthetisches Erleben zu ermoglichen. Deshalb seien solche Gegeniiber
in besonderer Weise fiir das Erzeugen reicher und starker Eindriicke konzi-
piert. Daraus folgte die These: Im Zusammenhang dsthetischer Interaktion wird
Kunst tendenziell mit intensiverer, stirker fokussierter Aufmerksambkeit be-
dacht als Nicht-Kunst.

Diese Uberlegungen sind mit Blick auf sinnliches und dsthetisches Wahr-
nehmen zu differenzieren. Klar ist: Um dsthetisch wahrzunehmen, braucht es
keine Kunst als Gegeniiber. In Europa hat die kontemplative und emotional
aufgeladene Zuwendung zu Naturphinomenen eine lange Tradition in der Li-
teratur wie in der Bildenden Kunst, in Lied und Orchestermusik. Spitestens
seit Kant bildet das Naturschone einen tragenden Pfeiler dsthetischer Sys-
teme. Das ist in die nationale Selbstbeschreibung (die >deutsche Liebe zum
Waldq) und in die alltigliche Einstellung zur Natur diffundiert und trigt dazu
bei, dass Naturwahrnehmung oft emotional, reflexiv und reflektierend ge-
pragt ist. Demgegeniiber scheint es so, als ob die Begegnung mit Dingen in
Kontexten der Alltiglichkeit seltener die »Involviertheit« der Wahrnehmen-

12.02.2026, 13:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Asthetisch Erleben - ein Kontinuum

den (Mecheril) und den Vergleich von »Empfindungsqualititen« (Lehmann)
einschlie3t. Mit der boomenden Hochschitzung von Design und Gestaltetem
sind allerdings die Aufmerksamkeitsverhiltnisse unverkennbar in Bewegung
geraten.

Wenn Kunst auch keine Alleinstellung als Partnerin dsthetischer Wahr-
nehmung hat, so genief3t doch das, was in einem Milieu als Kunst anerkannt
ist, dort einen besonderen Respekt und verspricht, Zuwendung zu belohnen.
Das gilt grundsitzlich ebenfalls fir die Massenkiinste. Daran dndert es nichts,
wenn diejenigen, die solchen Angeboten Hochachtung entgegenbringen und
deren Befriedigungsversprechen ernst nehmen, in diesem Zusammenhang
selten von >Kunst« reden, sondern meist von Genres, Kiinstlerinnen oder nur
von konkreten Titeln. Anerkannte Kiinste aller Art geniefien eine Art Vertrau-
ensvorschuss. Wer sie anerkennt, ist bereit, erhebliche Aufmerksambkeit ein-
zubringen, tendenziell mehr als fiir andere potenzielle Partner dsthetischer
Interaktion (wie etwa Gebrauchsgegenstinde). Christine Himmerling (2016)
hat gezeigt, welche Routinen der Einstimmung und erhéhter Fokussierung
Nutzer regelmifig zum Schauen der >Premium-Serie< Tatort mobilisieren.

Im Prinzip ist die These vom Aufmerksamkeitsvorschuss empirisch iiber-
priifbar. Praktisch ist das angesichts innerer Heterogenitit und iuflerer Ver-
schmelzung der Felder Kunst, Natur, Dingwelt'” schwer vorstellbar. Die Un-
terscheidung zwischen sinnlicher und isthetischer Wahrnehmung jedenfalls
bietet dafiir keine brauchbaren Instrumente. Wohl aber kann man die in Ka-
pitel 3 formulierten Aufmerksambkeitstypen heranziehen: Hintergrundwahr-
nehmung, geteilte Wahrnehmung, fokussiertes >Blittern< und diszipliniert
konzentrierte Rezeption. Damit lisst sich eine Tendenzaussage treffen: Kiins-
te werden im Alltag in der ganzen Breite dieser Modi perzipiert. Quantita-
tiv hiufig ist ein Oszillieren zwischen Hintergrund- und geteilter Wahrneh-
mung, nicht selten als Rezeption von Sound bites, Farbtapeten, Musikteppi-
chen. Das trifft allerdings kaum die narrativen Genres und die symbolischen
Dimensionen. Die werden bereits in geteilter Wahrnehmung zumindest iiber
kiirzere Szenenfolgen und lickenhaft (wenngleich mit Gespiir fiir die Hand-
lungsfiden) interpretierend aufgenommen. Geteilte Wahrnehmung, kurzzei-
tig fokussiert, bildet wohl den Hauptmodus alltiglicher Wahrnehmung unserer

17 Wo wiren etwa die Menschen unserer Umgebung einzuordnen, auf die wir durchaus
auch dsthetisch reagieren? Ihre Korperlichkeit gehort der Natur an, doch wir begegnen
ihnen in inszenierten Selbstdarstellungen.

12.02.2026, 13:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Schénes alltaglich erleben

sinnlichen Umwelt, wenn wir keine Titigkeiten ausiiben, die volle Konzentration ver-
langen. Der Ubergang zur Hintergrundwahrnehmung ist dabei flielend.

>Fokussiertes Blittern< scheint jedenfalls die Domine der Kiinste zu
sein; in den meisten Fillen heift das: Domine der Massenkiinste. Dariiber
hinaus wird derartige Zuwendung praktiziert gegeniiber durch ihre Ge-
staltung herausgehobenen Artefakten sowie symbolisch stark aufgeladenen
Naturphidnomenen — allerdings seltener und mit deutlich geringerem Zeit-
aufwand. >Fokussiertes Blittern« ist zwar offen zu disziplinierter Rezeption
hin, doch ist kaum vollige Unterordnung unter das sWerk« nach den Idealen
der wissenschaftlichen Einstellung zu erwarten. Zum Normalfall gehdren
Phasen der Ablenkung, des Abschweifens, nachlassender Konzentration. Die
Bezeichnung »diszipliniert< kennzeichnet vor allem die subjektive Einstellung
und die dominierende Motivation.

Plakativ zusammengefasst: Kiinste stehen nicht automatisch im Zentrum
der Wahrnehmung; hiufig werden auch ihre Angebote beiliufig, geteilt, >stel-
len<orientiert aufgenommen. Doch von den dsthetischen Episoden, die wir
mit fokussierter Aufmerksamkeit verbringen, entfillt der mit Abstand grofite
Teil auf die Nutzung von Kiinsten — das heifit in den meisten Fillen: Massen-
kiinsten.

»Erfahrungswissen«: Lernen durch Vergleichen

Asthetische Praktiken im Modus der Alltiglichkeit sind, wie wir gesehen ha-
ben, nicht standardmifig gekennzeichnet durch jene rational-kognitiven, re-
flektierenden, bewusst auf Vergleichsobjekte sich beziehenden und sprach-
lich formulierbaren, oft von verbalen Aulerungen begleiteten Interaktions-
weisen, die die Forschung von Erfahrungen idealtypisch erwartet. Solche Ele-
mente finden sich durchaus, jedoch in einem (empirisch genauer zu bestim-
menden) begrenzten Ausmafl. Als Standard kénnen sie vor allem in Kontex-
ten der Fokussierung angenommen werden, bei konzentrierter, disziplinier-
ter Zuwendung zum 3isthetischen Gegeniiber. Das ist vermutlich vor allem
in den auf sprachliche Kommunikation ausgerichteten Bezirken der Wissen-
schaft und der professionellen Befassung mit Kiinsten und dsthetischen Ob-
jekten der Fall. Liebhaber, Kenner, Fans sollte man aber auch im Blick haben.

Es stellt sich die Frage: Kann man solchen ausdauernd-konzentrierten is-
thetischen Ko-laborationen, die sich des systematischen Vergleichs und der
Versprachlichung bedienen, allein deswegen héohere Intensitit und subjektive

12.02.2026, 13:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Asthetisch Erleben - ein Kontinuum

Relevanz (Tiefe, Kraft oder Bedeutsamkeit) zuschreiben als dem Erleben in
pragmatischen Routinen und im Modus >fokussierten Blatterns<? Gegen eine
solche Vereinfachung spricht vor allem die begriindete Annahme, dass >Laienc
wihrend ihres lebenslangen Umgangs mit einschligigen Potenzialen und ins-
besondere mit Texten der populiren Kiinste erhebliches praktisches Wissen'®
akkumulieren und einsetzen.

Beispiele dafiir liefert eine Studie der Musiksoziologin Tia DeNora (1999),
die Frauen zu ihrem Umgang mit Musik im Alltag befragte. Die meisten zeig-
ten hohe Kompetenz darin, wie sie Musik zur Anderung von Zustinden des
Selbst einsetzten. Sie waren sich nicht nur bewusst, dass sie mit Musik ih-
re kérperliche und mentale Befindlichkeit beeinflussen, ja gestalten konnten.
Sie vermochten auch zu sagen, welche Art von Musik sie zu unterschiedlichen
Zeiten und in unterschiedlichen Situationen sbrauchten<. DeNora vergleicht
sie mit Diskjockeys, die fiir sich selbst arbeiten. »They drew upon elaborate
repertoires of musical programming practice, and a sharp awareness of how
to mobilize music to arrive at, enhance and alter aspects of themselves and
their self-concepts« (ebd.: 35). Zum Know-how gehorte es, den Radio-Wecker
fiir den nichsten Morgen auf den passenden Sender einzustellen.

Mit der Rolle von Vergleichen beim Erwerb solchen »Erfahrungswissens«
hat sich der Asthetiker Harry Lehmann beschiftigt."”” Er will erkliren, wie
»Menschen in praktischen Verhaltenskontexten tiber eine spezifische Form

18 Zu unterscheiden ist zwischen propositionalem, phinomenalem und praktischem
Wissen. Propositionales Wissen ist sprachlich ausdriickbar; man kann berithmte Kom-
ponisten benennen. Phianomenales Wissen erlaubt es, Phinomene zu identifizieren;
man unterscheidet den Klang eines Klaviers von dem eines Synthesizers. Wer Kla-
vier spielen kann, verfiigt Gber praktisches Wissen; dies schlieft notwendig erhebliche
phianomenale Unterscheidungsfahigkeiten ein. Das ist bei der verkiirzten Rede vom
>Know-how<«mitzudenken. Praktisches Wissen ist stets verkorpert (Reckwitz 2003). Zu-
dem greifen auch Aneignung und Anwendung von propositionalem Wissen auf prakti-
sches Wissen zuriick. Lernen und Sprechen miissen selbst gelernt werden und nutzen
Routinen und Kompetenzen, die im Alltag nicht bewusst verfiigbar sind (Sex| 2013:
164f)

19 Lehmann (2016a: 89-101; 2016b: 13-32). Mein Bezug auf Lehmann ist allerdings dessen
Absicht genauentgegengesetzt. Ihm gehtes darum, mitden Dimensionen des Verglei-
chens und Lernens asthetische Erfahrung vom &sthetischen Erleben abzusetzen und
einen Prozess der »Ausbildung eines elaborierten Geschmacks und eines geschulten
Urteilsvermogens« (Lehmann 2016b: 91) zu skizzieren. Mir geht es darum, die Poten-
ziale asthetischer Praktiken deutlich zu machen, die nicht reflektierend kontrolliert,
gesteuert, kommuniziert und in systematisches Vergleichen eingebunden werden.

12.02.2026, 13:41:26.

133


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Schénes alltaglich erleben

der affektiven Wahrnehmungsverkniipfung lernen kénnen« (Lehmann 2016b:
15). Auf evolutionspsychologischer Grundlage schreibt er dsthetischen Alltags-
handlungen das Potenzial praktischen Lernens zu. Dabei wiirden nicht primar
sprachlich artikulierbare Kenntnisse erworben — vielmehr Wissen, das auf
dem vorsprachlichen Verkniipfen und Vergleichen von Erfahrungen in dhn-
lichen Handlungs- und Erwartungskontexten beruht und sich in praktischer
Emotions- und Verhaltenssteuerung manifestiert.

Den Ausgangspunkt bildet Lehmanns Verstindnis praktischer Erfah-
rungen. »Bei einer praktischen Erfahrung wird [..] in Bezug auf einen
bestimmten Zweck eine jeweils konkrete Erfahrungssituation von einem
Akteur durchlebt, bewertet und jeweils singulir erinnert« (ebd.: 15). Die
(emotionale) Bewertung bezieht sich darauf, wie gut das angestrebte Ziel er-
reicht wurde. In alltagspragmatischen Kontexten wiren das die mit positivem
asthetischem Wahrnehmen verbundenen Lustempfindungen.

Solches hedonische Erfahrungswissen wird in verschiedenen Feldern er-
zeugt und angewendet. Allen derartigen Episoden gemeinsam ist, dass der
Umgang mit »Reizen« (Lehmann) hier nicht vollig >automatisiert< ablaufen
kann, weil es sich um wechselnde, im Einzelfall unbekannte »Reize« handelt.
Das scheint gut auf Situationen isthetischen Wahrnehmens zu passen. Man
muss dazu konkretisieren:2° Nicht allein die »Reize« sind neu und unbekannt;
das gilt fir die gesamte isthetische Ko-laboration, in die wir uns mit Texten
im weitesten Sinn verwickeln. Und wie das jeweils abliuft, ist erinnernswert,
da wesentlich fir den pragmatischen Erfolg unserer dsthetischen Praktiken.

Lehmanns These leuchtet gerade fiir die Nutzung von Massenkiinsten ein.
Von Kindheit an begegnen Menschen in westlichen Gesellschaften unzihligen
Texten populirer Kultur — und zwar iiber den Verlauf des Lebens zunehmend
in Situationen, wo diese Begegnungen nicht beildufig oder unfreiwillig statt-
finden, sondern intendiert, bewusst und mit Erwartungen, die sich auf den
Genuss dsthetischen Erlebens richten. Nach Lehmann entsteht und erweitert
sich auf diese Weise ein Wissensbestand, den man als praktische Kompetenz in
der Nutzung idsthetischer Angebote bezeichnen kann. Das geht iiber techni-
sches Know-how weit hinaus. Jede Ko-laboration wird mit dhnlichen Erin-
nerungen abgeglichen und emotional markiert in Hinsicht auf den Befriedi-
gungsgrad des Erlebens. »Eine elementare isthetische Erfahrung lisst sich
als eine erinnerte Wertung auffassen, die in einem Wahrnehmungsvergleich

20 —entgegen Lehmanns behavioristischem Bias.

12.02.2026, 13:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Asthetisch Erleben - ein Kontinuum

generiert wird, d.h. eine Wahrnehmung wird zusammen mit einem ausgel6s-
ten Empfindungswert zu einem einzigen Ereignis im Gedichtnis verkniipft«
(Lehmann 2016b: 91).

Von hier aus macht Lehmann einen Vorschlag zur Definition dsthetischer
Wahrnehmung: sie entstehe »aus einem Wahrnehmungsvergleich« (ebd.: 21).
Das konnte man zwar von jeder Wahrnehmung sagen, insofern sie dem Be-
wusstsein nur als vom Hirn erstellte Verarbeitung der Daten der Sinnesrezep-
toren unter Vergleich mit gespeicherten Daten dhnlicher Wahrnehmungen
zuginglich wird. Das Besondere ist nun aber: Die Vergleichsdimension ds-
thetischer Wahrnehmung bilden die unterschiedlichen »Empfindungsqualititen«
(Lehmann) sinnvoll vergleichbarer Gegeniiber. Das kann man als Konkretisie-
rung der von Hennion benannten Reflexivitit dsthetischer Wahrnehmung le-
sen. Die Aufmerksambkeit wird darauf gerichtet, was das Selbst wahrnimmt,
wie es sich berithrt empfindet — und zwar mit dem Interesse, wie befriedigend
sich aktuelles Erleben im Vergleich zu erinnerten Erlebnissen anfiihlt.

Lehmann stellt das in den Zusammenhang einer Geschmacksbildung,
die er nach der Ausprigung der »Fihigkeit, eine perzeptive Differenz un-
terschiedlich zu empfinden« (ebd.: 22), beurteilt. Je mehr Eigenschaften des
Gegenstands differenzierend wahrgenommen und affektiv bewertet wiirden,
desto elaborierter sei der Geschmack. Auch wenn empirische Kulturfor-
schung die prinzipielle Gleichrangigkeit unterschiedlicher Geschmacksaus-
prigungen postuliert — absolut treffend ist Lehmanns Argument (ebd.: 24),
dass subjektive Registrierung und Bewertung unterschiedlicher Eigenschaf-
ten eines Wahrnehmungsphinomens heute im Rahmen eines »adsthetischen
Codes« stattfinden, der Differenzierung der Wahrnehmungs- und Empfin-
dungsqualititen verlangt oder zumindest honoriert. »Es geht nicht linger
darum, so viel wie notig, sondern so viel wie moglich wahrzunehmenc (ebd.:
25). So kénnte man die subjektive Triebkraft der neueren Asthetisierung auf
den Punkt bringen.

Idealtypisch beschreibt Lehmann (ebd.: 24) das so:

»Primar geht es um Unterschiede der Selbstwahrnehmung, also darum,
dass und wie man dhnliche Sinneseindriicke unterschiedlich empfindet. Die
Beobachtung mit einem &sthetischen Code generiert zunéchst dsthetische
Wahrnehmungsdifferenzen. Die Achtsamkeit fir die eigenen Gefiihls-
reaktionen, das Innehalten und konzentrierte Selbstwahrnehmen, fiihrt
aber auch zu einer verstirkten Exposition der Wahrnehmungsphdnomene
selbst, wodurch das normale Differenzierungslernen angeregt wird. Dies

12.02.2026, 13:41:26.

135


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Schénes alltaglich erleben

betrifft zumeist Farben, Formen, Klinge und Gerdusche, die man in All-
tagssituationen mithelos wahrnimmt. Und erst in einem weiteren Schritt,
wenn man tatsdchlich einmal mit feinen Unterschieden konfrontiert ist, fir
die man bislang kein Sensorium entwickelt hat, kommt es zu Effekten des
Unterscheidungslernens, bei denen auch die Sinne gescharft werden.«

Die Argumentation ist auf Distinktion angelegt: Das >gew6hnliches, »nor-
male Differenzierungslernen« soll unterschieden werden vom »Unterschei-
dungslernenc, das fiir die »feinen Unterschiede« sensibilisiert und damit das
kulturelle Kapital elaborierten Geschmacks erzeugt. Dabei bezieht sich Leh-
mann erkennbar auf nicht-narrative (visuelle, auditive, sensorische) Phino-
mene. Gerade wo Geschichten erzihlt werden, miindlich oder schriftlich, ler-
nen >Laienc« als Erzihlende wie als Lesende, Zuhérende und Kommentieren-
de zwischen Weisen der Prisentation zu unterscheiden: Erzihltempo, Span-
nungserzeugung und Pointen, eindeutige oder gemischte Charaktere, Rolle
von Naturszenen, Muster von Anekdoten usw.?!

Lehmanns argumentative Engfithrung beriihrt den erhellenden Hinweis
auf sozial zunehmend verbindliche Codes dsthetischer Wahrnehmung und
der Anschlusskommunikation nicht. Er stellt klar, dass in den lebenslangen
Karrieren des Vergleichens nicht nur >naturwiichsig« oder alltagspragmatisch
relevante Unterscheidungen getroffen werden. In unserer Gesellschaft wirkt
als erstrangiger Bestandteil der epochalen Asthetisierung in potenziell dsthe-
tischen Situationen ein sozialkultureller >Differenzierungsimperativ« fiir alle
(auch fiir alle >Laien<) — der freilich gruppenspezifisch verschieden ausgelegt
und normiert wird.

21 Vgl. dazu die Arbeiten der Erzdhl-, Gesprachs- und Konversationsforschung.

12.02.2026, 13:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

