
4. Ästhetisch Erleben – ein Kontinuum

Dieses Kapitel erörtert Dimensionen und Formen ästhetischen Erlebens. Das

deckt sich im Umfang in etwa mit dem, was bisher meist unter dem Rubrum

»ästhetische Erfahrung« (Deines/Liptow/Seel 2013; Lehmann 2016a) verhan-

delt wird. Hieraus werden Überlegungen aufgegriffen, die bei der Beschrei-

bung ästhetischer Praktiken in Kontexten der Alltäglichkeit helfen können.

Vorweg muss allerdings das grundlegende Verständnis ästhetischer Interak-

tion als Ko-laboration skizziert werden.

Ästhetische Interaktion als Ko-laboration

Während in den meisten Sozialwissenschaften, von der Ökonomie bis zur

Psychologie, Handlungsordnungen und Handlungsmacht agierender Subjek-

te den Blick auf empirische Phänomene bestimmen, zeigen an Ästhetik inter-

essierte Disziplinen eine entgegengesetzte Tendenz. Wesentliche Kräfte und

Effekte gehen hier von Texten und ›Werken‹ aus. Künstlerinnen werden in ge-

nietheoretischer Tradition herausgehoben; die empirischen Nutzer spielen in

den Kernbereichen der Ästhetik wie der Kunstwissenschaften keine tragen-

de Rolle. Rezeptionsforschung ist an Sozialwissenschaftler delegiert; deren

Befunde werden allerdings überwiegend unter der Frage nach der Angemes-

senheit der praktizierten Nutzungen an das Potenzial der Werke behandelt.

Umgekehrt stellt sich die Situation der empirisch-ethnographisch arbei-

tenden Forschung dar. Hier standen bislang Nutzerinnen und Fans, ihre Sze-

nen und Rituale im Mittelpunkt, seltener die Arbeit performierender Künst-

ler, noch seltener Kreative und Mitarbeiterinnen der Kulturbranchen. Die äs-

thetischen Texte selbst kamen irgendwie vor, doch keineswegs als wichtige

Beteiligte (Verne 2017). Praxistheoretische Ansätze wie der der Ko-laboration

stehen quer zu beiden Zugriffen.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Schönes alltäglich erleben

Das Stichwort »symmetrische Anthropologie« (Latour 1995) fordert auf,

der Wirkmacht nicht-menschlicher Akteure – also auch ästhetischer Texte

und Inszenierungen – vergleichbare Beachtung zu schenkenwie den Effekten

menschlichen Handelns. Vergleichbar meint dabei keineswegs gleich groß.

Dinge, Dispositive, Texte und Stimmungen1 handeln nicht; sie bieten ande-

ren Beteiligten eine Richtung des Tuns an, laden zu Praktiken und Routi-

nen ein, disponieren und situieren menschliches Agieren (Hirschauer 2016:

52; Bareither 2020; Bürkert 2020). Produktiver als abstrakte Debatten über

agency scheint ein Gedanke, der für unser Thema so formuliert werden kann:

Ästhetisches findet nur im Netz von Interaktionen statt, an denen Partizipanden un-

terschiedlicher Artmitwirken (Felski 2020).Wir haben esmit Ketten ›zusammen-

gesetzter‹ Handlungen zu tun, deren Ergebnisse offen sind und abhängig von

wechselnden Konstellationen der Beteiligten. Empirische Studien können al-

lerdings nur Momentaufnahmen aus den Prozessen ständiger Übersetzung

und Vermittlung von Impulsen bieten; der Preis für eine lesbare Beschreibung

ist Auswahl. ›Alles hängt mit allem zusammen‹ ist kein zumutbares Darstel-

lungsprinzip.2

Interaktionen mit ästhetischer Dimension werden in diesem Band Ko-la-

borationen genannt. Der Gedanke einer ›Zusammenarbeit‹ von Texten und

Nutzerinnen mit weiteren Partizipanden kann der erwähnten Schwäche em-

pirischer Kulturforschung abhelfen. Deren blinder Fleck ist oft die eigent-

lich ästhetische Dimension: das besondere Potenzial der rezipierten Angebo-

te und die besonderen Bemühungen der Nutzerinnen, mit diesem Potenzial

(und nicht nur aus dem ›Drumherum‹) Vergnügen, Wohlgefallen, Lust zu er-

zeugen.

Lange Zeit wurden seitens der Ästhetik, wenn sie sich überhaupt mit

Rezeption als relevantem Gegenstand beschäftigte, im Wesentlichen drei

Grundkonstellationen angeboten. Die literaturwissenschaftliche sogenannte

Rezeptionsästhetik3 suchte gewissermaßen die Leserin im Text. Man mach-

te einen von den Wissenschaftlern konzipierten Ideal-Leser zum Teil des

Werks, indem man die Texte als für die Einbeziehung dieses Lesers verfasst

interpretierte. Daneben gab es Einbahnstraßenkonzepte (›richtige Rezeption

1 Unter Stimmungenwerden länger andauernde, denHintergrunddes Erlebens prägen-

de Emotionen verstanden (Vetter 2010: 92).

2 Felski (2020: Kap. 4, insbes. 135-155) argumentiert für die Konzentration auf Netzwerke

mittlerer Reichweite.

3 Grundlegend Jauß (1967); Iser (1972, 1990).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ästhetisch Erleben – ein Kontinuum 117

hat sich um die optimale Erschließung des Textes zu bemühen‹) und binäre

Entweder/Oder-Modelle (›Rezipientinnen nutzen Texte sehr eigensinnig,

auch kreativ; falls diese Nutzungen aber nicht auf die optimale Erschließung

des Textes hinzielen, sind sie für die Ästhetik irrelevant‹).

Letzteres war schon Ausdruck der Anerkennung eines Problems mit der

Empirie. Doch selbst der freigeistige Umberto Eco (1987, 1992) verstand das

von ihm so genannte »Benutzen« zwar als berechtigte, häufig praktizierte

Option. Die souveräne bis willkürliche Aneignung freilich, mit der Leserin-

nen Texte ihren Absichten unterordnen, blieb für ihn fragwürdig. Legitim sei

letztlich doch nur das »Interpretieren« als Suche nach der Absicht des Tex-

tes. Intentio lectorismüsse sein, der intentio operis, dem imWerk objektivierten

Sinnangebot gerecht zu werden.

Das Konzept der Ko-laboration dagegen macht aus der Dyade ›Individu-

um undWerk‹ Beteiligte an einer von weiteren Partizipandenmitbestimmten

Interaktion. Es lässt die daran Beteiligten gemeinsam ästhetische Erlebnis-

se erzeugen und beschreibt dies nahe an der realen Praxis. Die konstruierte

Situation einer isolierten Begegnung von Individuum und Text wird systema-

tisch geöffnet für die Ketten von Aktionen und Impulsen, die ihr vorausgingen

und in sie eingehen. Künstler wie Nutzerinnen kommunizierten mit anderen

Texten, die ihre Vorlieben formierten. Lektorinnen und Verlagskaufleute, Stu-

dios, Mischpulte, Schneidetische wirken als Mediatoren daran mit, was wir

überhaupt wie als Text hören und sehen können. An der komplexen Rezep-

tionssituation selbst sind Körper, Wetter, Geselligkeit usw. beteiligt. Das Zu-

sammenwirken von Mediatoren, die Verknüpfung in Ketten, hat unerwartete

Wirkungen, die kein einzelner Beteiligter erzeugen könnte (Hennion 1997a:

424, 428). Der Begriff der Emergenz, des nicht eindeutig determinierten In-

die-Welt-Tretens, bringt das zum Ausdruck. Im Ergebnis kannman nicht den

szientistischen Traum realisieren und vorhersagen, welche Faktoren welche

Lesart hervorrufen werden. Aber statt Ecos unglücklicher Leerstelle der will-

kürlichen Aneignung gibt es eine dichte Beschreibung, wie ein bestimmtes

Netz ästhetischen Erlebens praktisch wird.

Der französische Soziologe Antoine Hennion hat diesen Ansatz auf un-

terschiedlichen Feldern ästhetischer Interaktion ausgebaut. Texte sind für

ihn keine Objekte mit festen Eigenschaften und vorgegebenen Funktionen;

»the work is the list of its occurrences and its effects« (Hennion 2008: 40;

Herv.i.O.). Für einen solchen Zugriff sind die je einmaligen Phänomene und

ihr besonderes ästhetisches Potenzial wichtig. Es handelt sich nicht um belie-

bige Träger von Funktionen, die durch andere Träger ersetzt werden könnten.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Schönes alltäglich erleben

Kunst mag entspannen und erheben, trösten und Informationen über Welt

undMensch liefern; aber wer zu denselben Zwecken einen Joint raucht, einen

Luxusgegenstand kauft, sich in eine heilige Schrift vertieft oder bei Wikipe-

dia nachschlägt, der tut etwas ganz anderes als jemand, der einen Biathlon-

Wettkampf verfolgt, Liebesgedichte liest, eine Kantate hört oder The Wolf of

Wall Street anschaut. So unersetzlich aber auch die einzigartigen Potenziale

der Angebote sind – damit ein besonderes Erleben ästhetischen Vergnügens

sich ereignet, müssen sie dazu gebracht werden, mit uns zu ko-laborieren.

»[…] [Y]es, the works matter, they respond, they do something – if we make

them do it« (ebd.).

Anders formuliert: Im Zentrum des Interesses steht die Performanz

(Bürkert 2020) ästhetischer Phänomene – in Bewegung gesetzt und ge-

halten durch Künstlerinnen und Ausführende, durch die Nutzerinnen und

alle (menschlichen wie nicht-menschlichen) Mediatoren, die sie verbinden

(Hennion 2003). Musik, Hennions spezieller Forschungsgegenstand, ist in

dieser Hinsicht ausgesprochen komplex; das macht seine Methodik auch auf

anderen Feldern anwendbar.

Mit besonderer Aufmerksamkeit für Details hat sich Hennion der eigent-

lichen Ko-laboration zugewandt. Er spricht hier von Geschmack; gemeint ist,

was man im Deutschen ›das Schmecken‹ oder allgemeiner sinnliches Wahr-

nehmen nennen würde. Er beschreibt es als Suche nach den Qualitäten der

›Partner‹ in diesem Prozess und veranschaulicht das eindrucksvoll anhand

des Weintrinkens und des Kletterns am Berg (Hennion 1997b). Solche Mikro-

studien intensiven Aufeinanderangewiesenseins sind hilfreich, weil sie alle

um das Zusammenwirken im ästhetischen Erleben kreisen. ›Schmecken‹ (als

Bezeichnung für ein ganzes Bündel ästhetischer Praktiken) verlangt den Ein-

satz des Körpers. Dieser Körper ist keine natürliche Gegebenheit, sondern

Produkt bisheriger ästhetischer Ko-laborationen, ja eines quasi-sportlichen

›Übens‹ (Hennion 2005: 138). Beim Schmecken kommuniziert das Ichmit dem

Körper, der sich dabei zu Wort meldet und Eigenschaften vorzeigt.

»[…] [A] body that is unaware of itself, has to reveal itself, to appear to itself

and to the subject gradually, as its extensive interaction with objects and

its training through repeated practice make it more competent, skilled, and

sensitive towhat is happening. Conversely, this production of a body capable

of sensing reveals more clearly the objects that it grasps, senses, and appre-

hends, and even its capacity to recognizewhat others recognize, and to share

effects felt with other bodies« (ebd.: 139).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ästhetisch Erleben – ein Kontinuum 119

Auf der einen Seite sind materielle Phänomene beteiligt (Klänge, Bilder, Um-

gebungen, Kräfte, fühlbare Oberflächen,Geschmacksträger); sie stellen in Be-

zug auf das Schmecken jeweils »a reservoir of differences« dar. Es handelt sich

um materielle (nicht imaginierte) Unterschiede4 – die aber erst im Zusam-

menwirken, in der »co-formation« erscheinen (Hennion 1997b: 100). Phäno-

mene und ›Gegenstände‹mit ästhetischemPotenzial treffen auf Nutzerinnen,

die durch Übung und Vergleich praktisches Wissen,5 Routinen und Kompe-

tenzen im Wahrnehmen potenzieller Unterschiede erworben haben.6 Diese

Ressourcen ermöglichen es ihnen, sich aktiv, quasi herauslockend, auf die

Angebote des Gegenübers einzulassen. »In testing tastes, amateurs rely as

much on the properties of objects – which, far from being given, have to be

deployed in order to be perceived – as on the abilities and sensibilities one

needs to train to perceive them« (ebd.: 98).

Jedes ästhetische Ereignis ist als wesentlich ›situativ‹ zu betrachten. In

der Situation des Schmeckens laufen Ketten von Referenzen auf Wissen und

Normen sowie Ko-laborationen unterschiedlichster Impulse für einen Mo-

ment zusammen. In diesem Sinn hat empirische Forschung es mit »the ir-

reducible heterogeneity of a real event« zu tun (ebd.: 106). Letztlich handelt

es sich laut Hennion bei den Momenten des ›Schmeckens‹ um Anpassung an

Begegnendes, um das Ergreifen nicht gezielt zu schaffender Konstellationen.

»[…] [T]aste is first of all an opportunism of the moment and of situations. To

be introduced into a repertory of objects, that we ›choose‹ from in this way

and that, primarily because they present themselves to us« (ebd.: 111).

Aufschlussreich für Beschreibung und Verstehen solcher Ereignisse des

Schmeckens sind aus der Mikroperspektive die ko-laborativ hervorgebrach-

4 Gemeint sind jene Unterschiede, mit deren Hilfe wir eine Folge von Geräuschen als

Musikstückwahrnehmen (Tonhöhen, Lautstärken, Klangfarben, Tempi und Rhythmen

sowie deren Anordnung zueinander und im Zeitablauf); ebenso aber Unterschiede

zwischen einzelnen Texten, die wir assoziierend vergleichen und vergleichend asso-

ziieren.

5 In der Rezeptionsforschung spricht man von ›bildhaft-anschaulichem‹ Wissen, das im

Hirn in Gestalt bildhaft erinnerter Situationen undAbläufe repräsentiert ist (Frey 2017:

69, 108, passim).

6 Hennion spricht hier überMusikliebhaber. Die Aussagen sind aber –mutatismutandis

– auf viele Konstellationen ästhetischer Praxis zu übertragen; am umfassendsten tref-

fen sie zu auf jene Laien, die die Forschung als Fans, Liebhaberinnen oder Aficionados

bezeichnet. Differenzierte Unterscheidungen innerhalb dieser Gruppe hat Vogelge-

sang (1991) entwickelt.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Schönes alltäglich erleben

ten Gesten, Zustände, Bewegungen, Transformationen. Hennion (ebd.: 101)

fasst zusammen:

»Taste is […] an activity. You have to do something in order to listen to mu-

sic, drink a wine, appreciate an object. Tastes are not given or determined,

and their objects are not either; one has to make them appear together,

through repeated experiments, progressively adjusted. The meticulous ac-

tivity of amateurs is a machinery to bring forth through contact and feel

differences infinitely multiplying, multiplying indissociably ›within‹ the ob-

jects tasted and ›within‹ the taster’s sensitivity. These differences are not ›al-

ready there‹. Through comparison, repetition and so on, things that are less

inert than they appear are mademore present. […] [T]o taste is to make feel,

and to make oneself feel, and also, by the sensations of the body […] to feel

oneself doing.«

Freilich werden in anderen Kontexten und Ko-laborationsmodi auch sprach-

lich reflektierende Praktiken aktiviert. Sie thematisieren das materielle Ge-

genüber und die eigenen Empfindungen. Sie mobilisieren Erinnerungen und

Wissensbestände, teilen Geschmackserfahrungenmit anderen und haben teil

an deren Ressourcen. Die Weisen des Schmeckens sind so vielfältig wie die

Konstellationen, in denen es performiert wird. Grundlegend kann man im

Anschluss an Hennion denmenschlichen Beitrag zur ästhetischen Ko-labora-

tion durch drei aufeinander aufbauende Elemente kennzeichnen: ein Gegen-

über sinnlich wahrnehmen und etwas fühlen; sich dazu bringen, aufmerksa-

mer zu perzipieren und zu empfinden; schließlich anhand körperlicher Sen-

sationen7 realisieren, dassman schmeckt. Das ist ohne große Mühe auch auf

das Spüren, Riechen, Hören oder Sehen, auf Opernaufführungen und ge-

druckte Texte, auf Fruchtsaft, Saunieren oder vegane Wurst zu übertragen.

Zusammen bilden diese drei Register das grundlegende Repertoire ästheti-

schen Genusses von Kunst wie von anderen Phänomenen.

Vom Erlebnis zur Erfahrung: teleologische Implikationen?

Erfahrung oder Erlebnis – wie bezeichnet man am besten das, was in der

Ko-laboration geschieht? Dazu sind zunächst semantische Überlegungen an-

7 Emotionen und Gestimmtheiten sindmit Körperzuständen verknüpft und können auf

diesemWeg propriorezeptiv wahrgenommen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ästhetisch Erleben – ein Kontinuum 121

gebracht. Aus ethnographischer Sicht spricht vieles dafür, ins Zentrum das

Erleben zu stellen – in vorsichtiger und empirie-offener Unterscheidung vom

Wahrnehmen wie von Erlebnis und Erfahrung. Die substantivierten Tätigkeits-

bezeichnungen Erleben und Wahrnehmen lenken die Aufmerksamkeit auf

das Tun, auf den aktiven Charakter dessen, was in ästhetischen Interaktio-

nen seitens der menschlichen Akteurinnen wie der sonstigen Beteiligten ge-

schieht. Erleben ist eine Tätigkeit – und Forscherinnen können Tätigkeiten

beobachten oder sich an ihnen beteiligen. Erlebnis und (noch stärker, wie wir

sehen werden) Erfahrung bezeichnen Ergebnisse solchen Tuns, das analytisch

objektivierte Geschehen oder – zumeist – das vom Ereignis subjektiv Blei-

bende beziehungsweise (etwa bei Dilthey 1992: 230f., 233f.) ihm im Lauf des

Lebens als Bedeutung Zugeschriebene.8 Doch wird eher selten aus Erleben

ein deutlich abgeschlossenes, prägendes Erlebnis im strengen Sinne Diltheys

(Lessau/Zügel 2019; Highmore 2011: 40-42) und Deweys.

Vom Umfang her bezeichnet ästhetisches Erleben alles, was auf der Seite

der menschlichen Partizipanden in ästhetischer Ko-laboration geschieht; das

deckt sich weithin mit dem, was in anderer Terminologie ästhetische Erfah-

rung heißt. Während beim Tun die Handelnden und ihre subjektiven, indivi-

duellen Empfindungen großes Gewicht haben, treten beim Blick auf Erlebnis

und Erfahrung stärker objektive Bezüge in den Vordergrund, die nach sprach-

licher Formulierung verlangen und Wertungen nahelegen. Für die Handeln-

den ist jedoch vor allem wichtig, was sie fühlen wollen und werden.Was man

davon ›mitnimmt‹ und was man darüber später wird erzählen können, ist

nicht irrelevant bei der ›Planung‹, aber doch kein Ziel in sich, eher ein Neben-

effekt. Erleben als bewusstes Instrument der Selbst-Bildung ist ein Konzept

weniger.

Wir werden noch sehen, dass der Versuch einer Unterscheidung zwischen

Wahrnehmen, ästhetischem Wahrnehmen und ästhetischem Erleben vor al-

lem auf eine Beschreibung der Übergänge zwischen den abstrakt definierten

Tätigkeiten hinausläuft. Kulturwissenschaftliche Forschung kann mit ihren

Mitteln das Wahrnehmen als Ereignis im Subjekt kaum beobachten9 – wo-

hingegen Erleben uns doch in vielfältigen (fraglos interpretationsbedürftigen)

8 Systematisch erörtert Frey (2017: 72-77) Erfahrungs-Konzepte.

9 Instrumente wie das Eye-Tracking liefern vieldeutige Daten, die meist mehr Fragen

aufwerfen als sie beantworten. Lohnend scheint die Erschließung »para-ethnographi-

schen Wissens« (Beck 2009) von Kunstpädagoginnen und ähnlichen Berufsgruppen.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Schönes alltäglich erleben

Reaktionen und Äußerungen zugänglich ist, von anderen interaktiv geteilt

wird und auch an einem selbst beobachtet werden kann.

Unter Erleben verstehe ich im weitesten Sinn die Präsenz von subjek-

tiv bedeutungshaltigen, Empfindungen auslösenden Wahrnehmungen im

Bewusstsein. Als Erlebnis bezeichne ich Einheiten des Erlebens, die emotio-

nal hervorgehoben und als einzelne und besondere subjektiv repräsentiert

werden. Die Literatur zeigt bei allen Differenzen eine weitreichende Über-

einstimmung in der Definition von Erleben und Erfahren (Lessau/Zügel 2019:

7-10). Danach gilt heute ein Erlebnis als Ereignis von relativ geringem Eigen-

wert.10 Bedeutung hat es allenfalls »in Bezug auf sein bleibendes Ergebnis,

das in ihm selbst nicht liegt« (Cramer 1972: 705; zit.n. Lessau/Zügel 2019: 8).

Das »bleibende Ergebnis« ist eine Erinnerung; sie liefert den Stoff für die

logisch-rationale Verarbeitung, die nach diesem Verständnis zur Erfahrung

führt.

Exemplarisch können hier Schütz und Luckmann stehen, die Erlebnis und

Erfahrung als Teil eines gerichteten Prozesses von der sinnlichenWahrnehmung

zur sprachlich und in der Erinnerung verfügbaren Interpretation des Wahr-

genommenen und Erlebten fassen. Erleben bezeichnet sozusagen die niede-

re, da nicht reflektierend und interpretativ durchdrungene Stufe des Prozes-

ses, der zur Erfahrung als sprachlich repräsentiertemWissen führt. Der subjektive

Sinn, der erst die Erfahrung relevant mache – für die Erlebenden wie für

die Wissenschaft –, wird als Reflexionsprodukt verstanden.11 »Solange ich in

10 Für Dilthey (1970) ist Erleben die Art, wie die Wirklichkeit für das Individuum da ist.

Erlebnis ist von daher die kleinste, elementare, auf nichts anderes mehr reduzierbare

Einheit des Lebens. Jedes Erlebnis ist Teil des biographisch-historisch entstandenen

und geprägten individuellen »Zusammenhang[s] des Seelenlebens« (ebd.: 90) und er-

hält seine Bedeutung erst in der Erinnerung (Bollnow 1984: 38f.). Davon zu unterschei-

den ist bei Dilthey (2005) ein geradezu emphatisches Verständnis von Erlebnissen, in

denen Menschen die Gesamtkonstellation von Zeit und Gesellschaft erfahren und die

dann ihre grundlegende Einstellung gegenüber der Welt bestimmen.

11 Hier wirkt dieMacht einer der grundlegendenMetaphern, mit denenwir nicht nur die

Welt geistig ordnen, sondern in allen Fasern leben (Lakoff/Johnson 2007; Originaltitel:

»Metaphors we live by«). Es zeigt sich die elementare Kraft des Bildes von ›Oben‹ und

›Unten‹ (Maase/Warneken 2003: 17-19) und der damit verbunden Hierarchisierungs-

impulse. In unserem Fall kommt hinzu, dass die Polarität von Denken und Fühlen,

Sinnlichkeit und Vernunft über die Homologie zwischenOben/Unten und Kopf/Körper

(Jeggle 1986) untrennbarmit rigidenWertungen verknüpft ist. ImMainstreamder ›Ge-

bildeten‹ können wir gar nicht anders, als ästhetische Praktiken (und die über sie er-

strebten Befriedigungen) entsprechend dem Grad ihrer Intellektualität oder Reflek-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ästhetisch Erleben – ein Kontinuum 123

meinen Erlebnissen befangen und auf die darin intendierten Objekte gerich-

tet bin, haben die Erlebnisse keinen Sinn für mich […]. Die Erlebnisse werden

erst dann sinnvoll, wenn sie post hoc ausgelegt und mir als wohlumschriebene

Erfahrungen fasslich werden« (Schütz/Luckmann 2017: 44; Herv.i.O.). »Sinn

ist eine im Bewusstsein gestiftete Bezugsgröße, nicht eine besondere Erfah-

rung oder eine der Erfahrung selbst zukommende Eigenschaft« (ebd.: 449).

Die verschiedenartigen und vielschichtigen Ausprägungen von Erleben

in Emotionen und körperlicher Selbstwahrnehmung sind jedoch nicht an

sprachliche Vergegenwärtigung und an diese Art überindividueller Sinn-

haftigkeit gebunden. Ihr Eigenwert tritt besonders im sinnlich-mentalen

Wohlgefühl zutage, das positives ästhetisches Erleben auszeichnet. Wer

danach strebt, folgt immer auch einer hedonischen Motivation und sucht

emotional positiv bewertete Empfindungen und Gestimmtheiten.

Der Kunstpädagoge Georg Peez (2005: 14f.) hat die Strukturelemente von

Prozessen, die zu ästhetischer Erfahrung führen, detaillierter, »chronologisch

geordnet von der ersten Aufmerksamkeit bis zur Mitteilung« zusammenge-

stellt. Seine Liste umfasst

»Aufmerksamkeit für Ereignisse und Szenen, die Gefallen und Interesse

wecken; unmittelbares Erleben der Wahrnehmung; Offenheit und Neugier;

Versunkensein im Augenblick; Selbstgenügsamkeit; emotionales Invol-

viertsein; Genuss der Wahrnehmung selbst; Freude, Spaß; Lustempfinden;

Spannung;Überraschung; Staunen; Erleben von Subjektivität; Individualität

in der Wahrnehmung; Anregung der Fantasie; Entdeckung von neuen Asso-

ziationen zu scheinbar Bekanntem und Gewohntem; Erleben von Prozess-

haftigkeit in der Wahrnehmung; Reflexion über die eigene Wahrnehmung;

Reflexion bewirkt die nötige Distanz zum eigenen Wahrnehmungserle-

ben, zum Abschluss der ästhetischen Erfahrung; Voraussetzung für die

Reflexion ist Wissen und Einsicht, die sich aus früherer Wahrnehmung und

Erfahrung ergibt; In-Beziehung-Setzen der eigenen ästhetischen Erfahrung

mit kulturellen und künstlerischen Produkten; Festhalten der ästhetischen

Erfahrung in ästhetischer Produktion; Mitteilen dessen, was die ästhetische

Aufmerksamkeit zwingend erregte (kommunikativer Aspekt).«

tiertheit, ihrer Verbindung mit rational-sprachlichem Wissen zu bewerten. Je höher

der intellektuelle Anteil, als desto komplexer und entwickelter gilt die Erfahrung. Für

diese Annahme gibt es gute Argumente (Maase 2019: 192-195) – das Problem ist ihre

Fraglosigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Schönes alltäglich erleben

Peez’ ›Superslowmo‹ ästhetischer Wahrnehmung folgt dem fragwürdigen

Aufstiegsnarrativ. Man muss sie nicht streng als Modell nehmen, sondern als

Instrumentenkasten, um Mikropraktiken ästhetischen Erlebens zu beschrei-

ben. Wichtig ist bereits der Prozesscharakter als solcher; allerdings ist die

Liste weder als sachlicher Befund über wiederholte feste Abläufe zu verstehen

noch als Norm, aus der Urteile über vermeintlich geglückte oder defizitäre

Weisen ästhetischer Perzeption folgen. Bereits die Selbstbeobachtung sagt

einem, dass gerade in Alltagskontexten unendlich viele Formen ästhetischer

Begegnung stattfinden, die diverse Elemente in unterschiedlicher Intensität

und Reflexivität verbinden.

Anregungen dazu, wie solche Elemente zu fassen sind, gibt auch Martin

Seels (2000) Unterscheidung zwischen bloßer ästhetischer Wahrnehmung,

kontemplativer Wahrnehmung und artistischer ästhetischer Erfahrung. Seel

exemplifiziert sie an einem roten Ball, der nach dem Spiel der Kinder auf dem

Rasen liegt.

»Wir können Oskars Ball bloß in seinem Erscheinen betrachten, unter Abse-

hung von den atmosphärischen Bezügen, in denen er steht. Wir können ihn

andererseits in der Fülle dieser Bezüge wahrnehmen, sagen wir, in einem

Leuchten der Stille, in der der Garten liegt, seit das Spiel der Kinder vorbei

ist. […] Schließlich könnenwir den – sichtbar luftleeren – Ball betrachten, als

wäre es eine Plastik von Claes Oldenburg, wodurch er sich unter anderem in

ein witziges Objekt verwandelt, das seinen schlappen Charme auch an ganz

anderen Orten als in diesem Garten entfalten könnte« (ebd.: 149; Herv.i.O.).

Bloßes Wahrnehmen des Erscheinens, ohne jede Bedeutungs- oder Erin-

nerungsverknüpfung – das ist allenfalls für einen äußerst kurzen Moment

vorstellbar, nach dem die Aufmerksamkeit weiterwandert. Zur Wahrneh-

mung als Produkt neuronaler Aktivität gehört der Abgleich mit Erinnerungen

an frühere Wahrnehmungen. Kontemplation von Atmosphären verlangt eine

zeitlich wie mental ›aufwändigere‹ Interaktion. Man versenkt sich in das

Assoziationsfeld des Gegenüber oder betrachtet es zumindest beschau-

lich. Solches Sichversenken impliziert stets auch »Selbstaufmerksamkeit«

(Dietrich/Krinninger/Schubert 2012: 29f.), reflexives Achten auf die eigene

Befindlichkeit.

Artistische ästhetische Erfahrung veranschaulicht Seel interessanterweise

an einem Beispiel von Wahrnehmung wie Kunst. In diesem Fall ist es ein aus

kunsthistorischem Wissen geschöpfter Vergleich, der den platten Ball zum

reizvollen Auslöser von Gedanken- und Bildverknüpfungenmacht.Die Unter-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ästhetisch Erleben – ein Kontinuum 125

scheidung der drei Ebenen gründet letztlich im unterschiedlichen Aufwand

an Zeit, an Assoziationstätigkeit und an einschlägigem Wissen – in höhe-

rer Kompliziertheit12 der Rezeptionsbemühungen also, aufsteigend von der

Wahrnehmung zur Interpretation.

Seels »artistische ästhetische Erfahrung« scheint in besonderer Weise ge-

eignet, um einen verbreiteten Typ alltagsästhetischer Praktiken zu charakte-

risieren. Kenner und Fans mobilisieren als ›Laien‹ erhebliche Wissensbestän-

de zu populären Künsten. Sie haben als Genrespezialistinnen einen kompe-

tenten Blick für Strukturelles und Formales und widmen den Gegenständen

ihrer Begeisterung jede Menge Zeit.Was sie von der Expertinnenästhetik un-

terscheidet, sind die bekennende Begeisterung, die ungehemmte Affektivität und

die forcierte Identifikationsbereitschaft im Umgang mit einem Fundus an Texten,

der genau wegen seiner Tauglichkeit für diese Empfindungspalette ausge-

wählt wird.

Die Varianten von Aufmerksamkeit im Kontext moderner Alltäglichkeit

sowie Routinen und Beweglichkeit der Sinne wurden im vorigen Kapitel

charakterisiert. Empirische Studien zur Kunst- und Medienrezeption in

verschiedenen Gattungen legen den Befund nahe, dass umfassende und

zusammenhängende Aneignung ästhetischer Texte – das auch nur halbwegs

komplette Durchlaufen des Peez’schen Zyklus sozusagen – keineswegs den

Normalfall darstellt. Das eigentlich Interessante ist dabei, dass die Akteurin-

nen solche – kritisch formuliert – ›bruchstückhaften‹ oder ›abgebrochenen‹

Rezeptionsereignisse selten als gescheitert, misslungen oder ähnlich defizi-

tär bezeichnen. Vielmehr können sie durchaus als lohnend und vergnüglich-

unterhaltsam bewertet werden (Maase 2019: 157-166) und passen damit ins

Modell des ›Blätterns‹.

Im Folgenden wird nicht die verzweigte Debatte über das Konzept ästhe-

tischer Erfahrung nachgezeichnet.13 Vielmehr nehme ich den von Peez ge-

zeichneten Ablauf zum Ausgangspunkt, um anstelle scharfer Grenzen zwi-

schen Erlebnis und Erfahrung ein Kontinuum ästhetischer Interaktionen zu

12 Siegfried J. Schmidt (2000: 307-324, Zit. 310) unterscheidet zwischen Komplexität und

Kompliziertheit. »Kunstwerke können kompositorisch komplex und semantisch kom-

pliziert sein. Während die Komplexität sich jedem erschließt, der das Bild genau be-

trachtet, ist seine Kompliziertheit nur denjenigen zugänglich, die sich in den Voraus-

setzungstheorien auskennen.«

13 Für einen kritischen Überblick vgl. Deines/Liptow/Seel (2013) und Lehmann (2016a).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Schönes alltäglich erleben

skizzieren. In diesem Rahmen ist eine Vielzahl von Elementen und Varian-

ten, Mikroprozessen und Teilschritten ästhetischen Erlebens zu positionie-

ren, die die Forschung benannt hat. Dabei handelt es sich um ein Denkmo-

dell, das weder unmittelbar empirischen Anspruch erhebt noch teleologische

oder wertende Implikationen hat.

Die Bezeichnung Kontinuum scheint aus zwei Gründen angebracht. Zum

einen unterliegt Erleben sachlogisch einer gewissen Prozessualität. Manche

Teile setzen andere voraus: ohneWahrnehmung keine ästhetische Ko-labora-

tion; ohne Ko-laboration keine Anschlusskommunikation. Dennoch sind al-

le Einzelelemente (soweit eine solche abstrahierende Vorstellung argumentati-

onslogisch nützlich ist) zunächst als subjektivmöglicherweise sinnvoll und genuss-

erzeugend zu betrachten. Siemüssen nichtmit weiteren Elementen verbunden

werden; und wenn das doch häufig geschieht, dann ist die Art der Verknüp-

fung in keiner Weise vorgegeben. Zum zweiten gehen die – provisorisch so

genannten – Einzelelemente faktisch oft ohne präzise benennbare Grenzen

ineinander über. Das macht eine Systematisierung schwer bis unmöglich. Im

Folgenden werden daher, ausgehend von vorliegenden Studien, verschiedene

Aspekte ästhetischen Erlebens als und im Kontinuum erörtert.

Sinnliches Wahrnehmen und sinnliche Erkenntnis

Zunächst kann man versuchen, abstrahierend grundlegende Bestandteile

des Erlebens zu benennen, die gewissermaßen als Verdichtungen von Mikro-

Elementen zu verstehen sind: sinnliches Wahrnehmen; ästhetisches Wahr-

nehmen;14 beides übergreifend ästhetisches Erleben; begriffliche Reflexion

und Anschlusskommunikation. Die Reihenfolge ist fraglos konventionell,

aber definitiv nicht als normativ oder zielgerichtet zu verstehen. Allerdings

wirft bereits die Unterscheidung von sinnlichem und ästhetischem Wahr-

nehmen Probleme auf. Missverständnisse liegen nahe, wenn man die ›heiße‹

Kategorie »ästhetisch« in einem kühlen, beschreibenden Sinn verwendet.

Angesichts der Tatsache, dass Lebewesen nicht nicht wahrnehmen

können, sinnliche Wahrnehmung also ein geradezu totales Phänomen be-

zeichnet, scheint es aber doch sinnvoll, Wahrnehmungsweisen heuristisch zu

14 Skeptisch gegen Versuche, spezifisch ästhetisches Wahrnehmen zu bestimmen, ist

Böhme (2001: 118).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ästhetisch Erleben – ein Kontinuum 127

unterscheiden. ›Ästhetische Wahrnehmung‹ soll Formen intensiverer sinnli-

cher Wahrnehmung bezeichnen, die verknüpft sind mit der Aktivierung von

Empfindungsvermögen (für Gefühle und Stimmungen) und Vorstellungskraft

(Erinnerungen, Phantasien). Wir heben sinnliche Eindrücke empfindend aus

dem Fluss des Wahrnehmens und der Befindlichkeit heraus und verknüpfen

sie mit Emotionen, Wissen und Bedeutungen. Im Unterschied zum rein

sinnlichen Wahrnehmen hat ästhetisches Wahrnehmen eine reflexive Dimen-

sion, insofern wir das Wahrnehmen wahrnehmen und affektiv bewerten.

Damit wird der größte Teil der faktischen Wahrnehmungsprozesse aus der

Betrachtung ausgeschlossen. In diese Richtung weist auch Dickie:15 Ohne

eine gewisse Aufmerksamkeit kann von ästhetischer Wahrnehmung keine

Rede sein.Weitere substanzielle Bestimmungen scheinen allerdings sinnvoll.

Im Folgenden werde ich nur am Rande auf die sprachlich reflektierende

und deutende Verarbeitung ästhetischen Erlebens eingehen; hier hat die

wissenschaftliche Debatte ohnehin ihren Schwerpunkt. Andere Elemente

sind dagegen empirisch schwer zu greifen; deren innere Differenzierung

und Reichhaltigkeit soll hier beleuchtet werden. Dieser Akzent widerspricht

zum einen dem normativen Ansinnen, erst sprachlich verfasste bewusste

Reflexion mache eine ästhetische Episode vollgültig. Immerhin versteht

heute eine ganze Reihe von Ästhetikerinnen im Anschluss an Baumgarten

aisthesis, sinnliche Erkenntnis, als Spezifikum des ästhetischen Feldes, und

unterscheidet sie dezidiert von sprachlich-rational-diskursiver Wissens-

erzeugung.16 Sinnliches Wissen wird allerdings meist als Qualität oder

Potenzial dem Kunstwerk zugeschrieben, aus dem Rezipientinnen es ›her-

ausarbeiten‹ können. Sensuelles und inkorporiertes Wissen, für dessen

Aneignung propriorezeptive Wahrnehmungen, das Spüren eigener Körper-

zustände eine wesentliche Rolle spielen, kommt in der Debatte kaum als

relevanter Bestandteil sinnlicher Erkenntnis vor.

Zum anderen wird Genussempfinden, das mit sinnlicher Wahrnehmung

und sinnlicher Erkenntnis verbunden ist, nur selten als legitimer subjektiver

15 Vgl. S. 55.

16 Vielfach wird auf die Grenzen dieses Bemühens verwiesen. Niklas (2014: 185) konsta-

tiert, dass Phänomene ästhetischen Erlebens von »konstitutiver Vagheit« und nur mit

»unscharfen Begriffen« einzukreisen seien; ebenso Laner (2018: 28). Die Fragwürdig-

keit aller verbalen Kommunikation über sinnliche Erkenntnis und sinnliches Vergnü-

gen verlangt nicht, sich aufWittgenstein’sches Schweigen zurückzuziehen. Wohl aber

sind die Relativität aller Aussagen über ästhetisches Erleben und das große Gewicht

individueller Erfahrung anzuerkennen.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Schönes alltäglich erleben

Zweck ästhetischer Interaktion behandelt. Auch in diesem Zusammenhang

ist der Bezug zur Alltäglichkeit herzustellen. Es ist die pragmatische Orien-

tierung auf Effektivität, Routinisierbarkeit und ›kurze Wege‹ zum Vergnügen

sowie auf lebenspraktische Relevanz von Bedeutungsangeboten, die weithin

das Repertoire von und die Erwartungen an ästhetisches Erleben sowie In-

tensität, Fokussierung und Reflexionsmodi der einschlägigen ›Teilprozesse‹

und schließlich deren Versprachlichung prägt.

Definitorisch tut sich eine differenzierende Betrachtung der Dimen-

sionen sinnlicher und ästhetischer Wahrnehmung unter Einschluss von

deren affektiven Elementen schwer. Die Grenze zwischen beiden Wahrneh-

mungsweisen ist zwar räsonierend zu bestimmen, aber kaum empirisch

festzumachen. Levinson (2013: 56; Herv. KM) charakterisiert ästhetische

Wahrnehmung dadurch, dass »deren Kern […] in der ästhetischen Aufmerk-

samkeit gegenüber einem Gegenstand gegründet« sei. Solche Wahrnehmung

könne »eine positive lustvolle, affektive oder evaluative Reaktion auf diese

Wahrnehmung selbst oder den Gehalt dieser Wahrnehmung« bewirken – das

sei dann ästhetische Erfahrung.

Das klingt tautologisch. Was unterscheidet ästhetische Aufmerksamkeit

von anderen Formen der Zuwendung? Ist die erwähnte Norm des interes-

selosen Herangehens gemeint? Aufmerksamkeit beruht auf Selektion, auf ei-

ner Auswahl des Aufmerksamkeitswürdigen; sie beinhaltet damit bereits eine

Wertung, die stets auch affektive Korrelate hat. Die lustvolle Reaktion gibt

zwar durchaus ein angemessenes Kriterium ästhetischer Interaktion ab –

wie ist sie aber von der (sie mutmaßlich verursachenden) Wahrnehmung zu

unterscheiden? Gefühle und Empfindungen sind nicht reinlich als Ergebnis

eines ›Input-Reaktion-Output‹-Ablaufs von einer vorausliegenden Wahrneh-

mung zu trennen; vielmehr ist sinnliche Wahrnehmung selbst schon affektiv

durchdrungen.

Aufschlussreich ist eine Schlüsselszene, mit der Hennion (1997b: 105) äs-

thetisches Ko-laborieren im Alltag veranschaulicht. Eine Gesellschaft sitzt am

Tisch zusammen, isst, trinkt und führt eine lebhafte Konversation. Einem

Gast wirdWein nachgeschenkt. Er hebt das Glas, nimmt einen Schluck – und

setzt es nicht sofort wieder ab, um mit Essen und Gespräch fortzufahren.

Vielmehr hält er einen Moment inne, führt das Glas zur Nase, um zweimal

den Duft einzuziehen, nimmt noch einen Schluck und bewegt ihn im Mund,

bevor er das Glas absetzt und das Gespräch mit der Tischnachbarin weiter-

führt. Aus einer Situation vielfältig geteilter Aufmerksamkeit heraus hat sich

hier eine ganz leichte (und leicht zu übersehende) Veränderung vollzogen:

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ästhetisch Erleben – ein Kontinuum 129

»Less of an intention than an attention, and a stronger presence of the tasted

object, each reinforces the other without a primary cause« (ebd.).

Hier kann man den qualitativen Übergang von sinnlicher zu ästhetischer

Wahrnehmung festmachen. Nicht nur wendet der Trinkende sich den sen-

sorischen Eindrücken mit größerer Aufmerksamkeit zu – das Schmecken

nimmt reflexiven Charakter an. Hennion interpretiert das kurze Innehalten

als unausgesprochenen inneren Kommentar, etwa »Oh, der Wein hat etwas!«

Adressat des Kommentars ist das wahrnehmungsfähige Selbst, das nun ei-

nige der Praktiken ausführt, die es zum Schmecken gelernt und geübt hat.

Es fokussiert die Sinnesrezeptoren auf das Getränk und gibt diesem so die

Möglichkeit zu stärkerer Präsenz. Der Schmeckende versucht, Unterschiede

wahrzunehmen, besondere Qualitäten, die dieser Wein im Vergleich zu an-

deren anbietet. Zugleich beobachtet das Selbst, was mit ihm geschieht, was

das Schmecken bei ihm auslöst. Harry Lehmann (2016b: 26; Herv.i.O.) spitzt

zu, dass »der ästhetisch Wahrnehmende eine Selbstbeobachtung durchführt,

denn letztendlich dient ihm die Differenzwahrnehmung in der äußeren Welt

dazu, eine Differenz in sich selbst aufzuspüren: Er erlebt, dass er zwei ähnli-

che Wahrnehmungseindrücke unterschiedlich empfindet«. Das gehört zum

reflexiven Charakter des ›Schmeckens‹: Ins Bewusstsein tritt, dass man eine

aktuelle Wahrnehmung anders spürt als frühere gleichartige.

Doch auch das Getränk ist aktiv beteiligt; man denke etwa an die Tempe-

ratur des Weins und die Form des Glases. Es muss einige der sinnlich perzi-

pierbaren Unterschiede, die in ihm stecken, so zur Geltung gebracht haben,

dass sie die Wahrnehmung veränderten. Die ist nun reflexiv, wird sozusagen

zur Meta-Wahrnehmung: Die Aufmerksamkeit wird darauf gerichtet, was das

Selbst wahrnimmt, wie es sich berührt fühlt. Es findet aber kein Reflektieren statt,

kein Nachdenken, keine inneren Fragen wie: »Was für eine Rebsorte könnte

das sein?« Vielleicht ist es diese reflexive Wendung, wie kurz und undeutlich

sie auch sein mag, die die Differenz zwischen ästhetischer und sinnlicher

Wahrnehmung ausmacht.

In diese Richtung gehen auch Überlegungen von Paul Mecheril (2012: 29).

Er setzt als Kriterium ästhetischer Wahrnehmung eine »Involviertheit«, die

»eine Wahrnehmung der Wahrnehmung und […] eine sinnlich qualifizierte

Wahrnehmungswahrnehmung, die sich zwischen Genuss und Betrübnis er-

eignet, zwischen Unruhe und Befried(ig)ung«, einschließt. Hier tritt zur Re-

flexion im Sinne eines Sich-bewusst-Werdens die emotionale Bewertung der

Wahrnehmung im Sinne einer eher positiven oder negativen Gestimmtheit

hinzu.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Schönes alltäglich erleben

Hennion (1997b: 108) fasst die reflexive Dimension ästhetischenWahrneh-

mens so zusammen:

»[…] [I]f one stops even for a fraction of a second, to observe oneself tast-

ing, the gesture is installed. From a fortuitous, isolated event that happens

to you, one moves into the continuity of an ongoing interest. The instant

becomes an occasion among others in a course that leans up against past

occasions«.

Ästhetisches Wahrnehmen eröffnet so einen lebensgeschichtlich gerahmten

Raum, in dem das Schmecken sich als Vergnügen ereignen kann – oder auch

nicht.

Kunst und Nicht-Kunst

Dieser Band betont die Gemeinsamkeiten zwischen ästhetischen Interaktio-

nen mit den unterschiedlichsten Gegenübern. Dem dienen die kulturanthro-

pologische Fundierung und die Einbettung in umfassende Ästhetisierungs-

prozesse. Doch stößt man immer wieder darauf, dass mit Nicht-Kunst er-

kennbar anders umgegangen wird als mit Kunst; das hat Folgen für den Cha-

rakter der ästhetischen Ko-laborationen. Kapitel 2 hat die Unterscheidung

intentional begründet: Kunst bezeichnet alle Artefakte, deren primärer Zweck

es ist, ästhetisches Erleben zu ermöglichen. Deshalb seien solche Gegenüber

in besonderer Weise für das Erzeugen reicher und starker Eindrücke konzi-

piert. Daraus folgte die These: Im Zusammenhang ästhetischer Interaktion wird

Kunst tendenziell mit intensiverer, stärker fokussierter Aufmerksamkeit be-

dacht als Nicht-Kunst.

Diese Überlegungen sind mit Blick auf sinnliches und ästhetisches Wahr-

nehmen zu differenzieren. Klar ist: Um ästhetisch wahrzunehmen, braucht es

keine Kunst als Gegenüber. In Europa hat die kontemplative und emotional

aufgeladene Zuwendung zuNaturphänomenen eine lange Tradition in der Li-

teratur wie in der Bildenden Kunst, in Lied und Orchestermusik. Spätestens

seit Kant bildet das Naturschöne einen tragenden Pfeiler ästhetischer Sys-

teme. Das ist in die nationale Selbstbeschreibung (die ›deutsche Liebe zum

Wald‹) und in die alltägliche Einstellung zur Natur diffundiert und trägt dazu

bei, dass Naturwahrnehmung oft emotional, reflexiv und reflektierend ge-

prägt ist. Demgegenüber scheint es so, als ob die Begegnung mit Dingen in

Kontexten der Alltäglichkeit seltener die »Involviertheit« der Wahrnehmen-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ästhetisch Erleben – ein Kontinuum 131

den (Mecheril) und den Vergleich von »Empfindungsqualitäten« (Lehmann)

einschließt. Mit der boomenden Hochschätzung von Design und Gestaltetem

sind allerdings die Aufmerksamkeitsverhältnisse unverkennbar in Bewegung

geraten.

Wenn Kunst auch keine Alleinstellung als Partnerin ästhetischer Wahr-

nehmung hat, so genießt doch das, was in einem Milieu als Kunst anerkannt

ist, dort einen besonderen Respekt und verspricht, Zuwendung zu belohnen.

Das gilt grundsätzlich ebenfalls für dieMassenkünste.Daran ändert es nichts,

wenn diejenigen, die solchen Angeboten Hochachtung entgegenbringen und

deren Befriedigungsversprechen ernst nehmen, in diesem Zusammenhang

selten von ›Kunst‹ reden, sondern meist von Genres, Künstlerinnen oder nur

von konkreten Titeln. Anerkannte Künste aller Art genießen eine Art Vertrau-

ensvorschuss. Wer sie anerkennt, ist bereit, erhebliche Aufmerksamkeit ein-

zubringen, tendenziell mehr als für andere potenzielle Partner ästhetischer

Interaktion (wie etwa Gebrauchsgegenstände). Christine Hämmerling (2016)

hat gezeigt, welche Routinen der Einstimmung und erhöhter Fokussierung

Nutzer regelmäßig zum Schauen der ›Premium-Serie‹ Tatort mobilisieren.

Im Prinzip ist die These vom Aufmerksamkeitsvorschuss empirisch über-

prüfbar. Praktisch ist das angesichts innerer Heterogenität und äußerer Ver-

schmelzung der Felder Kunst, Natur, Dingwelt17 schwer vorstellbar. Die Un-

terscheidung zwischen sinnlicher und ästhetischer Wahrnehmung jedenfalls

bietet dafür keine brauchbaren Instrumente. Wohl aber kann man die in Ka-

pitel 3 formulierten Aufmerksamkeitstypen heranziehen: Hintergrundwahr-

nehmung, geteilte Wahrnehmung, fokussiertes ›Blättern‹ und diszipliniert

konzentrierte Rezeption.Damit lässt sich eine Tendenzaussage treffen: Küns-

te werden im Alltag in der ganzen Breite dieser Modi perzipiert. Quantita-

tiv häufig ist ein Oszillieren zwischen Hintergrund- und geteilter Wahrneh-

mung, nicht selten als Rezeption von Sound bites, Farbtapeten, Musikteppi-

chen. Das trifft allerdings kaum die narrativen Genres und die symbolischen

Dimensionen. Die werden bereits in geteilter Wahrnehmung zumindest über

kürzere Szenenfolgen und lückenhaft (wenngleich mit Gespür für die Hand-

lungsfäden) interpretierend aufgenommen. GeteilteWahrnehmung, kurzzei-

tig fokussiert, bildet wohl den Hauptmodus alltäglicherWahrnehmung unserer

17 Wo wären etwa die Menschen unserer Umgebung einzuordnen, auf die wir durchaus

auch ästhetisch reagieren? Ihre Körperlichkeit gehört derNatur an, dochwir begegnen

ihnen in inszenierten Selbstdarstellungen.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Schönes alltäglich erleben

sinnlichen Umwelt, wenn wir keine Tätigkeiten ausüben, die volle Konzentration ver-

langen. Der Übergang zur Hintergrundwahrnehmung ist dabei fließend.

›Fokussiertes Blättern‹ scheint jedenfalls die Domäne der Künste zu

sein; in den meisten Fällen heißt das: Domäne der Massenkünste. Darüber

hinaus wird derartige Zuwendung praktiziert gegenüber durch ihre Ge-

staltung herausgehobenen Artefakten sowie symbolisch stark aufgeladenen

Naturphänomenen – allerdings seltener und mit deutlich geringerem Zeit-

aufwand. ›Fokussiertes Blättern‹ ist zwar offen zu disziplinierter Rezeption

hin, doch ist kaum völlige Unterordnung unter das ›Werk‹ nach den Idealen

der wissenschaftlichen Einstellung zu erwarten. Zum Normalfall gehören

Phasen der Ablenkung, des Abschweifens, nachlassender Konzentration. Die

Bezeichnung ›diszipliniert‹ kennzeichnet vor allem die subjektive Einstellung

und die dominierende Motivation.

Plakativ zusammengefasst: Künste stehen nicht automatisch im Zentrum

derWahrnehmung; häufig werden auch ihre Angebote beiläufig, geteilt, ›stel-

len‹orientiert aufgenommen. Doch von den ästhetischen Episoden, die wir

mit fokussierter Aufmerksamkeit verbringen, entfällt der mit Abstand größte

Teil auf die Nutzung von Künsten – das heißt in den meisten Fällen: Massen-

künsten.

»Erfahrungswissen«: Lernen durch Vergleichen

Ästhetische Praktiken im Modus der Alltäglichkeit sind, wie wir gesehen ha-

ben, nicht standardmäßig gekennzeichnet durch jene rational-kognitiven, re-

flektierenden, bewusst auf Vergleichsobjekte sich beziehenden und sprach-

lich formulierbaren, oft von verbalen Äußerungen begleiteten Interaktions-

weisen, die die Forschung von Erfahrungen idealtypisch erwartet. Solche Ele-

mente finden sich durchaus, jedoch in einem (empirisch genauer zu bestim-

menden) begrenzten Ausmaß. Als Standard können sie vor allem in Kontex-

ten der Fokussierung angenommen werden, bei konzentrierter, disziplinier-

ter Zuwendung zum ästhetischen Gegenüber. Das ist vermutlich vor allem

in den auf sprachliche Kommunikation ausgerichteten Bezirken der Wissen-

schaft und der professionellen Befassung mit Künsten und ästhetischen Ob-

jekten der Fall. Liebhaber, Kenner, Fans sollte man aber auch im Blick haben.

Es stellt sich die Frage: Kannman solchen ausdauernd-konzentrierten äs-

thetischen Ko-laborationen, die sich des systematischen Vergleichs und der

Versprachlichung bedienen, allein deswegen höhere Intensität und subjektive

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ästhetisch Erleben – ein Kontinuum 133

Relevanz (›Tiefe‹, Kraft oder Bedeutsamkeit) zuschreiben als dem Erleben in

pragmatischen Routinen und im Modus ›fokussierten Blätterns‹? Gegen eine

solche Vereinfachung spricht vor allem die begründete Annahme, dass ›Laien‹

während ihres lebenslangen Umgangsmit einschlägigen Potenzialen und ins-

besondere mit Texten der populären Künste erhebliches praktisches Wissen18

akkumulieren und einsetzen.

Beispiele dafür liefert eine Studie der Musiksoziologin Tia DeNora (1999),

die Frauen zu ihrem Umgangmit Musik im Alltag befragte. Die meisten zeig-

ten hohe Kompetenz darin, wie sie Musik zur Änderung von Zuständen des

Selbst einsetzten. Sie waren sich nicht nur bewusst, dass sie mit Musik ih-

re körperliche und mentale Befindlichkeit beeinflussen, ja gestalten konnten.

Sie vermochten auch zu sagen, welche Art vonMusik sie zu unterschiedlichen

Zeiten und in unterschiedlichen Situationen ›brauchten‹. DeNora vergleicht

sie mit Diskjockeys, die für sich selbst arbeiten. »They drew upon elaborate

repertoires of musical programming practice, and a sharp awareness of how

to mobilize music to arrive at, enhance and alter aspects of themselves and

their self-concepts« (ebd.: 35). Zum Know-how gehörte es, den Radio-Wecker

für den nächsten Morgen auf den passenden Sender einzustellen.

Mit der Rolle von Vergleichen beim Erwerb solchen »Erfahrungswissens«

hat sich der Ästhetiker Harry Lehmann beschäftigt.19 Er will erklären, wie

»Menschen in praktischen Verhaltenskontexten über eine spezifische Form

18 Zu unterscheiden ist zwischen propositionalem, phänomenalem und praktischem

Wissen. PropositionalesWissen ist sprachlich ausdrückbar; man kann berühmte Kom-

ponisten benennen. Phänomenales Wissen erlaubt es, Phänomene zu identifizieren;

man unterscheidet den Klang eines Klaviers von dem eines Synthesizers. Wer Kla-

vier spielen kann, verfügt über praktischesWissen; dies schließt notwendig erhebliche

phänomenale Unterscheidungsfähigkeiten ein. Das ist bei der verkürzten Rede vom

›Know-how‹mitzudenken. PraktischesWissen ist stets verkörpert (Reckwitz 2003). Zu-

demgreifen auch Aneignung undAnwendung von propositionalemWissen auf prakti-

sches Wissen zurück. Lernen und Sprechen müssen selbst gelernt werden und nutzen

Routinen und Kompetenzen, die im Alltag nicht bewusst verfügbar sind (Sexl 2013:

164f.)

19 Lehmann (2016a: 89-101; 2016b: 13-32). Mein Bezug auf Lehmann ist allerdings dessen

Absicht genauentgegengesetzt. Ihmgeht es darum,mit denDimensionendesVerglei-

chens und Lernens ästhetische Erfahrung vom ästhetischen Erleben abzusetzen und

einen Prozess der »Ausbildung eines elaborierten Geschmacks und eines geschulten

Urteilsvermögens« (Lehmann 2016b: 91) zu skizzieren. Mir geht es darum, die Poten-

ziale ästhetischer Praktiken deutlich zu machen, die nicht reflektierend kontrolliert,

gesteuert, kommuniziert und in systematisches Vergleichen eingebunden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Schönes alltäglich erleben

der affektiven Wahrnehmungsverknüpfung lernen können« (Lehmann 2016b:

15). Auf evolutionspsychologischer Grundlage schreibt er ästhetischen Alltags-

handlungen das Potenzial praktischen Lernens zu. Dabei würden nicht primär

sprachlich artikulierbare Kenntnisse erworben – vielmehr Wissen, das auf

dem vorsprachlichen Verknüpfen und Vergleichen von Erfahrungen in ähn-

lichen Handlungs- und Erwartungskontexten beruht und sich in praktischer

Emotions- und Verhaltenssteuerung manifestiert.

Den Ausgangspunkt bildet Lehmanns Verständnis praktischer Erfah-

rungen. »Bei einer praktischen Erfahrung wird […] in Bezug auf einen

bestimmten Zweck eine jeweils konkrete Erfahrungssituation von einem

Akteur durchlebt, bewertet und jeweils singulär erinnert« (ebd.: 15). Die

(emotionale) Bewertung bezieht sich darauf, wie gut das angestrebte Ziel er-

reicht wurde. In alltagspragmatischen Kontexten wären das diemit positivem

ästhetischem Wahrnehmen verbundenen Lustempfindungen.

Solches hedonische Erfahrungswissen wird in verschiedenen Feldern er-

zeugt und angewendet. Allen derartigen Episoden gemeinsam ist, dass der

Umgang mit »Reizen« (Lehmann) hier nicht völlig ›automatisiert‹ ablaufen

kann, weil es sich um wechselnde, im Einzelfall unbekannte »Reize« handelt.

Das scheint gut auf Situationen ästhetischen Wahrnehmens zu passen. Man

muss dazu konkretisieren:20 Nicht allein die »Reize« sind neu und unbekannt;

das gilt für die gesamte ästhetische Ko-laboration, in die wir uns mit Texten

im weitesten Sinn verwickeln. Und wie das jeweils abläuft, ist erinnernswert,

da wesentlich für den pragmatischen Erfolg unserer ästhetischen Praktiken.

LehmannsThese leuchtet gerade für die Nutzung vonMassenkünsten ein.

Von Kindheit an begegnenMenschen in westlichen Gesellschaften unzähligen

Texten populärer Kultur – und zwar über den Verlauf des Lebens zunehmend

in Situationen, wo diese Begegnungen nicht beiläufig oder unfreiwillig statt-

finden, sondern intendiert, bewusst und mit Erwartungen, die sich auf den

Genuss ästhetischen Erlebens richten. Nach Lehmann entsteht und erweitert

sich auf diese Weise ein Wissensbestand, den man als praktische Kompetenz in

der Nutzung ästhetischer Angebote bezeichnen kann. Das geht über techni-

sches Know-how weit hinaus. Jede Ko-laboration wird mit ähnlichen Erin-

nerungen abgeglichen und emotional markiert in Hinsicht auf den Befriedi-

gungsgrad des Erlebens. »Eine elementare ästhetische Erfahrung lässt sich

als eine erinnerte Wertung auffassen, die in einem Wahrnehmungsvergleich

20 – entgegen Lehmanns behavioristischem Bias.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ästhetisch Erleben – ein Kontinuum 135

generiert wird, d.h. eineWahrnehmungwird zusammenmit einem ausgelös-

ten Empfindungswert zu einem einzigen Ereignis im Gedächtnis verknüpft«

(Lehmann 2016b: 91).

Von hier aus macht Lehmann einen Vorschlag zur Definition ästhetischer

Wahrnehmung: sie entstehe »aus einemWahrnehmungsvergleich« (ebd.: 21).

Das könnte man zwar von jeder Wahrnehmung sagen, insofern sie dem Be-

wusstsein nur als vomHirn erstellte Verarbeitung der Daten der Sinnesrezep-

toren unter Vergleich mit gespeicherten Daten ähnlicher Wahrnehmungen

zugänglich wird. Das Besondere ist nun aber: Die Vergleichsdimension äs-

thetischerWahrnehmung bilden die unterschiedlichen »Empfindungsqualitäten«

(Lehmann) sinnvoll vergleichbarer Gegenüber. Das kannman als Konkretisie-

rung der von Hennion benannten Reflexivität ästhetischer Wahrnehmung le-

sen. Die Aufmerksamkeit wird darauf gerichtet, was das Selbst wahrnimmt,

wie es sich berührt empfindet – und zwar mit dem Interesse, wie befriedigend

sich aktuelles Erleben im Vergleich zu erinnerten Erlebnissen anfühlt.

Lehmann stellt das in den Zusammenhang einer Geschmacksbildung,

die er nach der Ausprägung der »Fähigkeit, eine perzeptive Differenz un-

terschiedlich zu empfinden« (ebd.: 22), beurteilt. Je mehr Eigenschaften des

Gegenstands differenzierend wahrgenommen und affektiv bewertet würden,

desto elaborierter sei der Geschmack. Auch wenn empirische Kulturfor-

schung die prinzipielle Gleichrangigkeit unterschiedlicher Geschmacksaus-

prägungen postuliert – absolut treffend ist Lehmanns Argument (ebd.: 24),

dass subjektive Registrierung und Bewertung unterschiedlicher Eigenschaf-

ten eines Wahrnehmungsphänomens heute im Rahmen eines »ästhetischen

Codes« stattfinden, der Differenzierung der Wahrnehmungs- und Empfin-

dungsqualitäten verlangt oder zumindest honoriert. »Es geht nicht länger

darum, so viel wie nötig, sondern so viel wie möglich wahrzunehmen« (ebd.:

25). So könnte man die subjektive Triebkraft der neueren Ästhetisierung auf

den Punkt bringen.

Idealtypisch beschreibt Lehmann (ebd.: 24) das so:

»Primär geht es um Unterschiede der Selbstwahrnehmung, also darum,

dass und wieman ähnliche Sinneseindrücke unterschiedlich empfindet. Die

Beobachtung mit einem ästhetischen Code generiert zunächst ästhetische

Wahrnehmungsdifferenzen. Die Achtsamkeit für die eigenen Gefühls-

reaktionen, das Innehalten und konzentrierte Selbstwahrnehmen, führt

aber auch zu einer verstärkten Exposition der Wahrnehmungsphänomene

selbst, wodurch das normale Differenzierungslernen angeregt wird. Dies

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Schönes alltäglich erleben

betrifft zumeist Farben, Formen, Klänge und Geräusche, die man in All-

tagssituationen mühelos wahrnimmt. Und erst in einem weiteren Schritt,

wenn man tatsächlich einmal mit feinen Unterschieden konfrontiert ist, für

die man bislang kein Sensorium entwickelt hat, kommt es zu Effekten des

Unterscheidungslernens, bei denen auch die Sinne geschärft werden.«

Die Argumentation ist auf Distinktion angelegt: Das ›gewöhnliche‹, »nor-

male Differenzierungslernen« soll unterschieden werden vom »Unterschei-

dungslernen«, das für die »feinen Unterschiede« sensibilisiert und damit das

kulturelle Kapital elaborierten Geschmacks erzeugt. Dabei bezieht sich Leh-

mann erkennbar auf nicht-narrative (visuelle, auditive, sensorische) Phäno-

mene. Gerade wo Geschichten erzählt werden, mündlich oder schriftlich, ler-

nen ›Laien‹ als Erzählende wie als Lesende, Zuhörende und Kommentieren-

de zwischen Weisen der Präsentation zu unterscheiden: Erzähltempo, Span-

nungserzeugung und Pointen, eindeutige oder gemischte Charaktere, Rolle

von Naturszenen, Muster von Anekdoten usw.21

Lehmanns argumentative Engführung berührt den erhellenden Hinweis

auf sozial zunehmend verbindliche Codes ästhetischer Wahrnehmung und

der Anschlusskommunikation nicht. Er stellt klar, dass in den lebenslangen

Karrieren des Vergleichens nicht nur ›naturwüchsig‹ oder alltagspragmatisch

relevante Unterscheidungen getroffen werden. In unserer Gesellschaft wirkt

als erstrangiger Bestandteil der epochalen Ästhetisierung in potenziell ästhe-

tischen Situationen ein sozialkultureller ›Differenzierungsimperativ‹ für alle

(auch für alle ›Laien‹) – der freilich gruppenspezifisch verschieden ausgelegt

und normiert wird.

21 Vgl. dazu die Arbeiten der Erzähl-, Gesprächs- und Konversationsforschung.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005 - am 13.02.2026, 13:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

