
4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge

und Selbstunternehmer_innentum

In diesem Kapitel wende ich mich den Für_Sorge-Praktiken von trans/nicht-

binären/gender-nicht-konformen/queeren Personen zu, die Sorgearbeit im

urbanen Raum anbieten: als Barber_in, Stimm- oder Körperarbeiter_innen

oder Berater_innen. Folgende Fragen stehen im Mittelpunkt: Wie sind Gen-

der und Care miteinander verwoben? Auf welche Weisen sind Praktiken der

Selbstsorge und Fürsorge verbunden? Welche Rolle spielt Prekarität?

Ich werde argumentieren, dass meine Forschungspartner_innen ihre ei-

genen Überlebensstrategien ökonomisieren und dass ihre Professionalisie-

rung wiederum dem eigenen Empowerment dient. Zudem zeige ich, dass die

Rollen Expert_in versus Betroffene_r und die Trennung unbezahlte versus be-

zahlte Sorgearbeit durchkreuzt werden, und schließlich, dass Selbstbestim-

mung und Fürsorge eng miteinander verwoben sind. Außerdem richte ich

den Blick auf Normativitäten, die sich herausbilden: insbesondere die Anfor-

derung, Sorgearbeit ehrenamtlich anzubieten und die Unterscheidung zwi-

schen trans Profis und trans Selbsthilfe.

Die Beziehung von Care, Geschlecht und Ökonomie wird von queer/trans/

feministischen Theoretiker_innen breit diskutiert. Die Frage, wie Sorge ge-

meinschaftlich organisiert wird oder werden kann, ist seit den Anfängen der

feministischen Bewegungen eines ihrer zentralen Themen (u.a. Tronto 1993;

Ungerson 2006; Sainsbury 2013; Himmelweit/Plomien 2014).1 Dabei ging es

zum einen darum, Sorgearbeit als Arbeit sichtbar zu machen, zum ande-

ren galt es, geschlechtlichen Anforderungen zu widersprechen und die ge-

sellschaftlich ungleiche Verteilung von Sorgearbeit in den Blick zu nehmen

1 Feministische Theoretiker_innen zeigen, dass die Konstruktion von Weiblichkeit und

Vorstellungen von Fürsorge eng miteinander verwoben sind und zu Ungleichheit füh-

ren (Hausen 1976).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Care trans_formieren

(Speck 2019: 35). Die Kampagne »Lohn für Hausarbeit« wies in den 1970er-

Jahren auf die Funktion von Sorgearbeit im Kapitalismus hin und darauf,

dass es diese oft unsichtbare, aber gesellschaftlich essenzielle Arbeit anzu-

erkennen gelte (u.a. Dalla Costa/James 1973; Bock and Duden 1977; Federici

1975).2

Trans und gender-nicht-konforme Perspektiven werden nicht nur

aus Sorge-Räumen, sondern auch aus Care-Theorien ausgeschlossen;

trans/queertheoretische Interventionen in diesemThemenfeld wurden bisher

nur am Rande formuliert. Eine Ausnahme bildet die Arbeit des Anthropo-

logen Martin Manalansan, der die Heteronormativität von Care-Theorien

kritisiert, speziell im Kontext der Care-Chain-Debatte (Ehrenreich/Hoch-

schild 2003; kritisch Manalansan IV 2008).3 Der Großteil feministischer

Care-Theorien, so Manalansan, re_produziere die Vorstellung binär gegen-

derter Personen und setze Heterosexualität als Norm (Manalansan IV 2008).

Ausgehend von der Analyse des Dokumentarfilms »Paper Dolls« (Heymann

2006) schlägt er ein alternatives Verständnis von Sorgearbeit, Gender und

Migration vor. Der Film zeigt das Leben schwuler philippinischer cis Männer

und trans Frauen, die in Israel als Pfleger_innen für ultraorthodoxe jüdische

Männer angestellt und Teil der Performancegruppe Paper Dolls sind; die

Protagonist_innen verstehen Care als Lohnarbeit, die sie aus finanziellen

Gründen leisten. Manalansan argumentiert nun, dass die Paper Dolls »war-

me« Sorgearbeit nicht für ihre Arbeitgeber_innen performten, sondern für

sich selbst, in den Drag Shows, und folgert: Care-Theorien müssten gequeert

werden (Manalansan IV 2014). Manalansan plädiert dafür, Sorge-Praktiken

und Beziehungen als »messy«, ungeordnet, ambivalent und widersprüchlich

zu verstehen (Manalansan IV 2018).

Ein zweiter Bezugspunkt bildet die Arbeit der Soziologin und Ethnogra-

phin Kath Weston, die zu Care in queeren Räumen forschte und dabei auch

2 Postkoloniale Theoretiker_innen machen unter dem Stichwort Global Care Chain

darauf aufmerksam, dass Sorgearbeit entlang rassistischer Strukturen verteilt ist

(Gutiérrez-Rodríguez 2010).

3 In der Care-Chain-Theorie geht es darum, die globale Verteilung von Sorgearbeit ent-

lang von Klasse, Race und Geschlecht aufzuzeigen. Im Mittelpunkt steht die These,

dass von Rassismus betroffene Frauen Sorgearbeit für weiße Frauen aus der Mittel-

klasse übernehmen und dadurch neue Sorgelücken hinterlassen. Martin Manalansan

und Aren Z. Aizura kritisieren die heteronormativen Annahmen dieser Debatte und

die Ausblendung von trans und cis-männlicher migrantischer Sorgearbeit (Manalan-

san IV 2008; Aizura 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 103

die Bedeutung von Klasse ins Zentrum stellte. In ihrer ethnographischen

Studie »Families We Choose. Lesbians, Gays, Kinship« zeichnet sie auf, wie

lesbische und schwule Personen in den 1980er-Jahren in den USA eigene

Wahlfamilien gründeten (Weston 1997). Mit ihrem Konzept »families of

choice« dekonstruiert sie Sexualität, Familie und Care (Weston 1997, 1998).4

Erwähnt sei außerdem die Ethnographie der feministischen Anthropologin

Esther Newton (2015) über den US-amerikanischen Urlaubsort Fire Island,

der zum Ort einer lesbisch/schwulen Sorgegemeinschaft geworden sei.5 Alles

in allem stehen bei diesen kulturanthropologischen Auseinandersetzungen

mit Fürsorge schwule und lesbische cis Personen im US-amerikanischen

Raum im Fokus. Trans Perspektiven auf Community-Care, zumal jenseits

des US-amerikanischen Raums, stellen in der Kulturanthropologie eine

Forschungslücke dar.

Zu Beginn dieses Kapitels beschäftige ichmichmit den Care Perspektiven

vonHank, die einen queeren Barbershop aufgebaut hat, in dem sie Geschlech-

terwissen weitergibt. Ihre Sorge-Praktiken bewegen sich zwischen emotiona-

ler Arbeit, Haareschneiden, Begleitung bei der Frage »Wie willst du durch die

Welt gehen?« und dem Aufbau queerer sorgender Gemeinschaften (4.1). Im

Dialog mit der angehenden Logopädin Mathilda, die in einer Stimmgrup-

pe transitionsbezogenes Wissen gegen Spende an andere trans Frauen wei-

tergibt, diskutiere ich die Bedeutung von Praktiken queeren/trans Selbstun-

ternehmer_innentums und die Verwobenheit von Queer-Care und Ökonomie

(4.2). In 4.3 zeige ich anhand der Erzählungen des Körperarbeiters und Ge-

schlechterforschers Leo normative Konzepte von Fürsorge in queeren/trans

Communitys auf; Leo berichtet von den Potenzialen experimenteller Körper-

arbeit und davon, wie er sich selbst von Care-Anforderungen emanzipier-

te. In 4.4 begleite ich Rahel, die als trans Beraterin lohnarbeitet und ehren-

amtlich eine Selbsthilfegruppe mit aufgebaut hat; sie bricht in ihrer Praxis

mit der Trennung zwischen Sorgenden und Umsorgten und stellt die Auftei-

lung Betroffene versus Expertin infrage. Rahel formuliert, dass »gute Trans-

Care« bedeute, die Vielfalt innerhalb der trans Community anzuerkennen,

Selbstbestimmung zu fördern und kollektive Praktiken, ummit verinnerlich-

ter Diskriminierung umzugehen, zu entwickeln. Abschließend diskutiere ich,

4 Zur Auseinandersetzung mit Politiken von Verwandtschaft und Fürsorge siehe Michi

Knecht (2003).

5 Weitere kulturanthropologische Perspektiven auf queere Care und Familien liefern

Borneman (1997) und Lewin (1993).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Care trans_formieren

wie die Binaritäten Sorgende versus Umsorgte, Selbstsorge versus Fürsorge,

Lohnarbeit versus Aktivismus mit Praktiken des queeren/trans Selbstunter-

nehmer_innentums zusammenhängen und zugleich durch Sorgearbeiter_in-

nen in Bewegung gebracht werden (4.5).

4.1 »Wie willst du durch die Welt gehen?«
Butch-Care zwischen Selbstheilung
und Selbstunternehmer_innentum

Hank erinnert sich genau an den Moment, als sie sich, als Jugendliche, die

Haare zum ersten Mal kurz schneiden ließ. Nach wochenlanger Suche in der

konservativen Kleinstadt, in der sie aufwuchs, stieß sie auf einen schwulen

Friseur. »Ich will einen Herrenhaarschnitt«, bat sie ihn schüchtern. Er wurde

ihr Komplize. Diese Unterstützung war eine lebensverändernde Erfahrung

für sie: Voller Energie, so erinnert sie sich, ging sie danach durch die grauen

und geordneten Straßen der als eng erlebten Welt.

Es ist ein warmer Tag im August, als mich Hank Jahrzehnte später bei

Butch Cut in Berlin-Kreuzberg begrüßt. Sie ist Mitte vierzig, trägt ein karier-

tes Hemd, ist groß und hat die Haare kurz rasiert. Die Haare ihrer Kund_in-

nen schneidet sie in einem kleinen Raum, der zugleich ein Kunstatelier ist.

Links stehen zwei viel genutzte beige Sofas, auf der rechten Seite steht der Fri-

seur_innenstuhl, dahinter ein Tisch mit einer Karaffe Wasser, einer Schüssel

mit Walnüssen und Schokopralinen. Im Raum verteilt hängen Merchandise,

Muskelshirts mit Butch-Cut-Aufdruck, Beutel und Patches. Im Hintergrund

läuft leise Technomusik. »Such dir erst mal einen Tee aus«, sagt Hank. Sie

stellt den Wasserkocher an, ich mache es mir auf dem Friseurstuhl bequem.

Kurz darauf legt Hank mir einen schwarzen Umhang um und fragt mich:

»Was willst du heute? Wie möchtest du aussehen?«

Hank hatte ihr lesbisches Coming-out in den 1980er-Jahren. Butch, das

ist für sie ein drittes Geschlecht, eine Weiblichkeit, die gesellschaftlich nicht

anerkannt wird. Seit sie sich als Butch durch die Welt bewegt, ist sie Beob-

achterin von Geschlechterperformances.Hank erzählt: »Es funktioniert übers

Gucken und Lernen, wenn man keine Leute hat, mit denen man über so was

sprechen kann. Butches gab es Mitte der 80er in Deutschland nicht. Ich be-

obachte auf der Straße, wie Männlichkeit funktioniert oder wie Leute rum-

laufen. […] Es ist eine erhöhte Wahrnehmung, Eigenrecherche, weil ich selbst

eine Weile versucht habe, als Typ zu passen – wobei ich mich nicht als trans

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 105

verstehe, es ist ein Sicherheitsding. Wenn mich Leute als Frau lesen, die aus-

sieht wie ein Mann, werde ich schneller angegriffen, als wenn mich Leute als

Mann lesen und sich nichts dabei denken. In dem Zusammenhang spielen

Körpergröße, Körperhaltung, Ausstrahlung, Stimme, Mimik, Blicke, wie ich

gucke, wie ich nicht gucke, ’ne ganz wichtige Rolle bei diesem Passing – aber

eben auch die Frisur! Die Frisur ist der Teil, den man am einfachsten än-

dern kann, um eine Wirkung zu erzielen, zusammen mit Kleidung. Wie man

läuft, spricht, sich bewegt, gestikuliert oder Mimik macht, ist komplizierter

umzulernen. Das Wissen gebe ich an Leute weiter, die sich von mir die Haare

schneiden lassen. Wenn ich dreißig Jahre über was nachgedacht habe, kenn

ich mich natürlich ein bisschen aus.«

Hank fragt mich, ob sie meine Koteletten spitz oder eckig schneiden oder

sie komplett abrasieren soll. Ich bin überrascht, so viele Optionen hatte ich

noch nie. Sie erklärt mir die zweigeschlechtliche Norm von Koteletten. In

den meisten Friseur_innensalons würden die Koteletten von Menschen, die

als Frauen gelesen werden, wegrasiert oder spitz geschnitten; die eckige und

kantige Form werde mit Männlichkeit assoziiert, sie könne ein Passing un-

terstützen. »Zu mir kommen viele trans Männer, deshalb frag ich«, ergänzt

Hank. Nach dem Einstiegsgespräch setzt Hank den Rasierer an meinemHin-

terkopf an, 0,5 Millimeter, und ein Surren erfüllt den Raum.

Hank hat Kunst studiert, als Kuratorin und Boxtrainerin gearbeitet.

Zum Haareschneiden ist sie durch Zufall gekommen. Hank erzählt mir, dass

es dazu zwei Geschichten gibt: »Die eine Version ist: Ich hatte kein Geld.

Freund_innen fragten mich, ob ich ihnen die Haare schneiden kann. Ich

habe gesagt, ja, und das mach ich umsonst, aber wenn jemand sagt, ›coole

Frisur‹, dann sollen sie meine Telefonnummer weitergeben, dann schneide

ich Leuten gegen Spende die Haare. – Vor dem Hintergrund, dass ich kein

Geld hatte. Man könnte das auch offizieller formulieren und sagen: Ich habe

in meinem Freund_innenkreis festgestellt, dass es den Bedarf gibt, dass eine

queere Person anderen queeren Personen die Haare schneidet, da es viele

Leute gibt, die ein Problem damit haben, zu regulären Friseuren zu gehen.«

Butch Cut war als temporäres Projekt geplant. Hank fing mit vier Haar-

schnitten pro Woche an. – Plötzlich standen die Menschen Schlange, heute

ist sie jeden Tag hier. Hank skizziert ihren Arbeitsalltag: »Ich mache das fünf

Tage die Woche, sechs bis acht Stunden am Tag. Ein Haarschnitt dauert zwi-

schen ein und zwei Stunden, weil ich mir Zeit nehme für die Leute: um die

Erfahrung zu bieten, die die meisten, die zu mir kommen, bei einem regulä-

ren Friseur nicht haben, nämlich sich zu entspannen und zu genießen; damit

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Care trans_formieren

man Zeit hat, sich zu überlegen, wie man aussehen möchte, denn für viele

Leute, die zu mir kommen, ist das ein schwieriges Thema. Statt vorgefertigte

stereotype Genderbilder zu übernehmen, werden hier neue konstruiert. […]

Deswegen will ich Leute nicht hetzen; ich will den Raum geben, zu überlegen,

den Raum, Unsicherheit zum Ausdruck zu bringen, sodass wir zusammen

überlegen, was sie für eine Frisur haben wollen, sodass diese Unsicherheit

umgewandelt wird in ein Erlebnis des Wissens, was ich möchte und wie ich

mich gut fühle damit, wie ich aussehe. Das ist für Leute, die sich nicht in

ein binäres Gendersystem einordnen können oder wollen, oft wirklich eine

lebensverändernde Erfahrung.«

Als Hank das Butch-Cut-Projekt aufnahm, befand sie sich in einer Kri-

se. Sie erzählt: »Am Anfang habe ich einfach gedacht: Ich habe kein Geld;

wenn ich jemandem die Haare schneide – vielleicht spenden die mir zehn

Euro, dann kann ich mir was zu essen kaufen. Mir ging es zu der Zeit selbst

schlecht. Es ging um den Übergang von einem Lebensabschnitt in einen an-

deren, das kann einfach schwierig sein. […] Ich wusste am Anfang nicht, was

ich da mache. Ich habe gemerkt, dass es eine Arbeit ist, die ich gerade ma-

chen kann – und vor allem ist es eine Arbeit, für die die Leute mir gerne Geld

geben wollen. […] Es war für mich nie einfach, einen Job zu finden. – Dann in

der Situation zu sein, dass Leute meine Dienste unbedingt haben wollen, ist

natürlich interessant. Insofern ist es im Zusammenspiel entstanden: Ich ha-

be gemerkt, das kann ich gerade machen, viele andere Sachen kann ich nicht

machen, weil es mir mental nicht gut geht; weil es mir aber mental nicht gut

geht, bin ich sensibel dafür, wie es anderen Leuten geht. Ich habe oft intime

Gespräche geführt, worauf sich die meisten Leute gerne eingelassen haben.

Viele waren aber erst mal verwundert, weil man normalerweise beim Friseur

nicht über so intime Sachen redet: über Mental Health, Beziehungsprobleme

und solche Geschichten. Das war interessant, weil das nämlich mir in mei-

nem Healing-Prozess, also bei der Stabilisierung meiner Situation, geholfen

hat, aber auch den Leuten, denen ich die Haare geschnitten habe. Die sind

wiedergekommen oder haben mir ihre Freund_innen geschickt. Fanden es

wohl gut und nicht grenzüberschreitend, sondern angemessen. Es gab einen

Bedarf, und durch das Tun und durch dieseWechselwirkung habe ich im Lau-

fe der Wochen und Monate immer mehr geschnallt, dass es viel sowohl mit

Selbstheilung als auch mit einem Fürsorgemodell für andere Leute zu tun

hat.«

Für Hank ist Butch Cut deshalb kein Friseursalon, sondern ein Raum für

Selbstheilung und Fürsorge. Sie beschreibt ihr Projekt im Interview und auf

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 107

der eigenen Facebook-Seite als »queer/trans/non-binary safer space commu-

nity building art project«. Sie will eine Gemeinschaft von Menschen, für die

gender-nicht-konforme Frisuren überlebensnotwendig sind, aufbauen. Oft

mache sie Selbstbewusstseins-Coaching: Es gehe darum, »sich mal betüdeln

zu lassen« und »einfach nur zu sitzen, sexy auszusehen«. Alle zweiMonate or-

ganisiert Hank Social Events: Veranstaltungen, um sich die Haare schneiden

zu lassen, andere kennenzulernen und zu flirten.Hank versteht ihre Arbeit als

Healing und als Community-Building. Vor zehn Jahren, so erinnert sie sich,

hielt sie dergleichen für Nonsens, inzwischen findet sie es, bedingt durch ei-

gene Krisen, sehr relevant. Für die Zukunft ist Hank wichtig, dass sich Butch

Cut durch Spenden trägt und dass sie sich nicht selbst ausbeuten muss.

Care nimmt sie bei Butch Cut heute weniger wechselseitig wahr als am

Anfang – »also, dass es für mich selbst eine heilende Wirkung hatte und für

die anderen auch. Mittlerweile geht es mir besser und ich muss das neu ver-

orten und gucken, wie ich damit umgehe. Ich muss gucken, wie ich es hin-

kriege, dass ich Leuten so viel von meiner Energie geben kann, und wie ich

mich selbst regeneriere.« Hank erklärt, dass sie in einer ähnlichen Situation

sei wie andere in pflegenden Berufen, zum Beispiel ein Physiotherapeut oder

eine Psychologin. Es gehe um die Frage: »Wie kann ich mich regenerieren,

oder wie kann ich mich davon abgrenzen?«

Nachdem mir Hank die Haare sehr kurz geschnitten und alle Haarreste

weggefegt hat,macht sie drei Fotos vonmir – von vorne und von beiden Seiten

– und lädt sie auf Facebook hoch. »This cutie stopped by today«, schreibt sie

darunter, ich bekomme einige Likes. Beim Hinausgehen fällt mir ein Plakat

auf: »What happens in the barber shop stays in the barber shop!« Plötzlich

steht ein trans Aktivist vor der Tür, ich kenne ihn, wir begrüßen uns kurz.

»Gonna cut your hair, baby«, begrüßt ihn Hank, als ich gerade rausgehe.6

Ich besuchte Hank mehrmals, für ein Interview und für weiterführen-

de Gespräche. Anders als das erwähnte Plakat behauptet, bleibt das, was im

queeren Barbershop passiert, nicht dort. Es wird in die Öffentlichkeit getra-

gen, sei es über die Fotos, die Hank – mit meiner Erlaubnis – in sozialen

Netzwerken postet, sei es durch diese Studie. Sowohl die Betonung von Inti-

mität und Vertrautheit als auch die Verbundenheit mit einer größeren (auch

virtuellen) Community sind zentral für die Sorgearbeit, die Hank leistet.

6 MitHank traf ichmichmehrmals informell und nahmein Interview imNovember 2016

auf. DieseVignette stellt eineVerdichtungmehrerer Gespräche unddes Interviewsdar.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Care trans_formieren

Hank gibt Geschlechterwissen, das sie sich über Jahre als Butch angeeig-

net hat, weiter und eröffnet einen Raum für geschlechtliche Selbstbestim-

mung. Hanks Sorgearbeit umfasst neben der konkreten Tätigkeit des Haa-

reschneidens emotionale Arbeit; so führt sie Gespräche über geschlechtliche

Identitäten und Utopien.7 Die Arbeit, die Hank leistet, bezeichne ich ange-

lehnt an Jane Ward als Geschlechterarbeit.8 Wards Studie stellt die Sorge-

arbeit von cis Femmes in trans Räumen als besonders bedeutend heraus.

Auf Basis des Interviews mit Hank argumentiere ich, dass auch Butch-Care

ein bedeutender Bestandteil von Geschlechterarbeit ist. In Hanks Barber-

shop findet eine kollektive Auseinandersetzung mit Zweigeschlechtlichkeit

statt, zusammen mit ihren Kund_innen entwirft Hank alternative Möglich-

keiten. Hank macht darauf aufmerksam, dass die Beschäftigung mit den ei-

genen Haaren und mit eingeübten Körperbewegungen sowie diesbezügliche

Veränderungen eine Überlebenspraxis sein können, um zweigeschlechtlicher

Gewalt zu entgehen und sich mit der eigenen geschlechtlichen Verortung

auseinanderzusetzen.9 Kulturanthropolog_innen wiesen bereits auf die Ver-

knüpfung von Haaren und Identität hin, um Überlebenspraxen ging es dabei

weniger (De Witte 2017: 128).10 Bei Butch Cut sind Auseinandersetzungen mit

der eigenen Identität und Überlebensstrategien untrennbar.

Wie hängen in den Erzählungen und Praktiken von Hank Selbstsorge und

Fürsorge zusammen? Einsamkeit als Butch in einem konservativen Dorf war

für Hank ein Auslöser dafür, sich mit Geschlechternormen zu beschäftigten.

Sie beschreibt ihr bisheriges Leben als Weg, der sie von der Isolation hin

zu ihrer Rolle als Sorgegebende für trans/queere Menschen führte. Auf Ein-

samkeitsempfinden als Folge einer geschlechtlichen Verortung, die von der

hegemonialen Norm abweicht, weist auch Kim Scheunemann in einer Stu-

die zu Geschlechterwissen hin; für die interviewten trans und gender-nicht-

konformen Personen hält Scheunemann fest: »Auch hier ist Einsamkeit am-

7 Eine Ausgabe des Journals »Open Anthropology« mit dem Titel »Hair Everywhere: An-

thropological Notes on the Long and Short of It« widmet sich der anthropologischen

Debatte zur kulturellen Bedeutung von Haaren (Han/Antrosio 2018).

8 Dieses Konzept habe ich bereits imKapitel 2, »Sorgende Ethnographie undGeschlecht-

liche Zusammenarbeit«, eingeführt.

9 Zur Bedeutung vonHaaren als eine Form der Disziplinierung entlang rassistischer und

sexistischer Normen (Toerien/Wilkinson 2003).

10 Frisuren spielen auch in queeren Räumen eine bedeutende Rolle für die Verkörperung

von Identitäten und für das Widersetzen gesellschaftlicher Normen (u.a. Cole 2008;

Tate 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 109

bivalent im Sinne des Risikos, alleine zu sein, zugleich jedoch auch mit der

Chance verknüpft, ein anderes Sein zu leben sowie ein neues Wissen mitzu-

generieren und damit auch Expert_in zu werden« (Scheunemann 2018: 160).

Diese Ambivalenz lässt sich auch in Hanks Erzählungen ausmachen: Prakti-

ken der Selbstsorge – nämlich Butch-Verkörperungen zu leben – waren für

Hank ein Ausgangspunkt, um Fähigkeiten zu erwerben, die sie heute als Ex-

pertin weitergeben kann.11

Das Interview und die Gespräche mit Hank verdeutlichten für mich, wie

eng Gender, Ökonomie, Prekarität und Sorgearbeit bei Butch Cut verbunden

sind. Um diesen Zusammenhang genauer in den Blick nehmen zu können,

wendete ich mich den Arbeiten von Kath Weston zu. »Was ist die Sexualität

der Ökonomie?«, fragt sie in ihrem Essay »Production as Means – Produc-

tion as Metaphor?« (Weston 1998). Sie zeichnet die Kämpfe lesbischer Frauen

nach, die auf der Suche nach Lohnarbeit die Genderlinie überschritten und

sich der geschlechtlichen Arbeitsteilung widersetzten. Lohnarbeitsräume sei-

en ebenso wie der Haushalt und die Familie Räume, in denen Gender produ-

ziert und reproduziert werde (Weston 1998: 112). Mit ihrem Barberhop über-

schreitet auch Hank die gegenderte Linie der Lohnarbeit: Barbershops sind

Räume, die üblicherweise cis Männern vorbehalten sind. Hank durchkreuzt

außerdem die Cis-trans-Binarität und verwebt lesbische und transmännliche

Räume: Unter demNamen Butch Cut, der ihren Barbershop an lesbische Com-

munitys anbindet, schafft sie einen Raum, in den sie trans Männer einlädt

und beim Passing unterstützt; sie gibt Wissen weiter, das in trans Kontexten

relevant ist.

Neben Genderlinien durchkreuzt Hank auch Klassenlinien, Barbershops

sind nämlich mit Arbeiter-Männlichkeiten assoziiert. Hank selbst hat eine

ambivalente Klassenposition. Sie studierte an einer Kunstakademie, ist je-

doch seit Längerem von Prekarität und Einkommensarmut betroffen. Sie hat

viel kulturelles Kapital, Butch Cut beschreibt sie als Kunstprojekt. Auf diese

Weise versucht sie, es für die Kunstförderung anschlussfähig zumachen, und

spricht eine akademische queere Szene an.12

11 Auch andere sozialwissenschaftliche Studien betonen, dass Friseursalons Räume sind,

in denen intimeBeziehungen entwickelt werden und in denen gemeinschaftliche Care

organisiert wird (Majors 2001; Liebelt 2016).

12 Dies zeigt sich auch darin, dass auf der Homepage die Angebote ausschließlich auf

Englisch formuliert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Care trans_formieren

Kath Weston forschte ethnographisch an queeren Arbeitsplätzen; in ih-

rem Essay »Sexuality, Class and Conflict in a Lesbian Workplace« themati-

siert sie einen Streik in einer lesbischen Autowerkstatt in den USA und wid-

met sich Klassenfragen, die dort von Bedeutung sind. Klasse definiere ich

angelehnt an Weston über den Klassenhintergrund hinausgehend als konti-

nuierliche Produktion sozialer Beziehungen, die durch die gesellschaftliche

Arbeitsteilung strukturiert sind (Weston 1998: 115). Was kennzeichnet einen

lesbischen/queeren Arbeitsort? Weston macht als Besonderheit lesbischer Ar-

beit aus, dass sie die Dichotomie zwischen privat und öffentlich überwinde.

Lesbische Identität werde oft als etwas Privates verortet und müsse in he-

teronormativen Einrichtungen häufig versteckt werden (ebd.: 118). Lesbische

Arbeit verbinde hingegen beide Bereiche und erlaube, out zu sein und die

eigene Partnerin und Kinder an den Arbeitsort mitzubringen. Die Autowerk-

statt Amazon, in der Weston forschte, wurde zu einem anerkennenden Ort, in

dem lesbische Identitäten keine Ausnahme, sondern die Regel waren (ebd.:

119). Es entwickelten sich Freund_innenschaften, die Privatleben und Lohnar-

beit verwoben.13 Dies beschreibt Weston als typisch für alternative und kleine

Unternehmen und queere Selbstunternehmer_innen oder Entrepreneurs. Sie

setzten sich für die Integration persönlicher und beruflicher Beziehungen ein

und versprächen eine Transformation der entfremdeten Arbeit (ebd.: 120).

Ähnlich verschwimmen in Hanks Erzählungen zu ihrer Care-Tätigkeit die

Grenzen zwischen Fürsorge als Lohnarbeit, Fürsorge als Ehrenamt und Für-

sorge als Freund_innenschaftspraktik. Sie versucht, das erworbene gender-

nicht-konforme und queereWissen in einer informellen Formweiterzugeben,

sie tut dies gegen Spende und verfolgt den Wunsch, sich durch ihre Selbst-

ständigkeit langfristig finanzieren zu können. Zum Zeitpunkt des Interviews

bezieht sie ALG II und kann von den Spenden nicht leben. Die Professio-

nalisierung ihrer Sorgearbeit ist also eine prekäre; zugleich widerspricht ein

Mehr an Professionalisierung dem, was Hank unter guter Care versteht. So

erläutert sie, dass sie sich mehr Zeit für die einzelnen Personen nehme als

in herkömmlichen Friseursalons üblich; Hank möchte »gute Care« anbieten

und verweigert sich einer ökonomischen Zeit-Kosten-Nutzen-Rechnung. In-

wiefern sie so das eigene ökonomische Überleben langfristig absichern kann,

13 Mehrere Studien diskutieren die Aushandlungen zwischen Friseur_innen und

Kund_innen in Bezug auf klassifizierte und gegenderte Positionalitäten, aber auch

wie Sorgearbeit ausgehandelt wird (u.a. Lindsay 2004; Cohen 2010).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 111

bleibt ungewiss. Deswegen überlegt sie, die Ausbildung als barber nachzuho-

len.

Die Handlungslogiken und Praktiken, die Hank verfolgt und umsetzt, las-

sen sich als queeres Selbstunternehmer_innentum verstehen. Hank legt dar,

dass sie ihre Sorgearbeit zunächst als heilend empfand. Für die Anfangszeit

von ButchCut beschreibt sie das Verhältnis von Energie (der eigenen) und Care

(für andere) als ausgeglichen und die Grenze zwischen Sorgenden und Um-

sorgten als fließend. Dies habe sich verändert, nun überwiege die Erschöp-

fung. Energie interpretiere ich als eine bei Butch Cut bedeutende Ressource,

insofern dort ausgewogene Beziehungen des Energiegebens und -nehmens

entstehen.Dies lässt sich als queerer Tauschhandel bezeichnen.Hank übt sich

in einem selbstverantwortlichen Umgang mit den eigenen emotionalen Res-

sourcen. Zu Beginn reichte die gegenseitige Aufmerksamkeit als Tauschmittel

aus; seitdem es Hank besser geht, geraten die transformativen Effekte ihrer

Arbeit in den Hintergrund, nun ist Geld notwendig. Isolation/Austausch, Er-

schöpfung/Energie und Geld sind in Hanks Erzählungen aufs Engste mitein-

ander verflochten. Bei ungleichem Care-Bedarf kommt zum Ausgleich Geld

ins Spiel, um die Reziprozität aufrechtzuerhalten.

Hank erläutert, dass sie ihre Arbeit nur deshalb leisten könne, weil der

Bedarf der Community gegeben sei. Sie verortet ihre Sorgearbeit klar bei den

bezahlten pflegenden Berufen, deren Beschäftigte grundsätzlich vor der Her-

ausforderung stehen,mit ökonomischen Zwängen umzugehen und Praktiken

der Regeneration zu entwickeln. Zugleich grenzt sie sich vonDienstleistungs-

berufen, zu denen der Friseurberuf eigentlich zählt, ab, indem sie Butch Cut

als queeres Kunstprojekt rahmt.

Die Zukunft von Butch Cut ist ungewiss. Langfristig hat Hank den Traum,

ein Retreat Center aufzubauen. Wenngleich sie den Barbershop allein auf-

gezogen hat, ist es ihr wichtig, Netzwerke aufzubauen. Sie ist mit queeren

barbers in England und den USA vernetzt; mit ihnen tauscht sie regelmäßig

Arbeitsplätze, dann arbeitet sie für ein paar Wochen in einem queeren Bar-

bershop in London oder New York. Auch Hank und ich sprechen nach dem

Interview über mögliche Kollaborationen. Sie hat die Idee, das Interview on-

line zu veröffentlichen und es mit der Butch-Cut-Community zu diskutieren.

Zudem könne ich gerne ein Social Event zu Care bei Butch Cut organisieren.

Unsere Forschungszusammenarbeit lief nicht immer konfliktfrei ab.

Hank interessierte sich für meine Arbeit und Perspektiven auf Care, und

sie kommentierte regelmäßig meine Posts zu Care auf Facebook. Unsere

größten Konflikte drehten sich um ihre Repräsentation: Sie forderte mich

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Care trans_formieren

auf, sie als erfolgreiche Selbstunternehmerin darzustellen, während es mir

wichtig war, Fragen zu Prekarität zu stellen. Hank steht mehr kulturelles und

soziales Kapital zur Verfügung als den meisten anderen Personen, die ich

interviewte. Utan Schirmer argumentiert in seiner Studie zu Drag-Kinging,

dass die Frage, ob es gelinge, »trotz der partiellen Verweigerung bestimmter

geschlechtlicher Anforderungen das eigene Arbeitsverhältnis zu sichern und

beruflich erfolgreich zu sein«, insbesondere von den verfügbaren Ressourcen

abhänge (Schirmer 2015: 370). Gemeint sind kulturelle und ökonomische

Ressourcen wie Bildungsabschlüsse, soziale Beziehungen und Ressourcen an

Macht und Einfluss (ebd.). Dieses Ergebnis kann ich insofern bestätigen, als

sich die Zukunftsperspektiven von Hank und den Sorgearbeiter_innen aus

dem vorherigen Kapitel, die voraussichtlich langfristig von Einkommensar-

mut betroffen sein werden, unterscheiden. Hank nutzt ihr abgeschlossenes

Kunststudium, um Butch Cut als künstlerisches Projekt zu rahmen. Dies

ermöglicht ihr, ein queeres Milieu mit mehr ökonomischen und kulturellen

Ressourcen zu erreichen und sich für eine Kunstförderung zu bewerben.

Trotzdem bleibt es auch für sie eine Herausforderung, von ihrer Freiberuf-

lichkeit zu leben, da dies nur mit einer anderen Logik und Herangehensweise

möglich wäre, nämlich: in kürzerer Zeit mehr Kund_innen zu einem festen

Preis die Haare zu schneiden. So lässt sich Hanks Sorgearbeit zwar im

Sinne eines queeren Selbstunternehmer_innentums lesen; gleichzeitig aber

wird eine ökonomische Prekarität deutlich, die angesichts der kulturellen

Ressourcen, über die Hank verfügt, auf den ersten Blick unsichtbar bleiben

mag.14 Der Verbindung zwischen Care, Geschlecht und Ökonomie sowie

zwischen Selbstsorge und Fürsorge gehe ich auch im folgenden Unterkapitel

nach, in dem eine trans Stimmarbeiterin im Mittelpunkt steht.

4.2 Von Spendendosen und trans_formativer Arbeit.
Für_Sorge in einer Stimmgruppe

Mit Mathilda treffe ich mich in einem linken Café in Berlin-Neukölln. Das

Café ist gefüllt mit vor allem jungen Menschen zwischen zwanzig und drei-

ßig. An den Wänden hängen Plakate von Demonstrationen und Veranstal-

14 Auch die Verbindung zur queeren Community ist eine Ressource; so gelang es dem

Projekt, während der Corona-Krise innerhalb weniger Tage über Crowdfunding 3.000

Euro für Mietkosten zu fundraisen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 113

tungen zu den Themen Antirassismus und Queer-Feminismus. Leider muss

ich fast eine Stunde auf Mathilda warten. Diese Stunde verbringe ich mit

der Frage der Einlesbarkeit: Werde ich sie erkennen, ist sie vielleicht doch

schon anwesend?Wen lese ich als trans und wen nicht? Wird Mathilda mich

unter all den Leuten wahrnehmen, von denen einige allein an ihrem Tisch

sitzen? Vielleicht signalisiert mein Notizbuch: Hey, ich forsche. Eine große

Frau, komplett in Schwarz gekleidet, tritt ein und läuft suchend durch den

Raum. Ich gehe auf sie zu: »Hey, bist du Mathilda?« – »Ja genau!« – »Cool,

dass du noch gekommen bist.« Ich lade sie auf einen Milchkaffee ein, da ich

annehme, dass sie ökonomisch schlechter gestellt ist als ich. Sie spricht sehr

leise und schaut sich häufig um,weshalb sie aufmich nervös wirkt. Ich frage,

ob ich das Gespräch aufnehmen kann. »Klar«, sagt sie. Etwas unsicher sei sie

allerdings, was die Nebengeräusche betreffe: Sie selbst mache trans Radio,

es könne mühsam sein, die Aufnahme später zu verstehen.

Mathilda leitet eine Stimmgruppe für trans Frauen, ehrenamtlich in einem

trans Verein. Sie erzählt mir, wie sie dazu gekommen ist, die Stimmgruppe

vor sechs Jahren aufzubauen. »Mich hat eine Freundin gefragt, die gerade

in der Transition drinsteckte, wie ich das mit der Stimme mache. Da dachte

ich: Ist ja blöd, wenn ich das nur ihr erzähle – es ist relativ viel. Dann ha-

ben wir zu zweit eine Gruppe angefangen.« Eigentlich wollten die beiden

die Gruppe hierarchiefrei organisieren und mit allen gemeinsam vorberei-

ten, das funktionierte aber nicht: AmEnde erledigte doch sie selbst diemeis-

ten Aufgaben. Nun ist Mathilda in der »Leitungsposition«, wie sie es nennt,

und organisiert die Gruppe als Kurs. Danebenmacht sie eine Ausbildung als

Logopädin, »nicht, weil das weiterhilft in dem Kontext, sondern weil ich es

dann finanziert kriege über die Krankenkassen«; sie ist der Meinung, dass

Gesangstechniken eigentlich mehr helfen würden.

Über die Stimmarbeit »arbeitet man auch viel an psychischen Dingen«, be-

tont Mathilda. »Man kann eigentlich gar nicht mit der Stimme arbeiten, oh-

ne die Psyche miteinzubeziehen.« Sie erklärt: »Die Stimme ist der größte

Ausdruck der Persönlichkeit. Für mich ist es so, dass sie fast die Persönlich-

keit ist. Wenn ich damit unzufrieden bin, ist es krass. Für mich war es wich-

tig, mich damit zu beschäftigen, auch für mein Wohlergehen.« Sie bezeich-

net die Stimmarbeit als »eine Art von Therapie, also sehr selbstbestimmt.

Man setzt sich damit auseinander, was man machen mag mit der Stimme

und was nicht. Oft verändert sich nicht nur stimmlich etwas, sondern auch

psychisch und körperlich. Umgekehrt gelte: »Wenn Leute eine Verspannung

haben oder nicht gut atmen, kommt man irgendwann nicht mehr weiter.«

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Care trans_formieren

Mathildawünscht sich, dass queere Ersatzfamilien entstehen. In der Stimm-

gruppe seien sie davon noch weit entfernt, aber sie träfen sich auch privat

nach dem Kurs, und es entwickelten sich Freund_innenschaften. Sie erklärt:

»Ich finde, dass Leute, die solche Gruppen organisieren, fast mehr davon ha-

ben als die Leute, die teilnehmen.« Von professionalisierten trans Unterstüt-

zungsangeboten, die sie als unpersönlich beschreibt, grenzt sie ihre Gruppe

ab. Sie findet es wichtig, »sich gegenseitig zu unterstützen«, und argumen-

tiert: »Wenn das so sozialpädagogisch ist, dann fehlt das Empowerment,

weil sie sich nicht gegenseitig unterstützen, sondern unterstütztwerden von

oben.« Wenn die Rollen dermaßen klar verteilt seien, sei es einseitig – »zu-

mindest wird das so dargestellt.« Mathilda erklärt: »Ich finde es ganz groß-

artig, wenn es in beide Richtungen geht.«

Aktuell finanziert Mathilda die Stimmgruppe über eine Spendendose: »Ich

stellemeine Spendendose auf und kriege ungefähr zehnbis zwanzig Euro im

Schnitt [pro Treffen]. Das funktioniert gerade, weil zwei Leute dabei sind, die

einen guten Job haben. Aber ich gebe auch viel Geld dafür aus – von daher ist

es nicht kostendeckend.« Sie wünscht sich ein bedingungsloses Grundein-

kommen, um das Dilemma der unterbezahlten queeren Sorgearbeit auflö-

sen zu können. Sie sagt: »Mir wäre schon geholfen, wenn das Jobcenter mir

vertrauen würde, dass das, was ich tue, sinnvoll ist, und dass ich nicht zu

Hause im Bett liege und Fernsehen gucke; wenn ich keinen Druck kriegen

würde. Meine Forderung wäre das bedingungslose Grundeinkommen, ins-

besondere für den Care-Bereich, der sonst nicht funktioniert, weil er keinen

Gewinn abwirft.«15

Wie hängen in Mathildas Erzählung Selbstsorge und Fürsorge zusammen?

Mathilda eignete sich trans Geschlechterwissen an, zunächst für sich selbst.

Da die Nachfrage vorhandenwar, begann sie, dasWissen in einer Gruppewei-

terzugeben, und geriet in eine Fürsorgerolle. Praktiken der Selbstsorge und

Fürsorge sind eng verbunden. Das wird insbesondere in Mathildas Aussage

deutlich, sie selbst profitiere ebenso von der Gruppe, auch wenn sie nun in ei-

ner Leitungsrolle sei. Für sie selbst war die Gruppe wichtig, umGemeinschaft

zu finden und Anerkennung zu erfahren. Die Positionen Sorgende und Um-

sorgte sind miteinander verwoben. Sich selbst sieht Mathilda als Sorgende,

aber auch als Umsorgte. Trans_formationsenergie fließt in beide Richtungen,

15 Das Interview führte ich im Februar 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 115

und der Übergang zur Expertin war/ist fließend. Mathilda versucht, selbst-

reflexiv mit der eigenen Expert_innenrolle umzugehen.

Mathilda leistet als trans Frau Sorgearbeit speziell für andere trans Frau-

en, die ihre Stimme verändern möchten. Dabei geht es ihr nicht nur um die

Arbeit an der eigenen Stimme, sondern auch um die Arbeit an der eigenen

Psyche. In der transfemininen Sorgearbeit, die Mathilda leistet, ist die Arbeit

amKörper untrennbarmit der Beschäftigungmit der Psyche,mit Emotionen,

verbunden: Über die Arbeit mit dem Körper lässt sich das eigene emotionale

Wohlergehen (kollektiv) bearbeiten, und Emotionen zeigen sich im Körper.

Ich frage mich, warum in Mathildas Erzählung Energie und Emotionen

eine so große Rolle spielen. Hier geben Alexandra Raus Gedanken zu Psycho-

politik und Neoliberalismus hilfreiche Hinweise. Angelehnt an Michel Fou-

cault argumentiert sie, dass Individuen als Subjekte nie außerhalb der Macht

stünden, sondern stets als Subjekte produziert würden (Rau 2010: 32); zu-

dem spricht sie über die Arbeit an sich selbst, als therapeutische Führung,

um sich selbst zu verstehen, zu erkennen, zu emanzipieren und zu verwirk-

lichen (ebd.: 272). Die Umarbeitung der Psyche könne auch über den Kör-

per bewerkstelligt werden, zum Beispiel durch Tanzen (ebd.). Eine solche

Arbeit an sich selbst organisiert Mathilda in einer kollektiven Form: In der

Stimmgruppe spielen die Arbeit an sich selbst und der eigene Umgang mit

Scham und Schmerz eine wichtige Rolle. Rau spricht von einer Demokra-

tisierung therapeutischer Techniken: Feministische und schwule Therapien

und Selbsthilfeansätze seien Beispiele aus sozialen Bewegungen, die psych-

iatrische Hegemonie infrage stellten und sich die Mittel zur Herstellung des

eigenen Subjektstatus aneigneten (Rau 2010: 283). So seien in der Frauenbe-

wegung therapeutische Elemente in die feministische Praxis aufgenommen

und durch vielfältige Neuschöpfungen von der Psychoanalyse losgelöst wor-

den; hier wurde die Idee der Selbsterfahrung und der Selbsterfahrungsgrup-

pen entwickelt (ebd.: 287). Auch in trans Bewegungen, die in Alexandra Raus

Arbeit unerwähnt bleiben, ist die Aneignung therapeutischer Techniken ein

wichtiger Bestandteil kollektiver Für_Sorge – oft im Zusammenspiel mit Kör-

perarbeit. Der Hintergrund dessen ist, dass die bestehende Zwangstherapie16

kein Raum ist, der selbstbestimmt genutzt werden kann. Zudem verfolgen

Aktivist_innen wie Mathilda offenbar ganz bewusst das Ziel, einen Raum für

16 Hierbei beziehe ichmich auf die verpflichtende Begleittherapie, die notwendig ist, um

über das Transsexuellengesetz (TSG) eine Namens- und Personenstandsänderung zu

beantragen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Care trans_formieren

gegenseitige Für_Sorge zu schaffen, jenseits der Care-Hierarchie, die in pro-

fessionalisierten Settings vorhanden ist.

In einem Mangel an finanzieller Anerkennung zeigt sich der Zusammen-

hang von trans Sorgearbeit und Prekarität. Mathilda ist seit längerer Zeit er-

werbslos. Sie finanziert die Stimmgruppe durch Spenden; mit einer Sum-

me von zehn bis zwanzig Euro pro Sitzung kommt jedoch nur ein geringer

Betrag zusammen. Bei unserem Interview wird Mathildas prekäre Situati-

on greifbar: Es steht außer Frage, dass ich Mathilda zu Kaffee und Kuchen

einlade; in anderen Konstellationen war die Dynamik umgekehrt. Mathilda

hofft, ihre Form der Sorgearbeit in Zukunft bezahlt zu bekommen. Ohne

einen Abschluss, das heißt kulturelles Kapital, ist dies kaum möglich. Die

Logopädie-Ausbildung, die sie gerade macht, ist für sie eine Möglichkeit,

langfristig aus der Erwerbslosigkeit herauszukommen. Dabei sieht sie diese

finanziell notwendige Professionalisierung kritisch: Care-Hierarchien in der

professionalisierten Sorgearbeit, etwa bei Angeboten Sozialer Arbeit, lehnt

sie ab und betont, dass Care in beide Richtungen gehen solle. Ihr Plädoyer

für ein Grundeinkommen verweist auf die strukturellen Veränderungen, die

für nachhaltige Trans-Für_Sorge notwendig sind. Hier werden die Grenzen

des trans Selbstunternehmer_innentums spürbar: Ebenso wie Hank arbeitet

Mathilda mit einer Gruppe Menschen, die an ihrem Geschlechterwissen und,

bei Mathilda, an der gemeinsamen Arbeit an der Stimme interessiert sind,

die aber nicht die Ressourcen haben, um die Sorgearbeiter_innen angemes-

sen zu bezahlen und das Community-Projekt zu finanzieren. Dabei dürfte die

strukturell prekäre Situation trans weiblicher Personen eine große Rolle spie-

len.17 So bleibt Mathilda als Strategie, Bildungsabschlüsse zu erwerben, die es

ihr ermöglichen, für ihre Arbeit bezahlt zu werden, auch wenn sie jene nicht

als notwendig erachtet, um gute Sorgearbeit zu leisten. Über die kulturellen

Ressourcen, die sie für die Logopädie-Ausbildung braucht und um sich in ih-

rem Feld zu professionalisieren – was sich als Empowerment fassen lässt –,

verfügt Mathilda.

Mathildas Haltung als Sorgearbeiter_in ist geprägt durch ihren Fokus

auf Selbstbestimmung. Praktiken der Selbstsorge und der Fürsorge sind eng

miteinander verwoben: Praktiken der Fürsorge sind zugleich Praktiken der

Selbstsorge. Ich schlage deshalb vor, von Selbstsorgender Fürsorge zu sprechen.

17 Vergleiche Kapitel 3, »›Da wirst du von mir eine ganz andere Geschichte hören.‹ Trans

Prekarität, Klasse und Care«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 117

Auch Lohnarbeit und ehrenamtlicher Aktivismus sind miteinander ver-

knüpft. Im Laufe der Zeit änderte sich Mathildas eigene Rolle: Sie rutschte in

eine Expert_innenrolle und hat nun denWunsch, sich zu professionalisieren,

um nicht mehr von Transferleistungen abhängig zu sein.

4.3 »Weniger denken, mehr fühlen.«
Experimentelle trans Körperarbeit als Care-Aktivismus

Das Interview mit Leo führe ich in der Marianne, einem lesbisch/feminis-

tischen Café in Berlin-Kreuzberg.18 Als ich ankomme, sitzt Leo bereits an

einem Tisch. »Ich habe die Schallgeräusche für die Aufnahme getestet«,

begrüßt er mich lachend. Der Tisch, an dem er sitzt, sei der beste in Sachen

Geräuschkulisse. »Und dann läuft auch noch laut Rock ’n’ Roll«, fügt er

lachend hinzu. Leo lernte ich in Dortmund bei einer Tagung zu queerer

Gesundheit kennen. Er ist Geschlechterforscher, trans Körperarbeiter und

hat jede Menge Ideen zu meinem Promotionsprojekt. Leo ist 1971 geboren.

Ende der 1980er-Jahre wurde er in der FrauenLesben-Szene einer kleineren

Stadt aktiv. Prägend war für ihn damals, eine diverse Gruppe von »Weiblich-

keiten« zu haben – »mit und ohne Sternchen, das gab es zu dem Zeitpunkt

noch nicht«. Zu Beginn des Studiums engagierte er sich in linksradikalen

Lesbengruppen, dort störte ihn jedoch die Homogenität. Am wohlsten

fühlte er sich in einer lesbischen Theoriegruppe, die altersgemischt war:

Leo war damals 19, die älteste Person achtzig. Zu dieser Zeit besuchte er

während eines Berlinbesuchs auch das Café, in dem wir nun sitzen – es sei

schließlich ein Treffpunkt der FrauenLesben-Szene gewesen.

Leo erzählt mir, dass er lange keinen Namen für seine Erfahrungen hatte:

»Trans Maskulinität war für mich nicht präsent und auch nicht denkbar. […]

Der Umbrella-Term war Lesbe, und das war’s.« Mit Mitte zwanzig merkte

Leo: »Mir ist da was zu wenig. […] Mir war nicht klar, warum. Dann habe

ich mich intensiv auf den Weg gemacht, Thema Feminität: Was ist das,

was zieht mich da an? Ich habe eher im femininen Spektrum gelebt, heute

würde ich das als total genderqueer bezeichnen. Mein Transaspekt oder

Transerleben spielte da keine Rolle und hatte keinen Namen.« Das änderte

sich Anfang der 2000er-Jahre: 2004 hat Leo in einer Großstadt seine ersten

»Transkontakte«. Er erinnert sich an einen Filmabend, bei dem die Doku

18 Dieses hat mittlerweile neue Betreiber_innen und einen neuen Namen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Care trans_formieren

über den trans Mann Ines Paul (Schulz 2002) gezeigt wurde; danach habe

er zu einer Freundin gesagt: »Das ist bei mir eigentlich auch immer so

gewesen.« Durch die Drag-King-Szene und durch Filme wie die besagte

Doku oder »Gendernauts« von Monika Treut (1999) habe er ein Gespür,

»eineWahrnehmung für [sich] gekriegt: Ich bin nicht allein, da gibt es einen

Namen. […] Das waren meine Anfänge.«

Diese Anfänge seien im Grunde mit dem Ende seines Engagements zu-

sammengefallen, erklärt er. Denn zu diesem Zeitpunkt habe er sich in die

Geschlechterforschung hinein und aus der FrauenLesben-Szene raus be-

wegt. Den ersten trans Mann, den er kennenlernte, interviewte er für seine

Dissertation. Durch die Forschung entstanden Freundschaften mit weiteren

trans männlichen Personen. Drag-Kontexte, wo vieles noch im Entstehen

und Uneindeutigkeiten möglich waren, waren wichtig für ihn.

Mittlerweile steht Leo queerem und trans Aktivismus ambivalent gegen-

über: Er habe viele Konflikte miterlebt, die für ihn zermürbend gewesen

seien. Als er chronisch krank wurde, zog er sich gesundheitsbedingt aus

dem Aktivismus zurück. Leo erzählt: »Ich brauchte viel Zeit, um mich selbst

zu pflegen, umwieder gesund zu werden.« Auch diese Erfahrung war es, die

ihn zur Körperarbeit brachte. Er resümiert lachend: »Ich will keine Psycho-

dramen mehr. Nach 27 Jahren Lesben/Frauen/Queer-Communitys ertrage

ich es nicht mehr.«

Das Thema Care beschäftigt Leo schon lange. Er habe festgestellt, dass

seine eigene geschlechtliche Sozialisation eng mit Sorgearbeit für andere

verbunden ist: »In meiner Biographie spielt es eine wichtige Rolle, dass

ich in meiner Familie eine Tochterpositionierung habe. Ich habe sehr alte

Eltern. Ich habe meine Diplomarbeit geschrieben und parallel meinen

Vater sterbebegleitet, Pflegestufen organisiert und ihn zu Einrichtungen

gebracht. Das prägt mich, seitdem ich zwanzig bin, und es geht bis heute

weiter.« Bezüglich seiner Mutter hält er fest: »Ich mache, was die ›gute

Tochter‹ macht: Ich organisiere Pflegestufen.« Leo erinnert sich an eine

lesbisch/feministische Lesegruppe, in der sie sich mit dem Care-Begriff aus-

einandersetzten und damit, wie Sorgearbeit an einen herangetragen wird.

Auch in lesbischen/queeren/feministischen Communitys werde erwartet,

»dass du dich aufopferst, was für die Community tust, selbstlos bist, dich zu-

rückstellst; nicht Nein sagst, immer unterstützt und ansprechbar bist, wenn

um drei Uhr nachts jemand ein Krisengespräch braucht«. Indem man sich

aufopfere, könne man in Szenen wichtig werden, »im Bourdieuschen Sinne

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 119

symbolisches Kapital« erlangen.19 Über sich selbst sagt Leo selbstkritisch:

»Ich war immer voll dabei, immer in Fürsorge drin.« Inzwischen habe er sich

von Care-Anforderungen emanzipiert. Er sei klarer darin geworden, Nein

zu sagen, und befinde sich nun auf demWeg zu mehr Selbstfürsorge: »Self

care is my first priority.«

Leo wünscht sich eine Community, in derMenschen äußern: »Ich kann nur so

viel Zeit und Energie reinbringen. Ich kann nicht mehr. Ich kann nicht mein

letztes Hemd geben.« Er selbst befinde sich gerade in einem Lernprozess,

um Care anzunehmen und sich einzugestehen: »Hey, eigentlich brauche ich

Unterstützung.« Leo benennt, dass gerade trans Personen »Bedarf an einer

positiven Form von Fürsorgearbeit und Unterstützung haben und einen

Raum für Selbstsorge brauchen«. Es sei notwendig, die unterschiedlichen

Care-Bedarfe anzuerkennen. So stehe ihm als trans Person weniger Energie

zur Verfügung, zum Beispiel, weil er im Lohnarbeitskontext nicht eindeutig

als cis geschlechtlich gelesen werde: »Es kostet wahnsinnig viel Energie. Ich

möchte, dass dies als zusätzlicher Bedarf wahrgenommen und anerkannt

wird.«

Leo versucht gerade, mit einer_m Freund_in eine Körperarbeitsgruppe für

trans Menschen aufzubauen. »Dies«, so konstatiert er, »ist mein größtes

trans oder queer/feministisches Engagement.« Das Vorhaben erweise sich

jedoch als »schwierig, weil es einen starken Selbsthilfefokus bekommen«

habe. Ich frage nach: »Was meinst du damit?« Leo hatte den Eindruck, dass

die Interessierten sich »stark in Findungsprozessen befunden haben oder

sehr traumatisiert waren«. Er selbst beschäftige sich hingegen seit über

25 Jahren mit dem Thema Körper, damit, was er an Feminität und Masku-

linität leben wolle, und mit Sexpositivität. Aktuell gehe es für ihn eher in

Richtung des maskulinen Spektrums. Er erklärt: »Ich bin schon auf einer

langen Reise gewesen und ein ganzes Stück mehr in mir angekommen.«

Das sei bei einigen in der Gruppe nicht der Fall, das aber könne er nicht

auffangen: »Wir haben das privat organisiert. Wenn dann Menschen bei

Übungen, die ich für unproblematisch halte, Flashbacks bekommen … – Das

war nicht möglich, wir haben beschlossen: Das geht nicht mehr.« Leo findet,

dass traumatische Erfahrungen anders aufgefangen werden sollten, zum

Beispiel durch therapeutische oder Selbsthilfeangebote.

19 Hier geht es darum, Anerkennung zu erhalten, und um Prestige. Der oben genannte

Aspekt lässt sich auch als soziales Kapital beschreiben, im Sinne von Zugang zu Netz-

werken (Bourdieu 1992: 63 f.).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Care trans_formieren

»Welches Gender ist das coolste, welches das repressivste? Wer ist radical

queer und wer nullachtfünfzehn?« – derlei symbolische Kämpfe in trans

Räumen stören Leo. Er selbst habe sich in trans Räumen viel damit ausein-

andergesetzt, wie er sich verorte: »Es gibt ja viele trans Identitätsangebote.

Entweder du bist total binär organisiert – das war nicht so meins –, oder

du hast alle möglichen Genderangebote.« Eine Zeitlang war Butch für

ihn wichtig, und er beschäftigte sich mit Butch-Konzepten, empfand den

Zugang über Konzepte aber als zu kopflastig: »Ich habe festgestellt: Diese

[…] Vorstellungen, wie dein Sein und dein Körper sich an ein Konzept anzu-

passen haben, in Gestik, in Mimik, das find ich normierend.«

Die Körperarbeit ist für Leo eine Alternative. Sie sei experimenteller: »Da

gibt es viele Sachen, die nicht ausgesprochen werden können, und das ist

gut. Dich frei zumachen von Normen. Gerade trans hat viel mit Normierung

und Diagnostik zu tun. Dieses Sich-frei-Machen ist wichtig.« Aus diesem

Grund organisiere er die Körperarbeitsgruppe; er möchte »einen Raum […]

haben, in demwir das, was wir an Ressourcen undWissen über Körperarbeit

haben, zur Verfügung stellen«. Er schicke jeweils einen Termin rum, und

»dann können Menschen, die Lust auf Entspannung, Körper, Tanz, Massage,

Bewegung haben, kommen und den Raum gemeinsam gestalten«. Es gehe

darum, den eigenen Körper, jenseits des Sprechens, positiv zu erleben:

»dich wie du gerade da bist, mit deinem Körper zu erleben. […] Wie fühl ich

mich in mir?« Es gehe darum, »sich konzeptfrei in genau dem Moment zu

erleben, mit all den Grenzen und vielleicht auch Möglichkeiten«. Es gehe

darum, sich Bewegungen zu erlauben, die vorher verboten waren. »Weniger

denken, mehr fühlen.«

Leo bezieht sich positiv auf Körperarbeit in feministischen Kontexten der

1970er- und 1980er-Jahre, mit Selbstuntersuchungen und der Verweigerung

von Diagnostik. Die Körperarbeit in trans Kontexten empfindet er teilweise

als transnormativ; in binär organisierten trans Räumen gebe es wenig

experimentelle Körperarbeit: »Da spielt Körper eher als Material eine Rolle,

das es zu verändern gilt, das formbar ist: Arbeit an sich selbst, um sich zu

optimieren, und zwar hin zur Zweigeschlechtlichkeit.« Queer/feministische

und nicht-binäre Körperarbeit sei experimenteller und folge keinem ein-

deutigen Konzept von Körpernormen.

Leo nimmt bei sich eine Erschöpfung, was Queer Politics und die Zunahme

an Gender-Optionen betrifft, wahr. Als Motto macht er aus: »Bitte entschei-

den und performen Sie jetzt!« Er verspürt Performancemüdigkeit: »Ich habe

keinen Bock mehr, mich zu verorten. […] Gender war gestern für mich, ich

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 121

habe keine Lust mehr.« Er wünscht sich einen ressourcenorientierten Blick

auf trans Personen, einen anerkennenden Blick auf ihre Fähigkeiten, Wün-

sche und Utopien, der sie »nicht nur als wandelnde Diagnose« wahrnimmt.

Generell wünscht er sich eine Abkehr von solchen Auseinandersetzungen

mit Diskriminierung und Trauma, die »Menschen nur an ihre Begrenzung

erinnert, an ihre Erschütterung«, während die vorhandenen positiven Kräfte

vernachlässigt würden. Er wünscht sich »Versöhnlichkeit mit den eigenen

Verletzungen und denen anderer« und eine Entwicklung weg von schwä-

chenden psychologischen Konzepten hin zu mehr Selbstverantwortung. Er

wünscht sich Community-Gespräche über Tabuthemen, zum Beispiel »an

einem Tisch wie da drüben, zu sechst: tief durchatmen und über herausfor-

dernde Gefühle sprechen, über Neid oder Scham«; auch über Tod, sterben

und Erkrankung müsse gesprochen werden. »Denken queer/lesbische Sze-

nen überhaupt bis zum Tod?«, fragt er nachdenklich.

Leo vermutet, dass trans Aktivismus in einigen Jahren stärker professiona-

lisiert sein werde; dies zeichne sich bereits jetzt ab: »Es gibt diejenigen,

die professionell zu trans und mit Trans arbeiten – gleichzeitig wird es

immer Selbsthilfe geben. Es wird immer einen großen Teil an binären trans

Menschen geben, die ein traditionelles Verhältnis zu Körper – als etwas

Reparaturbedürftigem und Überholungsbedürftigem – haben; die mögli-

cherweise deshalb nicht transaktiv sind, weil sie zusehen, dass sie stealth,

dass sie mainstreammäßig leben. Ich glaube, die Spaltung zwischen den

Profis und den Selbsthilfeorientierten wird größer.« Leo ergänzt: »Du und

ich tun das«, sich professionalisieren. Er hofft, dass es zukünftig Räume

geben wird, um diese Entwicklung kritisch zu reflektieren, um vielleicht zu

sagen: »Wir mögen [hier] Expert_innen sein, aber ihr – die von euch, die ge-

rade am Anfang stehen oder sich orientieren – seid ebenfalls Expert_innen:

für euch selbst.« Die Spaltungen, die Leo ausmacht, fasst er zusammen als

»Spaltung in Profis, trans Profis und trans Selbsthilfe«. Die trans Community

insgesamt würde eingeteilt in »trans Expert_innen und Leute, die der Hilfe

bedürfen«.

Für die Zukunft wünscht sich Leo queer/feministische und trans Gesund-

heitszentren und -räume. Er führt aus: Wenn die Angebote größer und

nachhaltiger sein sollen als Selbsthilfeangebote, brauche es eine Institu-

tionalisierung und Professionalisierung, zum Beispiel Arrangements »mit

Krankenkassen, einer öffentlichen Gesundheitsversorgung. Da wäre ich mir

nicht zu schade«. Auch müssten zukünftig die Kompetenzen trans queerer

Sorgearbeiter_innen stärker anerkannt werden. Gleichzeitig wünscht sich

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Care trans_formieren

Leo eine kritische Auseinandersetzung mit Begriffen, die aus dem medizi-

nischen Kontext übernommen würden, zum Beispiel »Klient_innen« und

»Angehörige«.

Leo fürchtet, dass sich die Bedingungen für trans Aktivismus in den kom-

menden Jahren verschlechtern werden: »Wahrscheinlich wird Trans immer

schlecht finanziert bleiben. Ich vermute, die politischen Bedingungen

werden im Laufe der nächsten zehn Jahre weniger förderlich sein, als es in

den letzten Jahren der Fall war.« Sollte sich diese Prognose bewahrheiten,

müsse das Community-Gesundheitszentrum, das Leo vorschwebt, anders

ausgestaltet werden: »Vielleicht müssen wir Expert_innen abspecken […]

und sagen: Wie können wir Unterstützung geben, ohne dass wir uns selbst

ausbeuten?« Zudem brauche es eine queer/feministisch/lesbisch/trans

Strategie gegen Faschismus und Rechtspopulismus; auch das sei gesund-

heitsfördernd.

Virtuelle Räume erlebt Leo als ambivalent: Zumeinen sei es »aufregend,was

ich da erleben kann«; zum anderen ziehe er sich aus Selbstsorgegründen

daraus zurück, da er viele Dynamiken als gesundheitsschädigend erlebe.

Bezogen auf das imaginierte Community-Gesundheitszentrum findet er

Onlineberatung wichtig: als niedrigschwelliges Angebot. Für ihn persönlich

sei der physische Kontakt mit anderen Menschen zentral und nicht durch

virtuelle Angebote ersetzbar.

Beim Interviewmit Leo nehme ich eine produktive Sympathie zwischen uns

wahr. Sie inspiriert Leo, zu erzählen, und ermöglicht uns, Care gemeinsam

weiterzudenken. Zum Abschluss fragt mich Leo nach meinen anderen

Interviewpartner_innen, und ich erzähle vom queeren Friseursalon.20 La-

chend resümiert Leo: »Sorgearbeit bei Friseur_innen, bei der Fußpflege oder

demnächst bei meiner Ölmassage. Da finden auch Gespräche statt, keine

Frage. Die berühmte Kneipe früher, der Tresen war auch eine Form von

Therapieplatz.« Leo besteht darauf, mich auf den Kaffee und den Kuchen

einzuladen, und wir verabschieden uns herzlich mit dem Versprechen, uns

bald wieder zu treffen.21

Wie hängen in Leos Erzählung Care und Gender zusammen? Beides ist aufs

Engste miteinander verwoben, insofern es Praktiken der Selbstsorge, insbe-

20 Vergleiche Unterkapitel 4.1, »Wie willst du durch die Welt gehen?‹ Butch-Care zwi-

schen Selbstheilung und Selbstunternehmer_innentum«.

21 Das Interview führte ich im März 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 123

sondere Körperarbeit, waren, die es Leo ermöglichten, die eigene geschlecht-

liche Verortung zu erkunden. Heute öffnet er im Feld der Körperarbeit Räu-

me, in denenMenschen Geschlecht jenseits von Sprache erkunden können. In

seinem biographischen Rückblick beschreibt er viele Bewegungen und Erkun-

dungen, die die Fluidität und Veränderbarkeit geschlechtlicher Verortungen

sichtbar machen. Trans Personen haben, so macht Leo deutlich, einen erhöh-

ten Care-Bedarf, sowohl an Fürsorge als auch an Selbstsorge. Verbindungen

von Gender und Fürsorge zeigt Leo außerdem in seiner geschlechtlichen So-

zialisation auf, die ihn »als die gute Tochter« zu Sorgearbeit angerufen habe

und bis heute prägend sei; Leo steckt weiterhin in der damals zugewiesenen

Care-Rolle. Hier lässt sich eine Dreifachbelastung feststellen, von der insbe-

sondere trans Männlichkeiten und nicht-binäre Personen, die bei der Geburt

weiblich zugewiesen wurden, betroffen sind: Von ihnen wird Fürsorge unter

Umständen sowohl in familiären als auch in Community-Zusammenhängen

erwartet. Zudem haben sie einen erhöhten Selbstsorge-Bedarf.

Das Verhältnis von Selbstsorge und Fürsorge stellt sich bei Leo ambivalent

dar. Leo ist chronisch krank und führt das eigene Burn-out auf szeneinterne

Konflikte zurück; außerdemhabe die Belastung durch Fürsorge-Erwartungen

zu Erschöpfung geführt. Leo zog sich gesundheitsbedingt zurück und grenzt

sich inzwischen von Care-Aufrufen im Aktivismus ab; diese Abgrenzung be-

schreibt er als Emanzipation von Fürsorgeerwartungen, die eng verbunden

seien mit weiblichen Sozialisationserfahrungen und der Feminisierung von

Care.

Für Leo bedeutet Selbstsorge also auch, sich von Fürsorgeerwartungen

und Leistungsnormen in queeren Räumen und im Aktivismus zu emanzi-

pieren. Er plädiert für ein Subjektverständnis, das Care beinhaltet. Als ei-

ner der wenigen Interviewpartner_innen thematisiert Leo seine familiären

Fürsorge-Verpflichtungen und seine Care-Sozialisation im Zusammenspiel

mit den Rollen, die er in queeren/feministischen/trans Räumen einnimmt.

Leos These, dass Care-Verpflichtungen, die Personen außerhalb der jeweili-

gen Szene innehaben, in trans/queeren/feministischen Räumen wenig the-

matisiert werden und dass Doppelbelastungen unsichtbar bleiben, bestätigt

sich in meiner Arbeit. Leo plädiert sehr stark für Selbstverantwortung; wel-

chen Stellenwert gegenseitige Fürsorge in queeren/trans Räumen haben soll-

te, bleibt unklar.22

22 Diese Frage wird intensiver in Kapitel 6, »Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen –

von der Isolation zur Kollektivierung von Care«, bearbeitet.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Care trans_formieren

In der Körperarbeit verbindet Leo Selbstsorge und Fürsorge miteinan-

der. Er grenzt sie sowohl von formeller Therapie als auch von Selbsthilfe ab

und verortet sie in einer Art Zwischenraum. Selbsthilfe versteht er als etwas,

das spezifisch am Anfang des eigenen Findungsweges und bei Krisen zentral

ist, als Merkmal therapeutischer Settings macht er deren Hierarchien aus.

Bei seiner ehrenamtlichen Körperarbeit hingegen bildet das Erfahrungswis-

sen der Teilnehmenden die wichtigste Grundlage, gleichzeitig grenzt er sich

von Selbsthilfe ab. Körperarbeit schafft als eine Form von Für_Sorge einen

Raum für geschlechtliche Vielfalt. Queer-Care eröffnet die Möglichkeit, die

Diagnostik selbst in die Hand zu nehmen und sich von medizinischen Kon-

texten und Zuschreibungen frei zu machen. Leo nimmt eine Tabuisierung

von Care in vielen aktivistischen Räumen wahr und plädiert dafür, die eigene

Sorge-Biographie, aber auch Themen wie Tod und Pflege offener zu thema-

tisieren. Er spricht sich für eine Professionalisierung von trans/queerer Für-

sorge aus. Er selbst möchte langfristig ein queeres Gesundheitszentrum auf-

bauen. In Leos Erzählung gibt Transsein Energie, kostet aber auch welche;

Letzteres lässt sich als Reibungsverlust in einer cis- und heteronormativen

Umgebung fassen.

Leo grenzt sich von medizinischen und therapeutischen Kontexten ab,

verwendet aber auch Begriffe aus beiden, die er wiederum anpasst oder

»auseinandernimmt«. Leo queert die Binarität zwischen Betroffenen und

Expert_innen, indem er eine neue Kategorie schafft: trans Profis, neben oder

zwischen Profis und trans Selbsthilfe. Er fordert dazu auf, diese Entwicklung

kritisch zu begleiten und infrage zu stellen. Schließlich, so betont er, sei

jede Person Expert_in für sich selbst. Hierzu möchte ich ergänzen, das

kulturelles, ökonomisches und soziales Kapital notwendig ist, um trans Profi

oder Expert_in zu werden; so ist ein Studienabschluss meistens eine Vor-

aussetzung für eine bezahlte Stelle in einem trans Verein. Ich möchte etwas

genauer auf die Unterscheidung eingehen, die Leo zwischen Profis und trans

Profis zieht. Mit dem Begriff Profi spielt er auf cis Expert_innen an, die sich

nicht als trans verorten und in medizinischen und wissenschaftlichen Kon-

text Machtpositionen einnehmen oder als Verbündete agieren. Ihre eigene

geschlechtliche Verortung bleibt meistens unsichtbar. Trans Profis hingegen

befinden sich in der ambivalenten Position zwischen Selbsthilfe, die hierar-

chiefreier ist, und einem professionalisierten hierarchischen System. Diese

Rolle zu navigieren, darum geht es im Interview mit Leo, und auch andere

queere/trans Sorgearbeiter_innen wie Hank und Mathilda beschäftigen sich

damit.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 125

Leo zieht in Hinblick auf seine Arbeit eine klare Grenze zwischen trans

Personen, die er im Kontext der Selbsthilfe verortet, und Personen wie ihm,

die bereits eine lange Auseinandersetzungmit der eigenenGeschlechtsidenti-

tät hinter sich haben. In seiner Beschreibung des Scheiterns einer Gruppe für

Körperarbeit zeigt sich, dass Sorgearbeit Grenzen hat, die mit Überlastung

im Ehrenamt zu tun haben. Leo schafft mit seiner Körperarbeit einen selbst-

organisierten Rahmen, um einen weniger normierenden Umgang mit dem

eigenen Körper zu lernen; offen bleibt für mich die Frage, was sein Angebot

von der Selbsthilfe unterscheidet. Ist es vielleicht im Sinne eines trans/quee-

ren Selbstunternehmer_innentums »notwendig«, Abgrenzungen vorzuneh-

men und neue Namen zu finden, die für Professionalisierung stehen – auch

wenn sich die Inhalte und Angebote kaum von jenen der Selbsthilfe unter-

scheiden mögen?

Ich möchte auf eine weitere Ambivalenz hinweisen: reden versus fühlen.

Leo betont mehrfach, dass er weniger reden und mehr fühlen möchte. Zu-

gleich zeigt er sich begeistert über die Möglichkeit, in einem Interview zu

sprechen, und wünscht sich Gespräche in kleinen Gruppen über tabuisierte

Care-Themen. Ich leite daraus ab, dass sich das Spüren/Fühlen und das Ver-

balisieren von Fürsorge-Erfahrungen produktiv ergänzen und dass Ersteres

Leo dazu anregte, auch wieder über Care zu sprechen. Dieses Verhältnis lässt

sich vielleicht als Kreislauf denken, der Spüren und Reflektieren verbindet.

Leo löste sich aus einer theorielastigen queeren Szene, kam über die Körper-

arbeit ins Spüren –und hat nun offenbar wieder denWunsch, zu reflektieren.

4.4 »Wir werden stärker, wenn wir uns umeinander kümmern.«
Selbstbestimmte Trans-Fürsorge

In einer westdeutschen Großstadt interviewe ich Rahel. Sie arbeitet als

Sozialarbeiterin in einer trans Beratungsstelle und hat eine Empowerment-

Gruppe aufgebaut. Sie lädt mich ein, das Interview bei ihr zuhause in ihrer

Wohngemeinschaft zu führen. In ihrem gemütlichen, lichtdurchfluteten

Zimmer fallen mir gleich viele Bücher aus der Geschlechterforschung ins

Auge, viele Titel beschäftigen sich mit den Themen Selbstsorge und Kom-

munikation. Wir machen es uns mit Kaffee auf dem Sofa gemütlich.

Zum trans Aktivismus kam Rahel wie viele meiner Interviewpartner_innen,

da sie selbst Austausch suchte und es in ihrer Region wenig Anlaufpunk-

te gab. Auf einem bundesweiten trans Treffen lernte sie trans Personen

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Care trans_formieren

aus ihrer Region kennen; mit ihnen gründete sie einige Zeit später eine

Empowerment-Gruppe. In den kommenden Jahren stieg sie tief ins Thema

ein: Sie durchlief eigene Transitionsprozesse, nahm an einem Ausbildungs-

gang zur trans Beraterin teil und lohnarbeitet seit einigen Monaten in

diesem Bereich.

Für Rahel sind sowohl die Teilnahme an der wöchentlichen Empowerment-

Gruppe als auch Selbstsorge, die sie allein betreibt, wichtig: »Damit ich

mein Leben hinkriege. Ich mache viel Kleinkram, weil Zugang zu Therapie

schwierig ist. Viele Therapeut_innen haben Transwenig auf demSchirmund

sind verletzend, nicht aus böser Absicht, sondern aus Nichtwissen. Sie ver-

suchen, medizinische Modelle von Transsexualität auf mich zu übertragen.

Darum muss ich viel Kleinkram machen: Meditation, Sachen aufschreiben,

die gut gelaufen sind, auf mich achten.« Sie sei mit vielen anderen trans

Personen befreundet, sie kümmerten sich umeinander. Ich frage Rahel nach

den Themen in ihrer Gruppe. Beim letzten Treffen, erzählt sie, hätten sie

Fragen für Therapeut_innen ausgearbeitet, um bei der Suche nach einem

Therapieplatz herauszufinden, welche transfreundlich sind: »›Ist Transsein

eine Krankheit? Sind Leute, die bi sind, verwirrt oder unentschlossen? Was

halten Sie von Diagnosen?‹ – Damit man die abchecken kann, bevor man

sich verletzlich macht.« Ein anderes Mal sei ein geplantes Coming-out

durchgesprochen worden.

Eine Herausforderung in der trans Empowerment-Gruppe ist laut Rahel die

Unterschiedlichkeit der Perspektiven: »Nur weil man die Erfahrung macht,

falsch zugeordnet worden zu sein bei der Geburt, muss das nicht zu ähn-

lichen Strategien oder Perspektiven auf die Welt führen.« Zudem könnten

die diversen Erfahrungen mit Geschlecht zu Verletzungen führen: »Manche

Leute freuen sich, wenn mehr Haare wachsen. Andere wollen möglichst

wenig Behaarung haben.« Die Unterschiedlichkeit sei auch sprachlich eine

Herausforderung: »Wie verqueert man Vorstellungen von Sexualität oder

Körpern? Sagt man, dass bestimmte Genitalienformen männlich, weiblich

oder nicht-binär sind? Oder sagt man, sie sind immer männlich oder weib-

lich?« Auch unterschiedliche politische Perspektiven begegneten sich: von

»Leuten, die nicht in der Normalität ankommen, sondern der Gesellschaft

widerständig gegenüberstehen wollen, und anderen, die sich wünschen,

ganz normal zu sein.« Rahel nimmt auch einen Kampf umZeit wahr:Welche

Themen werden bei den Treffen zuerst besprochen?

Diskutiert werde auch, ob nicht-binär zu trans dazu zähle: »Wer ist trans,

wer ist nicht trans? Wer ist richtig trans, wer ist falsch trans?« Gleichzeitig

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 127

würden nicht-binäre Personen als »die voll Coolen« dargestellt, während die

»binäre trans Frau«, die unsichtbar sein will, als »bürgerlich und angepasst«

und entsprechend uncool gelte. Manchmal werde nicht-binär mit Theorie-

strängen der Geschlechterforschung in Verbindung gebracht und kritisiert

nach dem Motto, »dass nicht-binär eine politische Haltung sei, weil man

Butler gelesen habe und dann entscheide, nicht-binär zu werden«.

Diese Kämpfe und Zuschreibungen erschwerten das Entstehen von Nähe

in trans Räumen, so Rahel. Sie fänden auch deshalb statt, weil es in trans

Communitys wenig Ressourcen – Geld, Raum, Zeit – gebe: »Binäre, sich als

transsexuell verstehende Personen haben Angst, Ressourcen weggenom-

men zu kriegen von nicht-binären Leuten.« Rahel fügt hinzu, dass viele

Menschen durch »Diskriminierungserfahrungen ziemlich fertig sind. Das

sind nicht die besten Voraussetzungen, um gut politisch diskutieren zu

können«. Daher sei es herausfordernd, Räume empowernd zu gestalten,

also nicht nach dem Motto »Alles ist scheiße, die Welt ist böse, wir leiden

und es gibt keine Aussicht auf Besserung«, sondern Strategien zu erarbeiten

und »dafür zu sorgen, dass wir besser mit den Sachen klarkommen und

angenehmer überleben können«.

Für Care unter trans Personen ist für Rahel zentral, die Unterschiedlich-

keit der Erfahrungen anzuerkennen. Hinderlich sei die »Kultur« in trans

Räumen, »schnell Ratschläge zu geben, anstatt zuzuhören und sich zurück-

zunehmen«. Ihrer Ansicht nach gilt es, die eigene Ohnmacht auszuhalten

und die Begrenztheit der eigenen Perspektive wahrzunehmen. In ihrer

Empowerment-Gruppe hätten sie sich darauf geeinigt, auf den Satz »Das

kennt ihr ja auch alle« zu verzichten, denn oft handele es sich um Aspekte,

»die nur bestimmte trans Gruppen erfahren«. Manchmal teilten sie sich

in Untergruppen auf, »um Vielfalt zu reduzieren«. Sie übten gemeinsam,

mehr zuzuhören und weniger Tipps zu geben. Dies führt laut Rahel zu einer

besseren »Sich-umeinander-kümmern-Qualität«.

Rahel kämpft auch gegen verinnerlichte Trans- und Nicht-binär-Feindlich-

keit, »die es schwer macht, sich selbst und andere binäre und nicht-binäre

trans Leute zu lieben und Zuneigung zu entwickeln«. Sie erinnert sich an

ihren ersten Besuch bei einem trans Stammtisch: »Ich habe mich komisch

gefühlt: Jetzt gehöre ich zu den Freaks.« Diese Reaktion führt sie auf Nor-

men zurück, die dazu aufforderten, als trans Person unsichtbar sein zu

wollen: »Sich nah zu sein, Care auszuüben und Verbindungen aufzubauen«,

sei schwierig, »wenn trans das ist, was man verstecken will«. Rahel erklärt:

»Wir werden stärker, wennwir uns umeinander kümmern.« Sie nimmtwahr,

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Care trans_formieren

dass viele trans Personen in Netzwerke eingebunden sind. Wenn sie selbst

Unterstützung braucht, schreibt sie Freund_innen an, in dem Wissen, dass

mindestens eine Person Zeit haben wird.

Für Rahel bedeutet trans Empowerment, die eigene Handlungsfähigkeit an-

zuerkennen und zu erweitern. Weitere Punkte seien: »das gesellschaftliche

Wissen über einen infrage zu stellen; aus der Individualisierung rauszu-

kommen; Erfahrungen zu politisieren; zu merken, anderen geht es auch

so; Strategien zu finden, um sich Räume zu schaffen, in denen man mehr

so sein kann, wie mensch ist, in denen man heilen kann, sich stärken kann,

sich austauschen kann und sich nicht immer so allein und isoliert fühlt.« Zu-

dem gehe es darum, »das eigene Überleben zu sichern, Grundbedürfnisse

erfüllen zu können oder zu lernen, sich zu wehren, und das in geschützten

Räumen auszuprobieren«. Konkret würden in der Empowerment-Gruppe

zum Beispiel Strategien besprochen, auf die Frage »Bist du ein Mann oder

eine Frau?« zu reagieren. Zudem entwickelten sie eigene theoretische

Konzepte, um nicht-binäre Erfahrungsweisen zu stärken und die eigene

Identität und den eigenen Körper besser umschreiben zu können, bei-

spielsweise sprächen sie über die »Unterschiedlichkeit zwischen Feminität

und Weiblichkeit, zwischen Maskulinität und Männlichkeit«. Für Rahel ist

Wissensproduktion ein Teil von Care; auch die Hochschule sei ein Ort, »um

das Wissen über einen – Pathologisierung zum Beispiel – infrage stellen zu

können«. Dort könne man sich und die Gesellschaft anders denken.

In Rahels Beratungspraxis geht es oft um Fragen des Coming-out. Personen

wollen herausfinden: »Wer bin ich eigentlich, was ist mein Weg, wo will

ich hin? Wie kann ich an Hormone kommen? Wie kann ich es in diesem

pathologisierenden Gesundheitssystem möglichst einfach hinkriegen?« Für

viele seien Hormone eine Form von Care: Der Körper verändere sich dadurch

auf eine Weise, dass sie ihn besser annehmen könnten. Rahel bespricht mit

den Ratsuchenden Coming-outs gegenüber Angehörigen »oder Leuten, die

man mag und nicht verlieren will. […]: Wie kann man die eigene Erfahrung

versprachlichen und der Person mitteilen, um wieder Nähe oder Kontakt zu

haben?«. Ihre Aufgabe als Beraterin sieht Rahel darin, »Fragen zu stellen,

um Erkenntnisprozesse in Gang zu bringen«. Zudem teilt sie rechtlich-medi-

zinisches Wissen und weist auf Lücken im System hin, um »zu ermöglichen,

einfacher an die Sachen zu kommen«.

Herausfordernd sei für Rahel, sich kontinuierlich daran zu erinnern, dass

sie nicht wissen könne, was das Richtige für ihr Gegenüber sei, und dass

der eigene Weg nicht zwingend dem entspreche, was die betreffende

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 129

Person brauche. Gleichzeitig sei die eigene Betroffenheit eine Ressour-

ce, um Care geben zu können. Durch die Beratungsausbildung habe sie

gemerkt, »dass Care in der trans/queer/nicht-binären Szene heißt, zu er-

zählen und zuzuhören, Übersetzungsarbeit zu leisten und die Akzeptanz

von unterschiedlichen Strategien und Perspektiven«. Kompliziert sei, eine

Finanzierung für Selbsthilfearbeit zu finden, etwa für ein nicht-binäres

Camp oder eine bundesweite Vernetzung. Laut Rahel liegt dies daran, dass

es »wenige Stiftungen gibt, die sagen, wir unterstützen trans und nicht-

binäre Projekte. Man muss betteln bei schwul dominierten Stiftungen oder

bei FrauenLesben-Strukturen, die oft nicht transinklusiv sind«.

Virtuelle Räume waren für Rahel zeitweise wichtige Care-Orte. Über Twitter

könne man sich ein Netzwerk aufbauen, erklärt sie mir: »Da gibt es Leute,

die vernetzt sind«, auch lerne sie darüber »manchmal Leute im Real Life

kennen«. Sie teilten Erfahrungen, gäben sich Tipps und beantworteten

Fragen, zum Beispiel zu Östrogen. Rahel resümiert: »Zwischendurch war

Twitter wichtig, aber ich habe gemerkt, dass mir das nicht nur guttut:

weil da viel ›negative‹ Sachen geschrieben werden. Das hat bei mir Ängste

verstärkt und das Gefühl ›Alles ist schlecht‹ und ›Alle sind uns böse gesinnt‹.

Da habe ich gemerkt, dass ich Abstand zu dieser trans Twitter-Community

brauche.«

Für die eigene Zukunft wünscht sich Rahel einen trans/queeren Wohnzu-

sammenhang, in demman sich umeinander kümmert und einen liebevollen

Umgang pflegt. Ihre berufliche Perspektive ist und bleibt die betroffenen-

kontrollierte Soziale Arbeit im Bereich Trans, wo sie bereits heute arbeitet.

Während des Interviews wird deutlich, in wie viele solidarische Sorgebezie-

hungen Rahel eingebunden ist. Kurz vor Beginn des Interviews telefonierte

sie mit einer befreundeten Aktivistin, deren Eltern gerade zu Besuch waren,

die ihren neuen Namen nicht akzeptieren. Im Verlauf des Interviews geht

sie ans Telefon, um einen Freund zu unterstützen, der eine transfeindliche

Situation erlebt hat. Nach dem Interview ist Rahel mit einer Person für ein

Treffen verabredet, bei dem sie sich gegenseitig unterstützen werden. Wir

verabschieden uns herzlich, und ich bin mir sicher, Rahel bald bei einem

aktivistischen Treffen wiederzusehen.23

Im Interview zeigt sich, dass Selbstsorge und Trans-Fürsorge zentrale und

zeitaufwendige Themen für Rahel sind. Dasselbe gilt für die Interviewsitua-

23 Das Interview führte ich im Juni 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Care trans_formieren

tion als solche: Rahel unterbricht ihr Sprechen über Care, um eine Freundin

am Telefon konkret zu unterstützen. Sie spricht Fürsorge eine lebensnotwen-

dige Bedeutung zu und ist bereit, jederzeit für andere ansprechbar zu sein.

In ihrem Alltag sind Selbsthilfe und Fürsorge eng getaktet, ihre

Empowerment-Gruppe trifft sich wöchentlich. Zusätzlich ist sie in ein

Netz von trans Freund_innenschaften mit Fürsorgecharakter eingebunden

und lohnarbeitet als trans Beraterin. Mich überraschte zunächst, dass Rahel

Selbstsorgetätigkeiten wie Meditieren und Tagebuchschreiben als Kleinkram

abwertet und sie damit als eher belanglos oder geringfügig darstellt. Sie

betont aber auch, dass diese Praktiken notwendig seien, um durchhalten zu

können. Ich interpretiere dies so, dass Rahel ihre persönlichen Fürsorgeprak-

tiken als – notwendige – Kleinigkeiten im Kontrast zu der allumfassenden

gegenseitigen Fürsorge, die Rahel und andere Aktivist_innen füreinander

übernehmen, versteht: Individuelle Selbstsorgepraktiken erscheinen im

Vergleich kleinteilig.

Rahel spricht im Interview sowohl als Expertin als auch als Betroffene,

sie hat die Position der Sorgenden und der Umsorgten inne. Als Sozialar-

beiterin sowie ausgebildete und angestellte trans Beraterin und ehrenamt-

liche Aktivistin diskutiert sie Sorgearbeit aus dieser ambivalenten Verortung

der bezahlten Peer-Beratung und ehrenamtlichen trans Aktivistin. Die Grenze

zwischen Selbstsorge und Fürsorge und zwischen bezahlter und unbezahlter

trans Sorgearbeit ist auch bei ihr uneindeutig.

Rahel führt ihren,wie sie sagt, erhöhten Bedarf an Selbstsorge auf die feh-

lende Zugänglichkeit therapeutischer Angebote zurück. In ihrer Erzählung

sind Selbstsorge und Fürsorge eng miteinander verbunden: Sie baute eine

trans Empowerment-Gruppe auf, da sie selbst Austausch brauchte, kollektive

Ermächtigung ist für sie eine Praktik der Selbstsorge.Mit ihrer aktivistischen

ehrenamtlichen und ihrer bezahlten Sorgearbeit lässt sich ihre Rolle als die

einer Vermittlerin zwischen institutionellen therapeutischen Angeboten und

sich im Aufbau befindenden alternativen Strukturen verstehen. So bereitet

ihre Empowerment-Gruppe Therapiesitzungen vor und nach, und die Betei-

ligten stärken sich gemeinsam für den medizinisch-therapeutischen Versor-

gungskontext; sie selbst eignet sich wiederum therapeutische Mittel an, um

diese in einem selbstbestimmten Für_Sorge-Rahmen weiterzugeben.

Ein wichtiger Bestandteil von Für_Sorge ist für Rahel die Arbeit an der

eigenen Haltung und die Transformation verinnerlichter Transfeindlichkeit.

Die Auseinandersetzung damit sei eine Voraussetzung dafür gewesen, über-

haupt Nähe zu sich selbst und anderen trans Personen zuzulassen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 131

Trans-Fürsorge kann laut Rahel in vielen Räumen gelebt werden: in

Freund_innenschaften, Selbsthilfegruppen, Wohngemeinschaften, in der

Beziehung zu sich selbst, durch Hormoneinnahmen im eigenen Körper, in

der Universität, wo alternatives Wissen zu Geschlecht kollektiv hergestellt

werden kann, sowie in therapeutischen Kontexten. Virtuelle Care-Räume

nutzt Rahel aktuell kaum noch für sich, da sie diese unter dem Strich als

nicht selbstermächtigend empfand. Sie berichtet aber auch, dass sie früher

durchaus wichtig für sie waren, um ein Netzwerk aufzubauen; Online- und

Offlinekontakte verbanden sich dabei. Deutlich wird in dem Interview mit

Rahel die ambivalente Gleichzeitigkeit mehrerer verwobener Räume, die es

braucht, um Fürsorge und Selbstsorge sicherzustellen. Zudem zeigt sich,

dass in ihrer konkreten Trans-Care-Praxis die Binaritäten Umsorgte versus

Sorgende, Ehrenamt versus Lohnarbeit, Therapie versus Selbsthilfe, binär

versus nicht-binär miteinander verwoben sind.

Gute Trans-Fürsorge erkennt laut Rahel die Vielfalt der trans Erfahrungen

an und nimmt Selbstbestimmung ernst, indem dem Erlebten Raum gegeben

wird. Rahel schafft Räume, in denen Prozesse geschlechtlicher Veränderung

kollektiv begleitet werden. Hierbei versucht sie, Konflikte innerhalb trans

Communitys, insbesondere zwischen binären und nicht-binären Perso-

nen, zu bearbeiten, indem sie Verbindungen und Nähe schafft. Sie baut

Fürsorge-Räume auf, deren Zugang keine Politisierung oder Theoretisierung

geschlechtlicher Vielfalt voraussetzt. Neben dem Anerkennen von Vielfalt

zeichnet sich »gute Trans-Care« für Rahel dadurch aus, dass gemeinsam

an der kollektiven Kommunikation gearbeitet wird, konkret, indem verlernt

wird, ungefragt Ratschläge zu geben. Ich interpretiere Selbstbestimmung als

einen zentralen Aspekt der Trans-Fürsorge, die Rahel leistet: Für sie muss

Fürsorge immer mit Selbstbestimmung einhergehen. Aus dieser Warte mag

es zwar hilfreich sein, auf Nachfrage Wissen weiterzugeben – wovor Rahel

aber warnt, ist die Gewohnheit, andere auf den eigenen Weg zu zwingen.

Sie betont die Bedeutung des Zuhörens als eine Form, einer Person Auf-

merksamkeit und Gehör zu schenken, sie aber eigene Antworten finden zu

lassen.

Die Soziologin Annemarie Mol stellt in ihrer ethnographischen Studie

»Logics of Choice« zu Diabetestherapien in einer niederländischen Klinik die

»logic of choice« der »logic of care« gegenüber (Mol 2008). Mol argumentiert,

dass die Logik der Wahl (»logic of choice«) Menschen die Bürde der Selbstver-

antwortlichkeit auferlege, selbst in schwierigen Situationen.Mol plädiert hin-

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Care trans_formieren

gegen für eine kollektivierende Logik der Sorge (»logic of care«). Dazu führt

sie aus:

»Care is a process: it does not have clear boundaries. It is open-ended. This

is not a matter of size; it does not mean that a care process is larger, more

encompassing, than the devices and activities that are a part of it. Instead,

it is a matter of time. For care is not a (small or large) product that changes

hands, but amatter of various hands working together (over time) towards a

result. Care is not a transaction in which something is exchanged (a product

against a price); but an interaction in which the action goes back and forth

(in an ongoing process).« (Ebd.: 18)

Im Feld Trans-Für_Sorge jedoch, so zeigt unter anderem das Interview mit

Rahel, ist eine Logik der Sorge ohne eine Logik der Selbstbestimmung un-

denkbar. Dass die beiden Logiken so eng miteinander verwoben sind, liegt

darin begründet, dass der Zugang zu staatlicher »Trans-Care« erfordert, sich

in ein fremdbestimmtes System zu begeben. »Gute Trans-Care« (Rahel), wie

sie von Aktivist_innenwie Rahel verstanden und angebotenwird, setzt Selbst-

bestimmung an die erste Stelle, nicht nur beim Zugang, sondern auch bei der

Frage,wie gegenseitige Fürsorge organisiert wird.Dass alle über ihren jeweils

eigenen Weg selbst bestimmen, während die Unterstützenden in einer zuhö-

renden und Fragen stellenden Position verbleiben, ist ein zentraler Grund-

satz. Auch das Teilen von Wissen lässt sich als eine Form von Fürsorge ver-

stehen, in der die Logik der Sorge und die Logik der Selbstbestimmung/Wahl

eng miteinander verbunden sind, denn erst durch den Zugang zu oft schwer

zugänglichen Informationen kann eine Wahl getroffen werden.

4.5 Zusammenfassung

In diesem Kapitel habe ich nachgezeichnet, wie meine Interviewpartner_in-

nen Praktiken der Fürsorge und Selbstsorge, Positionen des Sorgens und

Umsorgt-Werdens sowie bezahlte und unbezahlte Sorgearbeit miteinander

verweben; im Feld trans und queerer Sorgearbeit vermengen sich diese

Praxen, Rollen und Bereiche. Trans/queere Fürsorge findet an verschiede-

nen Orten statt, sei es im queeren Butch-Friseursalon, in der Stimm-, der

Körperarbeits- oder der Empowerment-Gruppe. Bei mehreren interviewten

Sorgearbeiter_innen deutet sich an, dass zu Beginn ihrer Fürsorgetätigkeit

ein ausgeglichenes Verhältnis zwischen Geben und Nehmen bestand: Indem

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 133

sie Fürsorge boten, konnten sie eigene Krisen verarbeiten, Anerkennung

erfahren und neue Freund_innenschaften schließen. Auch Rahel, die als

Einzige im Bereich Trans-Care angestellt (und nicht freiberuflich tätig)

ist, spricht aus der Position der lohnarbeitenden trans Beraterin und als

Betroffene; sie durchkreuzt in ihrer Erzählung die Unterscheidung zwischen

Sorgegebenden und Sorgenehmenden. Leo nutzt den Begriff »trans Profis«,

um akademische trans Personen zu beschreiben, die im Bereich Care oder

Wissenschaft lohnarbeiten und zugleich Erfahrungsexpert_innen sind.

Wie hängen Fürsorge und Prekarität im Feld urbaner queerer/trans Care

zusammen? Mit Ausnahme der Sozialarbeiterin Rahel können sich die Sorge-

arbeiter_innen, die in diesemKapitel vorkommen, nicht über ihre Sorgearbeit

finanzieren; zum Zeitpunkt des Interviews waren sie auf ALG II angewie-

sen. Etwaige Spenden, für die Stimmgruppe oder einen neuen Haarschnitt,

fielen gering aus. Manche Interviewte sprechen von Selbstausbeutung. Alle

vier streb(t)en eine Professionalisierung ihrer Sorgearbeit an, das heißt ei-

ne Bezahlung. Dafür entwickelten sie unterschiedliche Strategien: sei es, die

Community anzuregen, faire Spenden zu geben, sei es, formale Bildungs-

abschlüsse nachzuholen, um im Kontext staatlicher Gesundheitsversorgung

für Sorgearbeit bezahlt zu werden. Angesichts der marginalisierten Positi-

on von trans Community-Care, was staatliche Absicherung und Finanzierung

angeht, würde ich diese (angestrebten) Professionalisierungen als prekäre be-

zeichnen; der Ausdruck »prekäre Professionalisierung« erlaubt, die ambiva-

lente Gleichzeitigkeit ökonomischer Unsicherheit und zunehmender Aner-

kennung zu beschreiben, die typisch ist für trans Expert_innen. Die Gren-

ze zwischen bezahlter und unbezahlter trans Für_Sorgearbeit ist brüchig. So

verrichten Hank undMathilda ihre Sorgearbeit zwar ehrenamtlich, die Spen-

dendose spielt jedoch eine wichtige Rolle für das eigene Überleben. Hank

strebt an, sich zukünftig vollständig über ihre Tätigkeiten im queeren Friseur-

salon zu finanzieren. Mathilda versucht, mithilfe einer Ausbildung als Logo-

pädin für eine finanzielle Anerkennung ihrer Arbeit zu sorgen. Rahel wird

zwar als trans Beraterin bezahlt, leistet aber einen Großteil ihrer Sorgearbeit

ehrenamtlich. Alle Gespräche/Interviews zeigen: Trans/queeren Sorgearbei-

ter_innen fällt es schwer, in den Interviews, aber auch in den Sorgearbeits-

kontexten, über die eigene Bezahlung zu sprechen; erkennbar wird die Norm,

Sorgearbeit auf Spendenbasis oder ehrenamtlich anzubieten und die eigene

Prekarität unsichtbar zu machen.

Wie wird queere/trans Sorgearbeit geleistet? Während nach außen das

Kollektive betont wird, fand ich in den Erzählungen von Hank, Mathilda und

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Care trans_formieren

Leo Einzelkämpfer_innen vor. Die Form, in der meine Forschungspartner_in-

nen Care leisten, lässt sich als queeres Selbstunternehmer_innentum oder

queeres Entrepreneurship fassen. Wie sie eine Krise kreativ überwanden

und dass sie ihr daraus resultierendes Wissen nun an andere Menschen

weitergeben – diese Erzählungen lassen sich als typische Entrepreneurship-

Geschichten interpretieren.Wenn die Community ins Zentrum gerückt wird,

geschieht dies vor allem im Kontext der Nachfrage und damit zur Legiti-

mierung ihrer eigenen Arbeit. Kollektiv gestaltet werden die Sorge-Räume,

um die es geht, jedoch weniger; stattdessen ist viel von Expert_innen die

Rede, die weiter seien in ihrem Prozess und deshalb ihr Wissen weitergeben

könnten.

Auffällig ist das hohe kulturelle Kapital, das die trans/queeren Selbst-

unternehmer_innen mitbringen. So sind Hank und Leo Wissenschaftsaus-

steiger_innen, die ihre alten Netzwerke im Bereich der Kunst bzw. Wissen-

schaft nutzen können. Einige verfügen zudem über die finanziellen Möglich-

keiten, Ausbildungen (konkret: im Bereich Körperarbeit oder Logopädie) zu

bezahlen.24 Rahel hat als ausgebildete Sozialarbeiter_in den notwendigen Ab-

schluss, um sich auf eine der wenigen bezahlten Stellen in der community-

basierten Arbeit zu bewerben. In den Erzählungen meiner Forschungspart-

ner_innen scheint die Hoffnung auf, alle trans und queeren Personen könnten

prinzipiell ihr Wissen weitergeben und dadurch (langfristig) eine ökonomi-

sche Anerkennung erzielen. Ich argumentiere allerdings, dass viele Barrie-

ren bestehen: Für wen kann und wird es tatsächlich möglich sein, sich über

trans/queere Sorgearbeit zu finanzieren? Dass dies für trans Personen, die im

ländlichen Raum leben, die keinen Anschluss an trans Räume und/oder keine

akademischen Abschlüsse haben, kaum möglich sein wird, habe ich im vor-

herigen Kapitel aufgezeigt. Zu bedenken geben möchte ich auch, dass die in

diesem Kapitel skizzierten trans/queeren Ökonomien auch deshalb bestehen,

weil Menschen auf dem sonstigen Arbeitsmarkt auf Barrieren stoßen. Quee-

re und trans Selbstunternehmer_innen versuchen ihr Überleben zu sichern,

indem sie Überlebensstrategien ökonomisieren.

Im Modus des trans/queeren Entrepreneurs trans_formieren meine For-

schungspartner_innen Praktiken und Beziehungen der Für_Sorge. Ihre Prak-

tiken und Beziehungen unterscheiden sich von den dominanten Verständ-

nissen von Care, unter anderem da bei ihnen die Grenze zwischen Sorgen-

24 Mit viel Glück und Aufwand ist dies auch über einen Bildungsgutschein des Jobcenters

möglich.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 135

den und Umsorgten brüchig wird: Sorge für sich selbst ist mit Fürsorge für

andere verbunden.

In wissenschaftlichen Auseinandersetzungen ist Fürsorge binär verge-

schlechtlicht. In Studien zu transitionsbezogener Sorgearbeit wird Care als

feminisiert beschrieben; bevorzugt werden cis-weibliche Partnerinnen von

trans Männern interviewt (u.a. Pfeffer 2009, 2010, 2017; Ward 2010). Andere

Care-Beziehungskonstellationen, die die These, Sorgearbeit sei feminisiert,

queeren könnten, werden wenig in den Blick genommen. Meine Forschung

verkompliziert dieseThese: ImKontext queerer und Trans-Fürsorge hängt die

Frage,wer Sorgearbeit leistet, vor allemdavon ab,wer sichwelchesGeschlech-

terwissen angeeignet hat und weitergeben kann. Darunter finden sich auch

Butch-, nicht-binäre und trans männliche Sorgearbeiter_innen. Diese sind

bisweilen von einer Dreifach-Belastung betroffen: wenn zur Sorgearbeit in

queeren/trans Kontexten häusliche oder familiäre Fürsorge-Anforderungen

an sie herangetragen werden, während sie zeitgleich als trans Personen selbst

einen erhöhten Bedarf an Selbstsorge und Fürsorge haben.

Akteur_innen, die Sorgearbeit jenseits von Zweigeschlechtlichkeit leisten,

lernen gemeinsam einen selbstverantwortlichen Umgang mit emotionalen

Ressourcen, zum Beispiel, die Energiereserven zu schonen. Dabei können

Geldspenden eine ebenso wichtige Ressource sein wie der selbstfürsorgliche

Umgang mit emotionaler Erschöpfung.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458358-005 - am 13.02.2026, 20:43:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

