4 Ergebnisse

von Sanktionsmafinahmen im Falle, dass jene Toleranzgrenzen iiberschritten werden,
kommt die funktionale Dimension von Rassismus zum Tragen. Durch sie wird das An-
recht zum Erhalt bzw. den Ausbau bestehender gesellschaftlicher Privilegien innerhalb
einer sich zunehmend pluralisierenden gesellschaftlichen Wirklichkeit demonstriert,
ohne dass dies explizit formuliert werden muss. In den impliziten Vorrechte-Reklama-
tionen spiegelt sich ein natio-kulturelles Selbstverstindnis, das >muslimische< Personen
aus der Gruppe der >Eigenen< ausklammert und sie als kulturelle Abweichler“innen dau-
erhaft unter Beobachtung stellt.

Der Umgang der Interviewten mit individuell verfugbaren Erfahrungsressourcen
zeigt insgesamt, wie diese zur lebensweltlichen Verifizierung gesellschaftlich flottie-
render rassistischer Ideologeme eingesetzt werden. Im hegemonialen Aneignungsmo-
dus wird deutlich, dass hier auch unmittelbare Kontakterfahrungen zur Reproduktion
symbolischer Rassismen zum Einsatz kommen, indem sie als glaubwiirdige, persénlich
verbriefte Erfahrungen dargeboten werden. Zudem sorgt die Antizipation von Konflik-
ten im Rahmen intersubjektiver Quasi-Kontakte dafiir, dass Begegnungen bereits im
Vorfeld als bedrohlich eingestuft und so letztlich vermieden werden. Anhand des Da-
tenmaterials konnte insgesamt gezeigt werden, wie rassistische Ideologeme dazu bei-
tragen, zivilgesellschaftliche Anniherungen zwischen >Muslim*innen< und Nichtmus-
lim*innen in konkreten Alltagssituationen zu unterbinden.

4.2 Polarisierte Aneignungen

Im Rahmen des zweiten polarisierten Aneignungsmusters erscheinen die islambezoge-
nen Bedeutungsproduktionen zunichst differenzierter und weniger essentialistisch als
beim hegemonialen Modus. Antimuslimische Ideologeme werden hier lediglich auf eine
muslimische Untergruppe iibertragen. In der Aneignung durch die Interviewten werden
diese so modelliert, dass sie mit anerkennenden Argumenten relativ widerspruchs-
frei verbunden werden kénnen. Die unter diesem Aneignungsmuster versammelten
Diskurspraxen stellen sich dabei als flexible Kategorisierungstechniken dar. In Alltags-
diskursen iibernehmen sie verschiedene Funktionen: Durch sie werden diskrepante
Deutungsressourcen in Bezug auf >Muslim*innen« geordnet, geglittet und argumenta-
tiv verkniipft (meist jedoch im Rahmen asymmetrischer Bedingungskonstellationen).
So kénnen paradoxe Normvorstellungen wie Offenheit gegeniiber Vielfalt und Schutz des
Bestehenden auf den ersten Blick relativ spannungsfrei miteinander verbunden werden.
Zudem lassen sich mittels dieser Techniken rassistische Bedeutungsproduktionen
als weniger pauschal und geschlossen prasentieren. Letztlich stellt sich der Einsatz
wohlwollender und anerkennender Argumente in der Analyse jedoch als vorliufig,
voraussetzungsvoll und rhetorisch nachrangig dar.

Die Modellierung antimuslimischer Ideologeme, wie sie fiir dieses Aneignungs-
muster typisch ist, vollzieht sich in drei Schritten. Zunichst erfolgt eine bindre Kategori-
sierung >muslimischer« Personen, dann die Behauptung ihrer Partikularitit und anschlie-
Rend deren polare Bewertung. sMuslim*innen< werden dabei in zwei separate Untergrup-
pen eingeteilt, etwa in >Radikale< und >Moderate«. Es folgt die Behauptung der Eigen-
heit und Trennschirfe dieser Gruppen, welche letztlich auf ontologischen Zuschreibun-

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

263


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

Grauzonen des Alltagsrassismus

gen basiert. AbschlieRend werden die Untergruppen auf gegensitzliche Weise bewer-
tet (Radikale«sind gefihrlich, sModerate«sind unbedenklich). Einander ausschliefende
Wertzuschreibungen verlieren hier ihre Paradoxialitit, im Rahmen dieses Musters sind
sie klar zugeordnet und plausibel (zwei Gruppen = zwei Werturteile). Die hierfir zen-
trale Partikularititsbehauptung prisentiert sich zudem als itberaus fliichtig: Sie kann
jederzeit revidiert und in ihr Gegenteil verkehrt werden. Ersetzt wird sie von einer Ho-
mogenititsbehauptung. Mit ihr wird aus zwei Untergruppen wieder ein muslimisches
Gesamtkollektiv. >Muslim*innen< sind dann nicht mehr gefihrlich oder unbedenklich,
>fremd« oder zugehorig, sondern eine kohdrente Gruppe mit fixen Attributen. In der Ana-
lyse der Interviewdaten stellte sich eben diese flexible Verbindung aus Polarisierung und
Revidierung bei allen Diskurspraxen als iibergreifendes Muster dar.

In den nachfolgenden Kapiteln werden die verschiedenen polarisierenden Diskurs-
praxen anhand einschligiger Interviewpassagen aufgezeigt und nachvollzogen. Im Fo-
kus stehen die finf Untertypen der Subgruppierung, der Externalisierung, der Kontras-
tierung sowie der Problematisierung der Gruppe und der Veruneigentlichung persénlich be-
kannter >Muslim*innenc.

4.2.1 Subgruppierung: Gute Mehrheit vs. schlechte Minderheit

Eine erste polarisierende Diskurspraxis zeigt sich in der Trennung zwischen guter mus-
limischer Mehrheit und schlechter muslimischer Minderheit, die von der Vorstellung einer
muslimischen Kollektividentitit eingerahmt wird. Es handelt sich um eine binire Katego-
risierung, die mit der Behauptung einhergeht, >Muslim*innenc seien entweder anstin-
dig und unbedenklich oder radikal und gefihrlich. Die so vorgenommene Polarisierung
ist, wie wir spiter sehen werden, vorlaufig. Im Zweifel werden >Muslim*innen< zum ko-
hirenten Spiegelbild einer nichtmuslimischen >Eigengruppe« re-rassifiziert.

Besonders deutlich tritt diese Diskurspraxis beim US-Interviewpartner Francis Si-
mon zutage. Dieser unterscheidet mehrheitlich »anstindige« >Muslim*innen« von ei-
ner Minderheit radikaler »Islamist*innen«. Es handelt sich um eine populire Unter-
scheidungslogik, dhnlich der zwischen -Moderaten«< und >Radikalens, die sich im gesell-
schaftlichen Wissen tiber >Muslim*innen« sowohl in Deutschland als auch in den USA
diskursiv verfestigt hat. Dabei spiegelt sich in der Bezeichnung »moderat« weniger der
Wunsch wider, eine tiberaus diverse und disparate Menschengruppe terminologisch
abzubilden. Vielmehr steht die Identifikation von Eigenschaften im Mittelpunkt, wel-
che die >Anderen< mit der Wir«-Gruppe vermeintlich teilen (vgl. Esposito 2007: 25ft.;
s.a. Mamdani 2007). Der Interviewpartner Simon wendet diese Diskurspraxis nun auf
alltagliche Ereignisse an, indem er den konstruierten Subgruppen unterschiedliche Er-
fahrungsressourcen zuordnet. Positive personliche Alltagserfahrungen werden der ers-
ten, negativ-konnotierte, 6ffentliche Deutungsressourcen — Simon verweist dabei auf
einen Commonsense iiber >den Islam« (»how people view Islam in general«) — der zwei-
ten Subgruppe zugewiesen. Wir wollen uns zunichst anschauen, wie der Interview-
partner seine personlichen Alltagserfahrungen beschreibt und eindeutet. Im Anschluss
erfolgt die Analyse seiner gesellschaftlichen Beobachtungen. Der Vergleich beider Er-
fahrungskontexte zeigt, dass Simon verschiedene, durchaus widerspriichliche Bedeu-

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

tungsproduktionen realisiert, wobei er diese iiber die Diskurspraxis der Subgruppierung
argumentativ miteinander verbindet und so argumentativ in Einklang bringt.

Simon verfiigt nach eigener Aussage iiber verschiedene personliche Kontakterfah-
rungen mit >Muslim*innen¢, auch wenn diese in Umfang und Qualitit eher iiberschau-
bar sind (vgl. Z 12-17). Zu Beginn des Interviews berichtet er von einem Restaurantbe-
such sowie fliichtigen Begegnungen mit einem >muslimischen« Paar, dem er als Immo-
bilienmakler ein Haus verkaufte und das im Anschluss einige Jahre in seiner Nachbar-

schaft lebte.

FS: 1ahm () I, | went to a restaurant and ahm the owner was very () ahm (.) outgoing
and forthcoming and stuff like that. and ahm, we went there and ahm () we didn't even
know that it was like Ramadan (.) and one of the things that they do is, they offer some
free food, for everybody, ahm just as their way of celebrating and giving. and he was
very, | mean, very nice, very outgoing and »only wanna make sure you have this«. [...]
so | guess that was one of the () the biggest things that I've encountered (.) with ahm
(.) with somebody. So. (Z 28-40)

FS: [..]1sold the house right down the street and so the, ahm, to a Muslim couple. and
after the sale, we were neighbors and stuff and they lived here for a year or two, we
would talk to them and (.) [...] see them around out and talk to them and see what’s
happening. [..] very nice people [...]. (Z 692-701)

Simon realisiert hier zunichst ausschliefflich wohlwollende Bedeutungsproduktionen:
Die Eindeutung seiner Alltagsbegegnungen erfolgt unter Verwendung ausgesprochen
positiver Attribute: »very outgoing«, »very forth-coming«, »very nice people«. Erlebte
>Muslim*innen« beschreibt er mit Fokus auf ihre individuellen Merkmale und kon-
kreten Titigkeiten, die sie in den geschilderten Interaktionen auszeichneten bzw.
ausiibten: den Gastwirt als zuvorkommend und serviceorientiert, das Kiuferpaar als
unauffillige, nette Nachbarn. Eine Hypostasierung religiéser Identititsbeziige, wie sie
fiir rassistische Diskurse typisch ist, bleibt aus. Lediglich in der Rekonstruktion des
Restaurantbesuchs bemitht Simon ein kulturalistisches Deutungsmuster, indem er
die Aktionen des Wirts als typisch muslimische Handlungen generalisiert (»one of the
things that they do«). Dennoch zeigt sich, dass Muslim*innens, denen Simon im
Rahmen seiner lebensweltlichen Nahwelt begegnet, ausnahmslos positiv erscheinen.
Problemzentrierte, antimuslimische Ideologeme werden hier nicht aktiviert.

Simon belisst es jedoch nicht bei der Schilderung primirer Kontakterfahrungen.
Aufschlussreich fiir seine Sicht auf die Religion und ihre Anhinger*innen »im Allge-
meinen« (Z 76) sind seine frith im Interview eingefiihrten gesellschaftlichen Beobachtun-
gen, welche in deutlichem Kontrast zu den rekonstruierten Alltagsencounters stehen.
Dabei gilt es zu beriicksichtigen, dass iiber den Frageimpuls der Autorin ein themati-
scher Kontextwechsel stattgefunden hat, der fir die verinderten Bedeutungsproduk-
tionen u.U. mitbestimmend war. So wurde von einer autobiographischen Erlebnisebene
auf die Ebene gesellschaftlicher Verhiltnisse gewechselt, wobei die Rolle des Interview-
partners vom Erzihler personlicher Erlebnisse zum politischen Beobachter wechselte.

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

265


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

Grauzonen des Alltagsrassismus

Auf die Frage, ob er vor dem Interview schon einmal ausfiihrlich tiber »den Islam«
nachgedacht habe, antwortet Simon nun mit einem lingeren Monolog iiber dessen 6f-
fentliches Image in den USA, sein internes Extremismusproblem sowie die angeblich
fehlende Bereitschaft muslimischer »Kleriker, sich von der radikalen Minderheit, den
»trouble makers«, 6ffentlich zu distanzieren (Z 46-113). Dabei macht er einleitend deut-
lich, dass diese Uberlegungen fiir ihn lebensweltliche Relevanz besitzen (»definitely,
definitely«).

I: Have you ever thought of Islam before | came into your life- [...]

FS: LHmm hm, definitely,
definitely. [..] there’s trigger points of course with Islam. there’s people that don't like
them, there’s people that like them. [..] so, the encounters that I've had have been
(.) either neutral or good, so | haven't had any negative (.) or knowingly negative-, |
mean | might have had some negative, but | don't know if the person’s Islam or not, so
that doesn’t (.) ahm () that doesn’t weigh into the equation. but () | think with Islam,
there is a lot of negative connotations and one of the things is that, ahm (4), ((atmet
tief durch)) most likely (.) 80 to 90 percent of the people who are practicing Islam are
probably (.) good, upstanding people and they get painted, all of Islam gets painted
with the broad brush because of () a lot of the jihad and terrorist things that, that a lot
of extreme Islamists wanna do. ok? and, so that’s an influencing factor I'm sure ahm,
me and a lot of people- on how people view Islam in general [..]. (Z 43-76)

Es zeigt sich, dass Simon in der Beschreibung gesellschaftlicher Verhiltnisse >Mus-
lim*innen« nicht mehr nur positiv wahrnimmt, sondern Trennungslinien einzieht, in-
dem er in Bezug auf das 6ffentliche Image >des Islams«< zwei muslimische Subgruppen
voneinander unterscheidet: die »80-90 Prozent der guten, anstindigen Leute« auf der
einen Seite, der radikale, zahlenmif3ig nicht zu vernachlissigende Rest auf der anderen
(»a lot of extreme Islamists«). Simon prisentiert diese Subgruppen als empirisch vor-
handen, indem er fiir sie verschiedene Bezeichnungen verwendet — »Leute« vs. »Isla-
mist*innen« —, die bereits ohne weitere Kontextualisierung polare Wertladungen trans-
portieren. Durch die kontraren Attribute und Intentionszuschreibungen (gut/anstin-
dig vs. wollen dschihadistische Dinge tun) wird deren bindre Kategorisierung zusitzlich
verfestigt. Gleichzeitig wird eine kollektive muslimische Identitit behauptet, die einer
geschlossen-polaren Ordnungslogik folgt: in dieser gehdren >Muslim*innen< entweder dem
einen oder dem anderen Lager an.

Dass es sich bei dieser Diskurspraxis nicht blofy um eine theoretische Spielerei
handelt, lisst sich an den Debattenkonjunkturen erkennen, die im Nachgang dschi-
hadistisch motivierter Attentate die o6ffentliche Distanzierung >muslimischer« Repri-
sentant“innen in Deutschland, Europa und den USA regelmifig einfordern (vgl. Mus-
tafa 2014; van Es 2018; Corbett 2017). Dabei liegt dieser Forderungshaltung ebenfalls
die Vorstellung einer polaren smuslimischen« Kollektividentitit zugrunde, und sie geht
mit dem Anspruch einher, dass sich das moderate Lager vom radikalen Lager in aller
Deutlichkeit distanzieren solle. In diesen Fillen greift, was Hark und Villa als »Fun-
damentalisierung« bezeichnen: »Redeweisen der autoritiren Stillstellung, der Bedeu-
tungsschliefung und Pauschalisierung« (2017: 11). In diesen werden komplexe Uberla-
gerungen, widerspriichliche Verbindungen, Fragmentarisches und »Vieldeutigkeiten«

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

innerhalb >muslimischer« Identititen negiert und geglittet. -Muslim*innenc sind dann
entweder friedlich und loyal oder gewaltbereit und gefihrlich. Muslimisch markier-
ten Personen, die sich diesem biniren Raster verweigern, wird im Zweifel mit Skepsis
begegnet: Am Beispiel James Whites lie? sich dies auch in alltagskommunikativen Zu-
sammenhingen bereits nachvollziehen (vgl. Kap. 4.1.1.3).

Auch bei Francis Simon liuft die Diskurspraxis der Subgruppierung auf eben die-
se Schlussfolgerung hinaus: Jene »Anstindigen« sollten von der radikalen Subgruppe
Abstand nehmen, da sie sich andernfalls — und an dieser Stelle verkehrt sich die Par-
tikularitits- in eine Homogenititsbehauptung — mit den »Ubeltitern« gemein mach-
ten (s.u.). Das Konstrukt von der polaren >muslimischen« Kollektividentitit wird hier
zur Grundlage und Rechtfertigung dominanzgesellschaftlicher Forderungen. Aus ihm
geht ein Diktat der Zuordnung hervor, dass im Fall der Verweigerung mit symbolischen
Sanktionsmafinahmen — wir finden im Datenmaterial wiederholt die Unterstellung ei-
nes islamischen Terrorsympathisantentums — aufwartet.

Typisch fiir diese »fundamentalisierenden Praxen« ist Hark und Villa zufolge die Es-
senzialisierung, also die Behauptung von fixen, klar bestimmbaren Eigenschaften, von
denen bestimmte Handlungsweisen dann kausallogisch abgeleitet werden (vgl. ebd.:
12). Essentialisierungen werden zusitzlich verstirkt, indem sie »in einem Modus der
Differenzkonstruktion realisiert« werden. Im Falle der Subgruppierungspraxis liegt ei-
ne derartige Differenzkonstruktion nun eindeutig vor, auch wenn diese nicht, wie fir
rassistische Ideologeme typisch, zwischen >uns< und >denens, sondern zwischen uns und
Teilen von denen unterscheidet.

So benennt Simon im Kontext seiner gesellschaftlichen Beobachtungen nicht >Mus-
lim*innenc« per se als Problem, sondern lediglich eine »islamistische« Teilgruppe. In der
von ihm vorgenommenen Essenzialisierung hat der Begriff sMuslim*in« folglich nicht
eine (»sie sind alle so und so«), sondern zwei semantische Entsprechungen (»sie sind
entweder so oder so«). Um eine Essenzialisierung, und zwar eine, itber die sich rassisti-
sche Bedeutungsproduktionen vermitteln, handelt es sich dabei trotzdem, denn erstens
werden auch durch sie Binnendifferenzen verkannt und fixe Eigenschaften und Hal-
tungen behauptet und zweitens wird jene Trennung aus einer itbergeordneten Position
vorgenommen, die es dem Interviewten erméglicht, >Muslim*innenc als problematisch
oder unproblematisch zu markieren — eine Zuschreibung aus der fiir die So-Markierten
die eben beschriebenen Zuordnungs- und Rechtfertigungszwinge entstehen (s.o.).

Trotzdem Simon also, wie wir anfangs sehen konnten, iiber positiv bewertete All-
tagserfahrungen verfiigt, sind es nun nicht jene Bekannten, von deren Existenz er sich
immerhin persénlich iiberzeugen konnte, sondern es ist v.a. der radikale Rest, der seine
Wahrnehmung als »influencing factor« bestimmt.

Simon gibt im Rahmen seines Alltagssprechens den 6ffentlichen Deutungsressour-
cen den Vorrang. Entsprechend lasst sich vermuten, dass er aus seinen persénlichen
Erfahrungen kaum transformative Impulse in Richtung jenes gesellschaftlich verfig-
baren antimuslimischen Wissens ableitet. Modifikationen werden, im Gegenteil, durch
die Subgruppierungspraxis unterbunden: So lisst Simons polarisierte Aneignung zwar
wohlwollende Zuschreibungen zu, diese werden jedoch lediglich auf eine Untergrup-
pe verengt, wo sie als systemische Ausnahmen gewissermaflen verpuffen. Sie gehen nicht
weit genug, um eine differenziertere, offenere und solidarischere Redeweise itber >Mus-

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

267


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

Grauzonen des Alltagsrassismus

lim*innen«<in Gang zu setzen. Zudem lisst sich die Priorisierung 6ffentlicher Deutungs-
ressourcen damit begriinden, dass es sich bei ihnen um hegemoniale, kollektiv veran-
kerte Ideologeme handelt (vgl. Kap. 2.2.2.2). Sie spiegeln sich in Simons Einlassungen
als konsensuale Deutungen, was sich daran zeigt, dass er seine personliche Perspek-
tive in der kollektiven Wahrnehmung der US-Offentlichkeit aufgehen lisst (»that’s an
influencing factor I'm sure ahm, me and a lot of people on how people view Islam
in general«). Schon die einleitende Anatomie-Metapher »trigger points« verweist da-
bei auf hochgradig aufgeladene, gleichzeitig unterkomplex dargestellte gesellschaftli-
che Verhiltnisse zwischen sMuslim*innen< und Nichtmuslim*innen. Die US-amerika-
nische Offentlichkeit beschreibt Simon als gespalten (»don't like them« — »like them),
ohne dieses konfliktire Bild weiter zu differenzieren. So entsteht der Eindruck, es han-
dele sich bei der islambezogenen 6ffentlichen Meinung um eine Banalitit: >Der Islamx«
wird gemocht oder eben nicht — ein Zustand, der fiir Simons nicht weiter erklirungs-
bediirftig scheint.

Der Wechsel von der Partikularitits- zur Homogenititsbehauptung vollzieht sich
im oberen Textausschnitt dabei auch auf lexikalischer Ebene. So lisst die Verwendung
vereinheitlichender Personalpronomen (»them«) eine hierarchische Konstellation zwi-
schen aktiv Bewertenden (»me and a lot of people«) und passiv Bewerteten entste-
hen. In dieser kollektiven Beurteilungssituation erscheint >der Islam<>fremds, homo-
gen und geschlossen, vielfiltige Formen islamischer Religiositit werden argumentativ
ausgeblendet, die Religion so zu einem einheitlichen Ganzen verkiirzt. Implizit wird
hier der Behauptung von separaten Subgruppen widersprochen und >der Islam¢ bzw.
>Muslim*innen«< zu einem Gesamtkollektiv monolithisiert. Durch die dicht aufeinan-
derfolgende Verwendung von »Islam« und »them« wird dies zusitzlich untermauert.
Es scheint, als witrde Simon zwischen dem Glaubenssystem und seinen Anhinger*in-
nen nicht unterscheiden — sie werden als kongruent bzw. austauschbar prisentiert.

Hierin wird nun deutlich, warum wir die Subgruppierungspraxis als flexible Kate-
gorisierungstechnik verstehen. So verkehrt Simon in der argumentativen Weiterfithrung
seiner These von der »gekaperten Religion« (»a small fraction hijacks a good religion«)
seine Partikularitits- in eine Homogenititsbehauptung. sMuslim*innen« gehéren nun-
mehr ein und demselben Kollektiv an, das sich in Krisenzeiten fiir die Verfehlungen
Einzelner zu verantworten habe. Die biniren Kategorien gute Mehrheit vs. schlechte Min-
derheit wird dabei aufgeldst und durch eine Einheitskategorie ersetzt. Dies wird etwa
auch an Simons nachfolgenden Einlassungen deutlich, in denen er behauptet, fiir das
schlechte offentliche Image >des Islams« seien letztlich die anstindigen smuslimischen«
Glaubigen (hier erneut unverfinglich als »people« bezeichnet) bzw. die religiésen Auto-
rititen verantwortlich. Indem diese die »trouble makers« in ihren eigenen Reihen igno-
rierten oder vor ihnen Angst hitten, wiirden sie deren Taten stillschweigend mittragen
und letztlich auch unterstiitzen.

FS: [...] People generally know who the troublemakers are. and by turning a blind eye
to them or being afraid of them () it brings down the whole () ahm, all the good of the
90 percent. and you have to be able to (.) call those people out and say (.) that what
they’re doing and denounce what they're doing if, if you think that it’s wrong. and by
not denouncing it, they’re implicitly complying with it and, and so | think that that’s a

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

huge disservice to the Islam- you know, so, basically what’s happening is that (that) a
small fraction hijacks (2) ahm, a good religion. (Z105-113)

FS: [...] The clerics, if they want to [...] have it be a religion that is recognized and re-
spected around the world, they need to take control of the religion back and they need
to denounce ahm, this small fraction. because right now, that small fraction is defining
it for good or bad [...]. (Z 457-461)

Weitere Falle

Ein Blick in das Interviewmaterial zeigt, dass die Praxis der Subgruppierung auch
von anderen Interviewpartner*innen angewandt wird. Dabei sind es ausschlieRlich
Personen aus dem US-Sample, bei denen diese Form der polaren Aneignung zu beob-
achten ist. Der Interviewte Nathan Bokhari etwa, ein aus Pakistan emigrierter Christ
und Hochschullehrer an einem Chicagoer Bibelcollege, subgruppiert >Muslim*in-
nen¢< ebenfalls. Wihrend Simon in unbedenkliche >Alltagsmuslim*innen« (»Leute«)
und >Islamist*innen< unterscheidet, trennt Bokhari zwischen Sikularen und Prak-
tizierenden — die ersten ebenfalls unbedenklich, die zweiten potentiell radikal und
gefihrlich. Das hier angewandte Religiosititskriterium stellt dabei einen aus sicher-
heitspolitischen Diskursen bekannten Bewertungsmafistab fiir die »Unbedenklichkeit«
muslimischer Lebenswelten dar (vgl. Schmid 2017).

Wihrend Bokhari nun zunichst die generalisierende These formuliert, dass >der
Islam« »zweifellos« eine globale Agenda der Eroberung und Unterwerfung verfolge, re-
konstruiert er wenig spiter eine Unterhaltung mit einem »good Muslim friend, in der
dieser ihm erklirt, die Mehrheit junger >Muslim*innen« in den USA habe gar »kein In-
teresse an Religion« — und mithin auch kein Interesse daran, jene religiose Eroberungs-
agenda in die Tat umzusetzen. Bokharis offenkundiges Bedenken iiber die Zukunft der
USA seien mithin unbegriindet (»why are you worried about Amer[ica]-?«).

NB: [..] There is no doubt what is Islam’s global agenda. ok? global agenda is that Islam
has to conquer, Islam has to take over the whole world [...]. (Z 567-569)

NB: [..] That is what one of my, my good Muslim friend told me, who is a Sharia Law
scholar in Islam in Chicago. he said »Nathan®, why are you worried about Ame- Am-?«
he said »listen, we are worried about our young people ourselves much more than you.
because, he said, »if, if you asked me [..] 80 percent of, of Muslim youth in America
are basically secular people. they have no interest in religion. what you see here is a

small minority in the mosque. and of course the media hype is there. you know, this
happened, this happened, this happened, this happened. but there are many Muslims
who, who are not religious and don't go to the mosque and other places.« [...] (Z 643-
653)

Ahnlich wie Simon iibertrigt auch Bokhari die Diskurspraxis der Subgruppierung hier
auf alltagsweltliche Erlebnisse, indem er zwischen positiven Erfahrungen mit >Mus-

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

269


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Grauzonen des Alltagsrassismus

lim*innen<in unmittelbaren Kontaktsituationen und negativ-konnotierten 6ffentlichen
Deutungsressourcen unterscheidet. So bezeichnet er die Quelle seiner Informationen
iiber areligiése Muslim*innen als »guten Freund« und betont auch an verschiedenen
anderen Stellen im Interview, dass er mit >muslimischen< Personen in seinem US-All-
tag gute Erfahrungen gemacht habe. Demnach gehen in dem von ihm ehrenamtlich
geleiteten Community Center in Chicago Menschen verschiedener Glaubens- und Her-
kunftsbeziige regelmifig ein und aus. Bokhari betont in der Beschreibung dieses En-
gagements die iiberaus harmonische und konstruktive Atmosphire, die zwischen ihm,
seinen Mitarbeitenden und den verschiedenen Klient*innen vorherrscht.

NB: [..] Itisavery unique place where you both Muslims and Hindus coming // ok // and
back home you know that (.) people-, we don’t get along. | mean, there is challenge
between India and Pakistan, but at the [Community] Center you will see Muslim and
Hindu children // ok //, Muslim and Hindu women in ah, you know, in, in, coming here
in many different ways. and ahm (.) so our main focus is basically ah, ah (.) having ah,

ah, after school program, tutoring, ahm, women’s ministry, where women can come
and we help them learn English //hm hm//, a teach them about America, how can
they function? you know, what are some of their needs, if we find some needs, then we

have to connect them with other social agencies, we do that// hm hm //. you know if
they need English help, immigration help, whatever, whatever [...]. (Z 76-88)

Gleichzeitig vertritt Bokhari jedoch die These >vom Islam« als Unterwerfungsideolo-
gie und leitet daraus — in fiir rassistische Diskurse typischer Weise — generalisierende
Riickschliisse auf die Intentionen >muslimischer« Gliubiger ab. Von der Uberzeugung,
unmittelbar bedroht zu sein, kann ihn nur eben jener »Freund« abbringen, der ihm ver-
sichert, dass zur Umsetzung des islamischen Welteroberungsplans in den USA die will-
fahrigen Anhidnger*innen fehlten. Auf den ersten Blick méchte man meinen, es ginge
dem Interviewpartner hier um die Entdramatisierung eines — auch medial inszenier-
ten (»media hype«) — 6ffentlichen Feindbilds Islam. Da Bokhari jedoch trotz der bindren
Kategorisierung in gefihrliche Minderheiten und unbedenkliche Mehrheiten der genera-
lisierenden Problemperspektive auf >den Islam« verhaftet bleibt — entsprechend bleibt
eine kritische Reflexion seines Generalverdachts aus — scheinen auch hier Partikula-
ritits- und Homogenititsbehauptungen flexibel ineinanderzugreifen. Es geht mithin
nicht um die Suspendierung jenes Feindbilds und der von ihm transportierten rassisti-
schen Implikationen. Vielmehr geht es um die simultane Artikulierbarkeit gegensitzlicher
Wissens- und Wertekomplexe: einerseits essentialistisch-verunglimpfender Konzepte
in Bezug auf>den Islam« und gliubige >Muslim*innens, andererseits humanistisch-em-
pathische Konzepte in Bezug auf >muslimische« Alltagsakteur*innen, mit denen Bok-
hari im Rahmen seines Ehrenamts regelmifligen Kontakt hat. Dabei wird, wie schon
bei Simon gesehen, eine Kanalisierung antimuslimischer Ideologeme auf eine spezi-
fische >muslimische« Teilgruppe vorgenommen. Die Subgruppierungspraxis lisst die
verschiedenen Wertzuschreibungen, die mit den beiden Untergruppen-Kategorien ver-
bunden sind, so weniger polar und widerspriichlich erscheinen. >Muslim*innenc sind in
ihrer Logik entweder radikale Eroberer*innen oder unbedenkliche Areligitse, sie sind
als Feind*innen zu fiirchten oder als Freund*innen anzunehmen, je nachdem welcher
Teilgruppe man sie gerade zugeordnet.

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

Die Selbstwahrnehmung von >Muslim*innen«bleiben bei dieser Fremdbeschreibung
ginzlich unberiicksichtigt; vom Interviewpartner werden sie mit keinem Wort erwdhnt.
Die Diskurspraxis ermoglicht es den Interviewten, trotz positiver Alltagserfahrungen
an den hegemonialen antimuslimischen Ideologemen festzuhalten. Eine ressourcenin-
tensive Uberarbeitung jener lebensweltlich verankerten Deutungsmuster ist somit nicht
erforderlich. Folglich lisst Bokhari seine Uberzeugung vom Welteroberungsplan »des
Islamss, trotz gegenteiliger Primirerfahrungen und differenzierender Sekundirinfor-
mationen, unangetastet.

Zum Vergleich: offen-antimuslimische Positionierungen

Wihrend fir Simon und Bokhari die problematische muslimische Teilgruppe nur eine zah-
lenmifRige Minderheit darstellt, was sich ideologietheoretisch damit begriinden lisst,
dass diese Behauptung nicht gegen antirassistische Diskurskonventionen verstof3t
(s.0.), wird das Minderheiten-Argument von der einzigen aktiv-antimuslimischen
Interviewpartnerin des Samples genau gegenteilig ausgelegt: Kelly Scheiner erklirt sie
zur eklatanten Gefahr. Dabei geht zunichst auch sie von der Binirkategorisierung un-
bedenkliche Mehrheiten vs. problematische Minderheiten aus. Indem sie jedoch, wie
im nachfolgenden Zitat ersichtlich, globale und nationale Kontexte statistisch unzulis-
sig ineinanderschiebt, erscheinen bei ihr jene Minderheiten-»Prozente« gewaltbereiter
>Muslim*innenc als monstréses nationales Bedrohungsszenario.

KS: [There are] something like 1.6,7 Billion Muslims in the world, it’s estimated by le-
gitimate sources that ah, 15—20 percent, 15-25 percent, is kind of wide range but 15-25
percent are () militantJihadist types. now, if you take 25 percent of that you've got the
population of the entire United States. that is a lot of danger there, a lot, that we all
need to be aware of [...]. (Z 203-209)

Hier zeigt sich erneut die flexible Anwendbarkeit der Subgruppierungspraxis, die ver-
schiedene argumentative Zwecke erfiillen kann: Bei Simon und Bokhari dient sie der
Plausibilisierung positiver Alltagserfahrungen, wihrend antimuslimische Deutungs-
ressourcen gleichzeitig als valide Wissenselemente erhalten bleiben und alltagskom-
munikativ eingesetzt werden konnen. Scheiner hingegen nutzt sie in radikaler Logik,
indem sie aus der minoritiren Subgruppe ein gewaltiges globales Bedrohungspotential
konstruiert. Dabei zeigt der Vergleich mit Scheiners offen-antimuslimischer Argumen-
tationsweise zudem, wie im Alltagsdiskurs der gesellschaftlichen Mitte antimuslimi-
sche Ideologeme rhetorisch abgemildert werden.

Insgesamt wird bei allen Interviewpartner*innen deutlich, wie durch die Subgrup-
pierungspraxis Pauschalaussagen itber sMuslim*innen« vermieden werden konnen. An-
timuslimische Bedeutungsproduktionen werden so auf eine von zwei so-konstruier-
te Untergruppen beschrinkt. Die typisch rassistischen Grenzmarkierungen zwischen
>uns< und »>denen< werden dabei so verschoben, dass eine Feindlichkeit nur noch von
>Teilen von denen< behauptet wird. Da es sich jedoch um eine flexible Kategorisie-
rungstechnik handelt, lassen sich die vorgenommenen Trennungen problemlos erneut
verschieben: So wurde bei Bokhari und Simon deutlich, dass im Zweifel — d.h. in Kri-
senzeiten und bei Fragen nach Verantwortlichkeiten — potentiell alle »sMuslim*innen«ver-
dichtig sind. Trotzdem hier weder Simon noch Bokhari oder Scheiner krude antimusli-

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

2N


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

Grauzonen des Alltagsrassismus

mische Zuschreibungen vornehmen, operiert in der polarisierenden Diskurspraxis der
Subgruppierung doch das Element der machtvollen Unterscheidung, wie es fiir rassisti-
sche Bedeutungsproduktionen typisch ist. Durch sie werden antimuslimische Symbo-
liken reproduziert, ohne dabei an die sprachliche Oberfliche zu gelangen.

Eine mogliche Erklirung fiir die ausschliefliche Anwendung dieser Technik unter
den US-Interviewpartner*innen mag nun in der Konstruktion unterschiedlicher islam-
bezogener Konfliktszenarien liegen, die im Vergleich der beiden Samples zu beobach-
ten sind. Wihrend die deutschen Interviewten diverse interpersonale Konflikte zwischen
sich und >Muslim*innen«< benennen bzw. antizipieren (vgl. Kap. 4.1.3), werden von den
US-amerikanischen Interviewten ausschlieflich kollektive Konflikte imaginiert. Wo Till
Feller, Silvia Manck und Ellen Kaufmann von Situationen berichten, in denen sie sich
von muslimisch markierten Personen personlich bedroht gefiihlt haben, konstruieren
die US-Interviewpartner*innen Kelly Scheiner, Francis Simon und Nathan Bokhari kol-
lektive Bedrohungsszenarien, in denen die US-Gesellschaft als Ganzes durch potenti-
elle Terrorangriffe oder konzertierte Islamisierungsbestrebungen in Gefahr gerit. Eine
direkt erfahrene, unmittelbar auf ihre Person gerichtete Bedrohung lisst sich unter
Letzteren nicht finden. Was hat dies nun mit dem Einsatz der erdrterten Praxis der
Subgruppierung zu tun? Innerhalb des spezifischen historischen und soziopolitischen
Kontexts der USA ist diese gerade deswegen ein produktives Aneignungsmuster, weil es
in der Lage ist, ein multikulturelles nationales Selbstverstindnis mit einer weit verbrei-
teten kollektiven Bedrohungsangst — in den Interviewaussagen der US-Amerikaner*in-
nen konkret verkoppelt mit den als Gemeinschaftstrauma prisentierten Vorfillen von
9/11 — in Einklang zu bringen.

4.2.2 Externalisierung: >Muslims«< Within vs. >Muslims«< Abroad

Polarisierende Diskurspraxen lassen sich zudem auch in der Logik der Externalisierung
im Datenmaterial identifizieren. Auch durch sie werden >muslimische« Personen in
zwei separate Teilkollektive unterteilt und so bindir kategorisiert. Wahrend bei der Sub-
gruppierungspraxis die Trennung innerhalb des US-amerikanischen Nationalraums er-
folgt, verliuft die Demarkationslinie bei der Externalisierung zwischen >muslimischens
Teilkollektiven innerhalb und auflerhalb der nationalstaatlichen Grenzen der USA. Da
es sich bei dieser Diskurspraxis erneut um ein ausschliefllich von den US-Interviewten
realisiertes Muster handelt, wollen wir von der Konstruktion der Teilkollektive >Muslims
Within< und >Muslims Abroad« sprechen. Mit der Binirkategorisierung einher gehen nun
ebenfalls Partikularititsbehauptungen sowie polare Wertzuschreibungen: >Muslims Within«
gelten hier als politisch loyal und gesellschaftlich angepasst, wihrend >Muslims Abroads
radikal-islamistische Organisationen nach Einschitzung der Interviewpartner*innen
in betrichtlichem Umfang unterstiitzen. Argumentationslogisch werden antimuslimi-
sche Ideologeme dabei erneut auf eine Teilgruppe, diesmal aufieramerikanische >Mus-
lim*innenc, verengt. Von Externalisierung sprechen wir bei dieser Praxis, weil sie von den
Interviewten gewissermaflen zur Entlastung der gesellschaftlichen Nahwelt eingesetzt
wird: Problemthemen, die jene mit der Religion des Islams bzw. dessen Glaubensan-
hinger*innen assoziieren, werden so auf die soziopolitische Fernwelt des US-fernen
Auslands - wobei hier mehrheitlich muslimische Regionen (»Middle East«) sowie Lin-

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

der mit nennenswerten muslimischen Bevilkerungsanteilen (»France«, »Great Britain)
benannt werden —ausgelagert. Die rassistische Idee von der identititsinduzierten Ge-
waltbereitschaft von >Muslim*innen«< wird dabei trotz Unterscheidung in innere und du-
fSere Muslim™*innen nicht aufgelost. Im Gegenteil, die orientalistische Vorstellung eines
antiwestlich eingestellten >Muslimkollektivs< jenseits der USA wird mittels Externali-
sierungspraxis zusitzlich verfestigt. Wir wollen uns nachfolgend an einem aussage-
kriftigen Fallbeispiel das Funktionieren dieser Diskurspraxis anschauen. Die zentrale
Frage ist hier erneut, auf welche Weise antimuslimische Ideologeme alltagskommuni-
kativ angeeignet werden und an welchen Stellen sich modifizierende bzw. stabilisie-
rende Elemente erkennen lassen. Wie werden diese im Modus polarisierter Aneignung
widerspruchsfrei integriert und lassen sie sich bei genauerer Betrachtung dennoch als
antimuslimische Bedeutungsproduktionen dekonstruieren?

Auffallend hiufig wird diese Technik vom US-Interviewpartner Oliver Strauss ein-
gesetzt. Seine Externalisierung orientiert sich am Narrativ des Terrorsympathisantentums,
auf dessen Grundlage er eine Gruppe loyaler Muslim*innen im Inland von einer Gruppe
feindlicher Muslim*innen im Ausland unterscheidet. Seine persénliche Wahrnehmung bet-
tet Strauss gleich zu Beginn des Interviews, wie bereits gezeigt (s.0.), in die Ereignisse
um den 11. September ein: »that for better or for worse really shaped your attitudes and
a lot of what you think is, you know, colored by that« (Z 27-33; vgl. Kap. 4.1.2). In dieser
frithen Erwihnung der Anschlige zeigt sich, dass in die alltagskommunikativen Ein-
lassungen des Interviewpartners Diskurse um dschihadistischen Terror und religiésen
Fanatismus weit hineinragen. So iiberrascht es wenig, dass fiir Strauss die Frage nach
der ideellen Mittiterschaft US-amerikanischer -Muslim*innen« an 9/11 von herausra-
gender Bedeutung ist.

0S: A lot of the discussion at the time was, you know, how much support is there, you
know, in the Muslim community here and elsewhere for what occurred? you know, even

if people weren't directly supporting it. the lesser question is, how many people, while
not willing to go ahead and strap on a suicide vest, you know, sympathize with the
ideas? now, but then what | found interesting, you know, is that how little there was of
that[..] inthe Muslim American community, for, you know, Osama Bin Laden, al-Qaeda
and what wenton. and (.) and that was, that was very reassuring, you know [..] it didn't
have that support, at all, in the Muslim American community. or, you know, very, very,
very tiny percent of the population. now, outside of the U.S. the Muslim community
0, you know, a lot more people were sympathetic in the Middle East. you know, not
majorities, but substantial minorities who were sympathetic to Al Quaida. (Z106-127)

Das Feindbild gewaltbereiter, antiwestlicher >Muslim*innen«< wird vom Interviewpart-
ner erkennbar aufgegriffen, jedoch auf besondere Weise nuanciert: Jenseits nationaler
Grenzen wird der >muslimische Fremde« zum Feind, diesseits jener Grenze zum loyalen
Mitbiirger erklirt. Der vom Globalkonstrukt des smuslimischen Anderen< ausgehenden
Deutungsambivalenz entzieht Strauss mittels Externalisierung ihre verunsichernden
Eigenschaften. Die Frage nach der ideologischen Unterstiitzung (»how many people
[...] sympathize with the ideas?«) ldsst sich fiir ihn so eindeutig beantworten: Der wahre
Feind der USA befinde sich im »Mittleren Osten«, wo »substantial minorities« Terror-
organisationen wie al-Qaida unterstiitzten. Dass Strauss dabei keinesfalls der Ansicht

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

273


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

Grauzonen des Alltagsrassismus

ist, alle >sMuslim*innens, insbesondere jene in den USA, seien qua Religionszugehorig-
keit terroraffin, hebt er durch die Betonung seiner Erleichterung tiber diese Erkenntnis
deutlich hervor (»that was very reassuring«). Die artikulierte Uberzeugung von einer
mehrheitlich loyalen smuslimischen< US-Community ist dabei insofern auch eine Form
des Interessensmanagements, als Strauss sich hier gerade nicht einer Pauschalverurtei-
lung seiner eigenen Landsleute verdichtig macht. Der an das Globalkonstrukt des be-
drohlichen >Muslim« gekoppelte rassistische Generalverdacht wird dabei auf das Teil-
kollektiv der >Muslims Abroad« verengt und zugleich von der sprachlichen Oberfliche
seiner Alltagsaussagen entfernt.

Es zeigt sich jedoch, dass Strauss das antimuslimische Ideologem des bedrohli-
chen >Muslims« trotz Externalisierungspraxis nur geringfiigig modifiziert. Statt dessen
rassistischen Symbolgehalt zu reflektieren, stabilisiert er mittels Externalisierungspra-
xis die orientalistische Dichotomie zwischen >westlicher« vs. >islamischer« Welt, indem
auch Strauss den Herkunfts- bzw. Wohnort als symbolisches Demarkationskriterium
ausweist. Dabei entscheidet die Frage nach dem Leben innerhalb oder aufierhalb der
USA fiir den Interviewpartner gleichzeitig auch iiber die politisch-ideologische Orien-
tierung einer zum Teilkollektiv zusammengefassten >muslimischen«< Glaubensgruppe.
Trotz seiner Bindrkategorisierung bleibt die rassistische Qualitit des von Strauss auf-
gegriffenen antimuslimischen Ideologems damit erhalten. Erneute Anwendung findet
es wenig spiter, als Strauss unter Verwendung besonders emotionalisierter Attribute
seinen persénlichen Arger {iber >US-Muslim*innen< in der Zeit unmittelbar nach 9/11
zum Ausdruck bringt.

0S: [..] One thing that was particularly nauseating, | think, about the whole thing was
(.) the thought, the, the, the argument in the aftermath of the attacks were not com-

mitted by Al Quaida. you know, that it was a government conspiracy. or it was the Jews
or something, you know, [..] it weren't people in the U.S. were saying this, but, you
know, there would be Mus-, you know, Muslims, you know, in the Middle East trying to
say thatit’s a government conspiracy, you know, trying to blame it on (). that would be
infuriating [...]. (Z128-138)

Der Interviewpartner bezeichnet die Prisentation alternativer Urheberszenarien in Be-
zug auf 9/11 als einen provokativen Akt seitens smuslimischer« Personen, die er erneut
in einem nationalen Aufien verortet. Quelle dieser besonders »nauseating/widerlichen«
und »infuriating/empérenden« Behauptungen seien >Muslim*innen< im fernen »Midd-
le East«. Wie schon bei der Subgruppierungspraxis werden auch hier sMuslim*innen«
binirklassifiziert, d.h. in potentielle Feind*innen und Freund*innen eingeteilt und so
dem machtvollen Akt des Unterscheidens ausgesetzt, der sie als Gruppe festschreibt
und als Gegner sicht- und adressierbar macht. Erneut zeigt sich, wie sich in den subjek-
tiven Auflerungen der Interviewten die symbolische Seite des Rassismus, hier konkret
die Vorstellung eines feindlichen smuslimischen« Kollektivs jenseits US-amerikanischer
Grenzen, praktisch-kommunikativ entfaltet. Dabei werden diskursiv verfiigbare anti-
muslimische Deutungsressourcen im Rahmen alltagskommunikativer Auferungen ak-
tiviert und - trotz oder gerade durch die symbolische Trennung in innere/gute und iu-
3ere/schlechte sMuslim*innen« — stabilisiert, ohne dass sich dabei auf explizit sprachli-
cher Ebene ein geschlossen rassistisches Weltbild zu erkennen gibt. Das Funktionieren

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

eines banalen Rassismus (vgl. Terkessidis 2004) jenseits rechtsradikaler Ideologien wird
anhand der vorliegenden Beispiele empirisch fassbar.

Bemerkenswert ist nun, wie inkonsistent auch hier die sprachpraktische Anwen-
dung der konstruierten Binirkategorisierung ist. Ahnlich wie bei Francis Simon kon-
vergieren die Subkategorien des loyalen Muslims Within und des feindlichen Muslims Ab-
road im weiteren Gesprichsverlauf sukzessive. Dabei verlieren sie schleichend (d.h. un-
kommentiert) ihre Trennschirfe und werden so zugunsten des Globalkonstrukts des
bedrohlichen >Muslims« stillschweigend aufgekiindigt. Wir beobachten folglich einen
Wechsel von der Partikularitits- zur Homogenititsbehauptung. Im Material zeigt sich dies
an jener Stelle, an der Strauss allen sMuslim*innens, ungeachtet ihres Lebensortes, ei-
nen grenziibergreifenden, identititsinduzierten Solidarisierungsreflex unterstellt.

0S: [..] It gets weird, right, because you have some Muslim Americans (2) a lot of them,
you know, they identify with their Muslim faith. and so it doesn't matter where you are,
there is this identity. now, at the same time | think that identity breaks down in that
0, you know, vast, vast majority of Muslim Americans do not sympathize at all with
those particular beliefs of their Muslim community in the Middle East. but then you
still have, but then, I, | feel also to some extent, you know, just like Americans have
this »us versus them« to some extent, you know, Muslims started feeling that as well,
you know: »we'’re getting attacked, we're getting criticized,« [...] and so that creates
a defensiveness as well where even though they don’t supp- obviously don’t support
al-Qaeda’s doing (2) you know, they don’t agree with all these attacks and so they id-,
they identify perhaps more than they otherwise would in some ways with the more,
you know, ideas you might have more so in Europe and especially in the Middle Eastin
those Muslim communities [...]. (Z139-156)

Die eingehende Analyse des Interviewauszugs zeigt, dass Strauss zundchst zwischen
den zuvor konstruierten Untergruppen auf der einen und seiner Annahme, es kime in
Krisenzeiten zu einer weltweiten muslimischen Solidarisierung auf der anderen Seite,
hin- und hergerissen ist: Einander widersprechende Versuche der Prizisierung und Re-
lativierung indizieren hier eine gewisse Deutungsunsicherheit (»some; »a lot of themc;
»vast, vast majority«; »you still have«; »to some extent; »obviously«; »perhaps more«; »in
some ways«). Sowohl die Hypostasierung der >muslimischen« Identitit als einheitliches
Gruppenmerkmal (»it doesn’t matter where you are, there is this identity«) als auch die
Darstellung antagonistischer Deutungsrahmen als anthropologisch und kontextunab-
hingig (»just like Americans have this >us versus them«) bestitigen hier einmal mehr,
dass fir Strauss ein generalisierender Grundverdacht gegeniiber sMuslim*innen« trotz
vorgenommener Differenzierung bestehen bleibt. Anstatt sich auf eine sachliche Analy-
se der politischen, wirtschaftlichen und kulturellen Ursachenfaktoren von 9/11 einzulas-
sen und dabei auch US-amerikanische Verstrickungen mit zu berticksichtigen — etwa
die mitunter imperialistische Auflenpolitik in Regionen des Mittleren Ostens im 20.
Jahrhundert (vgl. Kumar 2010: 270ff.) — zieht sich der Interviewpartner auf kulturalis-
tische Erkldrungsansitze zuriick. >Muslim*innen«< wird so nicht nur eine kollektive »de-
fensiveness/Abwehrhaltung« unterstellt, die mit ihrer Religionszugehérigkeit begriin-
det wird. Positionierungen jenseits simpler Loyalititsdemonstrationen werden zudem
auch als identititspolitisch abgetan und so deligitimiert.

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

275


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

Grauzonen des Alltagsrassismus

Auf sprachlich manifeste Weise zeigt sich dies auch in der Darstellung der von
Strauss erlebten und rekonstruierten Streitkultur zwischen >Muslim*innen< und Nicht-
muslim*innen nach 9/11, die er mit Bezeichnungen wie »battles«, »contest« und »dis-
putes« als emotionalisiert und konfliktir charakterisiert (Z 166, 177, 167). Die eingangs
konstruierten Untergruppen Muslims Within und Muslims Abroad werden dabei einmal
mehr zugunsten eines rassistischen Generalverdachts verworfen, was insbesondere in
Strauss’ mangelnder Akzeptanz >smuslimischer< Redebeitrige zum Ausdruck kommt.

0S: [..] It’s harder to accept it when right after 9/11 it’s someone who is Muslim Amer-
ican saying: »well, you know why they committed these terrors.« you know, »the root
causes«, you know. »they lashed out because Saudi Arabia is upset over the U.S. domi-
nance, you know, in bases in Saudi Arabia, you know, near their holy cities« (). that may
be true (.) the last person who should be making that argument though, is a Muslim
American [..]. (Z183-190)

0S: [..] For me it’s like, you know, | want this person to say »It’s just wrong«. no ands,
ifs or buts. [..] | don't wanna hear from you your explanation why they did it, and that
you think there’s something to what they said- you know, not, not that you agree with
their solution of this, you don’t, but then you agree with their problems. you may be
right, it’s just the worse thing in the world for you to say frankly [...]. (197-204)

Weitere Falle

Die von Strauss angewandte Externalisierungspraxis findet sich nun auch bei anderen
Interviewpartner*innen im Chicagoer Sample. Kelly Scheiner etwa, die sich mit ihrer
Organisation ACT! der Verteidigung US-amerikanischer Werte gegen »den Islam« ver-
schrieben hat, begriindet ihre Haltung mit »Problemenc, die Linder auerhalb der USA
mit ihren muslimischen Bevolkerungen hitten. Europa dient ihr als abschreckendes
Beispiel dafiir, wie die zunehmende Prisenz von >Muslim*innen« nicht nur den Verlust
der eigenen Kultur, sondern gar des eigenen Lebens zur Folge haben kénnte. Wihrend
Scheiner den europiischen Lindern eine nahezu hoffnungslose Lage attestiert — der
smuslimische Feind« habe hier schon fast »take over/die Macht tibernommen« — wolle
sie mit ihrer Organisation dazu beitragen, solche Entwicklungen in den USA zu ver-
hindern.

KS: Well, I look at, | look at what’s happened in other countries ahm, England, Nether-
lands, France even. and you've got some problem in Germany. and, ahm, and how their
numbers have grown so dramatically in the last 20 years, 30 years in those countries.
they’ve grown to the point where now they’re bold and they’re demanding. and they're,
they're, they're out there. and they’re ah (2) they're causing a lot of problems in your
country. in Europe, and that's why we want to defend our country against that. we see
what’s coming. it’s the same thing, is what, is what you've got in Europe and we need
to defend our country against that. (Z 622-631)

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

KS: [.] I mean, we are a Christian country. and ahm, Muslims are welcome here just
as, as any other sect or group or ethnicity or religion. ahm, but they’re not welcome
to take over and that is typically what they do. when they, when they reach a certain
level of the population, they’ll take over. they're very bold and that’s when they get
the Muslim Brotherhood behind them and they’ll take over. and when it’s bad enough
you'll be given a choice. you either become Muslim, you become our slave or you die.
and | don't wanna see, | don't wanna see Europe get that way, much, much less our own
country [...]. (Z 633-641)

Scheiner bedient sich hier eines nationalen Bedrohungsnarrativs, das in rechtsextremen
Kreisen unter dem Schlagwort des »Volksaustauschs« firmiert (vgl. Amadeu Antonio
Stiftung 2017: 13). In dieser Erzahlung wird Migration als Waffe verstanden, die gegen-
iiber der autochthonen Bevolkerung mit dem Ziel eingesetzt wird, diese zu ersetzen
bzw. zu vernichten. Dass es sich bei Scheiner um einen Sonderfall handelt, insofern
sie mit ihrem politischen Engagement eine offen rechtspopulistische bis rechtsextreme
Agenda verfolgt, haben wir an anderer Stelle bereits geschildert. Scheiners Sprache und
Argumentation sind weniger moderat, die von ihr eingesetzten diskursiven Rassismen
weniger implizit als bei anderen Interviewpartner®innen. Deutlich wird dies im Ver-
gleich mit Nathan Bokhari, der sich desselben Bedrohungsnarrativs bedient (»the chal-
lenge comes when they become majority. then the temperament changes«), dieses al-
lerdings durch die anschlieRende Kritik an blinder Islamophobie rhetorisch abmildert.
Die von ihm explizit versprachlichte Moderation des Bedrohungsnarrativs (»we also
should not give in to fear of islamophobia«) wird im Anschluss jedoch wieder kassiert,
indem durch die demonstrative Betonung kultureller Differenzen und die Aktualisie-
rung des Inkompatibilititnarrativs neo-rassistische Deutungslogiken reproduziert wer-
den (»Western culture and Islam, I don't know, if they are compatible or if they ever will
be compatible. it’s different«).

NB: [...] Whenever they are in minority, like here, like in Europe, like in your country,

Germany, they are in minority, but in some places they may not be. whene-, whenever
they are in minority peaceful coexistence is preached, is celebrated, is affirmed. the

challenge comes when they become majority. then the temperament changes. you
know? then it’s, it’s different in many different aspects. so here also, at the moment,
they are in minority. having said that though, | () feel () that we also should not give
in to fear of islamophobia. ok? and I think that's where I, | () find it sad that most
of the people are just engulfed in this islamophobia. and the media fans it, and the

extremis-, extremists fan-, fan it from both sides. is Muslims do and Christians do, too.
that does not create understanding. both sides. there are Christian extremists, too,
who say »well they are coming and taking over.« how can they come and take over?
take over what? Western culture and Islam, | don’t know, if they are compatible or if

they ever will be compatible. it’s different. Western democracy and Islamic rule, can
they be compatible? | don’'t know. they are different [...]. (Z 758-776)

Gemeinsam ist den Interviewpartner*innen Strauss, Scheiner und Bokhari, dass sie
mit der Religion des Islams eine Bedrohung assoziieren, deren unmittelbare Virulenz
sie jedoch auRerhalb der USA verorten. Alle drei bedienen sich des rassistischen Glo-

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

271


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

Grauzonen des Alltagsrassismus

balkonstrukts des >bedrohlichen, antiwestlichen Muslims<, modifizieren dieses jedoch
auf unterschiedliche Weise und in verschiedenen Abstufungen. Wihrend Oliver Strauss
>Muslim*innen« in zwei Subgruppen unterteilt, wobei er die >inneren Muslim*innen«
(Muslims Within) als loyal, die >duflerem Muslim*innen« (Muslims Abroad) als tendenziell
terroraffin und entsprechend verdichtig markiert, stellt Scheiner ein Quantititsargu-
ment ins Zentrum ihrer Argumentation: >Muslim*innen«< werden bei ihr dann zur aku-
ten kulturellen und physischen Bedrohung fiir die US-Gesellschaft, wenn sie in die zah-
lenmiRige Mehrheit geraten. Aufierhalb der USA, etwa in den Lindern Europas, kénne
man die Folgen einer nahenden smuslimischen Machtiibernahme« bereits beobachten.
Desselben Arguments bedient sich auch Nathan Bokhari, der zwar dessen rassistische
Logik argumentativ abmildert, letztlich die neo-rassistische Behauptung von der Un-
vereinbarkeit der Kulturen (Inkompatibilititsnarrativ) nichtsdestotrotz reproduziert.

Insgesamt lisst sich zur Externalisierungspraxis festhalten, dass sie den Interview-
partner*innen ermoglicht, diskursiv verfiigbare antimuslimische Ideologeme aufzuru-
fen, ohne daraus eine direkte Gefahr fiir die eigene Lebenswelt und unmittelbare ge-
sellschaftliche Umwelt abzuleiten. Das Vertrauen in das Fortbestehen lebensweltlicher
Ordnungen und Gewissheiten wird dabei mit hegemonialen antimuslimischen Wis-
senselementen harmonisiert. Dabei spielt erneut die Binirkategorisierung als sprach-
licher Akt machtvoller Unterscheidung eine zentrale Rolle: sMuslim*innen im Innernc
werden als loyal und unbedenklich konstruiert, wihrend >Muslim*innen im Auf3enc
den Interviewten nicht nur als potentielle Feind*innen gelten, sondern auch als Rea-
lisator*innen einer Islamisierungsagenda, vor der sich die USA bisher noch schiitzen
konnten. Die Trennung zwischen >inneren< und >dufieren Muslim*innenc erlaubt es den
Interviewten dariiber hinaus, antimuslimische Deutungsressourcen anzuzapfen, ohne
diese gleich offen-rassistisch auf alle sMuslim*innen« zu projizieren. Ein Rassismus-
verdacht steht so nicht unmittelbar im Raum, was die Externalisierungspraxis mit der
Subgruppierung gemein hat.

Eine thematische Flexibilitit bzw. Diskontinuitit ist zudem auch bei der Externali-
sierungspraxis festzustellen: Die symbolischen Grenzen zwischen den Subgruppen ver-
schwimmen nimlich, sobald Fragen nach Loyalititen in Zeiten der Krise (Strauss) oder
der generellen Vereinbarkeit zwischen >Westen« und >Islam« (Bokhari) angesprochen
sind (Wechsel von Partikularitits- zur Homogenititsbehauptung). Hier scheint es sich
um Schliisselfragen nach Zugehorigkeit und Identitit zu handeln, bei denen das Global-
konstrukt des >antiwestlichen Muslims«< seine Dominanz iiber subjektive Bedeutungs-
produktionen zuriickzugewinnen scheint. Die durch die Externalisierung bewerkstel-
ligte Unterscheidung in >gute< und >feindliche Muslim*innen« birgt damit letztlich nur
ein sehr beschrinktes Transformationspotential auf rassistische Wissensbestinde: We-
der werden antimuslimische Zuschreibungen reflektiert und aufgelést — vielmehr wer-
den sie auf eine der beiden konstruierten Teilgruppen umgelenkt und mithin neu arran-
giert — noch wird die vorgenommene Modifikation themeniibergreifend durchgehal-
ten. Bei Letzterem stellen gerade Fragen, die das positive Selbstbild der >sEigengruppe«
herausfordern (wie bei Strauss in Bezug auf die Verstrickungen der USA in die Vorge-
schichte zu 9/11), ein Feld dar, auf dem die Konstruktion von >Muslim*innenc als Andere
wieder auf bewihrte antimuslimische Deutungsressourcen zuriickgreift.

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse
4.2.3 Kontrastierung: Islam vs. >Muslim*innen¢

Eine weitere Diskurspraxis, mit der sich polarisierende Aneignungen kommunikativ
realisieren, ist die semantische Kontrastierung von >Islam« und >Muslim*innen«. Das Cha-
rakteristische dieser Praxis ist die kiinstliche Spaltung und Entgegensetzung von Glau-
benssystem und Anhinger*innenschaft, welche es den Interviewten ermdglicht, anti-
muslimische Ideologeme in Bezug auf die Religion des Islams zu aktualisieren (religions-
bezogene Bedeutungsproduktionen) — etwa die Deutung >des Islams« als bedrohliche, antili-
berale und expansionistische Weltanschauung — wihrend in Bezug auf >Muslim*innen
liberale, differenzierte und wohlwollende Attribuierungen vorgenommen werden (per-
sonenbezogene Bedeutungsproduktionen). Antimuslimische Ideologeme in Bezug auf >den
Islam«werden im Rahmen dieser Diskurspraxis adaptiert und durch die alltagskommu-
nikative Aneignung der Interviewpartner*innen stabilisiert. Gleichzeitig schaffen die
Interviewpartner*innen in ihren personenbezogenen Bedeutungsproduktionen symbo-
lische Ausnahmeriume, in denen sie sich — allerdings lediglich implizit, herrschaftskri-
tische Reflexionen bleiben aus — von rassistischen Deutungsressourcen distanzieren.
Das Dekonstruktions- und Transformationspotential dieses Aneignungsmusters muss
trotz dieser Ausnahmen erneut als limitiert bewertet werden. So werden >Muslim*in-
nen« zwar nicht als bedrohlich, kulturexpansionistisch oder antiwestlich beschrieben
und es gibt auch dezidiert positive und differenzierte Charakterisierungen, dennoch
bleibt insgesamt ein essentialisierender Blick auf sie bestehen.

Dabei gehért, wie bereits bei den vorhergehenden Diskurspraxen, zu den rhetori-
schen Eigenschaften der semantischen Kontrastierung, die Widerspriiche, die sich aus
den verschiedenen, z.T. unmittelbar aufeinanderfolgenden Bedeutungsproduktionen
ergeben, argumentativ zu integrieren und zu glitten. Die ideologischen Spannungen in
den alltagsrassistischen Bedeutungsproduktionen der Interviewten werden dabei — an-
ders als es bei den dilemmatischen Formen, wie wir spiter noch sehen werden, der Fall
ist (vgl. Kap. 4.3) — gerade durch die kiinstliche Unterscheidung von >Muslim*innens
und >Islam« aufgelést, indem zwei vermeintlich unterschiedliche und voneinander un-
abhingige Phinomene kommunikativ konstruiert werden (= bindire Kategorisierung und
Partikularititsbehauptung). Wahrend in den personenbezogenen Bedeutungsproduktio-
nen dabei v.a. positiv bewertete, personliche Kontakterfahrungen verarbeitet werden,
kommen die religionsbezogenen Bedeutungsproduktionen ohne konkrete, offengelegte
Erfahrungs- bzw. Informationsressourcen aus. Woher die Interviewten ihre religions-
bezogenen antimuslimischen Deutungen beziehen, bleibt mithin unklar und wird von
ihnen auch nicht weiter thematisiert oder gar problematisiert. Aus lebenswelttheoreti-
scher Perspektive zeigt sich dabei, dass antimuslimische Zuschreibungen an >den Islamx«
bei den betreffenden Interviewpartner*innen bereits derart normalisiert sind, dass ei-
ne interessensmanagende Beweisfithrung dariiber, woher jene Negativzuschreibungen
stammen bzw. wie diese zu rechtfertigen sind, obsolet erscheinen.

Die Diskurspraxis der Kontrastierung zeigt sich am deutlichsten in den Aussagen
Tom Kowalczyks (31), der als Verwaltungsangestellter an einer grofien Chicagoer Uni-
versitit titig ist. Anhand seiner Einlassungen wird empirisch nachvollziehbar, wie sich
antimuslimische Rassismen in subjektiven Aulerungen jenseits geschlossen-rassisti-
scher Weltbilder kommunikativ entfalten. Nachfolgend gilt es zunichst, die antimus-

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

279


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

Grauzonen des Alltagsrassismus

limischen Bedeutungsproduktionen Kowalczyks in Bezug auf >den Islam« herauszu-
priparieren: Wie wird die Religion vom Interviewpartner beschrieben und bewertet
und welche 6ffentlich verfigbaren antimuslimischen Ideologeme werden dabei aufge-
rufen und lebensweltlich aktualisiert? Im Anschluss werden seine religionsbezogenen
den personenbezogenen Zuschreibungen gegeniibergestellt und miteinander vergli-
chen - die zentrale Frage ist dabei erneut, wie mittels der angewandten Diskurspraxis
antimuslimischen Deutungsressourcen in Teilen widersprochen wird, wie sie letztlich
dennoch reproduziert und stabilisiert werden.

Kowalczyks religionsbezogene Bedeutungsproduktionen sind nun von vergleichsweise
unverhohlenem Charakter: So macht er von Anfang an kein grofies Geheimnis um
seine Antipathien gegeniiber Religionen im Allgemeinen und >dem Islam< im Be-
sonderen.” Von ausgeprigten Dysphemismen zeugt etwa die explizite Artikulation
seiner Antihaltung, die er vulgir und parolenhaft zusammenfasst: »a church or a
mosque it’s the same [...] crap« (Z 1278-1279) oder »I oppose religious anything, period«
(Z 1288). Trotzdem der Interviewpartner wiederholt betont, dass er »den Islam« nicht
im Besonderen, sondern vielmehr Religionen im Allgemeinen ablehne — da sie alle, mit
Ausnahme des Buddhismus, den er nicht als Religion auffasse, ihre »violent aspects«
hitten (vgl. Z1274-1279) — wird insbesondere in den direkten Vergleichen zwischen
>Islam«< und >Christentumc« deutlich, dass Ersterer fiir ihn eine erhebliche, weil akute,
gesellschaftliche Bedrohung darstellt. Dabei bringt Kowalczyk ein antimuslimisches
Ideologem in Stellung, das ganz Zhnlich bereits beim Kolner Till Feller beobachtet
werden konnte (vgl. Kap. 4.1.1.1): Es handelt sich um das populire Ideologem von der
Riickstindigkeit bzw. der retardierten Evolution des Islams (vgl. Naumann 2010: 32f.). Anders
als das >Christentums, welches eine Phase der Modernisierung und Sikularisierung
durchlaufen habe, sei >der Islam« laut Kowalczyk riickstindig und vormodern, was sich
daran erkennen lieRe, dass er seinen Anhinger*innen keinen Raum fiir kritische bzw.
reformistische Positionen zugestehe und sie, im Gegenteil, durch eine geschlossene
Ideologie unterdriicke. Kowalczyk entfaltet jene orientalistische Deutung im Rahmen
eines — argumentativ nahegelegten — Vergleichs zwischen der Religion des Islams und
George Orwells bekannter Roman-Dystopie 1984, in der die Menschheit durch gezielte
staatliche Indoktrination und Kontrolle simtlicher Freiheitsrechte und humanisti-
scher Werte beraubt wird. Diesen Vergleich bereitet Kowalczyk in der nachfolgenden
Interviewpassage langsam vor, um ihn dann im zweiten Teil seiner Einlassungen
argumentativ zu entfalten.

TK: [...] Christianity it’s, it’s, it'’s beautiful to watch it crumble. it’s ah @it’s terrific@,
it's wonderful to, to @(.)@ see it in decline. ahm, but Islam it’s just ahm (2) Islam is,

17 Der Interviewpartner berichtet zu Beginn des Interviews von seiner regelméRigen Teilnahme an
Diskussionen auf einer Facebookseite iiber »Anti-Theismus und religiése Gewalt, die sich nach
seiner Aussage v.a. auf die Entlarvung des Christentums und die Ablehnung der christlich-»theo-
logischen Ideologie« konzentriere (Z 33-44, 66—79). Im fortgeschrittenen Verlauf des Gesprachs
berichtet er zudem davon, dass er selbst einmal der christlichen Kirche angehérte, diese aber
nach einer Art metaphysischer Eingabe verlassen habe (Z 805-825) und nun an einem philoso-
phischen Manifest schreibe, das eine Alternative zu religiésen Weltanschauungen darstellen solle
(2 807-897).

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

is behind and, and it looks (.) it stands to be determined what it’s impact will be over
the course of time depending immigration patterns. ahm (.) but it, it Christianity is be-
coming less and less of a threat (.) mainly because it’s so open. it’s become so tolerant,
but Islamis still resisting that and ahm (.), it’s still very close, it’s still very protectionist
and that’s why it’s scary, is because it’s really much harder to crack it until it starts to

weaken, you know, it’s, it’s ah, it’s protectionist (.) values orideas. [...] one thought that’s

scary is [..] how well will an atheistic culture withstand an Islamic influence? one that
is much more () ahm (.) closed, more narrow-minded, more ahm, less, less tolerant?

ahm () and-

l: LAre you afraid that it couldn’t withstand it? that it couldn’t protect itself
againstit?

TK: It’s, it’s a concern, but ah and, you know, but then | think aboutitand I'm not sure if
it'savalid concern.ahm () and, and that’s, and that’s something to look out for, | mean
you bring up a good thing, because (.) as soon as you get a caught up in this fear you
become protectionist yourself and when you do that, that’s when you become just like
your enemy kind-of-thing. ahm, so no, | thin- (2) oh ahm, I, | don’t know how familiar
you are with ah (.) George Orwell’s 1984?

I: 've read it, it was years ago, but I've read it.

TK: But, but the ideology that he’s discussing is one that is so perfected, so closed, so

controlled that it’s beyo:nd () it’s, it's beyond transformation. it’s, it’s beyond corrup-

tion because it’s so strict, it’s so insanely strict. it is perfected strictness. (2) ah, because,

mainly because it per-, persecutes every opposing idea. it just, it gives absolutely, it’s
ah, ruthlessin, init’s-butthen, butthenagain, you know, Christianity has gone through
that, too. ah, Christianity has been at that stage and then (.) and so:: it’s, ultimately, |
mean, it’s, if you really do (.) if you are confident in the idea that religion itselfis a, is a
weakness, is a, is a manifestation of a weakness in the human mind, it’s () it’s bound
to (.) to fall just, just, just as Christianity, just the same way. ahm, people will question
Islam just as they did Christianity and, and things will change. so, there (.) at least in
my mind, there is, there is a type of a fear and | don't think most have this fear because
they ahm, probably don't think about Islam. ahm, but (.) butif | have this fear, it's really
short lived and when you look at ahm, history of religion it’s, it (.) it will -, you know, it
will go, Islam will go the same way Christianity did. it’s, it’s just a matter of time really
more than anything [..]. (Z 529-578)

Der Interviewpartner entwirft hier ein dystopisches Zukunftsszenario, in dem er auf
die Gefihrlichkeit geschlossener, antiliberaler Ideologien hinweist — Ideologien, wie sie
das >Christentumc« (vor seinem gesellschaftlichen Bedeutungsverlust) und >der Islamx«
(noch heute) darstellten. Religionen bezeichnet Kowalczyk dabei pauschal und abwer-
tend als »a manifestation of a weakness in the human mind«, wobei sie alle dasselbe
Schicksal teilten, namlich irgendwann zu stiirzen: »to fall«. Polemisch und religions-
feindlich ist diese Argumentation nun nicht nur aufgrund des assoziativen Vergleichs
von Religionen mit der faschistoiden Staatsdoktrin aus 1984, sondern auch durch die
lexikalische Gestaltung seiner alltagskommunikativen Einlassung.

»Den Islam« vergleicht Kowalczyk hier mit einer menschenverachtenden Ideolo-
gie, die jede oppositionelle Idee »persecute/verfolgt« und dabei derart starr sei, dass

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

281


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282

Grauzonen des Alltagsrassismus

sie weder »transformiert« noch »korrumpiert« werden kénne (»beyond transformation
[...] beyond corruption«). Unter Anrufung aufklirerisch-sikularer Ideale sieht er nur
die menschliche Vernunft dazu in der Lage, sich vom Joch der Religionen zu befreien
(»question«). Wihrend »das Christentumc« diesen Weg nun bereits gegangen sei, stiinde
jene unausweichliche Entwicklung >dem Islam« noch bevor. Das Ideologem von der zi-
vilisatorischen Riickstindigkeit wird in den Alltagsthesen Kowalczyks deutlich. Zudem
zeigt sich in dessen Aussagen die religionsfreie Gesellschaft als utopische Zukunfisvisi-
on, womit er iiber die laizistische Idee der Trennung zwischen Staat und Religion weit
hinaus geht, indem er die Eliminierung der Religionen unverhohlen propagiert.

Ein weiteres antimuslimisches Ideologem, jenes von der nationalen Fremdheit des Is-
lams, aktualisiert Kowalczyk durch die Einflechtung eines Migrationsdiskurses, wie dies
ansonsten nur die antimuslimische Aktivistin Kelly Scheiner sowie einige deutsche In-
terviewte tun.’® So sei der gesellschaftliche Einfluss >des Islams« fiir ihn abhingig von
Zuwanderungsmustern (»depending immigration patterns«). Trotz dem dabei unklar
bleibt, in welche und aus welcher Gesellschaft bzw. welchen Gesellschaften hier migriert
wird, zeigt Kowalczyk mit dieser These, dass er >den Islam« in einem nationalen Aufien
verortet. Der Gedanke an den derzeitigen gesellschaftlichen Einfluss »des Islams« ver-
setzt Kowalczyk zudem offenkundig in Unruhe. Wihrend er mit Freuden dabei zusehe,
wie »das Christentum« »crumble/zerfalle«, mache ihm der Widerstand >des Islams« ge-
gen seinen eigenen Niedergang hingegen »Angst« (»it’s scary«). Er fragt sich, »how well
will an atheistic culture [wie die USA] withstand an Islamic influence?«

Wie lassen sich Kowalczyks religionsbezogene Bedeutungsproduktionen an dieser
Stelle vorerst zusammenfassen? Das Islambild, das der Interviewpartner alltagskom-
munikativ entwirft, ist von unverhohlen religionsfeindlicher Qualitit. Es ist von di-
versen Attributen durchwirkt, die einem radikal rassistischen Symbolapparat entlehnt
sind und als zentrale antimuslimische Ideologeme verstanden werden konnen: So sei »der
Islamc« unheimlich, geschlossen, intolerant, protektionistisch, borniert. Kowalczyk lasst an sei-
nem Wunsch, >den Islamc in seiner gesellschaftlichen Bedeutung zuriickzudringen,
keinen Zweifel. Sein zynisches Auflachen (»>@it’s terrific@«) und seine agitierte Into-
nation unterstreichen seine Argumentation und zeigen an, dass der Interviewpartner
erheblich emotional involviert ist. Seine offen-feindliche Haltung gegeniiber der Religi-
on zeigt sich zudem auch an anderen Stellen im Interview, etwa wenn Kowalczyk >den
Islam« mit einem »Virus« vergleicht und sich damit der diskursiven Rassifzierungstech-
nik der Maladisierung bedient (vgl. Bithl 2017: 153ff.) Insgesamt entwirft er die Religion
als Counterpart zu einer »atheistischen Kultur« (s.0.), die er als gesellschaftlichen Ide-
alzustand normativiert. Geht man davon aus, dass er damit die US-amerikanische Ge-
sellschaft meint, handelt es sich um eine tiberaus bemerkenswerte Charakterisierung.
Schliefdlich widersprechen nicht nur deren demokratische Verfassung, sondern auch
die multiethnische und multireligiose Bevolkerung der Vorstellung radikaler A-Religio-
sitit grundlegend.

Betrachten wir nun im Vergleich dazu Kowalczyks personenbezogene Bildproduktionen,
so heben sich diese von seinen islambezogenen Bildproduktionen deutlich ab. Recht
frith im Interview betont er etwa, dass er mit >muslimischen«< Personen kein Problem

18  Z.B.Till Feller, Crit Paul, Silvia Manck, Mike Koller.

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

habe - »people are people« (s.u.). In seiner Antwort auf die Frage, wie er mit >muslimi-
schen«Studierenden am Arbeitsplatz umgehe, tritt die hier interessierende Diskurspra-
xis der Kontrastierung erkennbar zutage. Wihrend Kowalczyk >dem Islam« eine Reihe
verichtlich machender Attribuierungen zuweist (dabei steigert sich seine Epidemie-
Metaphorik von der »ldeex, iiber die »Krankheit« bis hin zum »Virus«) und damit an-
timuslimische Ideologeme unumwunden reproduziert, lisst er smuslimischen< Perso-
nen, denen er in den eigenen lokalen Lebensweltkontexten auch direkt begegnet ist,
eine liberale und menschenfreundliche Lesart zukommen.

TK: Well, | mean I, I'm a university employee; ahm, obviously I'm gonna be respect-
ful and, you know, ahm (3) just as helpful to anybody. it’s not, I, | don't really have a
problem with people. people are people. it’s, it's more the ideas about ahm, it’s more
like a disease I, | would think than an idea (2) yeah, @basically an idea functions very
much@ like, like a virus. it uses it’s host to spread ahm, it, it effects their @life and it
can@ shorten it or; or extend it. actually, in some ways extend it, so it depends. | mean,
it obviously effects behavior, effects the (.) the life of the host, so. so, people are people
[.]. (Z171-179)

Im Laufe des Interviews folgen weitere explizite Diffamierungen der Religion, wobei
sich diese erneut mit wohlwollenden Darstellungen von >Muslim*innen«< abwechseln.
Dabei handelt es sich, wie schon im Falle der smuslimischen« Studierenden, erneut um
interpersonale Begegnungen, dieses Mal mit irakischen Zivilist*innen, die Kowalczyk
im Rahmen seines Kriegseinsatzes personlich kennenlernte. In deren retrospektiver
Charakterisierung reflektiert er — auffallend empathisch, denn seine eigene Rolle als
US-Soldat beschreibt er hier aus der Perspektive der Zivilbevolkerung unumwunden als
»occupier/Besatzer« — deren lokale Lebensbedingungen, stellt gemeinsame Lebensziele
heraus und vermeidet dabei die Hypostasierung von religiosen Identititen. Es lassen
sich hierin Bedeutungszuschreibungen im Sinne einer systemischen Ausnahme erkennen,
und zwar insofern, als Kowalczyk im Rahmen seiner personenbezogenen Bedeutungs-
produktionen gegen nationale, kulturelle oder religiése Gruppenkategorisierungen an-
spricht:

TK: [..] I mean they were just, just @regular people@ living in a, you know, @in a much
poorer country@, [...] you have to consider their relationship to us, they're dealing with

a foreign (.) occupier () in (.) uniform, they’re probably gonna be behaving differently

thanthey would, ah, with () orjust, you know, justanothercivilian. [..] | mean they don’t
know who they’re dealing with. they, you know, they might say something that you
might find a threat and then they might be afraid of some kind of, ahm, punishment
orsome kind of retribution for it, ah. so [..] | don't know if that has anything really to do
with them being Muslim or just simply, you know, a (.) more of a developing country
(.) being occupied by foreigners, really | think that’s kind of the bigger factor there [...].
(Z322-348)

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

283


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284

Grauzonen des Alltagsrassismus

TK: [..] Yah, it's adifferent religion butit’s like, you know, but people are still livin<their
lives, they still want the same things out of life, you know. (Z 375-377)

Dass die hier beschriebene Kontrastierungslogik jedoch Inkonsistenzen aufweist und
>Muslim*innen< von Kowalczyk auch jenseits der symbolischen Ausnahmen beschrie-
ben und bewertet werden, zeigt sich an einer weiteren Interviewpassage. Die binire
Kategorisierung und Kontrastierung von >Islam< und »Muslim*innen« wird dabei aufge-
hoben, die Partikularititsbehauptung durch homogenisierende Nahelegungen ersetzt.
Dabei greifen religions- und personenbezogene antimuslimische Zuschreibungen inso-
fern ineinander, als >Muslim*innenc hier als gesichtslose Triger*innen ihres Glaubens
beschrieben werden. Populire antimuslimische Ideologeme von einer fremdbestimmten
muslimischen Masse werden vom Interviewpartner aktualisiert. Dabei entfaltet sich das
Bild einer homogenen Glaubensgruppe, das Kowalczyk anschliefiend im Rahmen eines
rekonstruierten Moscheebesuchs noch einmal bekriftigt.

TK:[..] knewanother guy, he was another co-worker ah, worked ata copy shop on cam-
pus. he, ah, lwas interested in Islam and with him | asked him to take me to a mosque.
ahm () because there are, there are quite a few mosques in, in our neighborhood, so: it
was an interesting experience and it was kind’a scary. and () | don’t know if somebody
else would have the same effect if going into a church. | mean, | spent (my fair share of)
time in church back in the day. ahm, and so you see like this kind’a mindless obedience

type-of-thing and, I don’t know, maybe, maybe it's more because | was an outsider but
(.) actually, I've been to a few mosques [...]. (Z189-198)

Wihrend eines Moscheebesuchs sei laut Kowalczyk von der betenden Gemeinde ei-
ne irrationale, entmiindigte Stimmung ausgegangen. Sprachlich tritt diese dabei gar
nicht in Erscheinung, sondern geht lediglich aus der retrospektiven Atmosphirenbe-
schreibung hervor (»scary«; »mindless opedience type-of-thing«). Der islamische Glau-
be als Ursache dieser kollektiven Entriickung wird hier im Einklang mit orientalisti-
schen Deutungen iiber dessen anti-aufklirerischen Charakter prisentiert. In diesem
Zusammenhang erscheint auch das Interesse des Interviewpartners >am Islam¢< und
den Moscheen in seiner Nachbarschaft voreingenommen und herablassend. Trotz der
Relativierung und Kontextualisierung seiner Perspektive (»maybe it's more because I
was an outsider«), scheint sein Urteil iitber Moscheen und Gebetspraxen letztlich auf
einem a priori-Wissen zu beruhen, das durch seine alltagsethnographischen Beobach-
tungen nicht hinterfragt, sondern nur bestitigt wurde.

Weitere Falle

Auch andere Interviewpartner®innen nehmen eine Kontrastierung von >Islam« und
>Muslim®*-innen« vor. Fiir Nathan Bokhari etwa stellt >der Islam¢, wie oben bereits
gesehen, ein Ideensystem mit eindeutig imperialistischer »Agenda« dar, eine Zielset-
zung, der sich ihm zufolge alle Nichtmuslim*innen bewusst sein sollten, da sie die
eigene Lebensweise bedrohe (»eyes are need to be open«). >Muslim*innens, auf der
anderen Seite, sieht Bokhari als iiberwiegend sikular und damit unbedenklich an.
Trotz dem er sie nicht als potentielle Aggressor*innen oder Attentiter*innen prisen-
tiert, ist Bokharis Muslimbild nicht weniger paternalistisch und herablassend. Seinen

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

Schilderungen zufolge kenne die Mehrheit der >Muslim*innenc« ihre eigene Religion
gar nicht, in seinen Bedeutungsproduktionen erscheinen die Sikularen als Unwissende.
Sich selbst hingegen prisentiert Bokhari als Kenner der islamischen Theologie, eine
im rassismustheoretischen Sinne klar selbstaufwertende Disposition, die mit der
Herabwiirdigung muslimischer Glaubensanhinger*innen als religiése Dilettant*innen
korrespondiert.

NB: [..] If you read Islam, about Islam and ah, see how the histories and the Islamic
text in Koran, | think everything will be clear to you. ahm (2) on one side, Islam has a
very clear agenda. Islam, not Muslims. Islam’s clear agenda is world domination, is not,
is not a political correct statement, | know. we don’t want to hear it, we don’t want to
accept it. because excepting that means that we need to be, eyes are need to be open
and the political correctness will go. [..] having said that though, Muslims are different.

and every Muslim, 80 % percent of Muslims (.) many of my Muslims friends have sug-
gested this number, 80 percent of Muslims in America are secular people. (.) they don’t
know Islam. they: probably hear about Koran from, from ah, from the mothers or from
the mosque, or maybe nowadays from the internet. their knowledge of Islam is very
limited. or (.) at times it’s very hard for them to except what the Koran teaches [..].
(Z 560-582)

Insgesamt lisst sich sagen, dass die Kontrastierungspraxis es erlaubt, zwischen >Mus-
lim*innen< und »dem Islamc« als Glaubenssystem vermeintlich widerspruchsfrei zu un-
terscheiden. Wihrend der Interviewpartner Tom Kowalczyk >den Islamc« als eine mo-
nolithische, inhumane Lehre darstellt, die ihre menschliche Anhingerschaft wie ein
Krankheitserreger befillt, zeichnet er von >Muslim*innenc ein gespaltenes Bild: Im un-
mittelbaren Zusammenhang mit ihrem Glauben gelten sie ihm als hérige Marionetten,
als Opfer einer menschenverachtenden Ideologie. Hierin lassen sich Muster rassifizie-
render Depersonalisierung erkennen, die den >muslimischen Anderenc auf seine zuge-
schriebene Gruppenzugehorigkeit reduzieren. Im Rahmen seiner Auslandserfahrun-
gen, wihrend der es auch zu direkten Begegnungen zwischen ihm und der >muslimi-
schen« Zivilbevolkerung kam, spielen religiose Identititen hingegen eine untergeord-
nete Rolle. Mehr noch, Kowalczyk stellt hier lebensweltliche Gemeinsamkeiten heraus,
die auf die Aktivierung inklusiver sozialer Identititen jenseits dominanter Ingroup-
Outgroup-Muster hindeuten.

Hinsichtlich der hier analysierten Diskurspraxis lisst sich abschliefiend festhalten,
dass es sich bei ihr um ein weiteres polarisierendes Aneignungsmuster handelt, das
es ermoglicht, ein antimuslimisches 6ffentliches Wissen mit positiven bzw. religions-
unspezifischen Erfahrungen recht widerspruchsfrei zu kombinieren. Dabei ist die be-
hauptete Partikularitit von Menschen und Glaubenssystem wiederum nur von gerin-
ger argumentativer Halbwertszeit. Am Fall des Interviewpartners Kowalczyk zeigt sich,
dass >Muslim*innenc fir ihn immer dann zu Reprisentant*innen ihrer Religion und zu
Opfern ihres Glaubens werden, wenn sie ihm im US-Heimatkontext und in Verbindung
mit religiosen Symbolen — etwa der Burka oder der Moschee — begegnen, wenn also der
islamische Glaube in Gestalt visueller Schliisselcodes sichtbar wird. Dabei verweist er
auf Zivilitat als gesellschaftlichen Wert, der ihn davon abhalte, sMuslim*innenc in kon-
kreten Begegnungssituationen mit seinen Uberzeugungen zu konfrontieren (»it’s not

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

285


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286

Grauzonen des Alltagsrassismus

the right way to approach people to have a positive effect«). Seine (fliichtigen) Kon-
takterfahrungen im Ausland scheinen hingegen nicht unter dem Attribut >muslimisch«
rubriziert zu sein: Die Zivilbevilkerung, obwohl hochstwahrscheinlich islamischer Kon-
fession, wird von Kowalczyk jenseits religiéser Hypostasierungen und orientalistischer
Fremdkategorisierungen beschrieben. Dieser zu antimuslimischen Ideologemen quer-
verlaufende Blick wird jedoch suspendiert, sobald Kowalczyk einen Heimatkontext auf-
ruft: Beschreibungen von >Muslim*innen«< in den USA (als Studierende an der Uni,
als Betende in der Moschee) verbleiben innerhalb antimuslimischer Interpretations-
rahmen. Eine wechselseitige Referenz aufeinander — und mithin Transformation — der
beiden Muslimbilder findet nicht statt.

Dass sich der Fokus jener Positivwahrnehmung nun gerade auf die Gliubigen und
nicht auf deren Religion richtet, mag nun auch daran liegen, dass eine derartige Ver-
unglimpfung einer ganzen Menschengruppe den radikalen Bruch mit geltenden Frei-
heits- und Gleichheitsrechten bedeuten wiirde. Wihrend Ressentiments gegen >Mus-
lim*innen< mit einem demokratischen Selbstbild kaum vereinbar sind und folglich auch
soziale Sanktionen auslosen wiirden, bietet das als Religionskritik camouflierte Ressen-
timent (vgl. Shooman 2011) sogar Potential zur Selbstaufwertung der Sprechenden. Mit
der Denunziation »>des Islams« als per se inhuman und repressiv lassen sich aufgrund
der dialektischen Funktion von Rassismus (vgl. Rommelspacher 1995) positiv wertge-
ladene Selbstbilder realisieren, ohne diese explizit zu artikulieren und damit den Ver-
dacht der Selbstglorifizierung zu erregen.

4.2.4 Problematisierung der Gruppe

Eine weitere Diskurspraxis, die ein gleichzeitiges Artikulieren von differenzierten und
pauschalisierenden Bedeutungszuschreibungen erméglicht und dabei entstehende
Widerspriiche integriert und glittet, ist die Unterscheidung von >muslimischen« Ein-
zelpersonen und Gruppen. In den Erfahrungsschilderungen der Interviewten werden
>muslimische« Einzelne als unbedenklich und freundlich charakterisiert, wihrend
smuslimische« Gruppen als offensiv, unangepasst und isolationistisch gelten. Im Zen-
trum stehen Alltagsannahmen iiber ein erhohtes Aggressions- und Konfliktpotential,
das vom >muslimischen Anderenc ausgehe, sobald dieser »in grofier Zahl« auftrete.
Die Interviewten, die dieses polarisierende Aneignungsmuster realisieren, greifen in
ihren Argumentationen auf antimuslimische Ideologeme zuriick, die sowohl neo-ras-
sistische als auch klassisch rassistische Deutungsgehalte offenbaren. Neben impliziten
Inkompatibilititsbehauptungen zeigen sich in ihren Gruppenkategorisierungen offen-
herabwiirdigende und pauschal diffamierende Bewertungen.

Mit Blick auf die rhetorischen Funktionen dieser Diskurspraxis kann zudem ein
erneutes Interessensmanagement beobachtet werden. Da die Interviewten antimuslimi-
sche Bedeutungsproduktionen auf die Gruppe beschrinken, ist es moglich, die eigenen
Einlassungen als weniger pauschal und verurteilend zu prisentieren. Der Raum des ge-
sellschaftlich Sagbaren iiber sMuslim*innern’lisst sich damit gleichzeitig in Richtung ex-
pliziterer rassistischer Zuschreibungen erweitern. Charakterisierungen >muslimischer«
Einzelpersonen fungieren in diesem Zusammenhang dhnlich rassistischer Disclaimer.

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

Anhand der alltagskommunikativen Einlassungen des Interviewpartners Francis Si-
mon lisst sich das Funktionieren der Gruppenproblematisierungspraxis empirisch nach-
vollziehen. Wie oben bereits gesehen, schildert Simon im Anschluss an die Eingangsfra-
ge sowohl positive Kontakterfahrungen mit smuslimischen« Einzelpersonen als auch ei-
ne polarisierte 6ffentliche Stimmung gegentiber >dem Islam«im Allgemeinen (vgl. Kap.
4.2.1). Seinem kursorischen Gesprichseinstieg folgen alltagstheoretische Erklirungs-
versuche fiir diese, von Simon offenbar fiir erklirungsbediirftig gehaltene, Diskrepanz.
Fiir ihn stellt sich die Frage, warum >Muslim*innens, sobald sie in Gruppen auftreten,
dazu neigten, »unfriendly« zu werden.

FS:[..] Alotofthe people thatI've seen, one-on-one, are very, you know, very good, very,
you know, friendly and people that you could be friends with () in general, that’s how
it is for most people with most ethnic-, ethnicitie-, of, of races. and (.) most people are
gonna be good, one-on-one for sure, ok. | think that it becomes, some people become
(.) ahm (.) unfriendly or (.) wanna do bad things when they get into their own culture
and it becomes like a groupthink, and it’s like »oh, yeah, we don’t like them, we need
to go do something.«and so (.) | think that that’s from (.) you know, Hispanic gangs to
(.) African American gangs that do the same thing to Islam-terrorist-type-people [..].
(Z77-87)

In dieser Interviewpassage tritt die polare Bewertung deutlich zutage. sMuslimischen«
Einzelnen lasst Simon ausschlieflich positive Attribute zukommen. So seien die »meis-
ten Menschen«, denen er bisher begegnet sei, »gute«, »freundliche« Personen gewe-
sen — Menschen, mit denen er durchaus »befreundet sein« kénne. Gruppen hingegen
attestiert der Interviewpartner ein grundsitzliches Aggressionsproblem, wobei er dafiir
das nicht weiter spezifizierte Phinomen des »group-think/Gruppendenkens« verant-
wortlich macht. Die damit aufgerufene Alltagserklirung von der Entwicklung spezifi-
scher Gruppenidentititen erinnert stark an die frithen sozialpsychologischen Gruppen-
experimente von Sherif und Sherif (1953) sowie Tajfel und Turner (1979), die Gruppen
reflexartige Konkurrenzorientierungen gegeniiber Auflenstehenden bzw. Mitgliedern
anderer Gruppen attestierten.

Antimuslimische Bedeutungszuschreibungen behilt Simon — der Logik polarisie-
render Aneignungsmuster folgend - ausschlieflich >muslimischen«< Gruppen vor. Dass
dabei rassistische Bedeutungslogiken im Spiel sind, zeigt sich nicht erst anhand der
negativen Charakterisierung und der Betonung unerwiinschter Verhaltensweisen, son-
dern ldsst sich bereits daran erkennen, dass sMuslim*innenc jenseits intersubjektiver
Kontakte iiberhaupt als Gruppe konstruiert werden. Die Rassifzierungstechnik der De-
personalisierung greift hier insofern, als Simon Personen auf Basis arbitrirer Merkma-
le zu Kollektiven zusammenfasst und so homogenisiert. In seinen Aussagen entfalten
sich rassistische Deutungen konkret in den ethnisierenden, rassifizierenden und reli-
gios-symbolischen Essentialisierungen (vgl. Guillaumin 1992) nicht-weifler Personen.
Die Konstruktion von Personengruppen als »Ethnien« bzw. »Rassen« — Simon versucht
sich hier zunichst am weniger ideologisch aufgeladenen Begrift der »ethnicities, stol-
pert jedoch tiber die Aussprache und wechselt dann zum Begriff »race« — stellt sich im
Kontext seiner Argumentation als Sammelkategorie fiir verschiedene nicht-weifie Min-
derheiten dar, denen er kollektive Aggressionsreflexe attestiert: dies betrifft ethnisch-

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

287


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288

Grauzonen des Alltagsrassismus

markierte »Hispanics, rassisch-markierte »African Americans« sowie religios-symbo-
lisch-markierte »islamische [!] Terroristen« gleichermafien.

Indem Simon Personen mit hispanischen, afroamerikanischen und islamischen
Identititsbeziigen nicht nur kollektiviert, sondern diese auch auf den gemeinsamen
Nenner des Minoritiren bringt, grenzt er sie von einer nicht benannten >weifsen< Mehr-
heit ab und markiert sie damit als gesellschaftlich >Andere«. Jene >Mehrheit« gewinnt
dabei lediglich im Spiegel der veranderten Gruppen an Kontur, wodurch ihr umso
stirker — weil fragloser — die Eigenschaften des Normalen, Unproblematischen und
Selbstverstindlichen zukommen. Erst durch die Verkehrung der Merkmale jener >An-
derenc lassen sich ihre Eigenschaften explizieren: Ohne ethnische Herkunftsbeziige ist
sie der Bevolkerungsanteil der Immer-Schon-Dagewesenen, ohne erkennbare biologische
Eigenschaften wird ihr Weif3sein zur gesellschaftlichen Normalitit, ohne ausgewiesene
religids-politische Disposition erscheint sie wertkonform und etabliert. In Simons
Essentialisierung und Denormalisierung nicht-weifer Personen lisst sich das Moment
rassistischer Dominanzsicherung erkennen, insofern der privilegierte Status >weifler«
Mehrheitsangehériger im Bereich des lebensweltlich Unbefragten verbleibt.

Sprachlich sichtbarer sind hingegen die negativen Eigenschaftszuschreibungen, die
sich im Begriff der »gang« transportieren und jene >Minderheiten< damit als potenti-
elle Storenfriede und Unruhestifter markieren. In Simons Alltagstheorie von der Ra-
dikalisierung minoritirer Bevolkerungsgruppen durch deren Riickzug »in die eigene
Kultur« zeigen sich zudem neo-rassistische Deutungsgehalte: In Simons Schilderun-
gen entsteht das Bild unangepasster, bedrohlicher Kulturkollektive, die sich nach innen
radikalisieren und nach aufden abschotten. Kultur entwirft er damit als einen herme-
tisch abgeschlossenen und destruktiven Ort, in dem sich potentielle Freund*innen zu
konkreten Feind“innen wandeln. Kultur wird so in doppelter Weise zur Gefahr erklirt:
einerseits als gelebte Kulturgemeinschaft jenseits einer kulturell unspezifizierten >wei-
Ren< Mehrheit und andererseits als feindliche Ideologie, die sich gegen ein friedliches
gesellschaftliches Miteinander richtet. Damit wird letztlich die neo-rassistische Idee
von der kulturellen Unvertriglichkeit nicht-weifler Minderheiten implizit proklamiert.

Bemerkenswert fur die Frage nach der lebensweltlichen Aneignung antimuslimi-
scher Wissensbestinde ist zudem Simons ausbleibende Verifizierungsarbeit. So verblei-
ben Simons Ausfithrungen trotz ihres Anspruchs auf Allgemeingiiltigkeit — »in gene-
ral, that’s how it is with most people« — in einem Zustand des empirisch Unfundierten,
womit unklar bleibt, woher seine Radikalisierungsthese eigentlich stammt: Hat der In-
terviewpartner hier persénliche Beobachtungen angestellt und in welchen konkreten
Situationen hat er dies getan? Oder griindet er seine These auf Sekundirerfahrungen,
etwa aus Medienberichten oder interpersonalen Kommunikationszusammenhingen,
die er im Gesprich rekonstruiert, aber nicht explizit ausweist? Dass er seine Annah-
men nicht empirisch fundiert, deutet darauf hin, dass diese ein hohes Maf} an sozialer
Konsensfihigkeit aufweisen. Die Notwendigkeit eines Belegs wird vom Interviewten
offenbar fiir obsolet erachtet.

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

Weitere Falle

Auch der deutsche Interviewpartner Till Feller bringt seine Vorbehalte gegeniiber »Mus-
lim*innen< in Gruppen zum Ausdruck, wobei sich auch bei ihm die polarisierende Dis-
kurspraxis der Gruppenproblematisierung zeigt. Wieder einmal finden dabei die deut-
lich expliziteren und drastischeren Negativzuschreibungen unter den deutschen Inter-
viewten statt. Wihrend Feller sich in den beiden unten zitierten Passagen betont posi-
tiv iiber den Koélner Stadtteil Ehrenfeld duflert, setzt er die Begegnung mit muslimisch
markierten Gruppen davon als klare Negativerfahrung ab. Trotzdem Feller hier - an-
ders als Simon - keine Einzelbegegnungen mit sMuslim*innenc« als positive Gegenbei-
spiele benennt, wird deutlich, dass er gegen eine generelle 6ffentliche Sichtbarkeit und
Prisenz von »Auslindern« bzw. »Tiirken« nichts einzuwenden hat: »es stort mich aber
nicht, wenn ich beim Einkaufen bin«. Diese Einschitzungen wandelt sich jedoch ra-
dikal, sobald er »da vorbeigehe und da ist irgendwie gerade, irgendwie Gebet und da
laufen die ganzen Gruppen an mir vorbei, weif3 ich genau, weshalb ich die nich mag«.
Und kurz darauf: »Ich fithle mich halt von Leuten (.) bedroht, die sich in Gruppen zu-
sammenschliefen, dhm, wo ich genau weif}, dass ich deren Meinung nicht teile und
deren Meinung radikal und Scheifle finde.«

Hintergrund des ersten Zitats ist die Frage, ob Feller den Kélner Moscheebau und
die offentlichen Kontroversen um diesen im Jahr 2008 mitverfolgt habe. Der Interview-
partner sagt dazu kurz und knapp, dass ihm das Bauprojekt egal gewesen sei und fo-
kussiert sich dann auf die Charakterisierung des betreffenden Stadtteils Ehrenfeld, die
mit den Attributen ethnisch plural, studentisch, alternativ und unbedenklich tiberaus
gewogen ausfillt. Aufgrund der vielfiltigen Sozialstruktur lebe Feller nach eigener Aus-
sage sehr gerne dort. Mit diesen Positivevaluationen prisentiert sich Feller im Sinne ei-
nes rhetorischen Interessensmanagements als gegeniiber kultureller Diversitit aufgeschlos-
sen. Dabei liegt die Annahme der interessensmanagenden Kommunikation hier be-
sonders nahe, da der Interviewpartner trotz expliziter Positivzuschreibungen an einen
bekanntlich migrantisch beeinflussten Stadtteil, frith ein Bedrohungsnarrativ aktiviert
(»Feindschaft«), das seinen Bewertungen eine implizite Problemzentrierung verleiht:
»Ich witrde halt auch nachts durch Ehrendfeld gehen, ohne mir Sorgen zu machenx.

Im zweiten Textausschnitt nimmt Feller Stellung zur Frage, inwiefern Deutschland
eine multikulturelle Gesellschaft ist. Feller beantwortet diese Frage klar positiv (»]a,
totall«) und fihrt hier als »gelungenes Beispiel fur Integration« ebenfalls den Kélner
Stadtteil Ehrenfeld und die sich in ihm befindliche Moschee ins Feld. Interessant ist
nun, dass er den Aspekt der zahlenmifigen GrofRe in der Beschreibung muslimischer
Gruppen besonders herausstellt. Scherschel zufolge ist die Betonung des Quantitativen
typisch fiir die rassistische Argumentation der »auslindischen Gruppe« (vgl. 2006:142).
Schliefilich wird auch aus dem Vergleich mit dem »radikalen Katholiken« deutlich, dass
sich Fellers Abneigung gegeniiber andersdenkende Gruppen gerade dann zeigt, wenn
diese ihm zahlenmifiigen tiberlegen scheinen.

TF: [..] Wir haben Ehrenfeld, ist ein unheimlich (.) Ehrenfeld ist eigentlich ein Studen-
tenstadtteil gewesen, der aber sehr teuer geworden ist, wo halt sehr viele Ausldnder
immer noch leben, weil die damals Wohnungen fir wenig Geld gekauft haben, aber
esistein guter Stadtteil. also ich wiirde halt auch nachts durch Ehrendfeld gehen ohne

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

289


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290

Grauzonen des Alltagsrassismus

mir Sorgen zu machen. aufler so ein paar Strafden, die ein bisschen komisch geworden
sind. aber sonst wiirde ich mir gar keine Sorgen machen. deswegen gibt es auch keine
Feindschaft in Ehrenfeld. erstmal gibt es da sehr, sehr viele Tiirken oder generell Aus-
linder. &hm und der Restist sehralternativ von den Menschen, die da leben, deswegen
lebe ich da gerne. also eigentlich gute Mittelschicht, aber alternativ. ahm () und des-
wegen war das halt nicht so, ne »Ne, die (Drecks)Kanaken missen da weg.« Das stort
keinen. &hm, solange es halt, wie gesagt, nicht (.) also (.) wenn ich da, wenn ich da
vorbeigehe und da ist irgendwie gerade, irgendwie Gebet und da laufen die ganzen
Gruppen an mir vorbei, wei ich genau, weshalb ich die nich mag @(.)@. es stort mich
aber nicht, wenn ich beim Einkaufen bin. also, das ist irgendwie, ich kann das nicht
ganz, also, mir machen- ich fithle mich halt von Leuten (.) bedroht, die sich in Gruppen
zusammenschlieflen, &hm, wo ich genau weif, dass ich deren Meinung nicht teile und
deren Meinung radikal und Scheifde finde. 4hm, das ist so, so das Ding. wiirde ich lib-
rigens bei, dh, finde ich bei extremen Katholiken auch. ich habe auch einen extremen
Katholiken in meinem Freund-, im Bekanntenkreis (.) dh, finde ich nicht cool und gab
es da eine riesige Gruppe von wiirde ich mich davon bedroht fithlen. kannich ganz klar
sagen. (Z789-815)

TE.: Also ist eigentlich n gelungenes Beispiel fiir Integration [Ehrenfeld, Anm. d. Verf],
eigentlich @()@. und deswegen, lustigerweise fiihle ich mich, wenn ich an der Mo-
schee lang gehe, nie bedroht, es sei denn, es ist Gebetszeit und die kommen aus
ihren Lochern ge-, gestromt. und die kommen meistens nicht aus Ehrenfeld, das ist
der Punkt, das muss man echt mal so sagen. das find ich und das find, das find ich
unangenehm. [..] die kommen wirklich von Giberall her und das sind Leute, die will ich
nicht haben in meinem Stadtteil. (Z1849-1861)

Den von Feller artikulierten personlichen Bedrohungsgefiihlen scheinen nun, wie bei
Simon, Annahmen zugrunde zu liegen, die einer dezidiert rassistischen Logik folgen:
Auch Feller unterstellt im Rahmen seiner Erfahrungsschilderungen, dass es sich bei den
>muslimischen«< Glaubigen um ein geschlossenes Kollektiv handelt, das sich gezielt und
bewusst als Gruppe konstituiert (»in Gruppen zusammenschliefRen«) — bei Simon war
ganz dhnlich von einem »Zuriickziehen in die eigene Kultur« die Rede — und die einem
lokalen Aufien entstammt, womit auch Feller eine Fremdmarkierung vornimmt (»die
kommen meistens nicht aus Ehrenfeld«). Seine Beziehung zu dieser >muslimischens
Gruppe beschreibt er als konfliktir, wobei die imaginierten Aggressionen ausschlief3-
lich von >muslimischer« Seite ausgehen und Feller sich als potentiell Geschidigter pri-
sentiert (»ich fithle mich bedroht«). Essentialisierend zieht er aus dem Moscheebesuch
den Schluss, dass >Muslim*innenc eine einheitliche, reine und widerspruchsfreie »Mei-
nung« teilten, die er in neo-rassistischer Logik pauschal und ohne weitere Begriin-
dung verunglimpft (»wo ich genau weif3, dass ich deren Meinung nicht teile und de-
ren Meinung radikal und Scheifie finde«). Feller schliefSt dabei von einem selektiven
Merkmal — der muslimischen Religionszugehoérigkeit — auf spezifische Eigenschaften
der >muslimischen< Gruppe an sich, womit er wiederum eine rassistische Konklusions-

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

logik anwendet. Zudem bedient er sich der Rassifzierungstechnik der Animalisierung
(vgl. Bithl 2017: 189ff.), wenn er >muslimische« Personen mit Tieren vergleicht, die »aus
ihren Lochern gestrémt« kommen.

Insgesamt stellt sich die Praxis der Gruppenproblematisierung bei beiden Inter-
viewpartnern als Moglichkeit zur gleichzeitigen Artikulation divergierender Erfahrun-
gen sowie zur argumentativen Glittung daraus entstehender inhaltlicher Diskrepanzen
und Briiche dar. Wihrend Simon die Gegeniiberstellung Individuum vs. Gruppe im
Rahmen neo-rassistisch-alltagstheoretischer Annahmen elaboriert und dabei aufkom-
mende Widerspriiche zwischen seinen positiven Kontakterfahrungen und seinen — em-
pirisch unbelegten — gruppenbezogenen Beobachtungen mit dem Radikalisierungspo-
tential fremder< Minderheitenkollektive begriindet, sind fiir Feller fliichtige Begegnun-
gen im 6ffentlichen Raum mit ethnisch Anderen«so lange unproblematisch, wie sie ihm
nicht als quantitativ iiberlegene Gruppe erscheinen. sMuslimische« Personengruppen be-
schreibt er als monstréses Kollektivsubjekt, von dem er sich dann bedroht fithle, wenn
diese ihm in Uberzahl begegneten. Beiden Interviewpartnern ist gemein, dass sie von
keinen tatsichlichen Ubergriffen oder Anfeindungen berichten (auch an keiner ande-
ren Stelle im Interview), sondern diese — wie bereits bei der Praxis des antizipierten
Konflikts - lediglich imaginieren.

4.2.5 Veruneigentlichung: Bekannte >Muslim*innen« vs. der unbekannte Rest

Die Diskurspraxis der Veruneigentlichung gehort ebenfalls zu den polarisierenden Aneig-
nungsmustern, die die Kommunikation positiver Alltagserfahrungen — in diesem Fall
konkreter personlicher Begegnungen — in Verbindung mit antimuslimischen Bedeu-
tungsproduktionen ermoglicht. Ihren polarisierenden Charakter erhilt sie durch die
Exzeptionalisierung personlich bekannter >Muslim*innen<. Der ihnen attestierte Aus-
nahmecharakter, der von den Interviewten ausschliefilich positiv bewertet wird, funk-
tioniert, wie schon bei der Diskurspraxis der Subgruppierung, erneut iiber die semanti-
sche Trennung zwischen konkreten Einzelpersonen und einem diffusen >muslimischen«
Kollektiv, dem anonymen Rest (binire Kategorisierung). Bei jenen Einzelnen handelt es
sich um Personen aus dem lebensweltlichen Umfeld der Interviewten. Jene werden als
vertraute und uneigentliche >Muslim*innen< markiert und dabei von einem diskursiv
verfiigbaren antimuslimischen Wissen entkoppelt (Partikularititsbehauptung). In der
polarisierenden Logik dieses Diskursmusters entstehen so erneut zwei separate Bewer-
tungsobjekte: bekannte uneigentliche Muslim*innen und der anonyme Rest. Wahrend Ersteren
individuelle Charaktereigenschaften zugewiesen werden, was sie vom Kollektivierungs-
fetisch rassistischer Diskurse zunichst befreit, gilt >der Rest«< nicht nur als eigentlich-
muslimisch, sondern wird zudem mit diversen Negativattributen versehen. Durch die
Diskurspraxis der Veruneigentlichung werden erneut symbolische Ausnahmen innerhalb
antimuslimischer Bedeutungsproduktionen geschaffen.

Dabei zeigt sich zudem, dass auch innerhalb dieser Ausnahmen das Moment un-
terscheidender Macht operiert. Diese wirke, sobald Identititen von auflen definiert und
vereindeutigt werden, ohne dabei die Perspektive der betreffenden Personen zu beriick-
sichtigen. Im Rahmen der Veruneigentlichungspraxis wird die Religiositit >muslimi-
scher< Bekannter so entweder in ihrer Bedeutung geschmailert oder sie wird vollstindig

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

291


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292

Grauzonen des Alltagsrassismus

negiert. Mithin lisst sich die Veruneigentlichungspraxis auch als diskursive Form der
Verkennung verstehen. Die unterscheidende Macht erlaubt es den Interviewten nicht
nur, andere »als Muslim*in« zu fixieren, sie zeigt sich auch in der Verkennung und De-
legitimierung muslimischer Identitit.

Ein erster Fall, an dem das Funktionieren dieser Praxis deutlich wird, ist die Inter-
viewpartnerin Grit Paul. Veruneigentlichungen zeigen sich bei ihr nicht nur auffallend
oft, sondern auch im Rahmen verschiedener narrativer, deskriptiver und argumentati-
ver Passagen. Auf die Eingangsfrage nach alltiglichen Begegnungen mit dem »Thema
Islam« erwihnt Paul diverse personlich bekannte Personen, denen sie ohne Umschweife
smuslimische« Identititen zuweist: Zu diesen zihlen ein Arbeitskollege, eine konvertier-
te Freundin sowie frithere Nachbarn. Paul schlief3t ihre Aufzahlung mit der Feststellung
»eigentlich kommt man hier auch gar nicht drum rum, denn das ist, ist allgegenwirtig«
(Z 26f.). Ahnlich wie der Interviewpartner Till Feller verweist auch sie auf die Omnipri-
senz >des Islams« in ihrem unmittelbaren lebensweltlichen Nahbereich und deutet mit
der Formulierung des Nichtdrumherumkommens ebenfalls eine Unausweichlichkeit der
Begegnungen an.

Aufschlussreich ist nun insbesondere das von Paul beschriebene Verhiltnis zu ih-
rem Arbeitskollegen. In dessen Charakterisierung macht sie explizit, welches »vorur-
teils«-behaftete Wissen iiber sMuslim*innen« ihr diskursiv zur Verfiigung steht. Dabei
kennzeichnet sie ihren Kollegen als erfreuliche Ausnahme, da er sich von eigentlichen
Muslim™innen in positiver Weise abhebt.

I: Wie wiirdest du das Verhiltnis beschreiben zu deinen, zu den Arbeitskollegen?

GP: Sehr gut. also das ist ahm (.), sehr, sehr netter Mensch, sehr familienbezogen, also
wir kommen gut klar. der hat auch, man hat ja sonst immer so das Vorurteil, so, dass
Moslems halt auch so, so mannerbezogen sind und so was. so ist der haltauch gar nicht
und dhm, also beiihm merkt man’sauch gar nicht, soin der Einstellung oderirgendwas.
halt nur daran, dass er halt bestimmte Sachen halt einfach nicht isst. und dass wir da
halt, wenn wir irgendwie Firmenfeiern haben, dann darauf Ricksicht nehmen, aber
ansonsten ist das (.) ganz normal. super normales Verhiltnis. (Z 29-41)

Der als »sehr netter Mensch« beschriebene Kollege wird hier zum Vorzeigebeispiel
>muslimischer« Identitit erklirt. Die Tatsache, dass Paul ihn als unauffilligen, a-ty-
pischen Glaubensvertreter beschreibt (»bei ihm merkt man’s halt auch gar nicht«),
trigt dazu bei, die angesprochenen »Vorurteile« itber >Muslim*innen« zu bestitigen.
Verstirke wird dies durch die Tatsache, dass die Interviewpartnerin jenes verfiigbare
antimuslimische Wissen nicht kommentiert. Fir ihre Eigenschaftszuschreibun-
gen an den Kollegen wird es zur fraglosen Hintergrundfolie. Wendet man die von
Paul verwendete Ausnahmekonstruktion in ihr Gegenteil, so liefden sich eigentliche
muslimische Mdnner mit folgenden Antonymen beschreiben: unsympathisch, wenig
friedliebend, chauvinistisch. Das von Paul ausgewihlte Attribut »minnerbezogenc
sowie die Andeutung auf weitere unerfreuliche Charaktereigenschafen (»und so was«)
legen die Vermutung nahe, dass in der realisierten Beschreibung noch weitaus dras-
tischere Bedeutungsfelder verschliisselt sind: etwa die verbreitete Vorstellung von
einer >im Islam« begriindeten Misogynie, einer kultur- bzw. religionsbedingten Ge-
schlechterungerechtigkeit in muslimischen Sozialbeziehungen oder einer erhdhten

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

Gewaltbereitschaft unter minnlichen Glaubensvertretern. Indem die Interviewpartne-
rin diese Zuschreibungen sprachlich nicht expliziert, sondern ihren Kollegen lediglich
aus diesen ausklammert, reproduziert sie sie stillschweigend.

Die Interviewpassage zeigt zudem, dass die Veruneigentlichung des Kollegen
mit klar positiven Wertzuschreibungen einhergeht. In den personenbezogenen Be-
deutungsproduktionen Pauls wird ein antimuslimisches Wissen weitestgehend aus-
geklammert. Fiir konkrete Bekannte gelten symbolische Ausnahmeriume, in denen
ausschlieflich positive Charakterisierungen vorgenommen werden. Bestitigt wird
dies durch die Einordnung Pauls, das Verhiltnis zum Kollegen sei »ganz normal,
super normal«. Der personlich bekannte Kollege wird damit erneut aus dem Kreis der
eigentlichen, anonymen >Muslim*innen< herausgehoben.

Eine durch die Praxis der Veruneigentlichung vorgenommene implizite Bewertung
muslimischer Lebensweisen findet sich bei Paul auch in Bezug auf >muslimische« Frau-
en. Dies zeigt sich konkret in den Charakterisierungen einer Freundin, die vor einigen
Jahren zum Islam konvertierte. Deren Konversion beschreibt Paul zunichst als selbst-
bestimmte Entscheidung, welche die junge Frau gegen den Willen ihrer Eltern aktiv
durchsetzte. Paul rekonstruiert den Religionsiibertritt als eine Geschichte der Emanzi-
pation, der Selbstbestimmung und der Stirke. Threm zukiinftigen Ehemann, den Paul
nur den »Marokkaner« nennt, kommt dabei lediglich die Rolle des Impulsgebers zu
(Z 72-82). Auf die Frage, ob es Dinge gebe, die die Interviewpartnerin mit der Freundin
aufgrund ihrer Religionszugehdrigkeit thematisiere, entfalten sich folgende aufschluss-
reiche Eigenschaftszuschreibungen:

GP: Also sie ist da halt auch sehr, sehr offen. also, sie tragt jetzt auch kein Kopftu::ch
oder so was. sie () ist halt auch wirklich, sie passt dann halt mit dem Essen auf, be-
stimmte Sachen halt nicht ess- isst, und ahm, aber ansonsten, sie tragt halt auch, ganz
profan, so Ausschnitt, hat die Haare offen und schminkt sich und so was also sie ist
da sehr, sehr offen. hat jetzt aber auch zwei Kinder, erzieht die halt schon nach den::,
nach den Mafistiben, aber halt auch nicht dass sie sagt, »So ihr misst jetzt irgendwie
finf Mal am Tag beten oder-«, das, also das ist alles so (lebt bei denen) an der Seite
und &hm (2) istim Prinzip sehr, sehr () sehr westlich. hat ne westliche Ausrichtung des
Glaubens. (Z104-115)

Die Interviewpartnerin beschreibt ihre Freundin hier in konkreter Abgrenzung zu dem,
was ihr als eigentliche oder typische smuslimische< Weiblichkeit gilt. Letztere fungiert
dabei erneut als Kontrastfolie und verbleibt im sprachlich Impliziten. Essentialisieren-
de Vorstellungen von der eigentlichen Muslimin werden hier lediglich als semantisches
Pendant sichtbar: mit Kopftuch, verschlossen, ihre Weiblichkeit (Haare, Kérper, Ge-
sicht) liegt im Verborgenen, ihr Leben dreht sich primir um eine streng gelebte Religio-
sitdt und so gibt sie es auch an ihre Kinder weiter. Wihrend die Freundin in dieser Be-
schreibung als selbstbestimmte Person Gestalt annimmt, die ihren Glauben nach eige-
nen Vorstellungen lebt, erscheint die eigentliche >Musliminc als engstirnig und fremd-
bestimmt. Antimuslimische Ideologeme von der unterdriickten Frau im Islam dienen
hier offenbar als sinnstiftende Deutungsmatrix. Ahnliches zeigt sich in der Gegeniiber-
stellung von islamischer Religiositit und >westlicher< Lebensweise, in der sich der klas-
sische orientalistische Dualismus West vs. Islam dokumentiert. Indem die Interview-

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

293


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294

Grauzonen des Alltagsrassismus

partnerin ihre Charakterisierung in dieses binire Deutungsmuster einfiigt, iitbernimmt
sie orientalistische Imaginationen von Zugehorigkeit (Selbstbestimmung, Emanzipati-
on) und >Fremdheit« (Unterdriickung, religiése Orthodoxie) und aktiviert sie als sinn-
stiftende symbolische Ressource.

In der Vorstellung Pauls existiert zudem ein klares Bild davon, welche Bedingungen
>Muslim*-innenc erfiillen miissen, um zu Angehérigen der deutschen Gesellschaft zu
werden. Hierbei spielt das Nichttragen des Kopftuches eine zentrale Rolle:

I: Dein Kollege triagt natiirlich kein Kopftuch ((lacht))?"?

GP: Nee, aber der ist halt auch verheiratet mit ner, &h, mit ner Deutschen und die ih,
hat da nie gesagt, dass istirgendwie n Thema gewesen, also die lebt halt ganz normal.
so, also auch von seinen Elternist das komplett-, seine Eltern tragen, seine Mutter tragt
auch kein Kopftuch, also die sind halt sehr (2) sehr westlich eingestellt, was das angeht.
daswarauch nie n Problem, dass er mit ner Deutschen zusammen war oder [..] mit ner

Deutschen verheiratet ist. (Z 440-447)

GP: [..] Wenn ich an den Islam denke, dann denk ich halt wirklich daran, dass die halt
funf Mal am Tag beten Richtung Mekka und sowas, und im Prinzip keiner der ahm (.)
Moslems, die ich hier kenne, macht das. also, die haben fiir sich hier nen Weg gefun-
den, halt sozusagen, sich in diese Welt, es ist ja ne andere Welt, wenn man, wenn man
das so sieht [..], halt sich so zu integrieren. (Z121-130)

Paul wendet auf das Tragen des Kopftuches die populire Entweder-Oder-Logik an. Damit
unterscheidet sie erneut zwischen >Musliminnens, die ihren Glauben betend praktizie-
ren — bzw. ihn durch ein Kopftuch sichtbar machen - und jenen, die sich in Deutsch-
land »integrieren« bzw. »westlich eingestellt« sind. Die hier implizit formulierte Norm,
dass sich die Zugehorigkeit zur deutschen Gesellschaft nur erwerben kann, wer jene
religiésen Praxen ablegt, wird durch den Verweis auf ihre >muslimischen< Bekannten
gestiitzt. Diese beschreibt sie erneut als Vorzeige-sMuslim*innens, die den erforderli-
chen Weg der »Integration« bereits erfolgreich beschritten haben. Dabei wird deutlich,
dass jene fur Paul keine eigentlichen >Muslim*innen< mehr sind, da sie das >Fremde,
das Paul mit >dem Islamc« assoziiert, hinter sich gelassen haben.

Weitere Falle

Auch andere Interviewpartner*innen wenden die Diskurspraxis der Veruneigentlichung in
ihren Charakterisierungen >muslimischer< Bekannter an. Etwa Silvia Manck, die iiber
smuslimische« Freunde ihrer Kolleg“innen sagt, diese seien »in der Regel [...] Muslime,
die eben, ich sag mal, eher der westlichen Welt zugeneigt sind« (Z 1007-8). Auch der

19  Dem Zitatvoraus geht die Frage der Interviewerin, wie prasent Kopftiicher im stadtischen Lebens-
umfeld der Interviewpartnerin sind und inwiefern sie auch von ihren smuslimischen< Bekannten
getragen werden. Der Bezug zum >muslimischen<Arbeitskollegen, von dem oben bereits die Rede
war, ist dabei lediglich rhetorischer Natur; Paul nimmt ihn zum Anlass, um tber den familidren
Hintergrund des Kollegen N&heres zu berichten.

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

Vorort-Chicagoer Tom Kowalczyk, der iiber seinen Arbeitskollegen die Vermutung 4u-
Rert, dieser lebe seinen Glauben gar nicht aktiv, sondern eher als eine Art »Kulturg,
verwendet dieses Muster. Dem Kollegen sei es, im Gegensatz zu dessen Frau, die Kow-
alczyk nicht niher kennt, die ihm jedoch »much more stricter [!]« erscheint, mit seinem
Glauben »nicht sehr ernst« — »he is not very serious about it« (Z 183-88). Interessant ist
hier die Verwendung des Kulturbegrifts, der zur Beschreibung einer light-Version des
islamischen Glaubens eingesetzt wird.

Ein weiteres Beispiel aus dem US-Sample ist die Interviewpartnerin Victoria Miller
(28), Sozialpidagogin aus Chicago, in deren Charakterisierung einer ehemaligen smus-
limischen< Kommilitonin und Freundin sich ebenfalls das Muster der Veruneigentli-
chung finden lasst. Dabei kodiert auch sie das Kopftuch als symbolischen Gradmesser
fiir die Freiheitlichkeit bzw. Fortschrittlichkeit > muslimischer«< Frauen. In den Beschrei-
bungen ihr persénlich bekannter Personen bringt sie es kommunikativ zum Einsatz.

VM: [..] Yasemin®®, she did not wear, | don't- | never say it right, the () head covering,
and, but that’s, but a lof of them usually do, right? [...] so | think she was a little more
progressive or liberal or whatever. but there were two girls in my grad program who
I've gotten to know a little bit but not a lot. ahm, but just had to work with on projects
for the past years. and one of them is like very devout Muslim. and she wears the head
covering, she doesn't cover her face, | apologize, | don't know the terms, but she wears
the head scarf, but it still- | mean | am not closest of her, like I've just gotten to work
with her. she was very nice, | had very positive experiences with her [..]. (Z 204-215)

Wie schon bei Kowalczyk wird auch hier die der Interviewpartnerin niherstehende
Freundin (»Yasemin«) als Nichttrigerin vorgestellt, woraus Miller liberale und fort-
schrittliche Personlichkeitsmerkmale ableitet. Im Gegensatz dazu wird die eher ober-
flichlich bekannte andere Kommilitonin (eines der »two girls«) anhand ihrer Kopftbe-
deckung als »sehr devote Muslimin« kategorisiert. Dabei bleibt diese junge Frau in den
Ausfithrungen Millers auffillig blass, denn bis auf die allgemeine Bewertung der Kom-
militonin als »very nice« bleiben ihr Name oder ihre personliche Geschichte unbenannt.
Die Frage des Kopftuchtragens ist mithin auch bei Miller eng mit antimuslimischen
Ideologemen von fehlender weiblicher Selbstbestimmung, Progressivitit und religioser
Strenge verflochten. Dabei entsteht aus der Gegeniiberstellung der Kommilitoninnen
und der Betonung der unterschiedlichen Kopftuchtragepraxen auch hier das Bild von
der >muslimischen« Freundin als uneigentlicher >Muslimins, deren Fortschrittlichkeit
mit einer emanzipativen Distanziertheit gegeniiber ihrer eigenen Religion gleichge-
setzt wird. Die andere, weniger bekannte Kommilitonin, hingegen dient als kontrastive
Hintergrundfolie, deren religiése Frommigketit sie als eigentliche Muslimin< ausweist.

Im Vergleich zeigt sich, dass als uneigentliche >Muslim*innenc« stets jene Personen
gelten, zu denen die Interviewpartner®innen eine engere soziale Beziehung pflegen
bzw. pflegten. An die Vorstellung des Uneigentlichen sind dabei diverse positive At-
tribute gekoppelt, so etwa die friedliche Gelassenheit >muslimischer< Manner oder
die Selbstbestimmtheit >muslimischer« Frauen. Diese Charakterisierungen stehen
in einem starken Kontrast zu den essentialisierenden Zuschreibungen, wie sie in

20 Name gedndert.

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

295


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296

Grauzonen des Alltagsrassismus

antimuslimischen Ideologemen verankert sind. Polarisierend ist die hier beschrie-
bene Veruneigentlichungspraxis insofern, als sie einerseits fir die Wahrnehmung
smuslimischer« Bekannter einen Deutungsraum jenseits essentialisierender Fremd-
zuschreibungen schafft: Jene werden hier als individuelle Personen und zum gesell-
schaftlichen >Wir« zugehorig markiert. Dies zeigt sich explizit an Attribuierungen,
die jene >Muslim*innen« als »integriert« bzw. »westlich« ausweisen und implizit an
Charakterisierungen wie liberal und progressiv, die dem Bedeutungsfeld >westlicher«
Selbstbeschreibungen entstammen (vgl. Dhawan 2016). Letztlich ist diese alltags-
kommunikative Entkopplung >muslimische« Einzelpersonen von der Deutungsmacht
antimuslimischer Wissensbestinde jedoch vordergriindig. So zeigt sich an den vor-
gestellten Beispielen, dass der polare Charakter der Binirkonstruktion uneigentliche
vs. eigentliche >Muslim*innenc« eine kritische Reflexion und Neuaushandlung anti-
muslimischer Ideologeme unterbindet. Dies ist insofern der Fall, als die Zuweisung
einer Sonder- bzw. Ausnahmeposition (symbolische Ausnahmeriume) an die bekannten
>Muslim*innen« jene von ihrem vermeintlichen Ursprungskollektiv absondert und sie
so fiir semantische Transformationsimpulse disqualifiziert. Weil sie als Positivbei-
spiele nicht Teil der Problemgruppe sind, kénnen von ihnen auch keine Irritationen
jener, mit dem >muslimischen« Kollektiv verbundenen Essentialisierungen und Nega-
tivannahmen, ausgehen. Hierin zeigt sich, dass das Potential personlicher Kontakte,
antimuslimische Vorbehalte herauszufordern bzw. zu iiberwinden, auch bei der Praxis
der Veruneigentlichung erheblich eingeschrinkt wird.

4.2.6 Zusammenfassung

Die im Rahmen der polarisierenden Diskurspraxen realisierten personen- und religionsbe-
zogenen Bedeutungsproduktionen erscheinen auf den ersten Blick differenzierter und we-
niger essentialistisch als jene, die das erste hegemoniale Aneignungsmuster hervor-
brachte. Die Analyse zeigt jedoch, dass >Muslim“innen< und >der Islam« lediglich auf
eine weniger explizite Weise verandert werden. Dabei spielt das Verschieben der fiir ras-
sistische Diskurse charakteristischen Grenze zwischen >uns< und >denenc eine zentrale
Rolle. Im polarisierten Aneignungsmodus wird diese flexibilisiert und so neu verortet,
dass sie nunmehr zwischen >uns< und >Teilen von denen« verliuft. In Alltagsgesprichen
lasst sich so behaupten, nicht alle seien das Problem und man habe gar nicht grund-
sdtzlich etwas gegen >Muslim*innens, sondern eben nur gegen eine bestimmte Teilpo-
pulation. Diese Neuverortung stellt sich jedoch als temporir und voraussetzungsvoll
heraus, denn sie greift lediglich im Zusammenhang mit der oben beschriebenen (re-
vidierbaren) Partikularititsbehauptung. Und auch dann miissen Bedeutungsproduk-
tionen innerhalb dieses Aneignungsmodus letztlich als rassistisch verstanden werden,
weil in ihnen die Kernelemente der Essentialisierung/Rassifizierung und der Dominanz
nach wie vor operieren: An der symbolischen Fixierung, Veranderung und Pauschalbe-
wertung des >muslimischen Anderen< — und der differenzierenden Macht, die wirke,
wenn >Muslim*innen« als Problemgruppe sichtbar und fiir Forderungen, Mahnungen
und Sanktionierungen adressierbar gemacht werden — veridndert sich auch durch Par-
tikularisierung und Grenzverschiebung wenig.

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

Das diskursiv prisente, antimuslimische Wissen wird hier folglich nicht grundle-
gend herausgefordert, sondern nur auf eine Teilgruppe verengt und so neu-arrangiert.
Mit der Partikularititsbehauptung werden flexible symbolische Ausnahmeriume inner-
halb rassistischer Bedeutungsproduktionen geschaffen, die es den Interviewten ermég-
lichen, neben rassifizierenden und abwertenden Deutungen auch wohlwollende und
positive Zuschreibungen widerspruchsfrei zu artikulieren. Dabei ldsst sich durch die
polarisierte Aneignung zusitzlich auch ein positives Interessensmanagement realisieren,
da die Interviewten auf den ersten Blick eine nicht-rassistische Argumentationsweise
an den Tag legen.

4.3 Dilemmatische Aneignungen

Wir finden unter den alltagskommunikativen Umgangsweisen der Interviewpart-
ner*innen ein drittes Aneignungsmuster, in dem sich erneut reproduzierende und
differenzierende Bedeutungsproduktionen nachweisen lassen. Im Unterschied zum
polarisierten Modus findet bei den dilemmatischen Aneignungen jedoch keine argumen-
tative Integration divergierender Beschreibungen und Bewertungen statt, vielmehr
stehen diese in widerspriichlicher Beziehung nebeneinander. In den hier versammelten
Diskurspraxen lassen sich zudem sprachlich explizitere, argumentativ elaboriertere
sowie weniger bedingungsreichere Momente der Distanzierung, der Irritation und
Unterwanderung antimuslimischer Ideologeme erkennen. Diese werden jedoch nicht
konsequent verfolgt bzw. realisiert, weshalb wir sie als briichige Dekonstruktionen anti-
muslimischer Ideologeme betrachten.

Der dilemmatische Charakter dieses Aneignungsmusters ldsst sich nun einerseits
auf ideologisch-inhaltlicher Ebene nachweisen, d.h. in der Aktivierung verschiedener
Wertekomplexe, wie wir dies bereits im Theoriekapitel unter Verweis auf Billig et al.
(1988) und dem Phinomen ideologischer Dilemmata konzeptuell vorgedacht haben (vgl.
Kap. 2.3.2.3). Dabei pendeln die Interviewten z.B. zwischen den liberalen Werten einer
kollektiv gedeuteten Religionsfreiheit auf der einen Seite und der individuellen Ent-
scheidungsfreiheit des bzw. der Einzelnen auf der anderen argumentativ hin und her, oh-
ne jedoch eine konsistente und ideologisch geschlossene Position einzunehmen (siehe
Thema Moscheebau). Andererseits zeigen sich Dilemmata in Form symbolischer Inkon-
sistenzen zwischen expliziter Aussagebene und den impliziten Interpretationsrahmen,
die von den Interviewpartner*innen eingesetzt werden. Dies lisst sich insbesondere
bei den verschiedenen Varianten der Transformationserzihlung beobachten. Das paralle-
le Referenzieren zweier »Wirklichkeiten«, wie es in der Rekonstruktion eines Medien-
islams versus eines bekannten Islams zum Einsatz kommt, stellt eine weitere dilemmati-
sche Diskurspraxis dar. Schliefilich lassen sich unaufgeklirte, d.h. von den Interviewten
nicht thematisierte, Dilemmata auch im Rahmen punktueller Selbstreflexionen erkennen.
Dabei scheinen schlaglichtartig Momente rassismussensibler Macht- und Sprachkritik
auf, die jedoch schnell erléschen und mithin auf das weitere Sprechen der Interviewten
keine nachhaltige Strahlkraft entfalten.

14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

297


https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

