
4 Ergebnisse 263

von Sanktionsmaßnahmen im Falle, dass jene Toleranzgrenzen überschritten werden,

kommt die funktionale Dimension von Rassismus zum Tragen. Durch sie wird das An-

recht zum Erhalt bzw. den Ausbau bestehender gesellschaftlicher Privilegien innerhalb

einer sich zunehmend pluralisierenden gesellschaftlichen Wirklichkeit demonstriert,

ohne dass dies explizit formuliert werden muss. In den impliziten Vorrechte-Reklama-

tionen spiegelt sich ein natio-kulturelles Selbstverständnis, das ›muslimische‹ Personen

aus der Gruppe der ›Eigenen‹ ausklammert und sie als kulturelle Abweichler*innen dau-

erhaft unter Beobachtung stellt.

Der Umgang der Interviewten mit individuell verfügbaren Erfahrungsressourcen

zeigt insgesamt, wie diese zur lebensweltlichen Verifizierung gesellschaftlich flottie-

render rassistischer Ideologeme eingesetzt werden. Im hegemonialen Aneignungsmo-

dus wird deutlich, dass hier auch unmittelbare Kontakterfahrungen zur Reproduktion

symbolischer Rassismen zum Einsatz kommen, indem sie als glaubwürdige, persönlich

verbriefte Erfahrungen dargeboten werden. Zudem sorgt die Antizipation von Konflik-

ten im Rahmen intersubjektiver Quasi-Kontakte dafür, dass Begegnungen bereits im

Vorfeld als bedrohlich eingestuft und so letztlich vermieden werden. Anhand des Da-

tenmaterials konnte insgesamt gezeigt werden, wie rassistische Ideologeme dazu bei-

tragen, zivilgesellschaftliche Annäherungen zwischen ›Muslim*innen‹ und Nichtmus-

lim*innen in konkreten Alltagssituationen zu unterbinden.

4.2 Polarisierte Aneignungen

Im Rahmen des zweiten polarisierten Aneignungsmusters erscheinen die islambezoge-

nen Bedeutungsproduktionen zunächst differenzierter und weniger essentialistisch als

beim hegemonialenModus. Antimuslimische Ideologeme werden hier lediglich auf eine

muslimische Untergruppe übertragen. In der Aneignung durch die Interviewten werden

diese so modelliert, dass sie mit anerkennenden Argumenten relativ widerspruchs-

frei verbunden werden können. Die unter diesem Aneignungsmuster versammelten

Diskurspraxen stellen sich dabei als flexible Kategorisierungstechniken dar. In Alltags-

diskursen übernehmen sie verschiedene Funktionen: Durch sie werden diskrepante

Deutungsressourcen in Bezug auf ›Muslim*innen‹ geordnet, geglättet und argumenta-

tiv verknüpft (meist jedoch im Rahmen asymmetrischer Bedingungskonstellationen).

So können paradoxe Normvorstellungen wie Offenheit gegenüber Vielfalt und Schutz des

Bestehenden auf den ersten Blick relativ spannungsfrei miteinander verbunden werden.

Zudem lassen sich mittels dieser Techniken rassistische Bedeutungsproduktionen

als weniger pauschal und geschlossen präsentieren. Letztlich stellt sich der Einsatz

wohlwollender und anerkennender Argumente in der Analyse jedoch als vorläufig,

voraussetzungsvoll und rhetorisch nachrangig dar.

Die Modellierung antimuslimischer Ideologeme, wie sie für dieses Aneignungs-

muster typisch ist, vollzieht sich in drei Schritten. Zunächst erfolgt eine binäre Kategori-

sierung ›muslimischer‹ Personen, dann die Behauptung ihrer Partikularität und anschlie-

ßend deren polare Bewertung. ›Muslim*innen‹ werden dabei in zwei separate Untergrup-

pen eingeteilt, etwa in ›Radikale‹ und ›Moderate‹. Es folgt die Behauptung der Eigen-

heit und Trennschärfe dieser Gruppen, welche letztlich auf ontologischen Zuschreibun-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 Grauzonen des Alltagsrassismus

gen basiert. Abschließend werden die Untergruppen auf gegensätzliche Weise bewer-

tet (›Radikale‹ sind gefährlich, ›Moderate‹ sind unbedenklich). Einander ausschließende

Wertzuschreibungen verlieren hier ihre Paradoxialität, im Rahmen dieses Musters sind

sie klar zugeordnet und plausibel (zwei Gruppen = zwei Werturteile). Die hierfür zen-

trale Partikularitätsbehauptung präsentiert sich zudem als überaus flüchtig: Sie kann

jederzeit revidiert und in ihr Gegenteil verkehrt werden. Ersetzt wird sie von einer Ho-

mogenitätsbehauptung. Mit ihr wird aus zwei Untergruppen wieder ein muslimisches

Gesamtkollektiv. ›Muslim*innen‹ sind dann nicht mehr gefährlich oder unbedenklich,

›fremd‹ oder zugehörig, sondern eine kohärente Gruppemit fixen Attributen. In der Ana-

lyse der Interviewdaten stellte sich eben diese flexible Verbindung aus Polarisierung und

Revidierung bei allen Diskurspraxen als übergreifendes Muster dar.

In den nachfolgenden Kapiteln werden die verschiedenen polarisierenden Diskurs-

praxen anhand einschlägiger Interviewpassagen aufgezeigt und nachvollzogen. Im Fo-

kus stehen die fünf Untertypen der Subgruppierung, der Externalisierung, der Kontras-

tierung sowie der Problematisierung der Gruppe und der Veruneigentlichung persönlich be-

kannter ›Muslim*innen‹.

4.2.1 Subgruppierung: Gute Mehrheit vs. schlechte Minderheit

Eine erste polarisierende Diskurspraxis zeigt sich in der Trennung zwischen guter mus-

limischer Mehrheit und schlechter muslimischer Minderheit, die von der Vorstellung einer

muslimischen Kollektividentität eingerahmt wird. Es handelt sich um eine binäre Katego-

risierung, die mit der Behauptung einhergeht, ›Muslim*innen‹ seien entweder anstän-

dig und unbedenklich oder radikal und gefährlich. Die so vorgenommene Polarisierung

ist, wie wir später sehen werden, vorläufig. Im Zweifel werden ›Muslim*innen‹ zum ko-

härenten Spiegelbild einer nichtmuslimischen ›Eigengruppe‹ re-rassifiziert.

Besonders deutlich tritt diese Diskurspraxis beim US-Interviewpartner Francis Si-

mon zutage. Dieser unterscheidet mehrheitlich »anständige« ›Muslim*innen‹ von ei-

ner Minderheit radikaler »Islamist*innen«. Es handelt sich um eine populäre Unter-

scheidungslogik, ähnlich der zwischen ›Moderaten‹ und ›Radikalen‹, die sich im gesell-

schaftlichen Wissen über ›Muslim*innen‹ sowohl in Deutschland als auch in den USA

diskursiv verfestigt hat. Dabei spiegelt sich in der Bezeichnung »moderat« weniger der

Wunsch wider, eine überaus diverse und disparate Menschengruppe terminologisch

abzubilden. Vielmehr steht die Identifikation von Eigenschaften im Mittelpunkt, wel-

che die ›Anderen‹ mit der ›Wir‹-Gruppe vermeintlich teilen (vgl. Esposito 2007: 25ff.;

s.a. Mamdani 2007). Der Interviewpartner Simon wendet diese Diskurspraxis nun auf

alltägliche Ereignisse an, indem er den konstruierten Subgruppen unterschiedliche Er-

fahrungsressourcen zuordnet. Positive persönliche Alltagserfahrungen werden der ers-

ten, negativ-konnotierte, öffentliche Deutungsressourcen – Simon verweist dabei auf

einen Commonsense über ›den Islam‹ (»how people view Islam in general«) – der zwei-

ten Subgruppe zugewiesen. Wir wollen uns zunächst anschauen, wie der Interview-

partner seine persönlichen Alltagserfahrungen beschreibt und eindeutet. Im Anschluss

erfolgt die Analyse seiner gesellschaftlichen Beobachtungen. Der Vergleich beider Er-

fahrungskontexte zeigt, dass Simon verschiedene, durchaus widersprüchliche Bedeu-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 265

tungsproduktionen realisiert, wobei er diese über die Diskurspraxis der Subgruppierung

argumentativ miteinander verbindet und so argumentativ in Einklang bringt.

Simon verfügt nach eigener Aussage über verschiedene persönliche Kontakterfah-

rungen mit ›Muslim*innen‹, auch wenn diese in Umfang und Qualität eher überschau-

bar sind (vgl. Z 12-17). Zu Beginn des Interviews berichtet er von einem Restaurantbe-

such sowie flüchtigen Begegnungen mit einem ›muslimischen‹ Paar, dem er als Immo-

bilienmakler ein Haus verkaufte und das im Anschluss einige Jahre in seiner Nachbar-

schaft lebte.

FS: I ahm (.) I, I went to a restaurant and ahm the owner was very (.) ahm (.) outgoing

and forthcoming and stuff like that. and ahm,wewent there and ahm (.) we didn’t even

know that it was like Ramadan (.) and one of the things that they do is, they offer some

free food, for everybody, ahm just as their way of celebrating and giving. and he was

very, I mean, very nice, very outgoing and »only wanna make sure you have this«. […]

so I guess that was one of the (.) the biggest things that I’ve encountered (.) with ahm

(.) with somebody. So. (Z 28-40)

***

FS: […] I sold the house right down the street and so the, ahm, to a Muslim couple. and

after the sale, we were neighbors and stuff and they lived here for a year or two, we

would talk to them and (.) […] see them around out and talk to them and see what’s

happening. […] very nice people […]. (Z 692-701)

Simon realisiert hier zunächst ausschließlich wohlwollende Bedeutungsproduktionen:

Die Eindeutung seiner Alltagsbegegnungen erfolgt unter Verwendung ausgesprochen

positiver Attribute: »very outgoing«, »very forth-coming«, »very nice people«. Erlebte

›Muslim*innen‹ beschreibt er mit Fokus auf ihre individuellen Merkmale und kon-

kreten Tätigkeiten, die sie in den geschilderten Interaktionen auszeichneten bzw.

ausübten: den Gastwirt als zuvorkommend und serviceorientiert, das Käuferpaar als

unauffällige, nette Nachbarn. Eine Hypostasierung religiöser Identitätsbezüge, wie sie

für rassistische Diskurse typisch ist, bleibt aus. Lediglich in der Rekonstruktion des

Restaurantbesuchs bemüht Simon ein kulturalistisches Deutungsmuster, indem er

die Aktionen des Wirts als typisch muslimische Handlungen generalisiert (»one of the

things that t h e y do«). Dennoch zeigt sich, dass ›Muslim*innen‹, denen Simon im

Rahmen seiner lebensweltlichen Nahwelt begegnet, ausnahmslos positiv erscheinen.

Problemzentrierte, antimuslimische Ideologeme werden hier nicht aktiviert.

Simon belässt es jedoch nicht bei der Schilderung primärer Kontakterfahrungen.

Aufschlussreich für seine Sicht auf die Religion und ihre Anhänger*innen »im Allge-

meinen« (Z 76) sind seine früh im Interview eingeführten gesellschaftlichen Beobachtun-

gen, welche in deutlichem Kontrast zu den rekonstruierten Alltagsencounters stehen.

Dabei gilt es zu berücksichtigen, dass über den Frageimpuls der Autorin ein themati-

scher Kontextwechsel stattgefunden hat, der für die veränderten Bedeutungsproduk-

tionen u.U.mitbestimmendwar. Sowurde von einer autobiographischen Erlebnisebene

auf die Ebene gesellschaftlicher Verhältnisse gewechselt, wobei die Rolle des Interview-

partners vom Erzähler persönlicher Erlebnisse zum politischen Beobachter wechselte.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 Grauzonen des Alltagsrassismus

Auf die Frage, ob er vor dem Interview schon einmal ausführlich über ›den Islam‹

nachgedacht habe, antwortet Simon nun mit einem längeren Monolog über dessen öf-

fentliches Image in den USA, sein internes Extremismusproblem sowie die angeblich

fehlende Bereitschaft muslimischer »Kleriker«, sich von der radikalen Minderheit, den

»trouble makers«, öffentlich zu distanzieren (Z 46-113). Dabei macht er einleitend deut-

lich, dass diese Überlegungen für ihn lebensweltliche Relevanz besitzen (»definitely,

definitely«).

I: Have you ever thought of Islam before I came into your life- […]

FS:                                                                                                                                        Hmm hm, definitely,

definitely. […] there’s trigger points of course with Islam. there’s people that don’t like

them, there’s people that like them. […] so, the encounters that I’ve had have been

(.) either neutral or good, so I haven’t had any negative (.) or knowingly negative-, I

mean I might have had some negative, but I don’t know if the person’s Islam or not, so

that doesn’t (.) ahm (.) that doesn’t weigh into the equation. but (.) I think with Islam,

there is a lot of negative connotations and one of the things is that, ahm (4), ((atmet

tief durch)) most likely (.) 80 to 90 percent of the people who are practicing Islam are

probably (.) good, upstanding people and they get painted, all of Islam gets painted

with the broad brush because of (.) a lot of the jihad and terrorist things that, that a lot

of extreme Islamists wanna do. ok? and, so that’s an influencing factor I’m sure ahm,

me and a lot of people- on how people view Islam in general […]. (Z 43-76)

Es zeigt sich, dass Simon in der Beschreibung gesellschaftlicher Verhältnisse ›Mus-

lim*innen‹ nicht mehr nur positiv wahrnimmt, sondern Trennungslinien einzieht, in-

dem er in Bezug auf das öffentliche Image ›des Islams‹ zwei muslimische Subgruppen

voneinander unterscheidet: die »80-90 Prozent der guten, anständigen Leute« auf der

einen Seite, der radikale, zahlenmäßig nicht zu vernachlässigende Rest auf der anderen

(»a lot of extreme Islamists«). Simon präsentiert diese Subgruppen als empirisch vor-

handen, indem er für sie verschiedene Bezeichnungen verwendet – »Leute« vs. »Isla-

mist*innen« –, die bereits ohneweitere Kontextualisierung polareWertladungen trans-

portieren. Durch die konträren Attribute und Intentionszuschreibungen (gut/anstän-

dig vs. wollen dschihadistische Dinge tun) wird deren binäre Kategorisierung zusätzlich

verfestigt. Gleichzeitig wird eine kollektive muslimische Identität behauptet, die einer

geschlossen-polaren Ordnungslogik folgt: in dieser gehören ›Muslim*innen‹ entweder dem

einen oder dem anderen Lager an.

Dass es sich bei dieser Diskurspraxis nicht bloß um eine theoretische Spielerei

handelt, lässt sich an den Debattenkonjunkturen erkennen, die im Nachgang dschi-

hadistisch motivierter Attentate die öffentliche Distanzierung ›muslimischer‹ Reprä-

sentant*innen in Deutschland, Europa und den USA regelmäßig einfordern (vgl. Mus-

tafa 2014; van Es 2018; Corbett 2017). Dabei liegt dieser Forderungshaltung ebenfalls

die Vorstellung einer polaren ›muslimischen‹ Kollektividentität zugrunde, und sie geht

mit dem Anspruch einher, dass sich das moderate Lager vom radikalen Lager in aller

Deutlichkeit distanzieren solle. In diesen Fällen greift, was Hark und Villa als »Fun-

damentalisierung« bezeichnen: »Redeweisen der autoritären Stillstellung, der Bedeu-

tungsschließung und Pauschalisierung« (2017: 11). In diesen werden komplexe Überla-

gerungen, widersprüchliche Verbindungen, Fragmentarisches und »Vieldeutigkeiten«

└

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 267

innerhalb ›muslimischer‹ Identitäten negiert und geglättet. ›Muslim*innen‹ sind dann

entweder friedlich und loyal oder gewaltbereit und gefährlich. Muslimisch markier-

ten Personen, die sich diesem binären Raster verweigern, wird im Zweifel mit Skepsis

begegnet: Am Beispiel James Whites ließ sich dies auch in alltagskommunikativen Zu-

sammenhängen bereits nachvollziehen (vgl. Kap. 4.1.1.3).

Auch bei Francis Simon läuft die Diskurspraxis der Subgruppierung auf eben die-

se Schlussfolgerung hinaus: Jene »Anständigen« sollten von der radikalen Subgruppe

Abstand nehmen, da sie sich andernfalls – und an dieser Stelle verkehrt sich die Par-

tikularitäts- in eine Homogenitätsbehauptung – mit den »Übeltätern« gemein mach-

ten (s.u.). Das Konstrukt von der polaren ›muslimischen‹ Kollektividentität wird hier

zur Grundlage und Rechtfertigung dominanzgesellschaftlicher Forderungen. Aus ihm

geht ein Diktat der Zuordnung hervor, dass im Fall der Verweigerungmit symbolischen

Sanktionsmaßnahmen – wir finden im Datenmaterial wiederholt die Unterstellung ei-

nes islamischen Terrorsympathisantentums – aufwartet.

Typisch für diese »fundamentalisierenden Praxen« ist Hark und Villa zufolge die Es-

senzialisierung, also die Behauptung von fixen, klar bestimmbaren Eigenschaften, von

denen bestimmte Handlungsweisen dann kausallogisch abgeleitet werden (vgl. ebd.:

12). Essentialisierungen werden zusätzlich verstärkt, indem sie »in einem Modus der

Differenzkonstruktion realisiert« werden. Im Falle der Subgruppierungspraxis liegt ei-

ne derartige Differenzkonstruktion nun eindeutig vor, auch wenn diese nicht, wie für

rassistische Ideologeme typisch, zwischen ›uns‹ und ›denen‹, sondern zwischen uns und

Teilen von denen unterscheidet.

So benennt Simon im Kontext seiner gesellschaftlichen Beobachtungen nicht ›Mus-

lim*innen‹ per se als Problem, sondern lediglich eine »islamistische« Teilgruppe. In der

von ihm vorgenommenen Essenzialisierung hat der Begriff ›Muslim*in‹ folglich nicht

eine (»sie sind alle so und so«), sondern zwei semantische Entsprechungen (»sie sind

entweder so oder so«). Um eine Essenzialisierung, und zwar eine, über die sich rassisti-

sche Bedeutungsproduktionen vermitteln, handelt es sich dabei trotzdem, denn erstens

werden auch durch sie Binnendifferenzen verkannt und fixe Eigenschaften und Hal-

tungen behauptet und zweitens wird jene Trennung aus einer übergeordneten Position

vorgenommen, die es dem Interviewten ermöglicht, ›Muslim*innen‹ als problematisch

oder unproblematisch zumarkieren – eine Zuschreibung aus der für die So-Markierten

die eben beschriebenen Zuordnungs- und Rechtfertigungszwänge entstehen (s.o.).

Trotzdem Simon also, wie wir anfangs sehen konnten, über positiv bewertete All-

tagserfahrungen verfügt, sind es nun nicht jene Bekannten, von deren Existenz er sich

immerhin persönlich überzeugen konnte, sondern es ist v.a. der radikale Rest, der seine

Wahrnehmung als »influencing factor« bestimmt.

Simon gibt im Rahmen seines Alltagssprechens den öffentlichen Deutungsressour-

cen den Vorrang. Entsprechend lässt sich vermuten, dass er aus seinen persönlichen

Erfahrungen kaum transformative Impulse in Richtung jenes gesellschaftlich verfüg-

baren antimuslimischenWissens ableitet. Modifikationen werden, im Gegenteil, durch

die Subgruppierungspraxis unterbunden: So lässt Simons polarisierte Aneignung zwar

wohlwollende Zuschreibungen zu, diese werden jedoch lediglich auf eine Untergrup-

pe verengt, wo sie als systemische Ausnahmen gewissermaßen verpuffen. Sie gehen nicht

weit genug, um eine differenziertere, offenere und solidarischere Redeweise über ›Mus-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 Grauzonen des Alltagsrassismus

lim*innen‹ in Gang zu setzen. Zudem lässt sich die Priorisierung öffentlicher Deutungs-

ressourcen damit begründen, dass es sich bei ihnen um hegemoniale, kollektiv veran-

kerte Ideologeme handelt (vgl. Kap. 2.2.2.2). Sie spiegeln sich in Simons Einlassungen

als konsensuale Deutungen, was sich daran zeigt, dass er seine persönliche Perspek-

tive in der kollektiven Wahrnehmung der US-Öffentlichkeit aufgehen lässt (»that’s an

influencing factor I’m sure ahm, me and a lot of people on how people view Islam

in general«). Schon die einleitende Anatomie-Metapher »trigger points« verweist da-

bei auf hochgradig aufgeladene, gleichzeitig unterkomplex dargestellte gesellschaftli-

che Verhältnisse zwischen ›Muslim*innen‹ und Nichtmuslim*innen. Die US-amerika-

nische Öffentlichkeit beschreibt Simon als gespalten (»don’t like them« – »like them«),

ohne dieses konfliktäre Bild weiter zu differenzieren. So entsteht der Eindruck, es han-

dele sich bei der islambezogenen öffentlichen Meinung um eine Banalität: ›Der Islam‹

wird gemocht oder eben nicht – ein Zustand, der für Simons nicht weiter erklärungs-

bedürftig scheint.

Der Wechsel von der Partikularitäts- zur Homogenitätsbehauptung vollzieht sich

im oberen Textausschnitt dabei auch auf lexikalischer Ebene. So lässt die Verwendung

vereinheitlichender Personalpronomen (»them«) eine hierarchische Konstellation zwi-

schen aktiv Bewertenden (»me and a lot of people«) und passiv Bewerteten entste-

hen. In dieser kollektiven Beurteilungssituation erscheint ›der Islam‹ ›fremd‹, homo-

gen und geschlossen, vielfältige Formen islamischer Religiosität werden argumentativ

ausgeblendet, die Religion so zu einem einheitlichen Ganzen verkürzt. Implizit wird

hier der Behauptung von separaten Subgruppen widersprochen und ›der Islam‹ bzw.

›Muslim*innen‹ zu einem Gesamtkollektiv monolithisiert. Durch die dicht aufeinan-

derfolgende Verwendung von »Islam« und »them« wird dies zusätzlich untermauert.

Es scheint, als würde Simon zwischen dem Glaubenssystem und seinen Anhänger*in-

nen nicht unterscheiden – sie werden als kongruent bzw. austauschbar präsentiert.

Hierin wird nun deutlich, warum wir die Subgruppierungspraxis als flexible Kate-

gorisierungstechnik verstehen. So verkehrt Simon in der argumentativen Weiterführung

seiner These von der »gekaperten Religion« (»a small fraction hijacks a good religion«)

seine Partikularitäts- in eine Homogenitätsbehauptung. ›Muslim*innen‹ gehören nun-

mehr ein und demselben Kollektiv an, das sich in Krisenzeiten für die Verfehlungen

Einzelner zu verantworten habe. Die binären Kategorien gute Mehrheit vs. schlechte Min-

derheit wird dabei aufgelöst und durch eine Einheitskategorie ersetzt. Dies wird etwa

auch an Simons nachfolgenden Einlassungen deutlich, in denen er behauptet, für das

schlechte öffentliche Image ›des Islams‹ seien letztlich die anständigen ›muslimischen‹

Gläubigen (hier erneut unverfänglich als »people« bezeichnet) bzw. die religiösen Auto-

ritäten verantwortlich. Indem diese die »trouble makers« in ihren eigenen Reihen igno-

rierten oder vor ihnen Angst hätten, würden sie deren Taten stillschweigend mittragen

und letztlich auch unterstützen.

FS: […] People generally know who the troublemakers are. and by turning a blind eye

to them or being afraid of them (.) it brings down the whole (.) ahm, all the good of the

90 percent. and you have to be able to (.) call those people out and say (.) that what

they’re doing and denounce what they’re doing if, if you think that it’s wrong. and by

not denouncing it, they’re implicitly complying with it and, and so I think that that’s a

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 269

huge disservice to the Islam- you know, so, basically what’s happening is that (that) a

small fraction hijacks (2) ahm, a good religion. (Z 105-113)

***

FS: […] The clerics, if they want to […] have it be a religion that is recognized and re-

spected around the world, they need to take control of the religion back and they need

to denounce ahm, this small fraction. because right now, that small fraction is defining

it for good or bad […]. (Z 457-461)

Weitere Fälle

Ein Blick in das Interviewmaterial zeigt, dass die Praxis der Subgruppierung auch

von anderen Interviewpartner*innen angewandt wird. Dabei sind es ausschließlich

Personen aus dem US-Sample, bei denen diese Form der polaren Aneignung zu beob-

achten ist. Der Interviewte Nathan Bokhari etwa, ein aus Pakistan emigrierter Christ

und Hochschullehrer an einem Chicagoer Bibelcollege, subgruppiert ›Muslim*in-

nen‹ ebenfalls. Während Simon in unbedenkliche ›Alltagsmuslim*innen‹ (»Leute«)

und ›Islamist*innen‹ unterscheidet, trennt Bokhari zwischen Säkularen und Prak-

tizierenden – die ersten ebenfalls unbedenklich, die zweiten potentiell radikal und

gefährlich. Das hier angewandte Religiositätskriterium stellt dabei einen aus sicher-

heitspolitischen Diskursen bekannten Bewertungsmaßstab für die »Unbedenklichkeit«

muslimischer Lebenswelten dar (vgl. Schmid 2017).

Während Bokhari nun zunächst die generalisierende These formuliert, dass ›der

Islam‹ »zweifellos« eine globale Agenda der Eroberung und Unterwerfung verfolge, re-

konstruiert er wenig später eine Unterhaltung mit einem »good Muslim friend«, in der

dieser ihm erklärt, die Mehrheit junger ›Muslim*innen‹ in den USA habe gar »kein In-

teresse an Religion« – undmithin auch kein Interesse daran, jene religiöse Eroberungs-

agenda in die Tat umzusetzen. Bokharis offenkundiges Bedenken über die Zukunft der

USA seien mithin unbegründet (»why are you worried about Amer[ica]-?«).

NB: […] There is no doubt what is Islam’s global agenda. ok? global agenda is that Islam

has to conquer, Islam has to take over the whole world […]. (Z 567-569)

***

NB: […] That is what one of my, my good Muslim friend told me, who is a Sharia Law

scholar in Islam in Chicago. he said »Nathan*, why are you worried about Ame- Am-?«

he said »listen, we are worried about our young people ourselvesmuchmore than you.

because«, he said, »if, if you asked me […] 80 percent of, of Muslim youth in America

are basically secular people. they have no interest in religion. what you see here is a

small minority in the mosque. and of course the media hype is there. you know, this

happened, this happened, this happened, this happened. but there aremanyMuslims

who, who are not religious and don’t go to the mosque and other places.« […] (Z 643-

653)

Ähnlich wie Simon überträgt auch Bokhari die Diskurspraxis der Subgruppierung hier

auf alltagsweltliche Erlebnisse, indem er zwischen positiven Erfahrungen mit ›Mus-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Grauzonen des Alltagsrassismus

lim*innen‹ in unmittelbaren Kontaktsituationen und negativ-konnotierten öffentlichen

Deutungsressourcen unterscheidet. So bezeichnet er die Quelle seiner Informationen

über areligiöse Muslim*innen als »guten Freund« und betont auch an verschiedenen

anderen Stellen im Interview, dass er mit ›muslimischen‹ Personen in seinem US-All-

tag gute Erfahrungen gemacht habe. Demnach gehen in dem von ihm ehrenamtlich

geleiteten Community Center in Chicago Menschen verschiedener Glaubens- und Her-

kunftsbezüge regelmäßig ein und aus. Bokhari betont in der Beschreibung dieses En-

gagements die überaus harmonische und konstruktive Atmosphäre, die zwischen ihm,

seinen Mitarbeitenden und den verschiedenen Klient*innen vorherrscht.

NB: […] It is a very unique placewhere youbothMuslims andHindus coming // ok // and

back home you know that (.) people-, we don’t get along. I mean, there is challenge

between India and Pakistan, but at the [Community] Center you will see Muslim and

Hindu children // ok //, Muslim and Hindu women in ah, you know, in, in, coming here

in many different ways. and ahm (.) so our main focus is basically ah, ah (.) having ah,

ah, after school program, tutoring, ahm, women’s ministry, where women can come

and we help them learn English // hm hm //, a teach them about America, how can

they function? you know, what are some of their needs, if we find some needs, then we

have to connect them with other social agencies, we do that // hm hm //. you know if

they need English help, immigration help, whatever, whatever […]. (Z 76-88)

Gleichzeitig vertritt Bokhari jedoch die These ›vom Islam‹ als Unterwerfungsideolo-

gie und leitet daraus – in für rassistische Diskurse typischer Weise – generalisierende

Rückschlüsse auf die Intentionen ›muslimischer‹ Gläubiger ab. Von der Überzeugung,

unmittelbar bedroht zu sein, kann ihn nur eben jener »Freund« abbringen, der ihm ver-

sichert, dass zur Umsetzung des islamischenWelteroberungsplans in den USA die will-

fährigen Anhänger*innen fehlten. Auf den ersten Blick möchte man meinen, es ginge

dem Interviewpartner hier um die Entdramatisierung eines – auch medial inszenier-

ten (»media hype«) – öffentlichen Feindbilds Islam. Da Bokhari jedoch trotz der binären

Kategorisierung in gefährliche Minderheiten und unbedenkliche Mehrheiten der genera-

lisierenden Problemperspektive auf ›den Islam‹ verhaftet bleibt – entsprechend bleibt

eine kritische Reflexion seines Generalverdachts aus – scheinen auch hier Partikula-

ritäts- und Homogenitätsbehauptungen flexibel ineinanderzugreifen. Es geht mithin

nicht um die Suspendierung jenes Feindbilds und der von ihm transportierten rassisti-

schen Implikationen. Vielmehr geht es um die simultane Artikulierbarkeit gegensätzlicher

Wissens- und Wertekomplexe: einerseits essentialistisch-verunglimpfender Konzepte

in Bezug auf ›den Islam‹ und gläubige ›Muslim*innen‹, andererseits humanistisch-em-

pathische Konzepte in Bezug auf ›muslimische‹ Alltagsakteur*innen, mit denen Bok-

hari im Rahmen seines Ehrenamts regelmäßigen Kontakt hat. Dabei wird, wie schon

bei Simon gesehen, eine Kanalisierung antimuslimischer Ideologeme auf eine spezi-

fische ›muslimische‹ Teilgruppe vorgenommen. Die Subgruppierungspraxis lässt die

verschiedenenWertzuschreibungen, die mit den beiden Untergruppen-Kategorien ver-

bunden sind, so weniger polar und widersprüchlich erscheinen. ›Muslim*innen‹ sind in

ihrer Logik entweder radikale Eroberer*innen oder unbedenkliche Areligiöse, sie sind

als Feind*innen zu fürchten oder als Freund*innen anzunehmen, je nachdem welcher

Teilgruppe man sie gerade zugeordnet.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 271

Die Selbstwahrnehmung von ›Muslim*innen‹ bleiben bei dieser Fremdbeschreibung

gänzlich unberücksichtigt; vom Interviewpartner werden siemit keinemWort erwähnt.

Die Diskurspraxis ermöglicht es den Interviewten, trotz positiver Alltagserfahrungen

an den hegemonialen antimuslimischen Ideologemen festzuhalten. Eine ressourcenin-

tensive Überarbeitung jener lebensweltlich verankertenDeutungsmuster ist somit nicht

erforderlich. Folglich lässt Bokhari seine Überzeugung vom Welteroberungsplan ›des

Islams‹, trotz gegenteiliger Primärerfahrungen und differenzierender Sekundärinfor-

mationen, unangetastet.

Zum Vergleich: offen-antimuslimische Positionierungen

Während für Simon und Bokhari die problematische muslimische Teilgruppe nur eine zah-

lenmäßige Minderheit darstellt, was sich ideologietheoretisch damit begründen lässt,

dass diese Behauptung nicht gegen antirassistische Diskurskonventionen verstößt

(s.o.), wird das Minderheiten-Argument von der einzigen aktiv-antimuslimischen

Interviewpartnerin des Samples genau gegenteilig ausgelegt: Kelly Scheiner erklärt sie

zur eklatanten Gefahr. Dabei geht zunächst auch sie von der Binärkategorisierung un-

bedenkliche Mehrheiten vs. problematische Minderheiten aus. Indem sie jedoch, wie

im nachfolgenden Zitat ersichtlich, globale und nationale Kontexte statistisch unzuläs-

sig ineinanderschiebt, erscheinen bei ihr jene Minderheiten-»Prozente« gewaltbereiter

›Muslim*innen‹ als monströses nationales Bedrohungsszenario.

KS: [There are] something like 1.6,7 Billion Muslims in the world, it’s estimated by le-

gitimate sources that ah, 15–20 percent, 15–25 percent, is kind of wide range but 15–25

percent are (.) militant Jihadist types. now, if you take 25 percent of that you’ve got the

population of the entire United States. that is a lot of danger there, a lot, that we all

need to be aware of […]. (Z 203-209)

Hier zeigt sich erneut die flexible Anwendbarkeit der Subgruppierungspraxis, die ver-

schiedene argumentative Zwecke erfüllen kann: Bei Simon und Bokhari dient sie der

Plausibilisierung positiver Alltagserfahrungen, während antimuslimische Deutungs-

ressourcen gleichzeitig als valide Wissenselemente erhalten bleiben und alltagskom-

munikativ eingesetzt werden können. Scheiner hingegen nutzt sie in radikaler Logik,

indem sie aus der minoritären Subgruppe ein gewaltiges globales Bedrohungspotential

konstruiert. Dabei zeigt der Vergleich mit Scheiners offen-antimuslimischer Argumen-

tationsweise zudem, wie im Alltagsdiskurs der gesellschaftlichen Mitte antimuslimi-

sche Ideologeme rhetorisch abgemildert werden.

Insgesamt wird bei allen Interviewpartner*innen deutlich, wie durch die Subgrup-

pierungspraxis Pauschalaussagen über ›Muslim*innen‹ vermieden werden können. An-

timuslimische Bedeutungsproduktionen werden so auf eine von zwei so-konstruier-

te Untergruppen beschränkt. Die typisch rassistischen Grenzmarkierungen zwischen

›uns‹ und ›denen‹ werden dabei so verschoben, dass eine Feindlichkeit nur noch von

›Teilen von denen‹ behauptet wird. Da es sich jedoch um eine flexible Kategorisie-

rungstechnik handelt, lassen sich die vorgenommenen Trennungen problemlos erneut

verschieben: So wurde bei Bokhari und Simon deutlich, dass im Zweifel – d.h. in Kri-

senzeiten und bei Fragen nach Verantwortlichkeiten – potentiell alle ›Muslim*innen‹ ver-

dächtig sind. Trotzdem hier weder Simon noch Bokhari oder Scheiner krude antimusli-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 Grauzonen des Alltagsrassismus

mische Zuschreibungen vornehmen, operiert in der polarisierenden Diskurspraxis der

Subgruppierung doch das Element der machtvollen Unterscheidung, wie es für rassisti-

sche Bedeutungsproduktionen typisch ist. Durch sie werden antimuslimische Symbo-

liken reproduziert, ohne dabei an die sprachliche Oberfläche zu gelangen.

Eine mögliche Erklärung für die ausschließliche Anwendung dieser Technik unter

den US-Interviewpartner*innenmag nun in der Konstruktion unterschiedlicher islam-

bezogener Konfliktszenarien liegen, die im Vergleich der beiden Samples zu beobach-

ten sind. Während die deutschen Interviewten diverse interpersonale Konflikte zwischen

sich und ›Muslim*innen‹ benennen bzw. antizipieren (vgl. Kap. 4.1.3), werden von den

US-amerikanischen Interviewten ausschließlich kollektive Konflikte imaginiert. Wo Till

Feller, Silvia Manck und Ellen Kaufmann von Situationen berichten, in denen sie sich

von muslimisch markierten Personen persönlich bedroht gefühlt haben, konstruieren

die US-Interviewpartner*innen Kelly Scheiner, Francis Simon und Nathan Bokhari kol-

lektive Bedrohungsszenarien, in denen die US-Gesellschaft als Ganzes durch potenti-

elle Terrorangriffe oder konzertierte Islamisierungsbestrebungen in Gefahr gerät. Eine

direkt erfahrene, unmittelbar auf ihre Person gerichtete Bedrohung lässt sich unter

Letzteren nicht finden. Was hat dies nun mit dem Einsatz der erörterten Praxis der

Subgruppierung zu tun? Innerhalb des spezifischen historischen und soziopolitischen

Kontexts der USA ist diese gerade deswegen ein produktives Aneignungsmuster, weil es

in der Lage ist, ein multikulturelles nationales Selbstverständnis mit einer weit verbrei-

teten kollektiven Bedrohungsangst – in den Interviewaussagen der US-Amerikaner*in-

nen konkret verkoppelt mit den als Gemeinschaftstrauma präsentierten Vorfällen von

9/11 – in Einklang zu bringen.

4.2.2 Externalisierung: ›Muslims‹ Within vs. ›Muslims‹ Abroad

Polarisierende Diskurspraxen lassen sich zudem auch in der Logik der Externalisierung

im Datenmaterial identifizieren. Auch durch sie werden ›muslimische‹ Personen in

zwei separate Teilkollektive unterteilt und so binär kategorisiert. Während bei der Sub-

gruppierungspraxis die Trennung innerhalb des US-amerikanischen Nationalraums er-

folgt, verläuft die Demarkationslinie bei der Externalisierung zwischen ›muslimischen‹

Teilkollektiven innerhalb und außerhalb der nationalstaatlichen Grenzen der USA. Da

es sich bei dieser Diskurspraxis erneut um ein ausschließlich von den US-Interviewten

realisiertes Muster handelt, wollen wir von der Konstruktion der Teilkollektive ›Muslims

Within‹ und ›Muslims Abroad‹ sprechen. Mit der Binärkategorisierung einher gehen nun

ebenfalls Partikularitätsbehauptungen sowie polare Wertzuschreibungen: ›Muslims Within‹

gelten hier als politisch loyal und gesellschaftlich angepasst, während ›Muslims Abroad‹

radikal-islamistische Organisationen nach Einschätzung der Interviewpartner*innen

in beträchtlichem Umfang unterstützen. Argumentationslogisch werden antimuslimi-

sche Ideologeme dabei erneut auf eine Teilgruppe, diesmal außeramerikanische ›Mus-

lim*innen‹, verengt. Von Externalisierung sprechen wir bei dieser Praxis, weil sie von den

Interviewten gewissermaßen zur Entlastung der gesellschaftlichen Nahwelt eingesetzt

wird: Problemthemen, die jene mit der Religion des Islams bzw. dessen Glaubensan-

hänger*innen assoziieren, werden so auf die soziopolitische Fernwelt des US-fernen

Auslands – wobei hier mehrheitlich muslimische Regionen (»Middle East«) sowie Län-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 273

dermit nennenswertenmuslimischen Bevölkerungsanteilen (»France«, »Great Britain«)

benannt werden – ausgelagert. Die rassistische Idee von der identitätsinduzierten Ge-

waltbereitschaft von ›Muslim*innen‹ wird dabei trotz Unterscheidung in innere und äu-

ßere Muslim*innen nicht aufgelöst. Im Gegenteil, die orientalistische Vorstellung eines

antiwestlich eingestellten ›Muslimkollektivs‹ jenseits der USA wird mittels Externali-

sierungspraxis zusätzlich verfestigt. Wir wollen uns nachfolgend an einem aussage-

kräftigen Fallbeispiel das Funktionieren dieser Diskurspraxis anschauen. Die zentrale

Frage ist hier erneut, auf welche Weise antimuslimische Ideologeme alltagskommuni-

kativ angeeignet werden und an welchen Stellen sich modifizierende bzw. stabilisie-

rende Elemente erkennen lassen. Wie werden diese im Modus polarisierter Aneignung

widerspruchsfrei integriert und lassen sie sich bei genauerer Betrachtung dennoch als

antimuslimische Bedeutungsproduktionen dekonstruieren?

Auffallend häufig wird diese Technik vom US-Interviewpartner Oliver Strauss ein-

gesetzt. Seine Externalisierung orientiert sich amNarrativ des Terrorsympathisantentums,

auf dessen Grundlage er eine Gruppe loyaler Muslim*innen im Inland von einer Gruppe

feindlicherMuslim*innen imAusland unterscheidet. Seine persönlicheWahrnehmung bet-

tet Strauss gleich zu Beginn des Interviews, wie bereits gezeigt (s.o.), in die Ereignisse

um den 11. September ein: »that for better or for worse really shaped your attitudes and

a lot of what you think is, you know, colored by that« (Z 27-33; vgl. Kap. 4.1.2). In dieser

frühen Erwähnung der Anschläge zeigt sich, dass in die alltagskommunikativen Ein-

lassungen des Interviewpartners Diskurse um dschihadistischen Terror und religiösen

Fanatismus weit hineinragen. So überrascht es wenig, dass für Strauss die Frage nach

der ideellen Mittäterschaft US-amerikanischer ›Muslim*innen‹ an 9/11 von herausra-

gender Bedeutung ist.

OS: A lot of the discussion at the time was, you know, how much support is there, you

know, in theMuslim community here and elsewhere forwhat occurred? you know, even

if people weren’t directly supporting it. the lesser question is, howmany people, while

not willing to go ahead and strap on a suicide vest, you know, sympathize with the

ideas? now, but then what I found interesting, you know, is that how little there was of

that […] in theMuslimAmerican community, for, you know,OsamaBin Laden, al-Qaeda

and what went on. and (.) and that was, that was very reassuring, you know […] it didn’t

have that support, at all, in the Muslim American community. or, you know, very, very,

very tiny percent of the population. now, outside of the U.S. the Muslim community

(), you know, a lot more people were sympathetic in the Middle East. you know, not

majorities, but substantial minorities who were sympathetic to Al Quaida. (Z 106-127)

Das Feindbild gewaltbereiter, antiwestlicher ›Muslim*innen‹ wird vom Interviewpart-

ner erkennbar aufgegriffen, jedoch auf besondere Weise nuanciert: Jenseits nationaler

Grenzen wird der ›muslimische Fremde‹ zum Feind, diesseits jener Grenze zum loyalen

Mitbürger erklärt. Der vom Globalkonstrukt des ›muslimischen Anderen‹ ausgehenden

Deutungsambivalenz entzieht Strauss mittels Externalisierung ihre verunsichernden

Eigenschaften. Die Frage nach der ideologischen Unterstützung (»how many people

[…] sympathize with the ideas?«) lässt sich für ihn so eindeutig beantworten: Der wahre

Feind der USA befinde sich im »Mittleren Osten«, wo »substantial minorities« Terror-

organisationen wie al-Qaida unterstützten. Dass Strauss dabei keinesfalls der Ansicht

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 Grauzonen des Alltagsrassismus

ist, alle ›Muslim*innen‹, insbesondere jene in den USA, seien qua Religionszugehörig-

keit terroraffin, hebt er durch die Betonung seiner Erleichterung über diese Erkenntnis

deutlich hervor (»that was very reassuring«). Die artikulierte Überzeugung von einer

mehrheitlich loyalen ›muslimischen‹ US-Community ist dabei insofern auch eine Form

des Interessensmanagements, als Strauss sich hier gerade nicht einer Pauschalverurtei-

lung seiner eigenen Landsleute verdächtig macht. Der an das Globalkonstrukt des be-

drohlichen ›Muslim‹ gekoppelte rassistische Generalverdacht wird dabei auf das Teil-

kollektiv der ›Muslims Abroad‹ verengt und zugleich von der sprachlichen Oberfläche

seiner Alltagsaussagen entfernt.

Es zeigt sich jedoch, dass Strauss das antimuslimische Ideologem des bedrohli-

chen ›Muslims‹ trotz Externalisierungspraxis nur geringfügig modifiziert. Statt dessen

rassistischen Symbolgehalt zu reflektieren, stabilisiert er mittels Externalisierungspra-

xis die orientalistische Dichotomie zwischen ›westlicher‹ vs. ›islamischer‹ Welt, indem

auch Strauss den Herkunfts- bzw. Wohnort als symbolisches Demarkationskriterium

ausweist. Dabei entscheidet die Frage nach dem Leben innerhalb oder außerhalb der

USA für den Interviewpartner gleichzeitig auch über die politisch-ideologische Orien-

tierung einer zum Teilkollektiv zusammengefassten ›muslimischen‹ Glaubensgruppe.

Trotz seiner Binärkategorisierung bleibt die rassistische Qualität des von Strauss auf-

gegriffenen antimuslimischen Ideologems damit erhalten. Erneute Anwendung findet

es wenig später, als Strauss unter Verwendung besonders emotionalisierter Attribute

seinen persönlichen Ärger über ›US-Muslim*innen‹ in der Zeit unmittelbar nach 9/11

zum Ausdruck bringt.

OS: […] One thing that was particularly nauseating, I think, about the whole thing was

(.) the thought, the, the, the argument in the aftermath of the attacks were not com-

mitted by Al Quaida. you know, that it was a government conspiracy. or it was the Jews

or something, you know, […] it weren’t people in the U.S. were saying this, but, you

know, there would be Mus-, you know, Muslims, you know, in the Middle East trying to

say that it’s a government conspiracy, you know, trying to blame it on (). that would be

infuriating […]. (Z 128-138)

Der Interviewpartner bezeichnet die Präsentation alternativer Urheberszenarien in Be-

zug auf 9/11 als einen provokativen Akt seitens ›muslimischer‹ Personen, die er erneut

in einem nationalen Außen verortet. Quelle dieser besonders »nauseating/widerlichen«

und »infuriating/empörenden« Behauptungen seien ›Muslim*innen‹ im fernen »Midd-

le East«. Wie schon bei der Subgruppierungspraxis werden auch hier ›Muslim*innen‹

binärklassifiziert, d.h. in potentielle Feind*innen und Freund*innen eingeteilt und so

dem machtvollen Akt des Unterscheidens ausgesetzt, der sie als Gruppe festschreibt

und als Gegner sicht- und adressierbar macht. Erneut zeigt sich, wie sich in den subjek-

tiven Äußerungen der Interviewten die symbolische Seite des Rassismus, hier konkret

die Vorstellung eines feindlichen ›muslimischen‹ Kollektivs jenseits US-amerikanischer

Grenzen, praktisch-kommunikativ entfaltet. Dabei werden diskursiv verfügbare anti-

muslimische Deutungsressourcen im Rahmen alltagskommunikativer Äußerungen ak-

tiviert und – trotz oder gerade durch die symbolische Trennung in innere/gute und äu-

ßere/schlechte ›Muslim*innen‹ – stabilisiert, ohne dass sich dabei auf explizit sprachli-

cher Ebene ein geschlossen rassistisches Weltbild zu erkennen gibt. Das Funktionieren

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 275

eines banalen Rassismus (vgl. Terkessidis 2004) jenseits rechtsradikaler Ideologien wird

anhand der vorliegenden Beispiele empirisch fassbar.

Bemerkenswert ist nun, wie inkonsistent auch hier die sprachpraktische Anwen-

dung der konstruierten Binärkategorisierung ist. Ähnlich wie bei Francis Simon kon-

vergieren die Subkategorien des loyalen Muslims Within und des feindlichen Muslims Ab-

road im weiteren Gesprächsverlauf sukzessive. Dabei verlieren sie schleichend (d.h. un-

kommentiert) ihre Trennschärfe und werden so zugunsten des Globalkonstrukts des

bedrohlichen ›Muslims‹ stillschweigend aufgekündigt. Wir beobachten folglich einen

Wechsel von der Partikularitäts- zurHomogenitätsbehauptung. Im Material zeigt sich dies

an jener Stelle, an der Strauss allen ›Muslim*innen‹, ungeachtet ihres Lebensortes, ei-

nen grenzübergreifenden, identitätsinduzierten Solidarisierungsreflex unterstellt.

OS: […] It gets weird, right, because you have someMuslim Americans (2) a lot of them,

you know, they identify with theirMuslim faith. and so it doesn’tmatter where you are,

there is this identity. now, at the same time I think that identity breaks down in that

(), you know, vast, vast majority of Muslim Americans do not sympathize at all with

those particular beliefs of their Muslim community in the Middle East. but then you

still have, but then, I, I feel also to some extent, you know, just like Americans have

this »us versus them« to some extent, you know, Muslims started feeling that as well,

you know: »we’re getting attacked, we’re getting criticized,« […] and so that creates

a defensiveness as well where even though they don’t supp- obviously don’t support

al-Qaeda’s doing (2) you know, they don’t agree with all these attacks and so they id-,

they identify perhaps more than they otherwise would in some ways with the more,

you know, ideas youmight havemore so in Europe and especially in theMiddle East in

those Muslim communities […]. (Z 139-156)

Die eingehende Analyse des Interviewauszugs zeigt, dass Strauss zunächst zwischen

den zuvor konstruierten Untergruppen auf der einen und seiner Annahme, es käme in

Krisenzeiten zu einer weltweiten muslimischen Solidarisierung auf der anderen Seite,

hin- und hergerissen ist: Einander widersprechende Versuche der Präzisierung und Re-

lativierung indizieren hier eine gewisse Deutungsunsicherheit (»some; »a lot of them«;

»vast, vastmajority«; »you still have«; »to some extent«; »obviously«; »perhapsmore«; »in

some ways«). Sowohl die Hypostasierung der ›muslimischen‹ Identität als einheitliches

Gruppenmerkmal (»it doesn’t matter where you are, there is this identity«) als auch die

Darstellung antagonistischer Deutungsrahmen als anthropologisch und kontextunab-

hängig (»just like Americans have this ›us versus them‹«) bestätigen hier einmal mehr,

dass für Strauss ein generalisierender Grundverdacht gegenüber ›Muslim*innen‹ trotz

vorgenommener Differenzierung bestehen bleibt. Anstatt sich auf eine sachliche Analy-

se der politischen,wirtschaftlichen und kulturellen Ursachenfaktoren von 9/11 einzulas-

sen und dabei auch US-amerikanische Verstrickungen mit zu berücksichtigen – etwa

die mitunter imperialistische Außenpolitik in Regionen des Mittleren Ostens im 20.

Jahrhundert (vgl. Kumar 2010: 270ff.) – zieht sich der Interviewpartner auf kulturalis-

tische Erklärungsansätze zurück. ›Muslim*innen‹ wird so nicht nur eine kollektive »de-

fensiveness/Abwehrhaltung« unterstellt, die mit ihrer Religionszugehörigkeit begrün-

det wird. Positionierungen jenseits simpler Loyalitätsdemonstrationen werden zudem

auch als identitätspolitisch abgetan und so deligitimiert.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 Grauzonen des Alltagsrassismus

Auf sprachlich manifeste Weise zeigt sich dies auch in der Darstellung der von

Strauss erlebten und rekonstruierten Streitkultur zwischen ›Muslim*innen‹ und Nicht-

muslim*innen nach 9/11, die er mit Bezeichnungen wie »battles«, »contest« und »dis-

putes« als emotionalisiert und konfliktär charakterisiert (Z 166, 177, 167). Die eingangs

konstruierten Untergruppen Muslims Within und Muslims Abroad werden dabei einmal

mehr zugunsten eines rassistischen Generalverdachts verworfen, was insbesondere in

Strauss’ mangelnder Akzeptanz ›muslimischer‹ Redebeiträge zum Ausdruck kommt.

OS: […] It’s harder to accept it when right after 9/11 it’s someone who is Muslim Amer-

ican saying: »well, you know why they committed these terrors.« you know, »the root

causes«, you know. »they lashed out because Saudi Arabia is upset over the U.S. domi-

nance, you know, in bases in Saudi Arabia, you know, near their holy cities« (). thatmay

be true (.) the last person who should be making that argument though, is a Muslim

American […]. (Z 183-190)

***

OS: […] For me it’s like, you know, I want this person to say »It’s just wrong«. no ands,

ifs or buts. […] I don’t wanna hear from you your explanation why they did it, and that

you think there’s something to what they said- you know, not, not that you agree with

their solution of this, you don’t, but then you agree with their problems. you may be

right, it’s just the worse thing in the world for you to say frankly […]. (197-204)

Weitere Fälle

Die von Strauss angewandte Externalisierungspraxis findet sich nun auch bei anderen

Interviewpartner*innen im Chicagoer Sample. Kelly Scheiner etwa, die sich mit ihrer

Organisation ACT! der Verteidigung US-amerikanischer Werte gegen »den Islam« ver-

schrieben hat, begründet ihre Haltungmit »Problemen«, die Länder außerhalb der USA

mit ihren muslimischen Bevölkerungen hätten. Europa dient ihr als abschreckendes

Beispiel dafür, wie die zunehmende Präsenz von ›Muslim*innen‹ nicht nur den Verlust

der eigenen Kultur, sondern gar des eigenen Lebens zur Folge haben könnte. Während

Scheiner den europäischen Ländern eine nahezu hoffnungslose Lage attestiert – der

›muslimische Feind‹ habe hier schon fast »take over/die Macht übernommen« – wolle

sie mit ihrer Organisation dazu beitragen, solche Entwicklungen in den USA zu ver-

hindern.

KS: Well, I look at, I look at what’s happened in other countries ahm, England, Nether-

lands, France even. and you’ve got some problem in Germany. and, ahm, and how their

numbers have grown so dramatically in the last 20 years, 30 years in those countries.

they’ve grown to the pointwhere now they’re bold and they’re demanding. and they’re,

they’re, they’re out there. and they’re ah (2) they’re causing a lot of problems in your

country. in Europe, and that’s why we want to defend our country against that. we see

what’s coming. it’s the same thing, is what, is what you’ve got in Europe and we need

to defend our country against that. (Z 622-631)

***

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 277

KS: […] I mean, we are a Christian country. and ahm, Muslims are welcome here just

as, as any other sect or group or ethnicity or religion. ahm, but they’re not welcome

to take over and that is typically what they do. when they, when they reach a certain

level of the population, they’ll take over. they’re very bold and that’s when they get

the Muslim Brotherhood behind them and they’ll take over. and when it’s bad enough

you’ll be given a choice. you either become Muslim, you become our slave or you die.

and I don’t wanna see, I don’t wanna see Europe get that way, much, much less our own

country […]. (Z 633-641)

Scheiner bedient sich hier eines nationalen Bedrohungsnarrativs, das in rechtsextremen

Kreisen unter dem Schlagwort des »Volksaustauschs« firmiert (vgl. Amadeu Antonio

Stiftung 2017: 13). In dieser Erzählung wird Migration alsWaffe verstanden, die gegen-

über der autochthonen Bevölkerung mit dem Ziel eingesetzt wird, diese zu ersetzen

bzw. zu vernichten. Dass es sich bei Scheiner um einen Sonderfall handelt, insofern

sie mit ihrem politischen Engagement eine offen rechtspopulistische bis rechtsextreme

Agenda verfolgt, haben wir an anderer Stelle bereits geschildert. Scheiners Sprache und

Argumentation sind weniger moderat, die von ihr eingesetzten diskursiven Rassismen

weniger implizit als bei anderen Interviewpartner*innen. Deutlich wird dies im Ver-

gleich mit Nathan Bokhari, der sich desselben Bedrohungsnarrativs bedient (»the chal-

lenge comes when they become majority. then the temperament changes«), dieses al-

lerdings durch die anschließende Kritik an blinder Islamophobie rhetorisch abmildert.

Die von ihm explizit versprachlichte Moderation des Bedrohungsnarrativs (»we also

should not give in to fear of islamophobia«) wird im Anschluss jedoch wieder kassiert,

indem durch die demonstrative Betonung kultureller Differenzen und die Aktualisie-

rung des Inkompatibilitätnarrativs neo-rassistische Deutungslogiken reproduziert wer-

den (»Western culture and Islam, I don’t know, if they are compatible or if they ever will

be compatible. it’s different«).

NB: […] Whenever they are in minority, like here, like in Europe, like in your country,

Germany, they are in minority, but in some places they may not be. whene-, whenever

they are in minority peaceful coexistence is preached, is celebrated, is affirmed. the

challenge comes when they become majority. then the temperament changes. you

know? then it’s, it’s different in many different aspects. so here also, at the moment,

they are in minority. having said that though, I (.) feel (.) that we also should not give

in to fear of islamophobia. ok? and I think that’s where I, I (.) find it sad that most

of the people are just engulfed in this islamophobia. and the media fans it, and the

extremis-, extremists fan-, fan it from both sides. is Muslims do and Christians do, too.

that does not create understanding. both sides. there are Christian extremists, too,

who say »well they are coming and taking over.« how can they come and take over?

take over what? Western culture and Islam, I don’t know, if they are compatible or if

they ever will be compatible. it’s different. Western democracy and Islamic rule, can

they be compatible? I don’t know. they are different […]. (Z 758-776)

Gemeinsam ist den Interviewpartner*innen Strauss, Scheiner und Bokhari, dass sie

mit der Religion des Islams eine Bedrohung assoziieren, deren unmittelbare Virulenz

sie jedoch außerhalb der USA verorten. Alle drei bedienen sich des rassistischen Glo-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 Grauzonen des Alltagsrassismus

balkonstrukts des ›bedrohlichen, antiwestlichen Muslims‹, modifizieren dieses jedoch

auf unterschiedlicheWeise und in verschiedenen Abstufungen.Während Oliver Strauss

›Muslim*innen‹ in zwei Subgruppen unterteilt, wobei er die ›inneren Muslim*innen‹

(Muslims Within) als loyal, die ›äußerem Muslim*innen‹ (Muslims Abroad) als tendenziell

terroraffin und entsprechend verdächtig markiert, stellt Scheiner ein Quantitätsargu-

ment ins Zentrum ihrer Argumentation: ›Muslim*innen‹ werden bei ihr dann zur aku-

ten kulturellen und physischen Bedrohung für die US-Gesellschaft, wenn sie in die zah-

lenmäßige Mehrheit geraten. Außerhalb der USA, etwa in den Ländern Europas, könne

man die Folgen einer nahenden ›muslimischen Machtübernahme‹ bereits beobachten.

Desselben Arguments bedient sich auch Nathan Bokhari, der zwar dessen rassistische

Logik argumentativ abmildert, letztlich die neo-rassistische Behauptung von der Un-

vereinbarkeit der Kulturen (Inkompatibilitätsnarrativ) nichtsdestotrotz reproduziert.

Insgesamt lässt sich zur Externalisierungspraxis festhalten, dass sie den Interview-

partner*innen ermöglicht, diskursiv verfügbare antimuslimische Ideologeme aufzuru-

fen, ohne daraus eine direkte Gefahr für die eigene Lebenswelt und unmittelbare ge-

sellschaftliche Umwelt abzuleiten. Das Vertrauen in das Fortbestehen lebensweltlicher

Ordnungen und Gewissheiten wird dabei mit hegemonialen antimuslimischen Wis-

senselementen harmonisiert. Dabei spielt erneut die Binärkategorisierung als sprach-

licher Akt machtvoller Unterscheidung eine zentrale Rolle: ›Muslim*innen im Innern‹

werden als loyal und unbedenklich konstruiert, während ›Muslim*innen im Außen‹

den Interviewten nicht nur als potentielle Feind*innen gelten, sondern auch als Rea-

lisator*innen einer Islamisierungsagenda, vor der sich die USA bisher noch schützen

konnten. Die Trennung zwischen ›inneren‹ und ›äußeren Muslim*innen‹ erlaubt es den

Interviewten darüber hinaus, antimuslimische Deutungsressourcen anzuzapfen, ohne

diese gleich offen-rassistisch auf alle ›Muslim*innen‹ zu projizieren. Ein Rassismus-

verdacht steht so nicht unmittelbar im Raum, was die Externalisierungspraxis mit der

Subgruppierung gemein hat.

Eine thematische Flexibilität bzw. Diskontinuität ist zudem auch bei der Externali-

sierungspraxis festzustellen: Die symbolischen Grenzen zwischen den Subgruppen ver-

schwimmen nämlich, sobald Fragen nach Loyalitäten in Zeiten der Krise (Strauss) oder

der generellen Vereinbarkeit zwischen ›Westen‹ und ›Islam‹ (Bokhari) angesprochen

sind (Wechsel von Partikularitäts- zur Homogenitätsbehauptung). Hier scheint es sich

umSchlüsselfragen nach Zugehörigkeit und Identität zu handeln, bei denen das Global-

konstrukt des ›antiwestlichen Muslims‹ seine Dominanz über subjektive Bedeutungs-

produktionen zurückzugewinnen scheint. Die durch die Externalisierung bewerkstel-

ligte Unterscheidung in ›gute‹ und ›feindliche Muslim*innen‹ birgt damit letztlich nur

ein sehr beschränktes Transformationspotential auf rassistischeWissensbestände: We-

der werden antimuslimische Zuschreibungen reflektiert und aufgelöst – vielmehr wer-

den sie auf eine der beiden konstruierten Teilgruppen umgelenkt undmithin neu arran-

giert – noch wird die vorgenommene Modifikation themenübergreifend durchgehal-

ten. Bei Letzterem stellen gerade Fragen, die das positive Selbstbild der ›Eigengruppe‹

herausfordern (wie bei Strauss in Bezug auf die Verstrickungen der USA in die Vorge-

schichte zu 9/11), ein Feld dar, auf dem die Konstruktion von ›Muslim*innen‹ als Andere

wieder auf bewährte antimuslimische Deutungsressourcen zurückgreift.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 279

4.2.3 Kontrastierung: Islam vs. ›Muslim*innen‹

Eine weitere Diskurspraxis, mit der sich polarisierende Aneignungen kommunikativ

realisieren, ist die semantische Kontrastierung von ›Islam‹ und ›Muslim*innen‹. Das Cha-

rakteristische dieser Praxis ist die künstliche Spaltung und Entgegensetzung von Glau-

benssystem und Anhänger*innenschaft, welche es den Interviewten ermöglicht, anti-

muslimische Ideologeme in Bezug auf die Religion des Islams zu aktualisieren (religions-

bezogene Bedeutungsproduktionen) – etwa die Deutung ›des Islams‹ als bedrohliche, antili-

berale und expansionistische Weltanschauung – während in Bezug auf ›Muslim*innen‹

liberale, differenzierte und wohlwollende Attribuierungen vorgenommen werden (per-

sonenbezogene Bedeutungsproduktionen). Antimuslimische Ideologeme in Bezug auf ›den

Islam‹ werden imRahmen dieser Diskurspraxis adaptiert und durch die alltagskommu-

nikative Aneignung der Interviewpartner*innen stabilisiert. Gleichzeitig schaffen die

Interviewpartner*innen in ihren personenbezogenen Bedeutungsproduktionen symbo-

lische Ausnahmeräume, in denen sie sich – allerdings lediglich implizit, herrschaftskri-

tische Reflexionen bleiben aus – von rassistischen Deutungsressourcen distanzieren.

Das Dekonstruktions- und Transformationspotential dieses Aneignungsmusters muss

trotz dieser Ausnahmen erneut als limitiert bewertet werden. So werden ›Muslim*in-

nen‹ zwar nicht als bedrohlich, kulturexpansionistisch oder antiwestlich beschrieben

und es gibt auch dezidiert positive und differenzierte Charakterisierungen, dennoch

bleibt insgesamt ein essentialisierender Blick auf sie bestehen.

Dabei gehört, wie bereits bei den vorhergehenden Diskurspraxen, zu den rhetori-

schen Eigenschaften der semantischen Kontrastierung, die Widersprüche, die sich aus

den verschiedenen, z.T. unmittelbar aufeinanderfolgenden Bedeutungsproduktionen

ergeben, argumentativ zu integrieren und zu glätten.Die ideologischen Spannungen in

den alltagsrassistischen Bedeutungsproduktionen der Interviewten werden dabei – an-

ders als es bei den dilemmatischen Formen, wie wir später noch sehen werden, der Fall

ist (vgl. Kap. 4.3) – gerade durch die künstliche Unterscheidung von ›Muslim*innen‹

und ›Islam‹ aufgelöst, indem zwei vermeintlich unterschiedliche und voneinander un-

abhängige Phänomene kommunikativ konstruiert werden (= binäre Kategorisierung und

Partikularitätsbehauptung). Während in den personenbezogenen Bedeutungsproduktio-

nen dabei v.a. positiv bewertete, persönliche Kontakterfahrungen verarbeitet werden,

kommen die religionsbezogenen Bedeutungsproduktionen ohne konkrete, offengelegte

Erfahrungs- bzw. Informationsressourcen aus. Woher die Interviewten ihre religions-

bezogenen antimuslimischen Deutungen beziehen, bleibt mithin unklar und wird von

ihnen auch nicht weiter thematisiert oder gar problematisiert. Aus lebenswelttheoreti-

scher Perspektive zeigt sich dabei, dass antimuslimische Zuschreibungen an ›den Islam‹

bei den betreffenden Interviewpartner*innen bereits derart normalisiert sind, dass ei-

ne interessensmanagende Beweisführung darüber, woher jene Negativzuschreibungen

stammen bzw. wie diese zu rechtfertigen sind, obsolet erscheinen.

Die Diskurspraxis der Kontrastierung zeigt sich am deutlichsten in den Aussagen

Tom Kowalczyks (31), der als Verwaltungsangestellter an einer großen Chicagoer Uni-

versität tätig ist. Anhand seiner Einlassungen wird empirisch nachvollziehbar, wie sich

antimuslimische Rassismen in subjektiven Äußerungen jenseits geschlossen-rassisti-

scher Weltbilder kommunikativ entfalten. Nachfolgend gilt es zunächst, die antimus-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 Grauzonen des Alltagsrassismus

limischen Bedeutungsproduktionen Kowalczyks in Bezug auf ›den Islam‹ herauszu-

präparieren: Wie wird die Religion vom Interviewpartner beschrieben und bewertet

und welche öffentlich verfügbaren antimuslimischen Ideologeme werden dabei aufge-

rufen und lebensweltlich aktualisiert? Im Anschluss werden seine religionsbezogenen

den personenbezogenen Zuschreibungen gegenübergestellt und miteinander vergli-

chen – die zentrale Frage ist dabei erneut, wie mittels der angewandten Diskurspraxis

antimuslimischen Deutungsressourcen in Teilen widersprochen wird, wie sie letztlich

dennoch reproduziert und stabilisiert werden.

Kowalczyks religionsbezogene Bedeutungsproduktionen sind nun von vergleichsweise

unverhohlenem Charakter: So macht er von Anfang an kein großes Geheimnis um

seine Antipathien gegenüber Religionen im Allgemeinen und ›dem Islam‹ im Be-

sonderen.17 Von ausgeprägten Dysphemismen zeugt etwa die explizite Artikulation

seiner Antihaltung, die er vulgär und parolenhaft zusammenfasst: »a church or a

mosque it’s the same […] crap« (Z 1278-1279) oder »I oppose religious anything, period«

(Z 1288). Trotzdem der Interviewpartner wiederholt betont, dass er ›den Islam‹ nicht

im Besonderen, sondern vielmehr Religionen im Allgemeinen ablehne – da sie alle, mit

Ausnahme des Buddhismus, den er nicht als Religion auffasse, ihre »violent aspects«

hätten (vgl. Z 1274-1279) – wird insbesondere in den direkten Vergleichen zwischen

›Islam‹ und ›Christentum‹ deutlich, dass Ersterer für ihn eine erhebliche, weil akute,

gesellschaftliche Bedrohung darstellt. Dabei bringt Kowalczyk ein antimuslimisches

Ideologem in Stellung, das ganz ähnlich bereits beim Kölner Till Feller beobachtet

werden konnte (vgl. Kap. 4.1.1.1): Es handelt sich um das populäre Ideologem von der

Rückständigkeit bzw. der retardierten Evolution des Islams (vgl. Naumann 2010: 32f.). Anders

als das ›Christentum‹, welches eine Phase der Modernisierung und Säkularisierung

durchlaufen habe, sei ›der Islam‹ laut Kowalczyk rückständig und vormodern, was sich

daran erkennen ließe, dass er seinen Anhänger*innen keinen Raum für kritische bzw.

reformistische Positionen zugestehe und sie, im Gegenteil, durch eine geschlossene

Ideologie unterdrücke. Kowalczyk entfaltet jene orientalistische Deutung im Rahmen

eines – argumentativ nahegelegten – Vergleichs zwischen der Religion des Islams und

George Orwells bekannter Roman-Dystopie 1984, in der die Menschheit durch gezielte

staatliche Indoktrination und Kontrolle sämtlicher Freiheitsrechte und humanisti-

scher Werte beraubt wird. Diesen Vergleich bereitet Kowalczyk in der nachfolgenden

Interviewpassage langsam vor, um ihn dann im zweiten Teil seiner Einlassungen

argumentativ zu entfalten.

TK: […] Christianity it’s, it’s, it’s beautiful to watch it crumble. it’s ah @it’s terrific@,

it’s wonderful to, to @(.)@ see it in decline. ahm, but Islam it’s just ahm (2) Islam is,

17 Der Interviewpartner berichtet zu Beginn des Interviews von seiner regelmäßigen Teilnahme an

Diskussionen auf einer Facebookseite über »Anti-Theismus und religiöse Gewalt«, die sich nach

seiner Aussage v.a. auf die Entlarvung des Christentums und die Ablehnung der christlich-»theo-

logischen Ideologie« konzentriere (Z 33-44, 66–79). Im fortgeschrittenen Verlauf des Gesprächs

berichtet er zudem davon, dass er selbst einmal der christlichen Kirche angehörte, diese aber

nach einer Art metaphysischer Eingabe verlassen habe (Z 805-825) und nun an einem philoso-

phischenManifest schreibe, das eine Alternative zu religiösenWeltanschauungen darstellen solle

(Z 807-897).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 281

is behind and, and it looks (.) it stands to be determined what it’s impact will be over

the course of time depending immigration patterns. ahm (.) but it, it Christianity is be-

coming less and less of a threat (.) mainly because it’s so open. it’s become so tolerant,

but Islam is still resisting that and ahm (.), it’s still very close, it’s still very protectionist

and that’s why it’s scary, is because it’s really much harder to crack it until it starts to

weaken, you know, it’s, it’s ah, it’s protectionist (.) values or ideas. […] one thought that’s

scary is […] how well will an atheistic culture withstand an Islamic influence? one that

is much more (.) ahm (.) closed, more narrow-minded, more ahm, less, less tolerant?

ahm (.) and-

I:                        Are you afraid that it couldn’t withstand it? that it couldn’t protect itself

against it?

TK: It’s, it’s a concern, but ah and, you know, but then I think about it and I’m not sure if

it’s a valid concern. ahm (.) and, and that’s, and that’s something to look out for, I mean

you bring up a good thing, because (.) as soon as you get a caught up in this fear you

become protectionist yourself and when you do that, that’s when you become just like

your enemy kind-of-thing. ahm, so no, I thin- (2) oh ahm, I, I don’t know how familiar

you are with ah (.) George Orwell’s 1984?

I: I’ve read it, it was years ago, but I’ve read it.

TK: But, but the ideology that he’s discussing is one that is so perfected, so closed, so

controlled that it’s beyo:nd (.) it’s, it’s beyond transformation. it’s, it’s beyond corrup-

tion because it’s so strict, it’s so insanely strict. it is perfected strictness. (2) ah, because,

mainly because it per-, persecutes every opposing idea. it just, it gives absolutely, it’s

ah, ruthless in, in it’s- but then, but then again, you know,Christianity has gone through

that, too. ah, Christianity has been at that stage and then (.) and so:: it’s, ultimately, I

mean, it’s, if you really do (.) if you are confident in the idea that religion itself is a, is a

weakness, is a, is a manifestation of a weakness in the human mind, it’s (.) it’s bound

to (.) to fall just, just, just as Christianity, just the same way. ahm, people will question

Islam just as they did Christianity and, and things will change. so, there (.) at least in

mymind, there is, there is a type of a fear and I don’t think most have this fear because

they ahm, probably don’t think about Islam. ahm, but (.) but if I have this fear, it’s really

short lived and when you look at ahm, history of religion it’s, it (.) it will f-, you know, it

will go, Islam will go the same way Christianity did. it’s, it’s just a matter of time really

more than anything […]. (Z 529-578)

Der Interviewpartner entwirft hier ein dystopisches Zukunftsszenario, in dem er auf

die Gefährlichkeit geschlossener, antiliberaler Ideologien hinweist – Ideologien, wie sie

das ›Christentum‹ (vor seinem gesellschaftlichen Bedeutungsverlust) und ›der Islam‹

(noch heute) darstellten. Religionen bezeichnet Kowalczyk dabei pauschal und abwer-

tend als »a manifestation of a weakness in the human mind«, wobei sie alle dasselbe

Schicksal teilten, nämlich irgendwann zu stürzen: »to fall«. Polemisch und religions-

feindlich ist diese Argumentation nun nicht nur aufgrund des assoziativen Vergleichs

von Religionen mit der faschistoiden Staatsdoktrin aus 1984, sondern auch durch die

lexikalische Gestaltung seiner alltagskommunikativen Einlassung.

›Den Islam‹ vergleicht Kowalczyk hier mit einer menschenverachtenden Ideolo-

gie, die jede oppositionelle Idee »persecute/verfolgt« und dabei derart starr sei, dass

└

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 Grauzonen des Alltagsrassismus

sie weder »transformiert« noch »korrumpiert« werden könne (»beyond transformation

[…] beyond corruption«). Unter Anrufung aufklärerisch-säkularer Ideale sieht er nur

die menschliche Vernunft dazu in der Lage, sich vom Joch der Religionen zu befreien

(»question«). Während ›das Christentum‹ diesen Weg nun bereits gegangen sei, stünde

jene unausweichliche Entwicklung ›dem Islam‹ noch bevor. Das Ideologem von der zi-

vilisatorischen Rückständigkeit wird in den Alltagsthesen Kowalczyks deutlich. Zudem

zeigt sich in dessen Aussagen die religionsfreie Gesellschaft als utopische Zukunftsvisi-

on, womit er über die laizistische Idee der Trennung zwischen Staat und Religion weit

hinaus geht, indem er die Eliminierung der Religionen unverhohlen propagiert.

Ein weiteres antimuslimisches Ideologem, jenes von der nationalen Fremdheit des Is-

lams, aktualisiert Kowalczyk durch die Einflechtung einesMigrationsdiskurses,wie dies

ansonsten nur die antimuslimische Aktivistin Kelly Scheiner sowie einige deutsche In-

terviewte tun.18 So sei der gesellschaftliche Einfluss ›des Islams‹ für ihn abhängig von

Zuwanderungsmustern (»depending immigration patterns«). Trotz dem dabei unklar

bleibt, in welche und auswelcher Gesellschaft bzw.welchenGesellschaften hiermigriert

wird, zeigt Kowalczyk mit dieser These, dass er ›den Islam‹ in einem nationalen Außen

verortet. Der Gedanke an den derzeitigen gesellschaftlichen Einfluss ›des Islams‹ ver-

setzt Kowalczyk zudem offenkundig in Unruhe.Während er mit Freuden dabei zusehe,

wie ›das Christentum‹ »crumble/zerfalle«, mache ihm der Widerstand ›des Islams‹ ge-

gen seinen eigenen Niedergang hingegen »Angst« (»it’s scary«). Er fragt sich, »how well

will an atheistic culture [wie die USA] withstand an Islamic influence?«

Wie lassen sich Kowalczyks religionsbezogene Bedeutungsproduktionen an dieser

Stelle vorerst zusammenfassen? Das Islambild, das der Interviewpartner alltagskom-

munikativ entwirft, ist von unverhohlen religionsfeindlicher Qualität. Es ist von di-

versen Attributen durchwirkt, die einem radikal rassistischen Symbolapparat entlehnt

sind und als zentrale antimuslimische Ideologeme verstanden werden können: So sei ›der

Islam‹ unheimlich, geschlossen, intolerant, protektionistisch, borniert. Kowalczyk lässt an sei-

nem Wunsch, ›den Islam‹ in seiner gesellschaftlichen Bedeutung zurückzudrängen,

keinen Zweifel. Sein zynisches Auflachen (»@it’s terrific@«) und seine agitierte Into-

nation unterstreichen seine Argumentation und zeigen an, dass der Interviewpartner

erheblich emotional involviert ist. Seine offen-feindliche Haltung gegenüber der Religi-

on zeigt sich zudem auch an anderen Stellen im Interview, etwa wenn Kowalczyk ›den

Islam‹mit einem »Virus« vergleicht und sich damit der diskursiven Rassifzierungstech-

nik der Maladisierung bedient (vgl. Bühl 2017: 153ff.) Insgesamt entwirft er die Religion

als Counterpart zu einer »atheistischen Kultur« (s.o.), die er als gesellschaftlichen Ide-

alzustand normativiert. Geht man davon aus, dass er damit die US-amerikanische Ge-

sellschaft meint, handelt es sich um eine überaus bemerkenswerte Charakterisierung.

Schließlich widersprechen nicht nur deren demokratische Verfassung, sondern auch

die multiethnische und multireligiöse Bevölkerung der Vorstellung radikaler A-Religio-

sität grundlegend.

Betrachten wir nun im Vergleich dazu Kowalczyks personenbezogene Bildproduktionen,

so heben sich diese von seinen islambezogenen Bildproduktionen deutlich ab. Recht

früh im Interview betont er etwa, dass er mit ›muslimischen‹ Personen kein Problem

18 Z.B. Till Feller, Grit Paul, Silvia Manck, Mike Köller.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 283

habe – »people are people« (s.u.). In seiner Antwort auf die Frage, wie er mit ›muslimi-

schen‹ Studierenden amArbeitsplatz umgehe, tritt die hier interessierende Diskurspra-

xis der Kontrastierung erkennbar zutage. Während Kowalczyk ›dem Islam‹ eine Reihe

verächtlich machender Attribuierungen zuweist (dabei steigert sich seine Epidemie-

Metaphorik von der »Idee«, über die »Krankheit« bis hin zum »Virus«) und damit an-

timuslimische Ideologeme unumwunden reproduziert, lässt er ›muslimischen‹ Perso-

nen, denen er in den eigenen lokalen Lebensweltkontexten auch direkt begegnet ist,

eine liberale und menschenfreundliche Lesart zukommen.

TK: Well, I mean I, I’m a university employee; ahm, obviously I’m gonna be respect-

ful and, you know, ahm (3) just as helpful to anybody. it’s not, I, I don’t really have a

problem with people. people are people. it’s, it’s more the ideas about ahm, it’s more

like a disease I, I would think than an idea (2) yeah, @basically an idea functions very

much@ like, like a virus. it uses it’s host to spread ahm, it, it effects their @life and it

can@ shorten it or; or extend it. actually, in some ways extend it, so it depends. I mean,

it obviously effects behavior, effects the (.) the life of the host, so. so, people are people

[…]. (Z 171-179)

Im Laufe des Interviews folgen weitere explizite Diffamierungen der Religion, wobei

sich diese erneut mit wohlwollenden Darstellungen von ›Muslim*innen‹ abwechseln.

Dabei handelt es sich, wie schon im Falle der ›muslimischen‹ Studierenden, erneut um

interpersonale Begegnungen, dieses Mal mit irakischen Zivilist*innen, die Kowalczyk

im Rahmen seines Kriegseinsatzes persönlich kennenlernte. In deren retrospektiver

Charakterisierung reflektiert er – auffallend empathisch, denn seine eigene Rolle als

US-Soldat beschreibt er hier aus der Perspektive der Zivilbevölkerung unumwunden als

»occupier/Besatzer« – deren lokale Lebensbedingungen, stellt gemeinsame Lebensziele

heraus und vermeidet dabei die Hypostasierung von religiösen Identitäten. Es lassen

sich hierin Bedeutungszuschreibungen im Sinne einer systemischen Ausnahme erkennen,

und zwar insofern, als Kowalczyk im Rahmen seiner personenbezogenen Bedeutungs-

produktionen gegen nationale, kulturelle oder religiöse Gruppenkategorisierungen an-

spricht:

TK: […] I mean they were just, just@regular people@ living in a, you know,@in amuch

poorer country@, […] you have to consider their relationship to us, they’re dealing with

a foreign (.) occupier (.) in (.) uniform, they’re probably gonna be behaving differently

than theywould, ah,with () or just, you know, just another civilian. […] Imean they don’t

know who they’re dealing with. they, you know, they might say something that you

might find a threat and then they might be afraid of some kind of, ahm, punishment

or some kind of retribution for it, ah. so […] I don’t know if that has anything really to do

with them being Muslim or just simply, you know, a (.) more of a developing country

(.) being occupied by foreigners, really I think that’s kind of the bigger factor there […].

(Z 322-348)

***

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 Grauzonen des Alltagsrassismus

TK: […] Yah, it’s a different religion but it’s like, you know, but people are still livin‹ their

lives, they still want the same things out of life, you know. (Z 375-377)

Dass die hier beschriebene Kontrastierungslogik jedoch Inkonsistenzen aufweist und

›Muslim*innen‹ von Kowalczyk auch jenseits der symbolischen Ausnahmen beschrie-

ben und bewertet werden, zeigt sich an einer weiteren Interviewpassage. Die binäre

Kategorisierung und Kontrastierung von ›Islam‹ und ›Muslim*innen‹ wird dabei aufge-

hoben, die Partikularitätsbehauptung durch homogenisierende Nahelegungen ersetzt.

Dabei greifen religions- und personenbezogene antimuslimische Zuschreibungen inso-

fern ineinander, als ›Muslim*innen‹ hier als gesichtslose Träger*innen ihres Glaubens

beschrieben werden. Populäre antimuslimische Ideologeme von einer fremdbestimmten

muslimischen Masse werden vom Interviewpartner aktualisiert. Dabei entfaltet sich das

Bild einer homogenen Glaubensgruppe, das Kowalczyk anschließend im Rahmen eines

rekonstruierten Moscheebesuchs noch einmal bekräftigt.

TK: […] I knewanother guy, hewas another co-worker ah,worked at a copy shopon cam-

pus. he, ah, I was interested in Islam andwith him I asked him to takeme to amosque.

ahm (.) because there are, there are quite a fewmosques in, in our neighborhood, so: it

was an interesting experience and it was kind’a scary. and (.) I don’t know if somebody

else would have the same effect if going into a church. I mean, I spent (my fair share of)

time in church back in the day. ahm, and so you see like this kind’amindless obedience

type-of-thing and, I don’t know, maybe, maybe it’s more because I was an outsider but

(.) actually, I’ve been to a few mosques […]. (Z 189-198)

Während eines Moscheebesuchs sei laut Kowalczyk von der betenden Gemeinde ei-

ne irrationale, entmündigte Stimmung ausgegangen. Sprachlich tritt diese dabei gar

nicht in Erscheinung, sondern geht lediglich aus der retrospektiven Atmosphärenbe-

schreibung hervor (»scary«; »mindless opedience type-of-thing«). Der islamische Glau-

be als Ursache dieser kollektiven Entrückung wird hier im Einklang mit orientalisti-

schen Deutungen über dessen anti-aufklärerischen Charakter präsentiert. In diesem

Zusammenhang erscheint auch das Interesse des Interviewpartners ›am Islam‹ und

den Moscheen in seiner Nachbarschaft voreingenommen und herablassend. Trotz der

Relativierung und Kontextualisierung seiner Perspektive (»maybe it’s more because I

was an outsider«), scheint sein Urteil über Moscheen und Gebetspraxen letztlich auf

einem a priori-Wissen zu beruhen, das durch seine alltagsethnographischen Beobach-

tungen nicht hinterfragt, sondern nur bestätigt wurde.

Weitere Fälle

Auch andere Interviewpartner*innen nehmen eine Kontrastierung von ›Islam‹ und

›Muslim*-innen‹ vor. Für Nathan Bokhari etwa stellt ›der Islam‹, wie oben bereits

gesehen, ein Ideensystem mit eindeutig imperialistischer »Agenda« dar, eine Zielset-

zung, der sich ihm zufolge alle Nichtmuslim*innen bewusst sein sollten, da sie die

eigene Lebensweise bedrohe (»eyes are need to be open«). ›Muslim*innen‹, auf der

anderen Seite, sieht Bokhari als überwiegend säkular und damit unbedenklich an.

Trotz dem er sie nicht als potentielle Aggressor*innen oder Attentäter*innen präsen-

tiert, ist Bokharis Muslimbild nicht weniger paternalistisch und herablassend. Seinen

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 285

Schilderungen zufolge kenne die Mehrheit der ›Muslim*innen‹ ihre eigene Religion

gar nicht, in seinen Bedeutungsproduktionen erscheinen die Säkularen als Unwissende.

Sich selbst hingegen präsentiert Bokhari als Kenner der islamischen Theologie, eine

im rassismustheoretischen Sinne klar selbstaufwertende Disposition, die mit der

Herabwürdigung muslimischer Glaubensanhänger*innen als religiöse Dilettant*innen

korrespondiert.

NB: […] If you read Islam, about Islam and ah, see how the histories and the Islamic

text in Koran, I think everything will be clear to you. ahm (2) on one side, Islam has a

very clear agenda. Islam, notMuslims. Islam’s clear agenda is world domination, is not,

is not a political correct statement, I know. we don’t want to hear it, we don’t want to

accept it. because excepting that means that we need to be, eyes are need to be open

and the political correctnesswill go. […] having said that though,Muslims are different.

and every Muslim, 80 % percent of Muslims (.) many of my Muslims friends have sug-

gested this number, 80 percent of Muslims in America are secular people. (.) they don’t

know Islam. they: probably hear about Koran from, from ah, from themothers or from

the mosque, or maybe nowadays from the internet. their knowledge of Islam is very

limited. or (.) at times it’s very hard for them to except what the Koran teaches […].

(Z 560-582)

Insgesamt lässt sich sagen, dass die Kontrastierungspraxis es erlaubt, zwischen ›Mus-

lim*innen‹ und ›dem Islam‹ als Glaubenssystem vermeintlich widerspruchsfrei zu un-

terscheiden. Während der Interviewpartner Tom Kowalczyk ›den Islam‹ als eine mo-

nolithische, inhumane Lehre darstellt, die ihre menschliche Anhängerschaft wie ein

Krankheitserreger befällt, zeichnet er von ›Muslim*innen‹ ein gespaltenes Bild: Im un-

mittelbaren Zusammenhang mit ihrem Glauben gelten sie ihm als hörige Marionetten,

als Opfer einer menschenverachtenden Ideologie. Hierin lassen sich Muster rassifizie-

render Depersonalisierung erkennen, die den ›muslimischen Anderen‹ auf seine zuge-

schriebene Gruppenzugehörigkeit reduzieren. Im Rahmen seiner Auslandserfahrun-

gen, während der es auch zu direkten Begegnungen zwischen ihm und der ›muslimi-

schen‹ Zivilbevölkerung kam, spielen religiöse Identitäten hingegen eine untergeord-

nete Rolle. Mehr noch, Kowalczyk stellt hier lebensweltliche Gemeinsamkeiten heraus,

die auf die Aktivierung inklusiver sozialer Identitäten jenseits dominanter Ingroup-

Outgroup-Muster hindeuten.

Hinsichtlich der hier analysierten Diskurspraxis lässt sich abschließend festhalten,

dass es sich bei ihr um ein weiteres polarisierendes Aneignungsmuster handelt, das

es ermöglicht, ein antimuslimisches öffentliches Wissen mit positiven bzw. religions-

unspezifischen Erfahrungen recht widerspruchsfrei zu kombinieren. Dabei ist die be-

hauptete Partikularität von Menschen und Glaubenssystem wiederum nur von gerin-

ger argumentativer Halbwertszeit. Am Fall des Interviewpartners Kowalczyk zeigt sich,

dass ›Muslim*innen‹ für ihn immer dann zu Repräsentant*innen ihrer Religion und zu

Opfern ihres Glaubens werden, wenn sie ihm imUS-Heimatkontext und in Verbindung

mit religiösen Symbolen – etwa der Burka oder der Moschee – begegnen, wenn also der

islamische Glaube in Gestalt visueller Schlüsselcodes sichtbar wird. Dabei verweist er

auf Zivilität als gesellschaftlichen Wert, der ihn davon abhalte, ›Muslim*innen‹ in kon-

kreten Begegnungssituationen mit seinen Überzeugungen zu konfrontieren (»it’s not

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 Grauzonen des Alltagsrassismus

the right way to approach people to have a positive effect«). Seine (flüchtigen) Kon-

takterfahrungen im Ausland scheinen hingegen nicht unter dem Attribut ›muslimisch‹

rubriziert zu sein: Die Zivilbevölkerung, obwohl höchstwahrscheinlich islamischer Kon-

fession, wird von Kowalczyk jenseits religiöser Hypostasierungen und orientalistischer

Fremdkategorisierungen beschrieben. Dieser zu antimuslimischen Ideologemen quer-

verlaufende Blick wird jedoch suspendiert, sobald Kowalczyk einen Heimatkontext auf-

ruft: Beschreibungen von ›Muslim*innen‹ in den USA (als Studierende an der Uni,

als Betende in der Moschee) verbleiben innerhalb antimuslimischer Interpretations-

rahmen. Eine wechselseitige Referenz aufeinander – und mithin Transformation – der

beiden Muslimbilder findet nicht statt.

Dass sich der Fokus jener Positivwahrnehmung nun gerade auf die Gläubigen und

nicht auf deren Religion richtet, mag nun auch daran liegen, dass eine derartige Ver-

unglimpfung einer ganzen Menschengruppe den radikalen Bruch mit geltenden Frei-

heits- und Gleichheitsrechten bedeuten würde. Während Ressentiments gegen ›Mus-

lim*innen‹ mit einem demokratischen Selbstbild kaum vereinbar sind und folglich auch

soziale Sanktionen auslösen würden, bietet das als Religionskritik camouflierte Ressen-

timent (vgl. Shooman 2011) sogar Potential zur Selbstaufwertung der Sprechenden. Mit

der Denunziation ›des Islams‹ als per se inhuman und repressiv lassen sich aufgrund

der dialektischen Funktion von Rassismus (vgl. Rommelspacher 1995) positiv wertge-

ladene Selbstbilder realisieren, ohne diese explizit zu artikulieren und damit den Ver-

dacht der Selbstglorifizierung zu erregen.

4.2.4 Problematisierung der Gruppe

Eine weitere Diskurspraxis, die ein gleichzeitiges Artikulieren von differenzierten und

pauschalisierenden Bedeutungszuschreibungen ermöglicht und dabei entstehende

Widersprüche integriert und glättet, ist die Unterscheidung von ›muslimischen‹ Ein-

zelpersonen und Gruppen. In den Erfahrungsschilderungen der Interviewten werden

›muslimische‹ Einzelne als unbedenklich und freundlich charakterisiert, während

›muslimische‹ Gruppen als offensiv, unangepasst und isolationistisch gelten. Im Zen-

trum stehen Alltagsannahmen über ein erhöhtes Aggressions- und Konfliktpotential,

das vom ›muslimischen Anderen‹ ausgehe, sobald dieser »in großer Zahl« auftrete.

Die Interviewten, die dieses polarisierende Aneignungsmuster realisieren, greifen in

ihren Argumentationen auf antimuslimische Ideologeme zurück, die sowohl neo-ras-

sistische als auch klassisch rassistische Deutungsgehalte offenbaren. Neben impliziten

Inkompatibilitätsbehauptungen zeigen sich in ihren Gruppenkategorisierungen offen-

herabwürdigende und pauschal diffamierende Bewertungen.

Mit Blick auf die rhetorischen Funktionen dieser Diskurspraxis kann zudem ein

erneutes Interessensmanagement beobachtet werden. Da die Interviewten antimuslimi-

sche Bedeutungsproduktionen auf die Gruppe beschränken, ist es möglich, die eigenen

Einlassungen als weniger pauschal und verurteilend zu präsentieren. Der Raum des ge-

sellschaftlich Sagbaren über ›Muslim*innen’lässt sich damit gleichzeitig in Richtung ex-

pliziterer rassistischer Zuschreibungen erweitern. Charakterisierungen ›muslimischer‹

Einzelpersonen fungieren in diesem Zusammenhang ähnlich rassistischer Disclaimer.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 287

Anhand der alltagskommunikativen Einlassungen des Interviewpartners Francis Si-

mon lässt sich das Funktionieren der Gruppenproblematisierungspraxis empirisch nach-

vollziehen.Wie oben bereits gesehen, schildert Simon imAnschluss an die Eingangsfra-

ge sowohl positive Kontakterfahrungenmit ›muslimischen‹ Einzelpersonen als auch ei-

ne polarisierte öffentliche Stimmung gegenüber ›dem Islam‹ im Allgemeinen (vgl. Kap.

4.2.1). Seinem kursorischen Gesprächseinstieg folgen alltagstheoretische Erklärungs-

versuche für diese, von Simon offenbar für erklärungsbedürftig gehaltene, Diskrepanz.

Für ihn stellt sich die Frage, warum ›Muslim*innen‹, sobald sie in Gruppen auftreten,

dazu neigten, »unfriendly« zu werden.

FS: […] A lot of the people that I’ve seen, one-on-one, are very, you know, very good, very,

you know, friendly and people that you could be friends with () in general, that’s how

it is for most people with most ethnic-, ethnicitie-, of, of races. and (.) most people are

gonna be good, one-on-one for sure, ok. I think that it becomes, some people become

(.) ahm (.) unfriendly or (.) wanna do bad things when they get into their own culture

and it becomes like a groupthink, and it’s like »oh, yeah, we don’t like them, we need

to go do something.« and so (.) I think that that’s from (.) you know, Hispanic gangs to

(.) African American gangs that do the same thing to Islam-terrorist-type-people […].

(Z 77-87)

In dieser Interviewpassage tritt die polare Bewertung deutlich zutage. ›Muslimischen‹

Einzelnen lässt Simon ausschließlich positive Attribute zukommen. So seien die »meis-

ten Menschen«, denen er bisher begegnet sei, »gute«, »freundliche« Personen gewe-

sen – Menschen, mit denen er durchaus »befreundet sein« könne. Gruppen hingegen

attestiert der Interviewpartner ein grundsätzliches Aggressionsproblem,wobei er dafür

das nicht weiter spezifizierte Phänomen des »group-think/Gruppendenkens« verant-

wortlich macht. Die damit aufgerufene Alltagserklärung von der Entwicklung spezifi-

scher Gruppenidentitäten erinnert stark an die frühen sozialpsychologischen Gruppen-

experimente von Sherif und Sherif (1953) sowie Tajfel und Turner (1979), die Gruppen

reflexartige Konkurrenzorientierungen gegenüber Außenstehenden bzw. Mitgliedern

anderer Gruppen attestierten.

Antimuslimische Bedeutungszuschreibungen behält Simon – der Logik polarisie-

render Aneignungsmuster folgend – ausschließlich ›muslimischen‹ Gruppen vor. Dass

dabei rassistische Bedeutungslogiken im Spiel sind, zeigt sich nicht erst anhand der

negativen Charakterisierung und der Betonung unerwünschter Verhaltensweisen, son-

dern lässt sich bereits daran erkennen, dass ›Muslim*innen‹ jenseits intersubjektiver

Kontakte überhaupt als Gruppe konstruiert werden. Die Rassifzierungstechnik der De-

personalisierung greift hier insofern, als Simon Personen auf Basis arbiträrer Merkma-

le zu Kollektiven zusammenfasst und so homogenisiert. In seinen Aussagen entfalten

sich rassistische Deutungen konkret in den ethnisierenden, rassifizierenden und reli-

giös-symbolischen Essentialisierungen (vgl. Guillaumin 1992) nicht-weißer Personen.

Die Konstruktion von Personengruppen als »Ethnien« bzw. »Rassen« – Simon versucht

sich hier zunächst am weniger ideologisch aufgeladenen Begriff der »ethnicities«, stol-

pert jedoch über die Aussprache und wechselt dann zum Begriff »race« – stellt sich im

Kontext seiner Argumentation als Sammelkategorie für verschiedene nicht-weiße Min-

derheiten dar, denen er kollektive Aggressionsreflexe attestiert: dies betrifft ethnisch-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 Grauzonen des Alltagsrassismus

markierte »Hispanics«, rassisch-markierte »African Americans« sowie religiös-symbo-

lisch-markierte »islamische [!] Terroristen« gleichermaßen.

Indem Simon Personen mit hispanischen, afroamerikanischen und islamischen

Identitätsbezügen nicht nur kollektiviert, sondern diese auch auf den gemeinsamen

Nenner des Minoritären bringt, grenzt er sie von einer nicht benannten ›weißen‹ Mehr-

heit ab und markiert sie damit als gesellschaftlich ›Andere‹. Jene ›Mehrheit‹ gewinnt

dabei lediglich im Spiegel der veranderten Gruppen an Kontur, wodurch ihr umso

stärker – weil fragloser – die Eigenschaften des Normalen, Unproblematischen und

Selbstverständlichen zukommen. Erst durch die Verkehrung der Merkmale jener ›An-

deren‹ lassen sich ihre Eigenschaften explizieren: Ohne ethnische Herkunftsbezüge ist

sie der Bevölkerungsanteil der Immer-Schon-Dagewesenen, ohne erkennbare biologische

Eigenschaften wird ihrWeißsein zur gesellschaftlichen Normalität, ohne ausgewiesene

religiös-politische Disposition erscheint sie wertkonform und etabliert. In Simons

Essentialisierung und Denormalisierung nicht-weißer Personen lässt sich das Moment

rassistischer Dominanzsicherung erkennen, insofern der privilegierte Status ›weißer‹

Mehrheitsangehöriger im Bereich des lebensweltlich Unbefragten verbleibt.

Sprachlich sichtbarer sind hingegen die negativen Eigenschaftszuschreibungen, die

sich im Begriff der »gang« transportieren und jene ›Minderheiten‹ damit als potenti-

elle Störenfriede und Unruhestifter markieren. In Simons Alltagstheorie von der Ra-

dikalisierung minoritärer Bevölkerungsgruppen durch deren Rückzug »in die eigene

Kultur« zeigen sich zudem neo-rassistische Deutungsgehalte: In Simons Schilderun-

gen entsteht das Bild unangepasster, bedrohlicher Kulturkollektive, die sich nach innen

radikalisieren und nach außen abschotten. Kultur entwirft er damit als einen herme-

tisch abgeschlossenen und destruktiven Ort, in dem sich potentielle Freund*innen zu

konkreten Feind*innen wandeln. Kultur wird so in doppelter Weise zur Gefahr erklärt:

einerseits als gelebte Kulturgemeinschaft jenseits einer kulturell unspezifizierten ›wei-

ßen‹ Mehrheit und andererseits als feindliche Ideologie, die sich gegen ein friedliches

gesellschaftliches Miteinander richtet. Damit wird letztlich die neo-rassistische Idee

von der kulturellen Unverträglichkeit nicht-weißer Minderheiten implizit proklamiert.

Bemerkenswert für die Frage nach der lebensweltlichen Aneignung antimuslimi-

scher Wissensbestände ist zudem Simons ausbleibende Verifizierungsarbeit. So verblei-

ben Simons Ausführungen trotz ihres Anspruchs auf Allgemeingültigkeit – »in gene-

ral, that’s how it is with most people« – in einem Zustand des empirisch Unfundierten,

womit unklar bleibt, woher seine Radikalisierungsthese eigentlich stammt: Hat der In-

terviewpartner hier persönliche Beobachtungen angestellt und in welchen konkreten

Situationen hat er dies getan? Oder gründet er seine These auf Sekundärerfahrungen,

etwa aus Medienberichten oder interpersonalen Kommunikationszusammenhängen,

die er im Gespräch rekonstruiert, aber nicht explizit ausweist? Dass er seine Annah-

men nicht empirisch fundiert, deutet darauf hin, dass diese ein hohes Maß an sozialer

Konsensfähigkeit aufweisen. Die Notwendigkeit eines Belegs wird vom Interviewten

offenbar für obsolet erachtet.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 289

Weitere Fälle

Auch der deutsche Interviewpartner Till Feller bringt seine Vorbehalte gegenüber ›Mus-

lim*innen‹ in Gruppen zum Ausdruck, wobei sich auch bei ihm die polarisierende Dis-

kurspraxis der Gruppenproblematisierung zeigt. Wieder einmal finden dabei die deut-

lich expliziteren und drastischeren Negativzuschreibungen unter den deutschen Inter-

viewten statt. Während Feller sich in den beiden unten zitierten Passagen betont posi-

tiv über den Kölner Stadtteil Ehrenfeld äußert, setzt er die Begegnung mit muslimisch

markierten Gruppen davon als klare Negativerfahrung ab. Trotzdem Feller hier – an-

ders als Simon – keine Einzelbegegnungen mit ›Muslim*innen‹ als positive Gegenbei-

spiele benennt, wird deutlich, dass er gegen eine generelle öffentliche Sichtbarkeit und

Präsenz von »Ausländern« bzw. »Türken« nichts einzuwenden hat: »es stört mich aber

nicht, wenn ich beim Einkaufen bin«. Diese Einschätzungen wandelt sich jedoch ra-

dikal, sobald er »da vorbeigehe und da ist irgendwie gerade, irgendwie Gebet und da

laufen die ganzen Gruppen an mir vorbei, weiß ich genau, weshalb ich die nich mag«.

Und kurz darauf: »Ich fühle mich halt von Leuten (.) bedroht, die sich in Gruppen zu-

sammenschließen, ähm, wo ich genau weiß, dass ich deren Meinung nicht teile und

deren Meinung radikal und Scheiße finde.«

Hintergrund des ersten Zitats ist die Frage, ob Feller den Kölner Moscheebau und

die öffentlichen Kontroversen um diesen im Jahr 2008 mitverfolgt habe. Der Interview-

partner sagt dazu kurz und knapp, dass ihm das Bauprojekt egal gewesen sei und fo-

kussiert sich dann auf die Charakterisierung des betreffenden Stadtteils Ehrenfeld, die

mit den Attributen ethnisch plural, studentisch, alternativ und unbedenklich überaus

gewogen ausfällt. Aufgrund der vielfältigen Sozialstruktur lebe Feller nach eigener Aus-

sage sehr gerne dort. Mit diesen Positivevaluationen präsentiert sich Feller im Sinne ei-

nes rhetorischen Interessensmanagements als gegenüber kultureller Diversität aufgeschlos-

sen. Dabei liegt die Annahme der interessensmanagenden Kommunikation hier be-

sonders nahe, da der Interviewpartner trotz expliziter Positivzuschreibungen an einen

bekanntlich migrantisch beeinflussten Stadtteil, früh ein Bedrohungsnarrativ aktiviert

(»Feindschaft«), das seinen Bewertungen eine implizite Problemzentrierung verleiht:

»Ich würde halt auch nachts durch Ehrendfeld gehen, ohne mir Sorgen zu machen«.

Im zweiten Textausschnitt nimmt Feller Stellung zur Frage, inwiefern Deutschland

eine multikulturelle Gesellschaft ist. Feller beantwortet diese Frage klar positiv (»Ja,

total!«) und führt hier als »gelungenes Beispiel für Integration« ebenfalls den Kölner

Stadtteil Ehrenfeld und die sich in ihm befindliche Moschee ins Feld. Interessant ist

nun, dass er den Aspekt der zahlenmäßigen Größe in der Beschreibung muslimischer

Gruppen besonders herausstellt. Scherschel zufolge ist die Betonung des Quantitativen

typisch für die rassistische Argumentation der »ausländischen Gruppe« (vgl. 2006: 142).

Schließlich wird auch aus dem Vergleich mit dem »radikalen Katholiken« deutlich, dass

sich Fellers Abneigung gegenüber andersdenkende Gruppen gerade dann zeigt, wenn

diese ihm zahlenmäßigen überlegen scheinen.

TF: […] Wir haben Ehrenfeld, ist ein unheimlich (.) Ehrenfeld ist eigentlich ein Studen-

tenstadtteil gewesen, der aber sehr teuer geworden ist, wo halt sehr viele Ausländer

immer noch leben, weil die damals Wohnungen für wenig Geld gekauft haben, aber

es ist ein guter Stadtteil. also ich würde halt auch nachts durch Ehrendfeld gehen ohne

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 Grauzonen des Alltagsrassismus

mir Sorgen zumachen. außer so ein paar Straßen, die ein bisschen komisch geworden

sind. aber sonst würde ich mir gar keine Sorgen machen. deswegen gibt es auch keine

Feindschaft in Ehrenfeld. erstmal gibt es da sehr, sehr viele Türken oder generell Aus-

länder. ähmund der Rest ist sehr alternativ von denMenschen, die da leben, deswegen

lebe ich da gerne. also eigentlich gute Mittelschicht, aber alternativ. ähm (.) und des-

wegen war das halt nicht so, ne »Ne, die (Drecks)Kanaken müssen da weg.« Das stört

keinen. ähm, solange es halt, wie gesagt, nicht (.) also (.) wenn ich da, wenn ich da

vorbeigehe und da ist irgendwie gerade, irgendwie Gebet und da laufen die ganzen

Gruppen anmir vorbei, weiß ich genau, weshalb ich die nich mag@(.)@. es stört mich

aber nicht, wenn ich beim Einkaufen bin. also, das ist irgendwie, ich kann das nicht

ganz, also, mir machen- ich fühle mich halt von Leuten (.) bedroht, die sich in Gruppen

zusammenschließen, ähm, wo ich genau weiß, dass ich derenMeinung nicht teile und

deren Meinung radikal und Scheiße finde. ähm, das ist so, so das Ding. würde ich üb-

rigens bei, äh, finde ich bei extremen Katholiken auch. ich habe auch einen extremen

Katholiken in meinem Freund-, im Bekanntenkreis (.) äh, finde ich nicht cool und gäb

es da eine riesige Gruppe vonwürde ichmich davon bedroht fühlen. kann ich ganz klar

sagen. (Z 789-815)

***

TF.: Also ist eigentlich n gelungenes Beispiel für Integration [Ehrenfeld, Anm. d. Verf.],

eigentlich @(.)@. und deswegen, lustigerweise fühle ich mich, wenn ich an der Mo-

schee lang gehe, nie bedroht, es sei denn, es ist Gebetszeit und die kommen aus

ihren Löchern ge-, geströmt. und die kommen meistens nicht aus Ehrenfeld, das ist

der Punkt, das muss man echt mal so sagen. das find ich und das find, das find ich

unangenehm. […] die kommen wirklich von überall her und das sind Leute, die will ich

nicht haben in meinem Stadtteil. (Z 1849-1861)

Den von Feller artikulierten persönlichen Bedrohungsgefühlen scheinen nun, wie bei

Simon, Annahmen zugrunde zu liegen, die einer dezidiert rassistischen Logik folgen:

Auch Feller unterstellt im Rahmen seiner Erfahrungsschilderungen, dass es sich bei den

›muslimischen‹ Gläubigen um ein geschlossenes Kollektiv handelt, das sich gezielt und

bewusst als Gruppe konstituiert (»in Gruppen zusammenschließen«) – bei Simon war

ganz ähnlich von einem »Zurückziehen in die eigene Kultur« die Rede – und die einem

lokalen Außen entstammt, womit auch Feller eine Fremdmarkierung vornimmt (»die

kommen meistens nicht aus Ehrenfeld«). Seine Beziehung zu dieser ›muslimischen‹

Gruppe beschreibt er als konfliktär, wobei die imaginierten Aggressionen ausschließ-

lich von ›muslimischer‹ Seite ausgehen und Feller sich als potentiell Geschädigter prä-

sentiert (»ich fühle mich bedroht«). Essentialisierend zieht er aus dem Moscheebesuch

den Schluss, dass ›Muslim*innen‹ eine einheitliche, reine und widerspruchsfreie »Mei-

nung« teilten, die er in neo-rassistischer Logik pauschal und ohne weitere Begrün-

dung verunglimpft (»wo ich genau weiß, dass ich deren Meinung nicht teile und de-

ren Meinung radikal und Scheiße finde«). Feller schließt dabei von einem selektiven

Merkmal – der muslimischen Religionszugehörigkeit – auf spezifische Eigenschaften

der ›muslimischen‹ Gruppe an sich, womit er wiederum eine rassistische Konklusions-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 291

logik anwendet. Zudem bedient er sich der Rassifzierungstechnik der Animalisierung

(vgl. Bühl 2017: 189ff.), wenn er ›muslimische‹ Personen mit Tieren vergleicht, die »aus

ihren Löchern geströmt« kommen.

Insgesamt stellt sich die Praxis der Gruppenproblematisierung bei beiden Inter-

viewpartnern als Möglichkeit zur gleichzeitigen Artikulation divergierender Erfahrun-

gen sowie zur argumentativen Glättung daraus entstehender inhaltlicher Diskrepanzen

und Brüche dar. Während Simon die Gegenüberstellung Individuum vs. Gruppe im

Rahmen neo-rassistisch-alltagstheoretischer Annahmen elaboriert und dabei aufkom-

mendeWidersprüche zwischen seinen positiven Kontakterfahrungen und seinen – em-

pirisch unbelegten – gruppenbezogenen Beobachtungen mit dem Radikalisierungspo-

tential ›fremder‹ Minderheitenkollektive begründet, sind für Feller flüchtige Begegnun-

gen imöffentlichenRaummit ›ethnisch Anderen‹ so lange unproblematisch,wie sie ihm

nicht als quantitativ überlegene Gruppe erscheinen. ›Muslimische‹ Personengruppen be-

schreibt er als monströses Kollektivsubjekt, von dem er sich dann bedroht fühle, wenn

diese ihm in Überzahl begegneten. Beiden Interviewpartnern ist gemein, dass sie von

keinen tatsächlichen Übergriffen oder Anfeindungen berichten (auch an keiner ande-

ren Stelle im Interview), sondern diese – wie bereits bei der Praxis des antizipierten

Konflikts – lediglich imaginieren.

4.2.5 Veruneigentlichung: Bekannte ›Muslim*innen‹ vs. der unbekannte Rest

Die Diskurspraxis der Veruneigentlichung gehört ebenfalls zu den polarisierenden Aneig-

nungsmustern, die die Kommunikation positiver Alltagserfahrungen – in diesem Fall

konkreter persönlicher Begegnungen – in Verbindung mit antimuslimischen Bedeu-

tungsproduktionen ermöglicht. Ihren polarisierenden Charakter erhält sie durch die

Exzeptionalisierung persönlich bekannter ›Muslim*innen‹. Der ihnen attestierte Aus-

nahmecharakter, der von den Interviewten ausschließlich positiv bewertet wird, funk-

tioniert, wie schon bei der Diskurspraxis der Subgruppierung, erneut über die semanti-

sche Trennung zwischen konkreten Einzelpersonen und einem diffusen ›muslimischen‹

Kollektiv, dem anonymen Rest (binäre Kategorisierung). Bei jenen Einzelnen handelt es

sich um Personen aus dem lebensweltlichen Umfeld der Interviewten. Jene werden als

vertraute und uneigentliche ›Muslim*innen‹ markiert und dabei von einem diskursiv

verfügbaren antimuslimischen Wissen entkoppelt (Partikularitätsbehauptung). In der

polarisierenden Logik dieses Diskursmusters entstehen so erneut zwei separate Bewer-

tungsobjekte: bekannte uneigentlicheMuslim*innen und der anonymeRest.Während Ersteren

individuelle Charaktereigenschaften zugewiesenwerden,was sie vomKollektivierungs-

fetisch rassistischer Diskurse zunächst befreit, gilt ›der Rest‹ nicht nur als eigentlich-

muslimisch, sondern wird zudem mit diversen Negativattributen versehen. Durch die

Diskurspraxis der Veruneigentlichung werden erneut symbolische Ausnahmen innerhalb

antimuslimischer Bedeutungsproduktionen geschaffen.

Dabei zeigt sich zudem, dass auch innerhalb dieser Ausnahmen das Moment un-

terscheidender Macht operiert. Diese wirkt, sobald Identitäten von außen definiert und

vereindeutigt werden, ohne dabei die Perspektive der betreffenden Personen zu berück-

sichtigen. Im Rahmen der Veruneigentlichungspraxis wird die Religiosität ›muslimi-

scher‹ Bekannter so entweder in ihrer Bedeutung geschmälert oder sie wird vollständig

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 Grauzonen des Alltagsrassismus

negiert. Mithin lässt sich die Veruneigentlichungspraxis auch als diskursive Form der

Verkennung verstehen. Die unterscheidende Macht erlaubt es den Interviewten nicht

nur, andere ›als Muslim*in‹ zu fixieren, sie zeigt sich auch in der Verkennung und De-

legitimierung muslimischer Identität.

Ein erster Fall, an dem das Funktionieren dieser Praxis deutlich wird, ist die Inter-

viewpartnerin Grit Paul. Veruneigentlichungen zeigen sich bei ihr nicht nur auffallend

oft, sondern auch im Rahmen verschiedener narrativer, deskriptiver und argumentati-

ver Passagen. Auf die Eingangsfrage nach alltäglichen Begegnungen mit dem »Thema

Islam« erwähnt Paul diverse persönlich bekannte Personen, denen sie ohne Umschweife

›muslimische‹ Identitäten zuweist: Zu diesen zählen ein Arbeitskollege, eine konvertier-

te Freundin sowie frühere Nachbarn. Paul schließt ihre Aufzählungmit der Feststellung

»eigentlich kommtman hier auch gar nicht drum rum, denn das ist, ist allgegenwärtig«

(Z 26f.). Ähnlich wie der Interviewpartner Till Feller verweist auch sie auf die Omniprä-

senz ›des Islams‹ in ihrem unmittelbaren lebensweltlichen Nahbereich und deutet mit

der Formulierung des Nichtdrumherumkommens ebenfalls eine Unausweichlichkeit der

Begegnungen an.

Aufschlussreich ist nun insbesondere das von Paul beschriebene Verhältnis zu ih-

rem Arbeitskollegen. In dessen Charakterisierung macht sie explizit, welches »vorur-

teils«-behaftete Wissen über ›Muslim*innen‹ ihr diskursiv zur Verfügung steht. Dabei

kennzeichnet sie ihren Kollegen als erfreuliche Ausnahme, da er sich von eigentlichen

Muslim*innen in positiver Weise abhebt.

I: Wie würdest du das Verhältnis beschreiben zu deinen, zu den Arbeitskollegen?

GP: Sehr gut. also das ist ähm (.), sehr, sehr netter Mensch, sehr familienbezogen, also

wir kommen gut klar. der hat auch, man hat ja sonst immer so das Vorurteil, so, dass

Moslems halt auch so, somännerbezogen sind und sowas. so ist der halt auch gar nicht

undähm, also bei ihmmerktman’s auchgar nicht, so inder Einstellungoder irgendwas.

halt nur daran, dass er halt bestimmte Sachen halt einfach nicht isst. und dass wir da

halt, wenn wir irgendwie Firmenfeiern haben, dann darauf Rücksicht nehmen, aber

ansonsten ist das (.) ganz normal. super normales Verhältnis. (Z 29-41)

Der als »sehr netter Mensch« beschriebene Kollege wird hier zum Vorzeigebeispiel

›muslimischer‹ Identität erklärt. Die Tatsache, dass Paul ihn als unauffälligen, a-ty-

pischen Glaubensvertreter beschreibt (»bei ihm merkt man’s halt auch gar nicht«),

trägt dazu bei, die angesprochenen »Vorurteile« über ›Muslim*innen‹ zu bestätigen.

Verstärkt wird dies durch die Tatsache, dass die Interviewpartnerin jenes verfügbare

antimuslimische Wissen nicht kommentiert. Für ihre Eigenschaftszuschreibun-

gen an den Kollegen wird es zur fraglosen Hintergrundfolie. Wendet man die von

Paul verwendete Ausnahmekonstruktion in ihr Gegenteil, so ließen sich eigentliche

muslimische Männer mit folgenden Antonymen beschreiben: unsympathisch, wenig

friedliebend, chauvinistisch. Das von Paul ausgewählte Attribut »männerbezogen«

sowie die Andeutung auf weitere unerfreuliche Charaktereigenschafen (»und so was«)

legen die Vermutung nahe, dass in der realisierten Beschreibung noch weitaus dras-

tischere Bedeutungsfelder verschlüsselt sind: etwa die verbreitete Vorstellung von

einer ›im Islam‹ begründeten Misogynie, einer kultur- bzw. religionsbedingten Ge-

schlechterungerechtigkeit in muslimischen Sozialbeziehungen oder einer erhöhten

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 293

Gewaltbereitschaft unter männlichen Glaubensvertretern. Indem die Interviewpartne-

rin diese Zuschreibungen sprachlich nicht expliziert, sondern ihren Kollegen lediglich

aus diesen ausklammert, reproduziert sie sie stillschweigend.

Die Interviewpassage zeigt zudem, dass die Veruneigentlichung des Kollegen

mit klar positiven Wertzuschreibungen einhergeht. In den personenbezogenen Be-

deutungsproduktionen Pauls wird ein antimuslimisches Wissen weitestgehend aus-

geklammert. Für konkrete Bekannte gelten symbolische Ausnahmeräume, in denen

ausschließlich positive Charakterisierungen vorgenommen werden. Bestätigt wird

dies durch die Einordnung Pauls, das Verhältnis zum Kollegen sei »ganz normal,

super normal«. Der persönlich bekannte Kollege wird damit erneut aus dem Kreis der

eigentlichen, anonymen ›Muslim*innen‹ herausgehoben.

Eine durch die Praxis der Veruneigentlichung vorgenommene implizite Bewertung

muslimischer Lebensweisen findet sich bei Paul auch in Bezug auf ›muslimische‹ Frau-

en. Dies zeigt sich konkret in den Charakterisierungen einer Freundin, die vor einigen

Jahren zum Islam konvertierte. Deren Konversion beschreibt Paul zunächst als selbst-

bestimmte Entscheidung, welche die junge Frau gegen den Willen ihrer Eltern aktiv

durchsetzte. Paul rekonstruiert den Religionsübertritt als eine Geschichte der Emanzi-

pation, der Selbstbestimmung und der Stärke. Ihrem zukünftigen Ehemann, den Paul

nur den »Marokkaner« nennt, kommt dabei lediglich die Rolle des Impulsgebers zu

(Z 72-82). Auf die Frage, ob es Dinge gebe, die die Interviewpartnerin mit der Freundin

aufgrund ihrer Religionszugehörigkeit thematisiere, entfalten sich folgende aufschluss-

reiche Eigenschaftszuschreibungen:

GP: Also sie ist da halt auch sehr, sehr offen. also, sie trägt jetzt auch kein Kopftu::ch

oder so was. sie (.) ist halt auch wirklich, sie passt dann halt mit dem Essen auf, be-

stimmte Sachen halt nicht ess- isst, und ähm, aber ansonsten, sie trägt halt auch, ganz

profan, so Ausschnitt, hat die Haare offen und schminkt sich und so was also sie ist

da sehr, sehr offen. hat jetzt aber auch zwei Kinder, erzieht die halt schon nach den::,

nach den Maßstäben, aber halt auch nicht dass sie sagt, »So ihr müsst jetzt irgendwie

fünf Mal am Tag beten oder-«, das, also das ist alles so (lebt bei denen) an der Seite

und ähm (2) ist im Prinzip sehr, sehr (.) sehr westlich. hat ne westliche Ausrichtung des

Glaubens. (Z 104-115)

Die Interviewpartnerin beschreibt ihre Freundin hier in konkreter Abgrenzung zu dem,

was ihr als eigentliche oder typische ›muslimische‹ Weiblichkeit gilt. Letztere fungiert

dabei erneut als Kontrastfolie und verbleibt im sprachlich Impliziten. Essentialisieren-

de Vorstellungen von der eigentlichen Muslimin werden hier lediglich als semantisches

Pendant sichtbar: mit Kopftuch, verschlossen, ihre Weiblichkeit (Haare, Körper, Ge-

sicht) liegt im Verborgenen, ihr Leben dreht sich primär um eine streng gelebte Religio-

sität und so gibt sie es auch an ihre Kinder weiter. Während die Freundin in dieser Be-

schreibung als selbstbestimmte Person Gestalt annimmt, die ihren Glauben nach eige-

nen Vorstellungen lebt, erscheint die eigentliche ›Muslimin‹ als engstirnig und fremd-

bestimmt. Antimuslimische Ideologeme von der unterdrückten Frau im Islam dienen

hier offenbar als sinnstiftende Deutungsmatrix. Ähnliches zeigt sich in der Gegenüber-

stellung von islamischer Religiosität und ›westlicher‹ Lebensweise, in der sich der klas-

sische orientalistische Dualismus West vs. Islam dokumentiert. Indem die Interview-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 Grauzonen des Alltagsrassismus

partnerin ihre Charakterisierung in dieses binäre Deutungsmuster einfügt, übernimmt

sie orientalistische Imaginationen von Zugehörigkeit (Selbstbestimmung, Emanzipati-

on) und ›Fremdheit‹ (Unterdrückung, religiöse Orthodoxie) und aktiviert sie als sinn-

stiftende symbolische Ressource.

In der Vorstellung Pauls existiert zudem ein klares Bild davon, welche Bedingungen

›Muslim*-innen‹ erfüllen müssen, um zu Angehörigen der deutschen Gesellschaft zu

werden. Hierbei spielt das Nichttragen des Kopftuches eine zentrale Rolle:

I: Dein Kollege trägt natürlich kein Kopftuch ((lacht))?19

GP: Nee, aber der ist halt auch verheiratet mit ner, äh, mit ner Deutschen und die äh,

hat da nie gesagt, dass ist irgendwie n Thema gewesen, also die lebt halt ganz normal.

so, also auch von seinen Eltern ist das komplett-, seine Eltern tragen, seineMutter trägt

auch kein Kopftuch, also die sind halt sehr (2) sehrwestlich eingestellt, was das angeht.

das war auch nie n Problem, dass ermit ner Deutschen zusammenwar oder […]mit ner

Deutschen verheiratet ist. (Z 440-447)

***

GP: […] Wenn ich an den Islam denke, dann denk ich halt wirklich daran, dass die halt

fünf Mal am Tag beten Richtung Mekka und sowas, und im Prinzip keiner der ähm (.)

Moslems, die ich hier kenne, macht das. also, die haben für sich hier nen Weg gefun-

den, halt sozusagen, sich in dieseWelt, es ist ja ne andereWelt, wennman, wennman

das so sieht […], halt sich so zu integrieren. (Z 121-130)

Paul wendet auf das Tragen des Kopftuches die populäre Entweder-Oder-Logik an. Damit

unterscheidet sie erneut zwischen ›Musliminnen‹, die ihren Glauben betend praktizie-

ren – bzw. ihn durch ein Kopftuch sichtbar machen – und jenen, die sich in Deutsch-

land »integrieren« bzw. »westlich eingestellt« sind. Die hier implizit formulierte Norm,

dass sich die Zugehörigkeit zur deutschen Gesellschaft nur erwerben kann, wer jene

religiösen Praxen ablegt, wird durch den Verweis auf ihre ›muslimischen‹ Bekannten

gestützt. Diese beschreibt sie erneut als Vorzeige-›Muslim*innen‹, die den erforderli-

chen Weg der »Integration« bereits erfolgreich beschritten haben. Dabei wird deutlich,

dass jene für Paul keine eigentlichen ›Muslim*innen‹ mehr sind, da sie das ›Fremde‹,

das Paul mit ›dem Islam‹ assoziiert, hinter sich gelassen haben.

Weitere Fälle

Auch andere Interviewpartner*innen wenden die Diskurspraxis der Veruneigentlichung in

ihren Charakterisierungen ›muslimischer‹ Bekannter an. Etwa Silvia Manck, die über

›muslimische‹ Freunde ihrer Kolleg*innen sagt, diese seien »in der Regel […] Muslime,

die eben, ich sag mal, eher der westlichen Welt zugeneigt sind« (Z 1007-8). Auch der

19 DemZitat voraus geht die Frage der Interviewerin, wie präsent Kopftücher im städtischen Lebens-

umfeld der Interviewpartnerin sind und inwiefern sie auch von ihren ›muslimischen‹ Bekannten

getragen werden. Der Bezug zum ›muslimischen‹ Arbeitskollegen, von dem oben bereits die Rede

war, ist dabei lediglich rhetorischer Natur; Paul nimmt ihn zum Anlass, um über den familiären

Hintergrund des Kollegen Näheres zu berichten.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 295

Vorort-Chicagoer Tom Kowalczyk, der über seinen Arbeitskollegen die Vermutung äu-

ßert, dieser lebe seinen Glauben gar nicht aktiv, sondern eher als eine Art »Kultur«,

verwendet dieses Muster. Dem Kollegen sei es, im Gegensatz zu dessen Frau, die Kow-

alczyk nicht näher kennt, die ihm jedoch »muchmore stricter [!]« erscheint,mit seinem

Glauben »nicht sehr ernst« – »he is not very serious about it« (Z 183-88). Interessant ist

hier die Verwendung des Kulturbegriffs, der zur Beschreibung einer light-Version des

islamischen Glaubens eingesetzt wird.

Ein weiteres Beispiel aus dem US-Sample ist die Interviewpartnerin Victoria Miller

(28), Sozialpädagogin aus Chicago, in deren Charakterisierung einer ehemaligen ›mus-

limischen‹ Kommilitonin und Freundin sich ebenfalls das Muster der Veruneigentli-

chung finden lässt. Dabei kodiert auch sie das Kopftuch als symbolischen Gradmesser

für die Freiheitlichkeit bzw. Fortschrittlichkeit ›muslimischer‹ Frauen. In den Beschrei-

bungen ihr persönlich bekannter Personen bringt sie es kommunikativ zum Einsatz.

VM: […] Yasemin20, she did not wear, I don’t- I never say it right, the (.) head covering,

and, but that’s, but a lof of them usually do, right? […] so I think she was a little more

progressive or liberal or whatever. but there were two girls in my grad program who

I’ve gotten to know a little bit but not a lot. ahm, but just had to work with on projects

for the past years. and one of them is like very devout Muslim. and she wears the head

covering, she doesn’t cover her face, I apologize, I don’t know the terms, but she wears

the head scarf, but it still- I mean I am not closest of her, like I’ve just gotten to work

with her. she was very nice, I had very positive experiences with her […]. (Z 204-215)

Wie schon bei Kowalczyk wird auch hier die der Interviewpartnerin näherstehende

Freundin (»Yasemin«) als Nichtträgerin vorgestellt, woraus Miller liberale und fort-

schrittliche Persönlichkeitsmerkmale ableitet. Im Gegensatz dazu wird die eher ober-

flächlich bekannte andere Kommilitonin (eines der »two girls«) anhand ihrer Kopfbe-

deckung als »sehr devote Muslimin« kategorisiert. Dabei bleibt diese junge Frau in den

Ausführungen Millers auffällig blass, denn bis auf die allgemeine Bewertung der Kom-

militonin als »very nice« bleiben ihr Name oder ihre persönliche Geschichte unbenannt.

Die Frage des Kopftuchtragens ist mithin auch bei Miller eng mit antimuslimischen

Ideologemen von fehlender weiblicher Selbstbestimmung, Progressivität und religiöser

Strenge verflochten. Dabei entsteht aus der Gegenüberstellung der Kommilitoninnen

und der Betonung der unterschiedlichen Kopftuchtragepraxen auch hier das Bild von

der ›muslimischen‹ Freundin als uneigentlicher ›Muslimin‹, deren Fortschrittlichkeit

mit einer emanzipativen Distanziertheit gegenüber ihrer eigenen Religion gleichge-

setzt wird. Die andere, weniger bekannte Kommilitonin, hingegen dient als kontrastive

Hintergrundfolie, deren religiöse Frömmigkeit sie als eigentliche ›Muslimin‹ ausweist.

Im Vergleich zeigt sich, dass als uneigentliche ›Muslim*innen‹ stets jene Personen

gelten, zu denen die Interviewpartner*innen eine engere soziale Beziehung pflegen

bzw. pflegten. An die Vorstellung des Uneigentlichen sind dabei diverse positive At-

tribute gekoppelt, so etwa die friedliche Gelassenheit ›muslimischer‹ Männer oder

die Selbstbestimmtheit ›muslimischer‹ Frauen. Diese Charakterisierungen stehen

in einem starken Kontrast zu den essentialisierenden Zuschreibungen, wie sie in

20 Name geändert.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 Grauzonen des Alltagsrassismus

antimuslimischen Ideologemen verankert sind. Polarisierend ist die hier beschrie-

bene Veruneigentlichungspraxis insofern, als sie einerseits für die Wahrnehmung

›muslimischer‹ Bekannter einen Deutungsraum jenseits essentialisierender Fremd-

zuschreibungen schafft: Jene werden hier als individuelle Personen und zum gesell-

schaftlichen ›Wir‹ zugehörig markiert. Dies zeigt sich explizit an Attribuierungen,

die jene ›Muslim*innen‹ als »integriert« bzw. »westlich« ausweisen und implizit an

Charakterisierungen wie liberal und progressiv, die dem Bedeutungsfeld ›westlicher‹

Selbstbeschreibungen entstammen (vgl. Dhawan 2016). Letztlich ist diese alltags-

kommunikative Entkopplung ›muslimische‹ Einzelpersonen von der Deutungsmacht

antimuslimischer Wissensbestände jedoch vordergründig. So zeigt sich an den vor-

gestellten Beispielen, dass der polare Charakter der Binärkonstruktion uneigentliche

vs. eigentliche ›Muslim*innen‹ eine kritische Reflexion und Neuaushandlung anti-

muslimischer Ideologeme unterbindet. Dies ist insofern der Fall, als die Zuweisung

einer Sonder- bzw. Ausnahmeposition (symbolische Ausnahmeräume) an die bekannten

›Muslim*innen‹ jene von ihrem vermeintlichen Ursprungskollektiv absondert und sie

so für semantische Transformationsimpulse disqualifiziert. Weil sie als Positivbei-

spiele nicht Teil der Problemgruppe sind, können von ihnen auch keine Irritationen

jener, mit dem ›muslimischen‹ Kollektiv verbundenen Essentialisierungen und Nega-

tivannahmen, ausgehen. Hierin zeigt sich, dass das Potential persönlicher Kontakte,

antimuslimische Vorbehalte herauszufordern bzw. zu überwinden, auch bei der Praxis

der Veruneigentlichung erheblich eingeschränkt wird.

4.2.6 Zusammenfassung

Die im Rahmen der polarisierenden Diskurspraxen realisierten personen- und religionsbe-

zogenen Bedeutungsproduktionen erscheinen auf den ersten Blick differenzierter und we-

niger essentialistisch als jene, die das erste hegemoniale Aneignungsmuster hervor-

brachte. Die Analyse zeigt jedoch, dass ›Muslim*innen‹ und ›der Islam‹ lediglich auf

eine weniger expliziteWeise verandert werden. Dabei spielt das Verschieben der für ras-

sistische Diskurse charakteristischen Grenze zwischen ›uns‹ und ›denen‹ eine zentrale

Rolle. Im polarisierten Aneignungsmodus wird diese flexibilisiert und so neu verortet,

dass sie nunmehr zwischen ›uns‹ und ›Teilen von denen‹ verläuft. In Alltagsgesprächen

lässt sich so behaupten, nicht alle seien das Problem und man habe gar nicht grund-

sätzlich etwas gegen ›Muslim*innen‹, sondern eben nur gegen eine bestimmte Teilpo-

pulation. Diese Neuverortung stellt sich jedoch als temporär und voraussetzungsvoll

heraus, denn sie greift lediglich im Zusammenhang mit der oben beschriebenen (re-

vidierbaren) Partikularitätsbehauptung. Und auch dann müssen Bedeutungsproduk-

tionen innerhalb dieses Aneignungsmodus letztlich als rassistisch verstanden werden,

weil in ihnen die Kernelemente der Essentialisierung/Rassifizierung und der Dominanz

nach wie vor operieren: An der symbolischen Fixierung, Veranderung und Pauschalbe-

wertung des ›muslimischen Anderen‹ – und der differenzierenden Macht, die wirkt,

wenn ›Muslim*innen‹ als Problemgruppe sichtbar und für Forderungen, Mahnungen

und Sanktionierungen adressierbar gemacht werden – verändert sich auch durch Par-

tikularisierung und Grenzverschiebung wenig.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 297

Das diskursiv präsente, antimuslimische Wissen wird hier folglich nicht grundle-

gend herausgefordert, sondern nur auf eine Teilgruppe verengt und so neu-arrangiert.

Mit der Partikularitätsbehauptung werden flexible symbolische Ausnahmeräume inner-

halb rassistischer Bedeutungsproduktionen geschaffen, die es den Interviewten ermög-

lichen, neben rassifizierenden und abwertenden Deutungen auch wohlwollende und

positive Zuschreibungen widerspruchsfrei zu artikulieren. Dabei lässt sich durch die

polarisierte Aneignung zusätzlich auch ein positives Interessensmanagement realisieren,

da die Interviewten auf den ersten Blick eine nicht-rassistische Argumentationsweise

an den Tag legen.

4.3 Dilemmatische Aneignungen

Wir finden unter den alltagskommunikativen Umgangsweisen der Interviewpart-

ner*innen ein drittes Aneignungsmuster, in dem sich erneut reproduzierende und

differenzierende Bedeutungsproduktionen nachweisen lassen. Im Unterschied zum

polarisierten Modus findet bei den dilemmatischen Aneignungen jedoch keine argumen-

tative Integration divergierender Beschreibungen und Bewertungen statt, vielmehr

stehen diese in widersprüchlicher Beziehung nebeneinander. In den hier versammelten

Diskurspraxen lassen sich zudem sprachlich explizitere, argumentativ elaboriertere

sowie weniger bedingungsreichere Momente der Distanzierung, der Irritation und

Unterwanderung antimuslimischer Ideologeme erkennen. Diese werden jedoch nicht

konsequent verfolgt bzw. realisiert, weshalb wir sie als brüchige Dekonstruktionen anti-

muslimischer Ideologeme betrachten.

Der dilemmatische Charakter dieses Aneignungsmusters lässt sich nun einerseits

auf ideologisch-inhaltlicher Ebene nachweisen, d.h. in der Aktivierung verschiedener

Wertekomplexe, wie wir dies bereits im Theoriekapitel unter Verweis auf Billig et al.

(1988) und demPhänomen ideologischer Dilemmata konzeptuell vorgedacht haben (vgl.

Kap. 2.3.2.3). Dabei pendeln die Interviewten z.B. zwischen den liberalen Werten einer

kollektiv gedeuteten Religionsfreiheit auf der einen Seite und der individuellen Ent-

scheidungsfreiheit des bzw.der Einzelnen auf der anderen argumentativ hin und her, oh-

ne jedoch eine konsistente und ideologisch geschlossene Position einzunehmen (siehe

ThemaMoscheebau). Andererseits zeigen sich Dilemmata in Form symbolischer Inkon-

sistenzen zwischen expliziter Aussagebene und den impliziten Interpretationsrahmen,

die von den Interviewpartner*innen eingesetzt werden. Dies lässt sich insbesondere

bei den verschiedenen Varianten der Transformationserzählung beobachten. Das paralle-

le Referenzieren zweier »Wirklichkeiten«, wie es in der Rekonstruktion eines Medien-

islams versus eines bekannten Islams zum Einsatz kommt, stellt eine weitere dilemmati-

sche Diskurspraxis dar. Schließlich lassen sich unaufgeklärte, d.h. von den Interviewten

nicht thematisierte, Dilemmata auch im Rahmen punktueller Selbstreflexionen erkennen.

Dabei scheinen schlaglichtartig Momente rassismussensibler Macht- und Sprachkritik

auf, die jedoch schnell erlöschen undmithin auf das weitere Sprechen der Interviewten

keine nachhaltige Strahlkraft entfalten.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010 - am 14.02.2026, 10:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

