
4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie

Ausgangspunkt war die Annahme, dass sich unterschiedliche Phänomene, erzeugt

durch wissenschaftliche Erkenntnisse, historische Erfahrungen und lebensweltliche

Bezüge, unter dem Gedanken einer Zunahme von »Kontingenzbewusstsein« sub-

sumieren lassen. Ein solches Bewusstsein wiederum war entscheidender Motor für

moralische und politische Philosophien1 in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts so-

wie zu Beginn des 21. Jahrhunderts. Wenn ein bestimmter Modus der Rechtfertigung,

noch radikaler: absolute Rechtfertigung, ins Wanken gerät, hat dies Auswirkungen auf

die notwendig zu rechtfertigenden Dinge wie Normen, Rechte, Herrschaft und Politik.

Der Gedanke ist, dass die Auswirkungen den positiven Effekt einer Demokratisierung

beinhalten, eine Form der Öffnung, eine Abwendung von derTheorie und Hinwendung

zur Praxis. Eine solche Praxis bringt eigene Herausforderungen und Unsicherheiten

mit sich, um als legitim anerkannt zu werden. Zu der Konzeptualisierung des Politi-

schen bedarf es daher eines normativen Fundamentes, welches als normativer Begriff

von Kontingenzbewusstsein als Kontingenzeinsicht zu denken ist. Dieses ist, so die

Annahme, sogar Voraussetzung der Rekonzeptualisierung des Politischen und damit

in seiner Verdeutlichung und Adaption eigentliches Projekt der »postmodernen«2

Literatur. Diesen Weg anhand der drei Erzählungen Rortys, Baumans und Marcharts

nachzuweisen, war Ziel der letzten Kapitel.

Ein solcher Nachweis erfolgte aber nicht nur zum Zweck der Darstellung, sondern

folgte der Annahme, divergierende und plurale Ansätze als »Paradigma« darstellen zu

können. Paradigma heißt, dass trotz der Pluralität an Gedanken und jeweiligen Ausdif-

ferenzierungen allen drei Autoren eine gemeinsame argumentative Struktur zugrunde

liegt, die sich auch explizieren lässt. Kann eine solche Struktur extrahiert werden, so

die These für Kapitel III, treten Probleme hervor, die erst durch den hier vorgelegten

Zugang sichtbar werden. Das soll natürlich nicht heißen, dass alle drei Autoren in ihrer

Argumentation identisch sind. Vielmehr zeigt sich eine genealogische Entwicklung von

Rorty über Bauman zu Marchart, die versucht, vorherige Aporien zu beseitigen. Aber

1 Im folgenden Absatz wird Sozialphilosophie und politische Philosophie synonym verwendet.

2 Wie in der Einleitung bereits dargestellt, wird der Begriff »postmodern« als Containerbegriff ver-

wendet.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Politik der Ungewissheit

gerade, weil aus dem Kernparadigma nicht herausgetreten wird, bleiben die Probleme

gleich oder stellen sich nur erneut auf der nächsten Ebene.

In den folgenden Abschnitten soll es darum gehen, das Paradigma darzustellen.

Für dieses einen geeigneten Begriff zu finden, erweist sich aufgrund der Vorbelastung

der meisten vorhandenen Begriffe als schwierig. Neopragmatismus, Postmoderne als

auch Postfundamentalismus sind in ihrer Schwerpunktsetzung weder identisch noch

für sich selbst eindeutig. Ich werde den Begriff der »Postmodernen Sozialphilosophie«

verwenden. Dieser hat die Vorteile, dass er sowohl auf ontologischen und erkenntnis-

theoretischen Prämissen als auch – und das ist hier entscheidend – auf den Kern des

Paradigmas verweist, das normative Potential von Kontingenzeinsicht. Passend hierfür

wäre auch der von Vattimo und Rovatti geprägte Begriff des »schwachenDenkens« (Vat-

timo 2010) als Schwächung aller metaphysischen Ansprüche und der daraus folgenden

praktischen,methodischen als psychischen Konsequenzen. Übertragen auf den Bereich

der politischen Philosophie ist es der Begriff der »Radikaldemokratie«, der am ehesten

dem hier vorgelegten Paradigma naheliegt, weil der Rückgriff auf die Wurzel der De-

mokratie als Gedanke einer umfassenden Demokratisierung aller Prinzipien auf deren

nicht zu leistende Fixierung außerhalb demokratischer Praxis zurückgeht. Dieser Idee

folgend ist eine Trennung von Philosophie und Politik ohnehin nicht zu leisten, weil

der philosophische Anspruch der Grundlegung nur in politischer Praxis münden kann.

In dem ersten Teil des folgenden Kapitels wird zum Ursprung der Geschichten zu-

rückgegangen. Konkret wird anhand der von den Autoren vorgenommenen Abgren-

zung zuWahrheit, Moderne und Fundamentalismus auf deren Alternativvorschlag ver-

wiesen. Im Mittelpunkt stehen die normative Anerkennung des Scheiterns dieser Pro-

jekte und die Macht der Einsicht (4.1), ohne die Notwendigkeit einer Aufhebung dieser

Aporien leben zu können. In einem zweiten Schritt werden die Konsequenzen dieser

»Einsicht« ausformuliert. Wie bereits in den Einzelanalysen sichtbar, stehen die Kon-

zepte Solidarität und Politisierung (4.2) im Mittelpunkt. Drittens wird der Versuch un-

ternommen, diese Ergebnisse zu einem Paradigma zusammenzuführen. Anhand eines

Abgleiches mit den klassischen Paradigmen des Liberalismus und Kommunitarismus

zeigt sich, wie die Theorien Rortys, Baumans und Marcharts als Kulturpolitik durch Kon-

tingenzeinsicht (4.3) verstanden werden können.

4.1 Macht der Einsicht – Kontingenzbewusstsein

Die Analyse der Autoren hatte einen bestimmten, vom Autor gesetzten Fokus. Unter-

stellt wird ein Zusammenhang von Erkenntniskritik und Sozialphilosophie, im gewissen Sinn

von Theorie und daraus folgender Praxis. Dass eine solche Unterstellung nicht beliebig

konstruiert ist,markiert allein der aktuelle öffentliche Diskurs, der die dargestellte Phi-

losophie gern mit dem Stichwort des Relativismus und dessen gesellschaftlichen Erosi-

onseffekten verbindet. Weil der Zusammenhang selber schon ein Ziel unterstellt, kon-

kret die mögliche Veränderung der Praxis durch Theorie, ist er kein bloßes »anything

goes«, sondern, wenn überhaupt, die Behauptung eines normativen Eigenwertes des

Relativen.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 161

Bereits der Aufbau der einzelnen Abschnitte unter den Begriffen Kontingenz (Ror-

ty), Ambivalenz (Bauman) undDifferenz (Marchart) lässt ein gemeinsames Forschungs-

interesse vermuten. Wenn die Begriffe im Folgenden analog verwendet werden, dann,

weil die jeweiligen Texte zum einen trotz der Alternative oft auf »Kontingenz« als All-

gemeinbegriff Bezug nehmen, zum anderen, weil strukturell dieselbe Situation gefasst

wird. Das zeigt sich auch in der allgemeinen Reflextion dieses Phänomens in der post-

modernen oder postfundamentalistischen Lektüre.

Dennoch sind die Unterschiede nicht zu missachten. Würde der Versuch unter-

nommen werden, die jeweiligen Definitionen zu extrahieren, dann wäre für Rorty Kon-

tingenz gleich solchen Theorien zu denken, die auf Wahrheit und Richtigkeit verzich-

ten, für Bauman Ambivalenz gleich der Feststellung der Möglichkeit, einen Gegenstand

oder ein Ergebnis mehr als nur einer Kategorie zuzuordnen und fürMarchart Differenz

gleich der notwendige Zusammenhang zwischen Gründungsversuchen und Grundlo-

sigkeit. Obwohl zuletzt genannter Autor auch Kontingenz als das modale Merkmal,

weder unmöglich noch notwendig zu sein, definiert, will er mit Differenz die Konflikt-

haftigkeit in den Mittelpunkt stellen. Betrachtet man die einzelnen Definitionen, zeigt

sich eine Radikalisierung hin zur Entzweiung und Unvereinbarkeit, die alle auf der Fi-

gur der Ungewissheit basieren. Gemeinsam ist allen, dass Kontingenzbewusstsein eine

besondere Qualität zugeschrieben wird.

Im ersten Abschnitt und unter dem Titel Objekt der Kritik (4.1.1) wird deshalb auf

das Gemeinsame der Kritiken der drei Autoren hingewiesen. Im Vergleich zur »Dia-

lektik der Aufklärung« wird gezeigt, wie die Kritiken in einer eigenen Form münden,

die weder die Entfremdung der Moderne als Fatalismus noch als zu Überwindendes

denkt, sondern zu einer normativen Umwertung der Entfremdung als »Lob der Ent-

zweiung« beitragen will.3 Unter Antinomische Motive und Dekonstruktion (4.1.2) geht es

darum, dieses Lob zu plausibilisieren. Der Abschnitt Kontingenz, Ambivalenz und Diffe-

renz (4.1.3) arbeitet die mit diesem Denken verbundenen Kernbegriffe heraus. Abschlie-

ßend wird in Erkenntniskritik als Gesellschaftstheorie (5.2.4) der Argumentationsgang noch

mal zusammengefasst. Es wird dargelegt, dass die Form der Selbsterkenntnis, genannt

»Therapie«, ein Umdenken nicht nur auf individueller Ebene forciert, sondern dass mit

dem Umdenken gesellschaftliche Implikationen verbunden sind, die im nächsten Ka-

pitel unter Solidarität und Politisierung erörtert werden.

4.1.1 Objekt der Kritik

Es ist offensichtlich, dass die drei vorliegenden Erzählungen nicht aus dem Nichts ent-

standen sind, sondern eine Gegenerzählung und damit Alternative liefern wollen. Nicht

umsonst beginnen die jeweiligen Abschnitte mit Kritiken. Das Objekt des Angriffes

wurde bisher eher allgemein an den Begriffen Wahrheit, Moderne und Fundamenta-

lismus festgemacht, ohne jedoch darauf einzugehen, worauf sie sich konkret beziehen

3 Der Vergleich mit dem Theoriemodell der »Dialektik der Aufklärung« findet sich bereits in einem

Artikel, in dem ich das Normativitätsproblem radikaler Demokratietheorie diskutiere. Das Kon-

zept eines »Lobes der Entzweiung« habe ich dafür dieser Arbeit entnommen (Ramin 2021a).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Politik der Ungewissheit

und welche Verbindung zwischen den Kritiken besteht. Soll es Ziel sein, ein den Au-

toren zugrunde liegendes Paradigma zu extrahieren, so muss zumindest der Versuch

unternommen werden, die Erzählungen zu einer zu verbinden. Auf einer ganz allge-

meinen Ebene ist die Motivation immer dieselbe. Die Autoren kritisieren den Versuch

und die Folgen der Suche nach etwas, das außerhalb des menschlichen Einflusses Gül-

tigkeit hat. Gewissheit und Sicherheit sind geeignete Metaphern, insbesondere, weil

sie sich in zwei Varianten lesen lassen: einmal als theoretische oder wissenschaftliche

Stellungnahme und einmal als anthropologisches oder spezieller: psychologisches Mo-

tiv.

Das schon unternommene Vorgehen, die drei Autoren in das Feld postmoderner

Theorie einzuordnen, stellt bereits ein erstes Ziel der von ihnen vorgetragenen Kritik in

den Mittelpunkt. Die Kritik richtet sich gegen die »Moderne« und das mit ihr identifi-

zierte Projekt. Die Auswahl solcher Kritiken ist reichhaltig. Sie reicht von Rousseau und

Nietzsche bis zu Heidegger und einer Vielzahl an aktuellen und oft auf diesen aufbau-

enden Variationen. Weil es sich aber nicht um eine einfache Überwindung handelt, ist

es hilfreich, die Struktur der Kritik in Erinnerung zu rufen. Es muss Lyotard und Ran-

cière zugestimmt werden – und dies soll auch für die in diesem Buch dargelegte Form

der Postmoderne gelten –, dass sie als »permanente Geburt« (Lyotard 2015a: 45) derMo-

derne und Bewusstwerden, »was die Moderne war« (Rancière 2008: 47), zu verstehen

sind. Der Schmerz der Geburt als auch der verzweifelte Versuch, etwas begründen zu

wollen, sind hierbei Metaphern der Darstellung einer Unmöglichkeit, den Anspruch der

Moderne tatsächlich einzulösen. Die Erinnerung ist wichtig, weil sie nicht eine bloße

Verabschiedung, sondern ein Verbleiben im Moment der Geburt betont.

Um dennoch einen Ausgangspunkt für eine konkrete Annäherung an die Kritik lie-

fern zu können, lohnt sich der Blick auf die wohl berühmteste Kritik der Moderne,

Adornos und Horkheimers Dialektik der Aufklärung. Dieser bietet sich zum einen an, weil

die inhaltlichen Parallelen (i) auffällig sind. Zum anderen, weil der Vergleich mit dermetho-

dischen Problemstellung (ii) Ausgangspunkt für die Eigenständigkeit und These des hier

vorliegenden Versuches ist.

(i) Beginnend mit den inhaltlichen Übereinstimmungen sind es grundlegend Vernunft-

und Herrschaftskritik, die angesprochen werden. Die Kernfrage der Dialektik der Auf-

klärung ist, wie trotz des Zustandes der Zivilisation und dem Projekt der Aufklärung

die Menschheit, »anstatt in einen wahrhaft menschlichen Zustand einzutreten, in eine

neue Art von Barbarei versinkt« (Horkheimer/Adorno 2017: 1). Als Reaktion auf konkrete

historische Situationen der 1950er Jahre spiegelt sich in der Frage das Entsetzen über

den Aufstieg des Faschismus sowie die Judenverfolgung und die verheerenden Auswir-

kungen und Gewalt der Weltkriege. 50 Jahre später diagnostizieren Rorty, Bauman und

Marchart angesichts des eigenen erfahrungsgemäßen Hintergrundes eine fortlaufende

Aktualität dieser Aporie. Diese, so ließe sich sagen, ist in der anhaltenden Dominanz

des Nationalstaatsprinzips und westlichen Hegemonie erhalten geblieben. Diskutierte

Beispiele waren der UmgangmitMigrant:innen sowie die als Kritik amNeoliberalismus

formulierte Diagnose der Postdemokratie. Nach Saar handelt sich es um ein etabliertes

Schema, in dem Fortschritts- und Verfallsgeschichte von Kultur Hand in Hand gehen.

(Saar 2017c: 152) Es lassen sich drei inhaltliche Gemeinsamkeiten extrahieren, der Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 163

danke der Reinheit der Vernunft, der Zusammenhang von Aufklärung und Herrschaft und das

Dilemma der Aporie, die zwar nicht vollständig voneinander zu trennen, aber analytisch

hilfreich sind.

Erstens: Alle Autoren betonen die Idee einer Reinheit der Vernunft. In der dualisti-

schen Gegenüberstellung von Mythos und Aufklärung ist es Letztere, die dem Ideal

einer wahren Erkenntnis gleichgesetzt wird und den Schein des Mythos aufzulösen

hat. Die abendländische Geschichte ist ein durchlaufender Prozess einer solchen Ope-

ration, welche in die modernenWissenschaften mündet. Bei Sandkaulen heißt es: »Die

Grundoperation eines solchen auf Berechenbarkeit zielenden Denkens ist die gewaltsa-

meHerstellung von Identität, die durch Abstraktion, Formalisierung und systematische

Vereinheitlichung gekennzeichnet ist.« (Sandkaulen 2017: 10) Aus der Perspektive der

hier untersuchten Autoren wird jene Reinheit als Idee objektiver Erkenntnis (Rorty),

Idee absoluter Objektivität (Bauman) und Idee objektiver Realitäten sowie revisionsre-

sistente Prinzipien (Marchart) formuliert.Marcharts Begriff des »Zeitalters der Gewiss-

heit« verdeutlicht metaphorisch am besten, welches Ideal dem zugrunde liegt. Es geht

um das Ausfindigmachen einer Form des Wissens, welches wirklich so ist und nicht

durch die Perspektivität menschlicher Wahrnehmung verschleiert ist, aber dennoch

vom Menschen erkannt werden kann; ein Wissen, das neutral ist, weil es der Wahr-

heit und nicht interessengeleiteter Meinung entspricht. Der durchgehende Bezug zu

Fundamenten und Letztbegründungen bestätigt dies.

Hier ist dann auch der auf die Aufklärung gemünzte Ansatz zu verorten, weil sie

den Weg veränderte, wie nach solchen Fundamenten zu suchen sei. Ist es bei Hork-

heimer und Adorno Bacon, sind es bei Rorty, Bauman und Marchart Descartes und

Kant, denen die Einführung eines solchen Paradigmas unterstellt wird. Der Vernunft-

begriff der Aufklärung ist nur instrumentelle Vernunft, welche die Selbstbehauptung

des Subjektes sichern will, indem dieses sich die Natur und auch sein Selbst unter-

tan macht. Instrumentell ist sie, weil im Interesse der Herrschaft und Selbsterhaltung

des Subjektes dieses alles zum Ding und Objekt machen muss, damit es handhabbar

wird. Alles, was sich der Systematisierung und Berechenbarkeit entzieht, muss einge-

ordnet werden oder ist nur Aberglaube. Horkheimer und Adorno schreiben: »Als Sein

und Geschehen wird von der Aufklärung vorweg nur anerkannt, was durch Einheit sich

erfassen lässt; ihr Ideal ist das System, aus dem alles und jedes folgt. Nicht darin un-

terscheiden sich ihre rationalistische und empiristische Version.« (Horkheimer/Adorno

2017: 13) Rationalismus und formale Logik geben die Struktur vor und Empirismus und

Positivismus liefern die leeren oder bloßen Objekte. Diese Zweiteilung ist auch bei den

vorliegenden Autoren erhalten geblieben, nur in unterschiedlicher Stärke ausformu-

liert. Während der eine eher erkenntnistheoretische (Rorty), der andere ontologische

(Marchart) Kategorien bearbeitet oder ganz allgemein von einem Ordnungsparadigma

(Bauman) spricht, so analysieren sie doch immer die Verbindung beider Seiten. Zwar

gilt Rortys Beschreibung insbesondere der Dominanz der Erkenntnistheorie, doch ist

diese nur Konsequenz eines ontologischen Realismus. Und obwohl Marchart an einer

fest bestimmbaren Ontologie zweifelt, also überhaupt an der Idee der Existenz solcher

Kategorien (es sei denn, sie ist politisch gedacht), bedeutet dies gerade den Verlust des

Stellenwertes der Erkenntnistheorie. Bei Bauman ist sogar ein selbst gewählter Bezug

zur Kritischen Theorie offensichtlich, nur nicht in solcher Deutlichkeit durchexerziert.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Politik der Ungewissheit

Aber auch er richtet sich gegen fundierende Philosophie sowie fundierende Wissen-

schaften.Was übrig bleibt, ist nurErkenntniskritik, die denMangel des »aufklärerischen«

Unternehmens aufzeigen kann.

Der so beschriebene Zusammenhang zeigt sich gerade in den jeweiligen Wissen-

schaftskritiken oder zunächst in den Beschreibungen des Ideals der Wissenschaftsent-

wicklung nach der Aufklärung und durch diese. An erster Stelle steht die Vorstellung der

Wissenschaft als »erste Philosophie«. Dies meint nichts anderes als die Überzeugung,

durch Wissenschaft zu jenen objektiven Fundamenten vordringen zu können. Philo-

sophie ist hier nur als Überbegriff für jegliche Disziplin zu verstehen, die sich dieser

Überzeugung verpflichtet sieht. Traf dies historisch auf die konkrete Disziplin der Phi-

losophie zu, wurde die Überzeugung im Verlauf der letzten Jahrhunderte auf die mo-

derne Ausdifferenzierung der Wissenschaften übertragen.4 Neben diesem allgemeinen

Vorwurf an dasWissenschaftsverständnis zielt die Problematisierung insbesondere auf

die Rolle der sogenannten »Sozialwissenschaften«. Bauman und Marchart kritisieren,

dass Soziologie als auch Politikwissenschaft sich in der Lage sah, auf unterschiedlichen

Ebenen den Bauplan menschlichen Zusammenlebens darzulegen und mit diesem auch

die notwendige Gestaltung des sozialen Lebens, nun durch Wissenschaftlichkeit un-

termauert, festlegen zu können – als wäre das praktische Leben nur wieder in seine

Richtigkeit zu bringen.

Der entscheidende Unterschied zur »Dialektik der Aufklärung« ist jedoch die Ra-

dikalisierung des Ansatzes als Metaphysikkritik. Die Darstellungen zeigten, dass sich eine

solche Kritik gegen jegliche Form nicht praxisbezogenen und dort auf Geltung geprüf-

ten Wissens bezieht. Metaphysik meint den Versuch der Beantwortung letzter Fragen,

die Suche nach letzten Gründen. Die Tragweite der Radikalisierung zu verstehen ist

schwierig, denn es gibt eine lange Tradition solcher Kritik, die sich auch bei den kri-

tisierten Ansätzen findet. Um die Tradition inhaltlich auszufüllen, müssten Entwick-

lungen geschildert werden, die grob über die Kritik Kants zum deutschen Idealismus,

logischen Empirismus als auch über die Autor:innen des »lingusitic turn«, weiter über

Heidegger bis zu den hier behandelten Autoren führt. Auffällig ist bei dieser Spur, dass

die historisch folgenden Ansätze in den historisch vorliegenden Kritiken immer wieder

eine Restspur von Metaphysik entdeckten. So erkennen Horkheimer und Adorno in der

Metaphysikkritik Kants erneute Metaphysik, um abschließend diese negative Erfah-

rung als notwendigen, aber wieder metaphysischen Gehalt offenzuhalten. Ob gelungen

oder nicht, es ist zumindest als Projekt festzustellen, dass die in diesem Buch unter-

suchten Autoren dieses dauerhafte Lüften eines neuen Schleiers beenden wollen. Um

sich von einer solchen Restspur frei zu machen, greifen die Autoren die Unterschei-

dung, welche überhaupt ein Fragen nach Metaphysik ermöglicht, an. Sie hegen Zweifel

an der Sinnhaftigkeit von Differenzen wie Schein und Sein. Anders formuliert, es geht

gar nicht so genau um die Kritik bestimmter Formen, Begriffe oder Systeme, sondern

um die Kritik eines Bedürfnisses, nämlich dem nach einer auf einen letzten Sinn ausge-

legten Weltanschauung. Dadurch wird das Ideal der Aufklärung als Gegenfolie ausge-

4 Nichtsdestotrotz sind gerade die Ansätze der analytischen Philosophie Versuche, den Anspruch

aufrechtzuerhalten. Auch ihr Anliegen der Überwindung der Metaphysik dient nur dazu, das Pro-

jekt einer Reinheit der Vernunft weiterzuverfolgen.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 165

weitet. Somit wird der Faden der »Dialektik der Aufklärung« weitergesponnen, welcher

sich in seiner Darlegung bereits nicht nur auf einen historisch und systematisch engen

Begriff von Aufklärung bezieht, sondern auf die menschliche Geistesgeschichte. Wenn

Metaphysik so gedacht wird, dann gibt es sie nur um den Preis des Verlustes konkret

intersubjektiver Verhältnisse. Sie ist jegliche Form, die Bestimmbares außerhalb sozial-

kontingenter Praxis legt. In dieser Logik ist der Aufbau der einen nur durch den Abbau

der anderen Seite zu haben.Hierin stimmen der Pragmatismus Rortys, derMoralismus

Baumans sowie der Postfundamentalismus Marcharts überein.

Zweitens: Es wird die Grundthese geteilt, dass der Aufklärungs- und Befreiungsprozess

in Unterdrückung und Herrschaft mündet. Horkheimer und Adorno schreiben: »Seit je

hat die Aufklärung im umfassendsten Sinn fortschreitenden Denkens das Ziel verfolgt,

von den Menschen die Furcht zu nehmen und sie als Herren einzusetzen.« (Horkhei-

mer/Adorno 2017: 9) Der so formulierte Zusammenhang von Wissen und Macht (vgl.

Saar 2017c: 156) zeigt sich in der Dialektik der Aufklärung zuerst als Ziel der Naturbe-

herrschung. Die Unterdrückung der Natur zum Selbstschutz und als Kontrollbedürfnis

schlägt auf den Menschen als Subjekt zurück, weil dieser Unterdrücker und Opfer zu-

gleich wird (vgl. Wellmer 2015: 11). Denn, weil er sich selbst nicht aus der Natur heraus-

nehmen kann und an diese gebunden bleibt, kann und muss auch er zum Objekt der

Beherrschung werden: »Der Herrschaft über die äußere Natur, so könnte man dies auf

Anhieb verstehen, entspricht die Selbst-Beherrschung, die Unterdrückung derNatur im

Subjekt selbst, das dem ›Naturzwang‹ auch im Kern seiner eigenen Existenz ausgelie-

fert ist […].« (Sandkaulen 2017: 13) Dem Aufdecken dieses Zusammenhanges sind auch

die hier gewählten Autoren verschrieben. Wenn sich folgend Horkheimer und Adorno

den gesellschaftlichen Folgen dieser Einsicht im Kapitel über Kulturindustrie und über

den Antisemitismus widmen, findet bei Rorty, Bauman undMarchart eine weitere Aus-

differenzierung statt. In jedem Fall wird objektive Erkenntnis zur Grundlage von Sozi-

alreform. Diese bei Rorty eher nur diagnostisch angesprochen These wird bei Bauman

geradezu bis ins Detail ausformuliert und als Sozialtechnologie beschrieben. Er seziert

die Ordnungsmechanismen der Moderne, vom Sortieren und Assimilieren bis zur Aus-

grenzung und Vernichtung und dessen Grundlagen in Wissenschaft und Bürokratisie-

rung. Sein durchgehendes Interesse am Fremden und Anderen ist in dieser Logik aus

der Notwendigkeit des Umgangs mit ihnen begründet. Und auch bei Marchart werden

auf der Ebene der Politischen Theorie die »großen Erzählungen« vom Nationalsozia-

lismus, Realsozialismus sowie Neoliberalismus und Demokratie als Steuerungsgesetze

der Gesellschaft begriffen. Nicht umsonst wird damit ein Politikbegriff als Politik und

nicht Politischem verbunden, der nur die Mittel zur Umsetzung der gesellschaftlichen

Gestaltungsprinzipien kennt.

Besteht,wie oben beschrieben, die Annahme, dass derMetaphysikvorwurf radikaler

ausfällt, somuss dies auch für dieHerrschaftsmechanismen zutreffen.Der gegenwarts-

kritische Aspekt der Autoren sieht die Logik aus Vernunft und Herrschaft sowie Macht

und Wissen auch in dem gegenwärtigen Zustand der westlichen Gesellschaft aktiv. Als

»rationale Einrichtung des Sozialen« (Saar 2017c: 156) gehen sie von einem Zusammen-

hang zwischen Theorie und ihrer notwendigen Gewalt in der Praxis aus. In der Folge

ist das »Zeitalter der Gewissheit« deshalb ein Zeitalter der Gewalt und Unterdrückung,

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Politik der Ungewissheit

des Verlustes von Solidarität und moralischer Verantwortung sowie negativ erfahrener

Selbstentfremdung und Verleugnung des Politischen.

Drittens: Die Analyse, aber auch das Projekt der Moderne ist deshalb in einer un-

auflösbaren Aporie gefangen, denn die Dialektik der Aufklärung beschreibt ja zunächst

in allen Facetten, wie der Mensch unbewusst in den Mythos der Aufklärung eingebun-

den ist. Es gehört zum Modus der Kritiken an Moderne und Aufklärung, dass diese

als Verblendungszusammenhang beschrieben werden. Für Horkheimer und Adorno ist

die Verblendung durch das Verhältnis von Mensch als Herr und Mensch unter Herr-

schaft bestimmt, denn die scheinbare individuelle Autonomie ist nur eine neue Gestalt

der Verblendung, die erfolgreich über den Herrschaftsbeziehungen liegt. Sie schrei-

ben: »Die Menschen bezahlen die Vermehrung ihrer Macht mit der Entfremdung von

dem, worüber sie Macht ausüben. Die Aufklärung verhält sich zu den Dingen, wie der

Diktator zu den Menschen.« (Horkheimer/Adorno 2017: 15) Gerade das Kapitel zur Kul-

turindustrie zeigt, wie der Einzelne und dessen scheinbar selbstbestimmte Bedürfnisse

Folge marktwirtschaftlicher Planungskunst und Logik sind. »Aufklärung als Massenbe-

trug« (ebd.: 128) repräsentiert den das Werk durchziehenden Zusammenhang.

Auch die drei hier untersuchten Autoren unterstellen eine solche Fehlwahrneh-

mung. Auf der Metaebene bildet sich diese in der Funktionslogik von Wahrheit und

Objektivität ab.Weil Wahrheit als Natur und Kausalität verstanden wird und nicht, wie

mit Rorty zu sagen, als Rechtfertigung, erscheinen die Dinge als notwendig. Mit Mar-

chart fortgeführt, wird vergessen, dass sie eigentlich nur hegemoniale Diskurse und

Praktiken sind. Der Betrug besteht darin, zu glauben, nicht anders zu können, soziale

Verhältnisse und Ordnungen als alternativlos anzusehen. Sozialsteuerung wird nicht

als Steuerung wahrgenommen. Interessanterweise teilen die Autoren mit den Autoren

der Dialektik der Aufklärung auch den Betrug über die Idee des Selbst und der Selbst-

bestimmung. Für das Zeitalter der Gewissheiten zählt, dass es die »Kontingenz des

Selbst« (Rorty), »Ambivalenz des Selbst« (Bauman) und grundlegende »Selbstentfrem-

dung« (Marchart) nicht akzeptieren kann, denn dies würde bedeuten, das Ideal der

Selbstbestimmung aufzugeben. Dieser Betrug unter der »guten Absicht« der Selbstbe-

stimmung jedoch führt diese ad absurdum, verkehrt sie in ihr Gegenteil als Selbsttäu-

schung.

Ist dem so beschriebenen Zusammenhang zuzustimmen, heißt das aber nichts an-

deres als, dass das Projekt der Aufklärung notwendig scheitern muss. Die Einengung

des Aufklärungsanspruches auf die Prinzipien instrumenteller Vernunft untergräbt den

gesetzten Anspruch. »Damit schlägt Aufklärung in dieMythologie zurück, der sie nie zu

entrinnen wusste.« (Horkheimer/Adorno 2017: 33). Die als Kritiken bezeichneten Kapi-

tel sind unterschiedliche Art undWeisen, das Scheitern darzustellen. Rortymeint, dass,

solange an epistemischen Diskursen festgehalten wird, kein Ende barbarischer Rück-

schläge zu vermuten ist. In dem AufsatzMenschenrechte, Vernunft und Empfindsamkeit er-

klärt er provokant, dass womöglich Abraham Lincoln recht hatte, als er Harriet Beecher-

Stowe, Autorin von »Onkel Tom’s Hütte«, mehr Einfluss auf die Entwicklung der Men-

schenrechte zuwies als theoretischen Einsichten (vgl. Rorty 2012c: 264). Es ist die falsche

Gleichsetzung von Wahrheit und gutem Leben und damit auch ein falsch verstande-

ner Aufklärungsgbegriff, der zum Scheitern verurteilt. Fortschritte in Erkenntnis sind

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 167

nicht Fortschritte im Moralischen.5 Auch Bauman schlussfolgert analog. Der Wunsch

nach Erkenntnis ist bei ihm die Beseitigung des Unbestimmten, Fremden und der Am-

bivalenz, welcher in seiner Umsetzung diese nur wieder erzeugen muss.6 Alle Kate-

gorien der Einordnung produzieren Personen oder Objekte, die nicht der Einordnung

unterliegen; eine Grundthese, die sich aufbauend auf die Dialektik der Aufklärung durch

Baumans gesamte Forschungen zieht. Marchart dagegen formuliert das Scheitern zu-

nächst als historischen sowie wissenschaftstheoretischen Befund, da es keiner Theorie

gelungen ist, einen Grund des Sozialen auszumachen. Gerade der verstärkte Versuch,

solche Theorien zu finden, machte deren Fehleinschätzungen umso offensichtlicher.

Die Großtheoreme vom Marxismus bis zum Neoliberalismus sind deutliche Beispiele.

In der Konsequenz ist dieses Scheitern aber auch hier Scheitern von Selbstbestimmung

in Politik. Das »Politische« als Gegenbegriff arbeitet das Scheitern analytisch auf und

gibt Alternativen an.

(ii) Damit ist der Grundstein für den Übergang von inhaltlichen zu methodischen Paral-

lelen gelegt. Wenn, so die daraus folgende Aporie, der Verblendungszusammenhang als

solcher durch sein Scheitern erkannt werden kann: Wie verblendend ist er dann wirk-

lich? Heißt dies nicht, dass die Chance besteht, aus dem Zustand der Verblendung aus-

zutreten, wenn auch nur für einzelne Lichtgestalten? Allein die Möglichkeit hätte fatale

Folgen für den Impetus der »Dialektik der Aufklärung«, denn – so Sandkaulen – »wenn

die Bedingung der Möglichkeit der Kritik gegeben ist, läuft ihr radikal negativer Impe-

tus ins Leere« (Sandkaulen 2017: 7). Das würde bedeuten, dass formal die Aufklärung

doch, ohne in den Mythos zu verfallen, möglich ist, und dass die Möglichkeit besteht,

über den rein negativen Begriff hinaus einen positiven Begriff zu entwickeln. InDiskurs

der Moderne bezeichnet Habermas die »Dialektik der Aufklärung« als das »schwärzes-

te Buch« (Habermas 2011b: 130), weil die durchgeführte Diagnose keine Hoffnung üb-

rig lasse. Gehört es zur Aufklärung, »selbstzerstörerisch« zu sein, muss jeder weitere

Schritt der Befreiung wieder in eine Aporie versinken. Habermas meint somit, dass die

These, die verhandelt wird, »nicht weniger riskant ist als die von Nietzsche in ähnlicher

Weise dargestellte Diagnose des Nihilismus« (ebd.: 135). Er stimmt damit in den Tenor

einer Kritik ein, die von Wellmer bis Rentsch eine dualistische Tendenz vermutet. In

demDualismus ist keine gute Vernunft mehr möglich. Die »Radikalität [der] Kritik ver-

mag nur noch die Welt bzw. die Geschichte als Ganze zu verurteilen« (Rentsch 2000:

264)7. Eine solche Variante eins der Interpretation ließe sich als bloße Kritik der Entzweiung

bezeichnen.

Eine zweite Variante dagegen würde versuchen, einen positiven Begriff von Aufklä-

rung zu retten. Dafür finden sich bereits bei Horkheimer und Adorno Hinweise, aber

auch die Weiterführungen ihrer Kritik haben in Teilen den Anspruch, Licht in das Dun-

kel zu bringen. Rein strukturell müssten diese Unternehmungen als Vermittlung und

5 Siehe 3.1.1, Wahrheit ist »tot«.

6 Siehe 3.2.2, Einsicht in Ambivalenz.

7 Rentsch nennt diesen Zusammenhang auch »Ontologie der Negativität« und »Permanenz der Ne-

gativität« (Rentsch 2000: 259ff.). Mit Wellmer lässt sich deshalb in dieser Logik keine gute Ver-

nunft denken (vgl. Wellmer 2015: 156).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Politik der Ungewissheit

Versöhnung der Gewinne und Verluste der Aufklärung als Aufhebung der Entzweiung8

gedacht werden. Beispiele sind Adornos Fokus auf die Ästhetik als auch in der Fortset-

zung der Kritischen Theorie Habermas’ eigener Entwurf der diskursiven Praxis. Es ist

an dieser Stelle nicht zielführend, die von Horkheimer und Adorno angegebenen In-

terpretationsmöglichkeiten detailliert aufzuzeigen.9 In der Skizzierung der Möglich-

keiten im Vergleich zu den in diesem Buch behandelten Autoren lässt sich jedoch eine

Differenz markieren, die für die folgenden Absätze und Argumente ausschlaggebend

sein wird.

Denn, die hier analysierten Autoren sind nicht einer der Varianten eindeutig zuzuordnen.

Zum einen folgen sie der Kritik und radikalisieren diese noch. Radikalisierung besteht

hierbei freilich nur, wenn sie nicht als reine »Kritik der Entzweiung« gelesen wird. In

diesem Falle bedeutet Radikalisierung eine Erweiterung auf die Probleme der Gegen-

wart. Eine solche ist notwendigerweise auch eine Radikalisierung des Scheiterns. Zum

anderen mündet diese »Permanenz der Negativität« (Rentsch 2000: 263) aber nicht im

Nihilismus, sondern gibt Anlass zur Hoffnung. Was somit vollzogen wird, ist eine nor-

mative Umwertung des Scheiterns, in diesem Sinne positive Negativität, oder wie Mar-

chart es formuliert, eine »normative Umwertung der Entfremdungstheoreme« (Mar-

chart 2016: 344). Es bedarf einer normativen Umwertung von Fremdheit als höchst po-

sitiven Wert oder wie Žižek in einem Interview mit dem Deutschlandfunk sagte, die

»Suche nach der guten Entfremdung« (Žižek 2018). Das Kernargument des zu extra-

hierenden Paradigmas ist dann ein Lob der Entzweiung als noch zu konkretisierender,

jedoch schon oberflächlich bestimmbarer, moralischer und politischer Gewinn. Genau

das meint meines Erachtens auch der eingangs erwähnte Begriff der Postmoderne als

ständige Geburt der Moderne. Im Folgenden muss gezeigt werden, wie das Lob ge-

dacht wird.

4.1.2 Antinomische Motive und Dekonstruktion

In einem ersten Schritt darf aber nicht einfach auf das Lob und die damit verbunde-

nen Vorteile eines Entzweiungsverhältnisses übergegangen werden, sondern es gilt die

Entzweiung zu plausibilisieren. Das heißt, die Argumente und die Struktur der Argu-

mente sind herauszuarbeiten, die für eine »Permanenz der Negativität« (Rentsch 2000:

259) sprechen. Im vorherigen Abschnitt wurden solche Darlegungen sowohl unter dem

Stichpunkt Metaphysikkritik als auch Herrschaftskritik angeführt.

Es wurde darauf hingewiesen, dass die Radikalisierung der Kritik sich auf jegliche

Unternehmung bezieht, die etwas herausarbeiten will, dass »an sich« besteht. Einfa-

cher ausgedrückt, jeder Vorschlag für Reinheit und Eindeutigkeit gerät unter Meta-

physikverdacht, egal, ob es sich um Gott, die Natur oder formale Sprache handelt. Der

8 Diese Logik ist gemäß der klassischen, dialektischen Lesart: These, Antithese, Synthese.

9 Solche finden sich beispielsweise bei Wellmer (vgl. Wellmer 2015). Ebenso wird die These eines

positiven Auswegs aus der Dialektik der Aufklärung aufgegriffen und weitergeführt bei T. Rentsch

(hier mit Verweis auf den Marxismus) oder M. Seel, der ebenso im Dunkel Momente des Lichts

vermutet. Die Analysen sind meistens verbunden mit Adornos Ästhetikbegriff.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 169

Kampf gegen Letztbegründungen ist ein Kampf gegen jegliche Form einer ersten Philo-

sophie und damit gegen eine auf letzten Sinn ausgelegte Weltanschauung. Es muss ge-

zeigt werden,wie die Autoren die notwendig ständige Entzweiung oder, wie Bauman es

nennt, die »antinomischen Motive« (Bauman 2016c: 250) darstellen. Die Grundstruktur

ist dabei keine neue Entdeckung, sondern gehört vielmehr von Beginn an in den Gegen-

standsbereich philosophischen Fragens. Es findet sich kein wirklicher Begriff innerhalb

der Philosophie, um den nicht in dieserWeise gestritten wird.10 Zwei Vorgehensweisen

bestimmen die folgenden Abschnitte; zum einen das Aufzeigen antinomischer Strukturen

(i), zum anderen die Explikation der methodischen Prämissen (ii) der Autoren.

(i) Das Aufzeigen solcher Strukturen, in denen die eine Position A zugleich ihr Gegenteil

B impliziert und nicht von diesem eindeutig trennbar ist, ist durchgehende Praxis der

diskutierten Arbeiten. Bauman nennt dies »doppelte Lokalisierung« und meint damit

Aussagen, die trotz ihres Widerspruchs Gültigkeit veranschlagen.

Es wundert deshalb nicht, dass die Einzelanalysen voll von solchen Beispielen sind,

die sich an Großbegriffen der Philosophie abarbeiten. So beginnt Rortys Buch Kontin-

genz, Ironie und Solidarität mit der Feststellung, dass die Verhältnisse von privat und

öffentlich, von Egoismus und Altruismus, Autonomie und Gerechtigkeit, Selbsterschaf-

fung und Solidarität Kernprobleme der Philosophie darstellen. Ziel der Arbeit ist es, zu

zeigen,wie deren sich gegenseitig ausschließende Realisierung ohne Synthese stattfinden kann.

Auch Bauman konstatiert als offensichtliche Konsequenz der Moderne die Verhältnisse

von Universalismus und Pluralismus, absoluter Begründung und hoffnungslosem Re-

lativismus, semiotischer Klarheit und Zweideutigkeit, den Kult des Dazugehörens und

Wurzellosigkeit, die Indifferenz von Gut und Böse. Und auch bei ihm zielen die Unter-

suchungen darauf ab, wie sich mit dieser Struktur leben lässt. Marchart dagegen spart

zwar an solchen Gegenüberstellungen, verweist aber immer wieder auf die Unmöglich-

keit abschließender Gewissheit.11 Sein durchgängiges Thema der Differenz betont die

Antinomien als grundlegend ontologische Struktur.

Ein angebrachtes Beispiel zur Verdeutlichung dieser allgemeinen Struktur ist der

den Autoren gemeinsame Angriff auf die Idee objektiver Realitäten und, um es noch zu kon-

kretisieren, der Angriff auf die Idee einer menschlichen Natur. Gemeint ist die Vorstel-

lung, die Funktionslogik des Menschen vollends verstehen zu können, um anhand die-

ser eine gesellschaftliche Umgestaltung vorzunehmen. Marchart, beispielsweise, sieht

solche Anthropologien, wie die unter dem Thatcherismus verfolgte und als neolibera-

les Credo eingeführte Idee individueller Marktakteure, als sowohl historisch-praktisch

als auch theoretisch gescheitert an. In beiden Fällen war als Ergebnis kein vollkommen

gelungenes menschliches Leben festzustellen. Auch Rortys Ansatz ist radikale Anthro-

pologiekritik. Sowohl durch historische als auch kulturelle Faktoren ist es unmöglich,

10 Es geht, abstrakt formuliert, um das Verhältnis von Allgemeinem und Besonderem auf allen Ebe-

nen menschlichen Verstehens.

11 Auffallend ist, dass die Komplexität der Problemstellung bereits immer Annahmen impliziert, die

über sie hinausgehen. So lässt sich einem Beispiel immer eine ontologische, eine epistemologi-

sche und eine normative Seite zuordnen. Konstitutiv auf den Begriff der Antinomie undDemokra-

tie bezogen, findet sich eine solche Analyse bei Hidalgo (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Politik der Ungewissheit

einen Allgemeinbegriff desMenschen zu bilden, ob bezogen auf die Idee des Leib-Seele-

Dualismus oder der Politik zugrunde liegendeMenschenbilder.Und auch Bauman zeig-

te, wie in der Vermengung von Wissenschaft und Rassismus ein vermeintliches Wesen

des Menschen zur Rechtfertigung unterschiedlicher Gewalttaten dienlich war. Zum ei-

nen und offensichtlich ist der immer wieder thematisierte Zusammenhang von Wis-

sen und Macht. Zum anderen besteht Zweifel gegenüber der bloßen Möglichkeit, ein

menschliches Wesen zu entdecken. Die unterschiedlichen Versuche, philosophisch bis

biologisch, und deren geringe Haltbarkeitszeit bzw. deren geringe Aussagekraft ma-

chen solche Vorhaben fragwürdig. Für die untersuchten Autoren sind sie nur Mittel zur

Optimierung der Gesellschaft. Da das Wesen entweder nie vollständig oder im anderen

Fall zu allgemein sein wird, wird nicht jedes Einzelindividuum repräsentiert sein. Ror-

ty meint deshalb, Wahrheitskritik und Anthropologiekritik gehen Hand in Hand. Das

Zuschreiben von festen Identitäten undWahrheit sei immer eine Form der Gewalt. Die

Vorstellung einer objektiven Realität menschlicher Natur müsse deshalb aufgegeben

werden.12

(ii) Der Zusammenhang zeigt sich insbesondere, wenn nicht nur ein Blick auf die ange-

zeigten Widersprüche und Beispiele fällt, sondern auch auf die geteilten methodischen

Prämissen. Es lässt sich, so zeigte es zumindest die Lektüre, eine erkenntniskritische

Trias extrahieren, die auf folgende Punkten beruht.

Erstens: Die Autoren teilen zentrale sprachphilosophische Einsichten des 20. Jahrhun-

derts. Gemeint ist, aufbauend auf die Erkenntnisse Wittgensteins sowie der Vertreter

des linguistic turn, dass Erkenntnis nicht außerhalb der Sprache funktioniert. Das Netz

aus Wörtern konstituiert die Bedeutung und nicht ein Abbild der Realität. Wahrheit ist

dann nicht mehr als Rechtfertigung oder ein hegemonialer Diskurs innerhalb solcher

12 Mit einer solchen Zusammenführung wird es notwendig, einer Differenz zwischen den Autoren

Beachtung zu schenken. FolgtmanMarcharts Argumentation, ist auffallend, dass er sichmehrfach

gegen Rorty stellt und diesen nicht als Postfundamentalisten, sondern als Antifundamentalisten

bezeichnet. Rorty, so der Vorwurf, kenne nur noch Schicksal und Zufall und werde dadurch zum

radikalen Konstruktivisten, der jegliches Vorhandensein von Gründen negiert. Eine Angleichung

beider Lesarten kann auf zwei Wegen erfolgen. Erstens, indem gezeigt wird, dass Rortys Antifun-

damentalismus nicht nur die bloße Zufälligkeit kennt. Zweitens, indemMarcharts Postfundamen-

talismus eine nur scheinbar andere Ebene darstellt. Für Erstens spricht, dass Rorty nicht davon

ausgeht, der Mensch befinde sich unter frei wählbaren Umständen. Seine Bezüge zur Rechtferti-

gungsgemeinschaft als auch konkret zur liberalen Gesellschaft verdeutlichen gerade, dass auch er

nur von den vorliegenden, kontingenten Gründen ausgehen kann und sich an diesen abarbeiten

muss. Auch er kennt und favorisiert das Spiel der Rechtfertigung oder bei Marchart: das Spiel der

Gründe. Stimmt dies, heißt dies damit für Zweitens, dass Marchart gar nichts Anderes und Neu-

es behauptet. Vielmehr hebt der Postfundamentalismus aufgrund seiner ontologischen Fixierung

das Spiel nur auf eine Metaebene. Die vorhandenen, aber kontingenten Gründe sind dann auch

nichts weiter als Rechtfertigungen. Werden die kontingenten Gründe nur als Pluralität hegemo-

nialer Bewegungen verstanden, ist ihr Charakter nicht anders als der von Rorty fokussierte prag-

matistischeWahrheitsbegriff, ein Lob für zurzeit gerechtfertigteÜberzeugungen. (vgl. Rorty 2005:

17) Auch wenn Bauman diese Diskussion nicht führt, sind seine Annahmen auf derselben Ebene

einzuordnen.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 171

Spiele. Pragmatisch reformuliert heißt das, Wissen ist nicht Darstellung von Wirklich-

keit, sondern eine Handlungsgewohnheit, die im Umgang mit der Realität unsere Be-

dürfnisse befriedigt.13

Zweitens: Die Autoren teilen zentrale Einsichten der Wissenschaftstheorie als auch Wis-

senschaftskritik der letzten 70 Jahre. Im Mittelpunkt steht die wiederholte Rezeption

Kuhns und seiner These des Paradigmenwechsels. Wissen ist nie rein objektiv, sondern

auch motiviert durch seinen praktischen Nutzen sowie Herrschaftsansprüche. Weitere

Anleihen finden sich auch bei Lyotard und dessen postmoderner Wissenschaftskritik,

Feyerabends Relativismus sowie Foucaults Verständnis von Wissenschaft als Diskurs.

In allen Fällen zeigt sich, dass Wissenschaft selber aus hegemonialen Annahmen be-

steht, die wiederum Forschungsgmethodik als auch Forschungsergebnisse prägen. Sie

sind in diesem Sinne nicht neutral und können es auch nicht sein.

Drittens: Die Gesamtstrukturen der Arbeiten tragen dekonstruktive Züge. Aufbauend

auf die Annahmen nur bedingter Erkenntnisfähigkeit und fehlender Letztbegründun-

gen gilt es, nicht die eine Bedeutung zu extrahieren, sondern die Vielfalt an Bedeu-

tungen und Widersprüchen aufzudecken. Auch wenn sich mit Derrida keine streng

explizierbare Methode entfalten lässt, so ist doch ein Grundcharakter erkennbar (vgl.

Engelmann 2015). Rorty und Bauman sprechen von Spannungen, die gesucht werden

müssen als auch die Philosophie selbst ausmachen. Marcharts Rekurs auf den franzö-

sischen Heideggerianismus und sein Rekurs auf Derrida und Heidegger nehmen hier

ebenfalls Anleihen. Meist konzentriert sich das Vorgehen auf entweder eine genealogi-

sche Rekonstruktion der Widersprüche oder eine Pluralisierung von Deutungsebenen.

Um es abschließend zu formulieren: Damit die Entzweiung oder Entfremdung als

negativ erscheint, muss sie entweder mit der Auffassung einer vorausgesetzten oder

einer noch kommenden Einheit verbunden sein. Nur dann macht es Sinn, in Vergleich

zu jener Einheit einen Verlust und damit auch Entfremdung zu entdecken. Die Radika-

lisierung als auch die Formen der Kritik haben gezeigt, dass für die hier untersuchten Autoren eine

solche Einheit nicht mehr vorliegt. Sie kennen nur Spannungen. Rein formal betrachtet eliminie-

ren sie dadurch die Idee der Einheit, den Gegenpart der Entzweiung als normatives Ziel. Rorty

macht dies explizit deutlich mit der Aussage: »Da er keine Erkenntnistheorie vertritt,

vertritt er a fortiori keine relativistische.« (Rorty 2005: 16) Weil er die Differenz zwi-

schen Wahrheit und Meinung nicht mehr kennt, versteht er nicht mehr, was die Frage

nach dem Relativismus bedeuten soll. Die Idee, außerhalb der Entzweiung zu existie-

ren, existiert nur als falsches Bewusstsein. Aufklärung bedeutet, dies zu verdeutlichen.

13 Aufgrund Rortys wissenschaftlicher Herkunft finden sich bei ihm ausführliche Debatten, die bei

Bauman und Marchart eher aus der Annahme des Konstruktionscharakters von Ordnungen abzu-

lesen sind. In dieses Feld ist auchder kontinuierlicheBezug zuNietzsche einzuordnen,wenndieser

sowohl die Funktionsweise vonWahrheit als auch die gewichtige Rolle der Metaphorik analysiert.

Wichtig ist zu betonen, dass die Autoren sich eher der konstruktivistischen Einsichten bedienen

als dass sie Versuche der Sprachphilosophie teilen, wieder in dieser selbst ein neues Fundament

zu entdecken.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Politik der Ungewissheit

4.1.3 Kontingenz, Ambivalenz und Differenz

Es hat sich gezeigt, dass die spezifische Differenz der hier behandelten Autoren im

Vergleich zur gängigen Kultur- und Rationalitätskritiken, wie beispielhaft der »Dialek-

tik der Aufklärung«, in einer »Umwertung der Entfremdungstheoreme« liegt, welche

als »Lob der Entzweiung« bezeichnet wurde. In den jeweiligen Abschnitten wurde die

Umwertung als »Einsicht«14 bezeichnet.

Die Begriffswahl fiel dabei nicht umsonst. »Einsicht« ist besonders geeignet, weil

über die Ebene des bloßen Begreifens hinaus auch ein verändertes Selbst- und Sozi-

alverhältnis thematisiert wird. Einsicht besitzt sowohl eine theoretische als auch eine

praktische Seite. So betont Gadamer in der Formulierung seiner Theorie der Herme-

neutik, dass Einsicht ein Moment theoretischer Erkenntnis als auch ein Moment der

Selbsterkenntnis beinhaltet, welches einen ethischen Anspruch enthält (Gadamer 2010:

362). Auch bei Rentsch wird »Einsicht« verwendet, wie in der Einleitung dargelegt, um

das Selbstverständnis des Menschen zu erörtern. In seiner anthropologischen Studie

zeigt er, wie Einsichten sich von Feststellungen unterscheiden, weil sie darüber hinaus

Handlung und Moralität konstituieren, auch abseits explizierbarer Wahrheiten. Viel-

mehr sind Einsichten Folge und fundamentaler Bestandteil der Alltagsgrammatiken,

die unser Leben bestimmen (Rentsch 1999). Einsicht beinhaltet ein Verstehen, welches

sich auf der Sinn- und Bedeutungsebene realisiert. Konzepte wie die aristotelische Eu-

daimonia oder aktuelle Theorien des guten Lebens sind darauf bezogen. Außerhalb der

Verstehenslehre und philosophischen Anthropologie lässt sich dies auch in der Spra-

che der Psychologie oder Psychoanalyse fassen. Auch hier findet sich das Moment der

theoretischen Einsicht von Gestaltgesetzen sowie des Verständnisses von »Therapie«

als Einsicht der Ursachen des Leidens mit der Vorstellung, sie durch die Einsicht behe-

ben zu können. Heute würde man wahrscheinlich vom psychischen Zustand sprechen.

Es ist daher nicht zufällig, dass Rorty explizit den »Therapiebegriff« benutzt oder sich

Marchart auf den heideggerischen Gestus der »Therapie der Seinsvergessenheit« be-

zieht. Ein mit Einsicht bezeichnetes Verstehen verbindet den erkenntnistheoretischen

Anspruch mit subjektphilosophischen Schlussfolgerungen. Im konkreten Kontext der

Kontingenz-, Ambivalenz- und Differenzeinsicht lassen sich zwei Ebenen, Kontingenz

als Grundstruktur (i) und Kontingenz als Selbsterkenntnis (ii), analysieren.

(i) Einsicht ist als das Deutlichwerden der Grundstruktur der Permanenz der Entzweiung zu

verstehen. Das bedeutet zunächst, dass es darum gehen muss, dieser Grundstruktur

überhaupt gewahr zu werden. Die Darlegung der »antinomischen Motive« sowie der

»Dekonstruktion als Methode« dienten zur theoretischen Darstellung dieser Position.

Die Autoren beschreiben eine Vielzahl an Varianten, in denen die Grundstruktur of-

fensichtlich ist, erkennen aber insbesondere eine Zunahme des Bewusstseins dieser.

Das Bewusstwerden zeigt sich an dem Denken und Schreiben besonderer Autor:in-

nen und Künstler:innen, wie Rortys »strong poets« oder Baumans »Kafka«, aber auch

an den historischen Erfahrungen von Gesellschaft und Zeitgeist, in Kriegen, Elend und

14 vgl. Kapitel »Leben in Negativität«.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 173

historischen Umbrüchen. Gerade Bauman undMarchart konstatieren deshalb eine Ver-

mehrung solcher Aporien und damit auch die Feststellungen des Scheiterns jeweils epo-

chenspezifischer Ansprüche und Ideale. Als Basis dieser Einsichten wurden zudem zen-

trale Erkenntnisse der Wissenschaft und Wissenschaftstheorie hervorgehoben, welche

die Autoren teilen, die mittlerweile aber auch Common Sense geworden sind. Kurzge-

fasst, auf allen Ebenen der Erkenntnis undErfahrung zeigt sich dieGrundstruktur der Kontingenz.

(ii) Einsicht heißt aber nicht nur gewahr werden, sondern beschreibt auch eine Form

der Selbsterkenntnis. Die Autoren bezeichneten dies oft als »Bewusstwerden oder Be-

wusstsein«, also als bestimmte reflexive Ebene. Rorty spricht diesbezüglich von »Be-

wusstsein für Kontingenz«, Bauman von »postmodernem Bewusstsein« und Marchart

von »Ungewissheitsgewissheit« oder »postfundamentalistischemBewusstsein«.Kontin-

genz (Ambivalenz/Differenz) ist dann Kontingenz(Ambivalenz/Differenz)-Bewusstsein/Einsicht.

Am deutlichsten wird dies, wenn die beschriebenen Veränderungen des Selbst, erzeugt

durch Kontingenzeinsicht, reflektiert werden:

Jenes Bewusstsein ist bei Rorty als Kontingenz des Selbst beschrieben. Mit Nietzsches

Vernunftkritik und Freuds Willenskritik verdeutlicht er, dass jegliche Vorstellung ei-

nes Selbst, das auf sich begrenzt ist und als Idee der Hoheit über den eigenen Willen

gedacht wird, nicht zu halten ist. Dieser Schritt der Entgötterung des Selbst soll ei-

ne Transformation hervorrufen, die die eigene Unbestimmtheit akzeptieren kann. Er

plädiert für Anerkennung des Zustandes fehlender Selbstkontrolle. Dem Kontingenz-

bewusstsein wird demnach eine kathartische Qualität zugeschrieben, weil der Zweifel

und die Ohnmacht, entstanden durch Scheitern, das Selbst zu halten, oder durch die

Feststellung, das Selbst nie ganz zu haben, als Befreiung und positive Abhängigkeit be-

griffen werden kann. Das Ich ist ständig Veränderungen ausgesetzt, die es nicht voll-

ständig unter Kontrolle hat. Aber die Anerkennung dieses Zustandes bietet die Chance,

die eigene Geschichte durch Neubeschreibung, soll heißen, durch metaphorische und

sprachliche Aneignung, zur eigenen Geschichte zu machen.

Bauman spricht folgend schlüssigerweise nicht von Kontingenz, sondern Ambiva-

lenz des Selbst. Auch er formuliert eine Blickverschiebung, die nicht mehr der Idee eines

Selbst anhängt, sondern nur noch als Suche nach Identität begriffen werden kann. Die

postmoderne Identität ist vielmehr eine flexible und schnell anpassungsfähige. Aber

sein Zugang ist auch skeptischer. Bauman sieht die Gefahren einhergehend mit dem

Gefühl der Ohnmacht und des Orientierungsverlustes. Gerade seine Kritik der postmo-

dernen Situationen sowie der historische Rückblick auf die Situation der deutschen Ju-

den und Jüdinnen lässt Verzweiflung und kognitive Überforderung vermuten. Dennoch

geht es auch ihm nicht darum, den Orientierungsverlust »einfach« durch Ordnungs-

vorgaben aufzulösen, sondern diesen als Chance, mit der anstrengenden Unsicherheit

leben zu können, zu begreifen. Anstatt sich dem Schicksal hinzugeben, plädiert Bau-

man für »Geschick«, also aktive Selbstkonstitution. Nur in Anbetracht der konstituti-

ven Unsicherheit ist solche Aktivität möglich und notwendig. Zudem vermutet er einen

normativen Gewinn durch die umdefinierte Einstellung der Objektivität als Einsicht in

notwendig menschliche Ungewissheit und Pluralität von Lebensentwürfen.

Objektivität bietet sich im Anschluss als Überleitung zu Marchart an. Denn obwohl

dieser sich maßgeblich an der ontologischen Debatte abarbeitet, endet der Entwurf in

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Politik der Ungewissheit

einer Ethik der Selbstentfremdung. Auch hier wird die Spaltung des Ichs betont und dessen

nie einzuholenderMangel. Im Sinne des Differenzdenkens wiederholt sich die Struktur

aus kontingenten Identitäten oder »als ob«-Identität und deren Abwesenheit. Außer-

dem besteht auch für ihn ein Unterschied in der Leugnung oder Einsicht dieser Grund-

situation. Er fordert diesbezüglich eine »Revolutionierung der Denkungsart« (Marchart

2016: 349). Revolutionierung heißt Akzeptanz und Anerkennung der Entfremdung. In

Anlehnung an Butler besteht die Annahme, dadurch bewusst auf die Gestaltung des ei-

genen Selbst einzuwirken als auchmit der Fragilität desMangels im Anderen toleranter

umzugehen.

Die drei kurzen Abrisse zeigen erstaunliche Gemeinsamkeiten. Alle beschreiben

Kontingenz nicht nur als (ontologische, epistemologische) Erkenntnis, sondern als be-

stimmte Rückwirkung auf das Selbstverhältnis, welches sich nicht nur kognitiv bestim-

men lässt. Im Kern des Theoriegebäudes steht die Frage nach Selbsterkenntnis und Selbstkonsti-

tution. Polemisch formuliert beschäftigen sie sich trotz Vermeidung und bewusster Ab-

lehnung anthropologischer Bestimmungenmit zutiefst anthropologischen Fragen. Ziel

ist es, den konstitutiven Mangel- und Entfremdungscharakter des Menschen einsich-

tig zu machen und ihn damit gleichzeitig vom Drang nach Überwindung zu befreien.15

Entfremdung oder Fremdheit wird als Universalie gedacht.16

4.1.4 Erkenntniskritik als Gesellschaftstheorie

Der Argumentationsgang war bisher folgender: Während die Moderne, getrieben von

dem Ziel absoluter Bestimmung der Welt und der Steuerung dieser, immer mehr zu

Mitteln der Beherrschung übergehend musste und sich dadurch in Zwang und schein-

barer Freiheit verstrickte, versuchen die paradigmatisch gewählten Autoren, dieses Ziel

aufzugeben. Indem sie Ungewissheit zur konstitutiven Grundstruktur erklären, soll

der Drang der Überwindung, weil ein vergeblicher und gefährlicher Drang, aufgegeben

werden. Der Unterschied zum »Zeitalter der Gewissheit« besteht nicht in derWahrneh-

mung von Ungewissheit, sondern in dem Umgang mit dieser. Eine solche »Permanenz

der Negativität« kann ohne die Vision ihrer Auflösung als Gewinn als »Lob der Ent-

zweiung« gelesen werden (4.1.1). Plausibilisiert wurde eine solche Position durch das

Aufzeigen immer vorhandener Antinomien sowie konstruktivistische Analysen (4.1.2).

Im Ergebnis sollen jene Darstellungen Einsicht und Anerkennung von Kontingenz be-

wirken. Das so beschriebene Kontingenzbewusstsein zeigt sich auf zwei Ebenen als

15 Nur Bauman spricht treffend von anthropologischer Herausforderung.

16 Einsicht in Kontingenz steht damit im Kontext einer Aufklärung, nämlich der Aufklärung der Auf-

klärung. Sie ist damit als Verständnis und Umgangmit der »Permanenz der Negativität« zu lesen,

welches genau dadurch erzeugt werden soll, indem diese nicht mehr als Verlust gelesen wird.

Ohne es konkret ausformulieren zu müssen, sind die Parallelen zu Konstitutionsanalysen im Ver-

hältnis von Anthropologie und Moralität auffällig (Rentsch/Gadamer). Die Parallelität ließe sich

sogar weiterziehen bis zur christlichen Sündenfallprogrammatik. Auch explizit existentialistische

Züge lassen sich erkennen. Der Einsicht kommt in jeden Fall fundamentaler Charakter zu, weil die

gedachten Auswirkungen über das Selbst hinausgehen und die Gesamtheit menschlicher Soziali-

tät betreffen.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 175

theoretischer und praktisch-normativer Anspruch. Theoretisch, weil es gewisser Er-

kenntnisse bedarf, um Kontingenz als Grundsituation anzunehmen. Praktisch, weil es

darum geht, die Einstellung zur jener Grundsituation neu zu bestimmen, indem diese

nicht mehr als Gefahr, sondern vielmehr als Chance begriffen wird. Die gemeinsame

Basis der hier ausgewählten Autoren ist Erkenntniskritik. In diesem Sinne bleiben sie

in der Traditionslinie der Kritischen Theorie und der Autoren der Dialektik der Auf-

klärung, allerdings mit dem Moment der Radikalisierung. Dahinter verbirgt sich neben

dem wissenschaftlichen ein »therapeutisches Motiv« (4.1.3). Einer solchen Therapie geht es

nicht um die Reparatur seelischer Defekte, sondern um den Glauben oder die Hoff-

nung, durch das Bewusstmachen der Grundlosigkeit des menschlichen Zustandes das

Fehlen absoluter Gewissheit aushaltbar und gestaltbar zu machen.

Dem Argument folgend, lässt sich eine entscheidende zentrale Gemeinsamkeit for-

mulieren, welche durch Verwendung marxistischer Typologie offensichtlich wird. In

der Gegenüberstellung von Basis und Überbau als die reale ökonomische Basis einer

Gesellschaft gegenüber den gesellschaftlichen Bewusstseinsformen solcher wird Letz-

teren Vorzug gegeben (vgl. Rüdiger 1996; Jaeggi/Loick 2014). Unabhängig von innermar-

xistischen Diskurszweigen dieses Zusammenhanges ist offensichtlich, dass das in die-

sem Buch präsentierte Paradigma nicht davon ausgeht, dass die Basis den Überbau re-

volutioniert, sondern vielmehr umgekehrt. Das mag eine kleine Feststellung sein, hat

aber entscheidende Folgen für die Konzeption jener politischen Philosophie, wie im Ab-

schluss des Kapitels 4.3 diskutiert werden soll. Um noch einmal Marchart zu bedienen:

Politik basierend auf Kontingenzbewusstsein »erfordert selbstverständlich ein Umden-

ken auf breiter Front, eine Revolutionierung der Denkungsart« (Marchart 2016: 349).Die

Autoren stehen damit in einem bestimmten postmarxistischen Traditionszusammen-

hang, der sowohl die Autor:innen der Kritischen Theorie als auch die Autor:innen des

französischen Linksheideggerianismus prägte. Im Mittelpunkt, so Rentsch, stand auf

Grundlage der realen sozialistischen und kommunistischen Erfahrungen ein undogma-

tischerMarxismus,welcher denÜberbau fokussierte (vgl. Rentsch 2014: 66). Philosophie

als auch politische Philosophie undTheorie galten als Legitimationswissenschaften, de-

nen nur durch Kritik und Entlarvung der theoretischen Fundamente beizukommen sei.

Erkenntniskritik, so ließe sich zusammenfassen, wurde und wird dezidiert im en-

gen Zusammenhang zur praktischen Philosophie gelesen und ist von dieser nicht trenn-

bar. Das bei Rorty dargestellte Kontigenzbewusstsein als sittliche Einstellung, Baumans

Konzeption von Moralität und Marcharts Politisierung der Ethik machen dies deutlich.

Die zunächst im Individuum stattfindende und dort zur Wirkung kommende Einsicht

verbindet automatisch eine individualethische oder individualpsychologische mit einer

sozialethischen und sozialpsychologischen Dimension.17Während die Autoren der Kri-

17 Der positive Gewinn oder die normative Umwertung wird bereits angedeutet. Zum einen betonen

die Autoren die Chance auf gelungene Selbstkonstitution, soll heißen, eine Selbstkonstitution, die

nicht daran verzweifelt, reines Selbst sein zu müssen, sondern die ihre eigenen Abhängigkeiten

als Teil der eigenen Geschichte anerkennt. Zudem sprechen die Autoren von Emanzipation und

einem neuen Raum der Verfügbarkeiten, weil das Bewusstsein des »es hätte aber auch anders

sein können« die Möglichkeit auf Veränderung bietet. In Anschluss an Musil, so ließe sich sagen,

wird ein »Möglichkeitssinn« (vgl.Musil 2013) affirmiert, welcher als Aufgabe und zugleich als Sinn-

gebung verstanden werden kann. Zum anderen sehen die Autoren die durch diese Auflösung des

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Politik der Ungewissheit

tischenTheorie vor allem dem Bereich Kunst und dem des Ästhetischen die Chance auf

Befreiung zurechneten, ist die Befreiung hier anders gelagert. In Rortys Worten tei-

len er, Bauman und Marchart eine Privilegierung der ontologischen Kategorie des So-

zialen. Die »Umwertung der Entfremdungstheoreme« oder das »Lob der Entzweiung«

macht trotz der Permanenz eine Form der Einheit denkbar. Eine solche Einheit ist jedoch

keine substanzielle, sondern nur als praxeologische/prozessuale, und zwar als zwischenmenschli-

che Praxis denkbar. Das ist an dieser Stelle noch mehr eine These denn Beweisführung.

Es muss also im Folgenden gezeigt werden, wie sich die in der Einsicht in Kontingenz

liegende »Macht« tatsächlich entfaltet. Gemeint ist damit, wie sowohl ein Fundament

gelungener Moralität als auch gelungener politischer Selbstbestimmung innerhalb die-

ser theoretischen Konstellation gedacht werden kann. Lässt sich dies zeigenkann be-

rechtigterweise von einem Lob der Entzweiung gesprochen werden.

4.2 Lob der Entzweiung – Solidarität und Politisierung

Die bisher dargelegte Struktur erfordert eine konkrete Bestimmung des Lobes der Ent-

zweiung als auch der prozessualen Einheit. Der Verweis auf intersubjektive Praxis leg-

te zwei Perspektiven nahe. Zum einen die Hoffnung auf moralischen Fortschritt, zum

anderen die Konzeption einer Idee des Politischen, die zumindest die geschilderten

Herrschaftsantinomien der Moderne reduzieren kann. Unter den Begriffen der Soli-

darität (4.2.1) sowie Politisierung (4.2.2) soll im Folgenden auf beide Ebenen eingegan-

gen werden. Das Vorgehen ist dabei analog. Während die ersten Abschnitte die direk-

ten Beschreibungen der Autoren zusammenfassen, ordnen die zweiten Abschnitte die

Beschreibungen den Termini der jeweiligen Diskurse, dem moralphilosophischen und

dem sozialphilosophischen Diskurs, zu.

4.2.1 Weg zur Solidarität

Wird an der prototypischen Einteilung in eine ethische und eine politische Dimension

des Lobes der Entzweiung festgehalten, so ist es für den ethischen Bereich das Konzept

der Solidarität, das von den vorliegenden Autoren, aber auch im weiten Sinne von einem

postmodernen Autor:innenkreis, herangezogenwird. Aber warumSolidarität und nicht

Freiheit, Gleichheit oder Gerechtigkeit, die klassischen Kampfbegriffe der politischen

Neuzeit?Zum einen artikuliert sich in Solidarität die Idee eines notwendig »wechselsei-

tigen Zusammenhangs zwischen den Mitgliedern einer Gruppe von Menschen« (Bay-

ertz 2002: 11) und dieser Verbundenheit wird, anders als im liberalen Diskurs, normative

Bedeutung zugeschrieben. Selbst die in der Soziologie bei Durkheim oder Comte analy-

sierte de-facto Solidarität beschreibt notwendige Angewiesenheit auf den Anderen (vgl.

Selbst geschlagene Brücke zum Anderen als menschlich Anderen und sprechen dann auch von

Anerkennung des Anderen. Gemeint ist damit ein Fundament gelungener Moralität als auch ge-

lungener politischer Selbstbestimmung. Einsicht in Kontingenz heißt folgend auch Erweiterung

der individualethischen Position.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 177

Durkheim/Luhmann 2016). Bayertz sieht in dempartikularistischen Zug auch die Rand-

ständigkeit des Begriffes verankert, weil die neuzeitliche Ethik nahezu »ausschließlich

an der Begründung universeller Normen« (Bayertz 2002: 13) interessiert war. Gerade

deshalb fügt sich der Begriff auch in die hier vorgestellte Universalismuskritik ein.

Dieses Argument findet insbesondere Anerkennung in der Vielzahl an Liberalismus-

kritiken, die für Freiheit und Gleichheit solidarische Beziehungen als Voraussetzung

bestimmen (vgl. Taylor 1995; Habermas 1996b).

Zum anderen ist in Solidarität das Prinzip der Differenz eingeschrieben. Geht es im

Kern um die Frage des sozialen Bandes, wird ein Spannungsverhältnis zwischen den

einzelnen Mitgliedern, aber auch die Instabilität von Gemeinschaft artikuliert. In Mar-

charts Worten ist die Gründungsnotwendigkeit von Gemeinschaft ein Anzeichen für

Solidaritätskonzepte. Ohne die Differenz wären diese nicht relevant. Es gibt in die-

ser Konstellation, aber auch angesichts einer Diffusion der Nationalstaaten, nicht um-

sonst einen Zuwachs an Solidaritätslektüren in den letzten Jahren.18 Während einige

daran interessiert sind, historische Spuren nachzuverfolgen, vom französischen Solida-

rismus über die Arbeiterbewegung, die Katholische Soziallehre und die Mechanismen

des Wohlfahrtsstaatsprinzipes, sind andere vor allem daran interessiert, nach dem in-

dividuellen Scheitern von Freiheit und Gleichheit mit Solidarität das Missing Link zu

präsentieren (vgl. Kracht 2017: 338).

Natürlich darf nicht vergessen werden, dass sich unter dem Projekt der Solidarität

auch Ideen versammelten, die stark homogenisierende Züge hatten und ihre Schatten

bis zu den Gleichheitsansprüchen der Großbewegungen des 20. Jahrhunderts werfen.

Zwar geht auch diese Lesart von Differenz aus, will sie aber beheben. Nicht umsonst

zeigt eine Genealogie des Begriffs Solidarität ihren Ursprung in Konzepten der Brüder-

lichkeit, Familie als auch Nächstenliebe (vgl. Brunkhorst 2002; Derrida 2015). Marchart

warnt deshalb gleich vorweg, dass Solidarität vom Marxismus bis zur nationalsozialis-

tischen Gemeinschaft als »soziales Bindemittel und Kohäsionsgarant« (Marchart 2016:

357) gedacht wird. Folgen wir den bisherigen Beschreibungen, wird ein solcher Solida-

ritätsdiskurs außer Acht gelassen. Unser Interesse lag darin, zu fragen, wie die Autoren

»Entzweiung«, also den zunächst offensichtlich begrifflichen Gegenpart zu Solidarität,

als deren Gewinn und Grundlage denken können. Um die Frage einfacher zu formulie-

ren: Wie und warum führt Kontingenzeinsicht zu Solidarität?

Einen erstenHinweis können die jeweiligenDefinitionen liefern: Rorty definiert So-

lidarität »als die Fähigkeit, immer mehr zu sehen, daß traditionale Unterschiede ver-

nachlässigbar sind, im Vergleich zu den Ähnlichkeiten in Hinblick auf Schmerz und

Demütigung« (Rorty 2012b: 310) sowie kürzer als »Selbstzweifel« (ebd.: 320). Für Bau-

man bedeutet Solidarität »im Unterschied zur Toleranz, ihrer schwächeren Version,

die Bereitschaft, zu kämpfen; und an der Schlacht teilzunehmen um der Differenz des

Anderen willen, nicht der eigenen« (Bauman 2016c: 404). Und bei Marchart heißt es,

Solidarität ist die »Anerkennung des Anderen auf Grundlage der eigenen Selbstent-

fremdung« (Marchart 2016: 360).

Offensichtlich ist, dass es sich in allen Fällen um ein spezifisches Verhältnis zwi-

schen Einzelnen und Anderen handelt. Es stellt sich damit die Frage, wie aus der zu-

18 Siehe hier beispielsweise die aktuelle Debatte im Theorie-Blog (theorieblog.de).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Politik der Ungewissheit

nächst individuellen Disposition der Einsicht in Kontingenz ein besonderer Bezug zu

anderen Subjekten entstehen kann.

Vom Ich zum Anderen

Ausgangspunkt der moralphilosophischen Kritik der Autoren war vor allem die Vor-

stellung einer Ethik, welche auf der Festlegung universaler moralischer Regeln beruht.

Systematisch zusammengefasst findet sich diese These in Judith Butlers Kritik der ethi-

schen Gewalt (Butler 2014), auf die Marchart explizit zurückgreift, welche aber auch den

Lesarten von Rorty und Bauman entspricht. Butler argumentiert aufbauend auf Ador-

no, Cavarrero, Foucault und Levinas, dass moralische Prinzipien, wollen sie als plau-

sibel und berechtigt erscheinen, den Anspruch auf universelle Gültigkeit erheben. Im

Prozess der Formulierung kommt es allerdings dazu, dass sie sowohl den konkreten

Situationen als auch der Pluralität an Lebensentwürfen nicht gerecht werden können.

Die Folge sind moralische Prinzipien, die ausgrenzend sind und als Zwang und Gewalt

erfahren werden. Verbunden wurden damit Momente notwendig empfundener Identi-

tätsfestlegung, die sowohl die Flexibilität der eigenen Identitäten abschneiden als auch

nach außen als Identitätszuweisungen erscheinen. Zudem konstituieren sich dadurch

Prinzipien, die an ihrer formalen Gültigkeit und nicht an dem Verhältnis zum Anderen

gemessen werden. Bauman spricht deshalb in Anlehnung an die »Dialektik der Aufklä-

rung« von Distanzierungsprozessen. Gemeint war damit der Verlust moralischer Ur-

teilskompetenz und moralischen Einfühlungsvermögens. Ziel der Autoren ist es, jene

Distanzierung aufzuheben. Im Folgenden lassen sichmit der Auflösung von Selbstidentität

(i), dem Ende von Objektivität (ii) sowie der Parallelisierung von Fragilität (iii) drei zentrale

Beschreibungsversuche der Autoren hervorheben

(i) Die Autoren plädieren für eine Aussetzung der Forderung nach Selbstidentität, denn nicht

für sich selbst zu sein heißt, auf andere angewiesen zu sein. Auf basaler Ebene folgt

dieses Argument einer längeren Kritik, die sich bereits in der Debatte zwischen Libe-

ralismus und Kommunitarismus widerspiegelt. Autoren wie Taylor, aber auch später

Habermas kritisierten die Idee eines atomisierten Selbst, bei welchem vergessen wird,

dass es, um selbst zu sein, der Anerkennung der Anderen bedarf (vgl. Taylor 1995; Ha-

bermas 1996b). Sie artikulieren jeweils Anerkennungsstrukturen, die vor den Begriffen

von Freiheit und Gerechtigkeit liegen. Auch bei Butler ist dieses Motiv tragend, indem

sie auf die Instabilität einer Theorie des Subjektes fokussiert. Zurückkehrend zu den

hier untersuchten Autoren kann die bereits geschilderte Instabilität des Selbst in Kapi-

tel 4.1.3 wiederaufgenommen werden.

Marchart argumentiert deshalb, dass das Selbst sowohl für uns nicht völlig erreich-

bar ist noch als solches außerhalb sozialer Ordnungen besteht. Diese scheinbare Selbst-

entfremdung bietet die Grundlage für die Annahme geteilter Selbstentfremdung, weil

sie als Abhängigkeit von Anderen erfahrenwerden kann.Die Konsequenz ist gesteigerte

Verantwortlichkeit als auch Geduld und Toleranz, weil ich vom Anderen nicht erwarten

kann, wozu ich selbst nicht in der Lage bin (vgl. Marchart 2016: 344ff.). Die Selbsterfah-

rung des Zwanges nach Identität eröffnet ein Verständnis, wie jener Zwang auch auf

den Anderen wirkt. Wenn ich – und Marchart verwendet explizit das Wort – »einse-

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 179

he«, dass der Mangel konstitutiv ist, höre ich auf, das Eigene gegenüber dem Fremden

um jeden Preis beschützen und sichern zu wollen. Ich werde offener für die Situation

und Ansprüche anderer und werde zurückhaltender, was meine eigenen betrifft. Die

Andersheit des Anderen ist dann keine Gefahr für mich.

Fast analog findet sich eine solche Position auch bei Bauman. In Bezug zu Levinas

spricht er von der »Ähnlichkeit der Lage«. Die Ähnlichkeit ist die Erfahrung der Fremd-

heit nicht nur des Anderen, sondern auch der eigenen. Wird Fremdheit zur Universa-

lie, soll heißen, zum Normalzustand, muss sie nicht mehr als das Abnormale bekämpft

und beseitigt werden. Auch Bauman bedient sich wie Butler der Theorie des Anderen

bei Levinas. Anstelle einer gesellschaftlich vermittelten Moral wird eine vorausliegende

Verantwortung für den Anderen artikuliert. In dessen »Antlitz« offenbart sich, dass der

Andere vor mir da ist, ich ihm zuallererst verpflichtet bin (vgl. Wolzogen 2017). Auch

wenn dies bei Levinas zu Teilen mystisch anmutet, ist die strukturelle Gestaltung einer

solchen Ethik klar. Fremdheit ist konstitutiv und menschliche Existenz basiert zualler-

erst auf Verpflichtung zur Solidarität. Bauman, so Heidbrink, bedient sich hier bei Ror-

ty, denn beide glauben, die »Chance der Postmoderne bestehe darin, diese Kontingenz

in der Anerkennung einer prinzipiell unbegründbaren Gemeinschaft von unterschied-

lichen Menschen und Interessen positiv zu nutzen.« (Heidbrink 1992)

Der Form der Zurücknahme des Eigenen folgt ebenfalls Rorty. Zum einen spricht er

sich für das mit Kontingenz verbundene Zurückschrauben der eigenen Ansprüche aus,

zum anderen empfiehlt er, Menschen mit identitätsbegründenden Dominanzansprü-

chen als Benachteiligte anzusehen. Wird die so artikulierte Form des Mitleids mit sei-

nen Bezügen zur Nächstenliebe verbunden, teilt auch er die Aufwertung des Fremden.

Zwar nimmt Rorty zunächst die durch eine gemeinsame Identität sich konstituierende

Gemeinschaft als Ausgangslage, Solidarität ist aber für ihn die durch die Kontingenz

von Identität ermöglichte Aufweichung und Erweiterung der Gemeinschaft oder des

»Wir«.19

(ii) Weiterhin wird durch »Einsicht« in das Ende von Objektivität eine Stärkung des An-

deren angenommen. Gibt es keine objektiv gültigen Erkenntnisse, können zu fällende

(moralische) Urteile auch nicht auf diesen basieren. Es gibt nur die konkrete Situation

19 Marchart ist deshalb der Meinung, Rortys Solidaritätsbegriff sei mehr an Gleichmacherei inter-

essiert denn an wirklicher Anerkennung von Andersheit. Die Kritik verwirrt jedoch. Unterstellt

Marchart Rorty zu Beginn noch einen bloßen Antifundamentalismus, welcher keine partikularen

Gründungsversuche anerkennt, sieht er einen solchen im Bezug zur Solidarität als Problem. Hier

ist ihm Rorty zu ethnozentristisch, weil er Solidarität zunächst von einem konkreten und geteilten

»wir« aus konzipiert. Marchart schreibt, Rorty gebrauche eine »veraltete und substantialistische

Gebrauchsweise« sowie »Form der Binnensolidarität, deren Stärke sich am Maßstab der Ähnlich-

keit und gemeinsamen Zugehörigkeit bemisst« (Marchart 2016: 357). Während Marchart im Be-

reich der Politik und auf Basis eines bewussten Anti-Philosophismus noch von solchen konkreten

Gründungen ausgeht, sind sie im Fall von Solidarität nicht mehr erlaubt. Dabei erkennt er völlig

richtig, dass Rortys gesamte Anlage auf eine Erweiterung des »wir« abzielt. Dieses »wir«, so wurde

es im Kapitel zu Rorty dargestellt, ist eben kein identisches »wir« mehr. Sicher, Rorty bleibt hier im

Gegensatz zu seinen sonstigen Einlassungen ungenau, dennoch beruht das »wir« auf Akzeptanz

des Anderen statt auf dessen Eingliederung. Dass Bauman in der Verbindung des levinasschen als

auch des rortyschen Prinzips keine Probleme sieht, bestätigt dies.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Politik der Ungewissheit

und den konkreten Anderen, an der und an dem es sich zu orientieren gilt. Rorty ver-

tritt diesen Standpunkt nahezu vehement, wenn er die Absetzung von Objektivität als

Gewinn der Solidarität beschreibt. Unter Objektivität »entfernt man sich von den wirk-

lichen Personen der eigenen Umgebung«, weil man sich an etwas bindet, »was sich

ohne Bezugnahme auf spezifische Menschen beschreiben lässt« (Rorty 2005: 11). Ver-

bunden ist damit erneut ein Zurückschrauben eigener Überzeugungen, da diese ohne

Objektivitätsstatus auskommen müssen. Für ihn gibt es nichts, worauf wir uns stützen

können, außer auf unsere Mitmenschen.

Bauman formuliert dies im Anschluss treffend alsWechsel von einem Person-Regel-

Verhältnis zu einem Person-Person-Verhältnis. Dieser anti-theoretische Zug zeigt sich

auch darin, dass Moral bei ihm wieder in Anschluss an Levinas begriffslos und ent-

formalisiert gedacht ist. Sie bedeutet ein »bedingungsloses Für-den-anderen-sein vor

jeder Vernunft, Gesellschaftlichkeit und Rationalität« (Rommelspacher 2002: 397).

Bei Marchart findet sich bis auf die grundlegende These der »ethischen Anerken-

nung der ontologischen Struktur der Grundlosigkeit« (Marchart 2016: 355) keine kon-

krete Rückbindung an eine anti-rationale Begründung von Moral. Hilfreich ist aber

seine Unterscheidung zwischen ethischer Politik und politischer Ethik. Seine Konzep-

tion spricht für letztgenannte, weil sie nicht auf einem »wie immer gearteten Kontakt

zum Unbedingten« (ebd.: 342) beruht. Die politische Ethik basiert auf dem Primat des

Politischen, welcher auf fehlender Objektivierbarkeit und Universalisierbarkeit grün-

det.

(iii) Die Autoren teilen damit die Idee einer Parallelisierung von Fragilität. Wie sich be-

reits aus den anderen Abschnitten entnehmen ließ, soll Kontingenzeinsicht auf eine

Ähnlichkeit der Lage verweisen. Fragilität heißt, ein Bewusstsein für die konstitutive

Instabilität menschlicher Lebens- und Sinnentwürfe als auch sozialen Beziehungen zu

entwickeln. Die Idee ist, dass ein solches Bewusstsein eine Angewiesenheit auf ein wie

auch immer geartetes Miteinander artikuliert und gleichzeitig sensibilisiert für die Un-

sicherheit und Verletzlichkeit des Anderen. Parallelisierung meint die Übertragung der

eigenen Ungewissheit und Fremdheit auf das Menschsein an sich.20 Das, so Rentsch in

die Konstitution der Moralität, »die Fragilität […] somit lebenssinnkonstitutiv« (Rentsch

1999: 170) ist, mündet dann in einer gesamtstrukturellen negativ-anthropologischen

Reflexion, welche die Entzogenheit und Eigenschaftslosigkeit unseres Selbst bewusst

macht. So folgt:

Diese Negativität in der Interexistenz zeigt, daß eine menschliche Welt nicht durch

einen substanziellen »Kern« des Menschseins garantiert ist, sondern sich selbst aller-

erst in der Einsicht in die instrumentell und pragmatisch untilgbare Entzogenheit und

Unverfügbarkeit der Menschen bildet. (Rentsch 1999: 189)

20 Die eigenen Äußerungen als auch die von Rorty, Bauman und Marchart herangezogenen Autoren

(Bsp. Heidegger, Derrida, Butler, Levinas,Wittgenstein) stehen für eine Traditionslinie, für die Fra-

gilität konstitutiv war; einMotiv welches, weit in die philosophische Ideengeschichte zurückgreift,

bis hin zu den Kerneinsichten des Christentums. Um nur ein Beispiel zu nennen, zeigt Rentsch in

Konstitution der Moralität, wie die Bedrohtheit der Lebensentwürfe (Sterblichkeit, das Böse, Schei-

tern), wie die Preisgabe der Verfügungsmacht erst Modi der Solidarität undMoralität ermöglicht.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 181

Nun gilt diese Feststellung für die menschliche Existenz grundsätzlich, dennoch wird

artikuliert, wie die Reflexion Pathologien, verstanden als Distanzierungen, vermeiden

kann. (Permanente) Negativität ist der Ursprung menschlicher Beziehungen von Figu-

ren wie Verlässlichkeit und Verantwortlichkeit. Für die hiesige Untersuchung ist wich-

tig, deutlich zu machen, dass die von den Autoren abgeleiteten Konzepte genau auf

jener philosophischen Grundeinsicht beruhen. Im Sinne dieser drei Motive gilt zu be-

tonen, dass Ähnlichkeit nicht als Gleichheit gedacht wird. Sie ist eine Ähnlichkeit des

Mangels.

Es lässt sich zusammenfassen: Die Dekonstruktion des Eigenen, dazu gehört sowohl das

Selbstverständnis als auch die Wissensbestände und Narrative, erlauben eine stärkere Fokussie-

rung des Anderen.Dasmeint Universalisierung von Fremdheit (Bauman) als auch die Ver-

allgemeinerung der Erfahrung der Nicht-Selbstidentität (Marchart). Solidarität heißt

auf dieser Ebene Toleranz gegenüber den Fremden und militanter Antiautoritarismus

(Rorty) des Eigenen. Solidarität wird gedacht als Bewegung der Öffnung und Auflösung.

Aufgrund der Ungenauigkeit der Beschreibungen gilt es im Folgenden die Sensibilisie-

rungsstrategien in Bezug auf den moralphilosophischen Diskurs weiter auszuformulie-

ren.

Sensibilisierung zwischen Konstruktivismus und Naturalismus

Bisher ist deutlich geworden, dass die hier paradigmatisch zusammengebrachten Po-

sitionen im Kern von einer durch Kontingenzeinsicht gesteigerten Sensibilisierung aus-

gehen. Sensibilität heißt, dass der menschliche Geigerzähler für den Zustand Fremder

stärker ausschlägt als zuvor, soll heißen, dass die Aufmerksamkeit für Andere gestei-

gert wird.Auffallend ist hierbei, dass die damit verbundenen Argumente und Strategien

sich grob auf zwei eigentlich widersprüchliche Bereiche beziehen, einen konstruktivisti-

schen (i) und einen naturalistischen (ii) Bereich. Beide Formen sind Varianten des bereits

angedeuteten »therapeutischen Motivs«.

(i) Beginnend mit der konstruktivistischen These wird davon ausgegangen, dass die Ge-

staltung als auch die Probleme der sozialen Wirklichkeit Ergebnis menschlicher Kon-

struktionsprozesse sind. Konstruktion heißt, ganz im Sinne der Kontingenzthese, dass

unsere geteilten Wissensbestände sowie die damit verbundenen Normen und Institu-

tionen Produkt unserer selbst sind und nicht so hätten sein müssen. Es wird in stär-

keren (Radikalkonstruktivismus) und schwächeren (Sozialkonstruktivismus) Varianten

davon ausgegangen, dass unser Wissen aus sprachlichen und gedanklichen Beziehun-

gen besteht und daher nicht als Realitätsabbildungen zu begreifen ist. Für den Men-

schen bedeutet dies, dass mit der Änderung solcher Konstruktionen auch eine andere

menschliche Praxis hervorgebracht werden kann (vgl. Kirchner et al. 2005: 357f.). Es ist

allgemeinhin bekannt und durch die bisherige Lektüre offensichtlich, dass gerade in

der Sozialphilosophie der letzten 40 Jahre von einer Dominanz solcher Ansätze auszu-

gehen ist. In Kapitel 4.1.4 wurde dieses Argument durch die postmarxistische Domi-

nanz der Bewusstseinsformen und der praktischen Implikationen der Erkenntniskritik

beschrieben. Auch die an den Ansätzen vorgenommene Kritik richtet sich meistens ge-

gen den konstruktivistischen Impetus. Ohne den Diskurs über die Kritik an radikal-

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Politik der Ungewissheit

konstruktivistischen Ansätzen führen zu müssen, sei darauf hingewiesen, dass es sich

trotz konstruktivistischer Dominanz nicht um bloßen Relativismus handelt. Hilfreich

ist vielmehr Marcharts Vorschlag eines post-radikalkonstruktivistischen Ansatzes, wel-

cher zwar anerkennt, Objektivität oder Wirklichkeit nicht eins zu eins abbilden zu kön-

nen, aber in dem auch nicht alles beliebig konstruierbar ist, »sondern sich gerade in den

Widerständen, die [sich] der Konstruktion entgegensetzten, bemerkbar macht« (Mar-

chart 2013a: 27). Es gehört vielmehr zumVorwurf der drei Autoren, dass sich dieModer-

ne auf falsche und naive Weise der konstruktivistischen Idee einer radikalen Steuerung

des Menschen hingegeben hat.

Nichtsdestotrotz kann von einer solchen »Ethik der Steuerung« auch unter postfun-

damentalistischer oder postmoderner Perspektive gesprochen werden. Auch hier wird

davon ausgegangen, dass eine Variation oder konkrete Kritik unserer Wissensbestände

einen Verhaltenswechsel hervorbringt. Dieser Wechsel ist nur nicht mehr gedacht als

Etablierung neuer und besserer Normen und Regeln, sondern als Schulung der Urteils-

kompetenz selbst, die unter den drei Punkten Anerkennung von Pluralität, Steigerung von

Verantwortung sowiemoralische Urteilskraft beschrieben werden kann. Der Bezug zu dem

moralphilosophischen Diskurs um diese Konzepte wird allerdings dadurch erschwert,

dass in keinem der Bereiche der klassische und kanonische Diskurs über diese Begriffe

von den Autoren geführt wird.

Erstens: Ausgangspunkt dieser Idee bildet, aufbauend auf den notwendigen erkennt-

nistheoretischen Pluralismus, auch ein sozialer Pluralismus. Das Pluralismusgebot ist

allen Autoren eingeschrieben, egal, ob es sich um Rortys Partikularismus auf sozialer

und sprachphilosophischer Ebene, um Baumans Pluralisierung von Wissensbeständen

und Normen als Grundsituation in der Postmoderne oder Marcharts Vorstellungen von

radikaler Demokratie als Pluralität als Grundlage von Gesellschaft handelt. Die Autoren

zeigen, dass ein solcher Pluralismus nicht nur ontologisch konstitutiv ist, sondern dass

das Bewusstsein für diesen mit der Einsicht in das Ende von Gewissheit wächst. So-

lidarität heißt deshalb nicht die Begründung einer »besseren« universalen Regel, son-

dern Anerkennung von Pluralität. Der Anerkennungsbegriff erfreut sich bei allen Autoren

großer Beliebtheit, wenn auch Marchart der Einzige ist, der auf den breiten Fundus

an dazugehöriger Lektüre Bezug nimmt. In Abgrenzung zu Honneth und Mead ist es

ihm wichtig, zu betonen, dass »postfundamentalistische Anerkennung« eine Art Ver-

kennung impliziert, weil das andere Subjekt (oder der Gesellschaftskörper) von Beginn

an nicht bestimmbar ist. Ausgearbeitet findet sich eine solche Position besonders bei

Bedorf und seiner Analyse einer »verkennenden Anerkennung« (Bedorf 2010). Anerken-

nung heißt, dass der Konflikt nicht aufzuheben, auch nicht einfach nur zu tolerieren,

sondern »durchzuarbeiten« (Marchart 2016: 353) ist. Auch für Rorty und Bauman ge-

hört zur Idee der Anerkennung das Bewusstsein der Differenz, ohne die Möglichkeit

einer konkreten Bestimmung dieser. Die »Ästhetische Kultur« bei Rorty und Baumans

»Anerkennung des Anderen« sind der Versuch, die Selbstentfremdung des Anderen zu

akzeptieren, aber nicht, weil toleriert und akzeptiert wird, was er ist, sondern, weil er

genauso wenig (bestimmbar) ist, wie man selbst.

Zweitens: Neben demPluralismusgebot argumentieren die Autoren für gesteigerte Ver-

antwortung. Angenommen wird, dass, wenn wir nicht einfach den Dingen und Normen

ausgeliefert sind, sondern diese als konstruiert gedacht werden müssen, sie auch in

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 183

unserem Zuständigkeitsbereich, soll heißen, Verantwortungsbereich liegen. Wird uns

bewusst, dass wir nur schwerlich als moralisch perfekte Wesen zu denken sind, steigt

die Sensibilität für einen verantwortungsvollen Umgang mit unseren Freiheiten. Diese

Unsicherheit aufnehmend, schrieb Bauman: »Die Stimme des Gewissens – die Stimme

der Verantwortung – bleibt weiterhin nur in der Disharmonie unkoordinierter Melo-

dien hörbar.« (Bauman 1999: 358) Auch in Bezug auf diesen Verantwortungsbegriff lie-

fern die Autoren keine ideengeschichtliche Rekonstruktion, gleichwohl diese, aufgrund

der späten Popularität, relativ kurz ausfallen würde. In Erweiterung von Max Webers

Konzept der Verantwortungsethik soll der Handelnde auch für die Folgen seines Han-

delns verantwortlich gemacht werden, und das, obwohl die Folgen eben kontingent und

nicht planbar sind. Verantwortung, so müsste mit Levinas gesagt werden, heißt nicht

Zurechnungsfähigkeit, sondern vorausgehendes Einstehen auf Basis geteilter Negati-

vität. (vgl. Jonas 2003) Verantwortung ist hier Konsequenz aus Verletzlichkeit, Bedroht-

heit und Vergänglichkeit. Der so angestrebte Verantwortungsbegriff ist zu gleichen Tei-

len absolut und unbedingt wie nicht einlösbar, kann aber, im Gegensatz zur klassischen

Idee der Ethik, zur Sensibilisierung für die Unzulänglichkeiten gegenüber den Anderen

beitragen.21 Interessanterweise fokussiert die Theorie auf normativer Ebene so wieder

den Einzelnen (vgl. Kron 2001). Gefördert wird eine Praxis des Urteilens gegenüber der

Praxis des Regelbefolgens.22

Drittens:Unter dem Banner des Pluralismus und damit auch ethischen Partikularis-

mus, der stark geführten Kritik an Objektivität und Gewissheit, bleibt als Garant mora-

lischen Verhaltens nur die eigene (moralische) Urteilskraft übrig. Ausführliche Bemerkun-

gen zu diesen Gedanken konnten mit Rorty getroffen werden. In Bezug auf Kant und

Arendt sieht Letztere Kants politische Philosophie vor allem im »Ästhetischen Urteil«

verankert und in der Fähigkeit, »die zum Urteilen gehört, dass man an der Stelle aller

anderen denken kann« (Vollrath 1996: 183). Betont wurde die Anerkennung des Ande-

ren als ästhetisch Urteilenden und damit die Möglichkeit, aus den Überzeugungen des

»Wir« herauszutreten, nicht, weil der Andere diese teilt, sondern weil ich ihm diesel-

be Urteilskompetenz zuschreibe. Nach Arendt ist die Urteilskraft zu verstehen als »the

faculty of seeing things not only from ones own perspective but from that of all others

who are also present. In this way, judgement is perhaps the basic faculty; it enables man

to orient himself in the public-political sphere and therefore in world held in common«

(Arendt 2007: 198f.). Wenn sie folgend den griechischen Begriff der Phrónesis als prak-

tische Klugheit einführt, dann ist es genau jener, auf den Marchart sich als Resultat

von Kontingenzeinsicht beruft. (vgl. Marchart 2016: 249)23 Auch hier hat das Urteil eine

öffentliche Dimension, weil wir erst in der Spiegelung des Urteils durch die anderen

21 Auch Marchart geht von Verantwortungssteigerung aus (Marchart 2016: 363).

22 Gerade BaumansMoralitätsbegriff legt besonderenWert auf diese Struktur und auch Rorty bevor-

zugt eine solche Beurteilungskompetenz, wenn er von der Verantwortung des Einzelnen gegen-

über der Gemeinschaft spricht.

23 Auch Rorty verwendet den Begriff: »Versteht man die Kultur als Gespräch statt als eine auf Fun-

damenten aufgebaute Struktur, so paßt dies gut zum hermeneutischen Erkenntnisbegriff, denn

wenn man mit einem Fremden ins Gespräch kommt, so ist dies, wie der Erwerb neuer Tugenden

oder Fähigkeiten durch das Imitieren vonModellen, eher eine Sache von ϕρόνησισ [phrónēsis] als

von ἐπιστήµη [epistēme].« (Rorty 2012a: 348)

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Politik der Ungewissheit

über seine Qualität informiert werden. Es ist auffällig, dass eine Re-Etablierung dieses

Theoriestranges sich in den letzten Jahren besonderer Beliebtheit erfreute, insbesonde-

re im Bezug zu Konzepten der radikalen Demokratie (vgl. Rorty 2012a; Redecker/Arendt

2013; Zerilli 2016).

Anerkennung, Verantwortung und Urteilskraft sind Konsequenzen einer durch »Kontin-

genzeinsicht« erzeugten Sensibilisierung. Problematisch bleibt, ob sie die Bestimmung

von Solidarität vertiefen oder nur eine weitere Metasprache für jeweils dasselbe Argu-

ment oder dieselbe Annahme liefern.

(ii) Neben diesen Argumenten sind jedoch auch immer wieder naturalistische Bezüge

wahrzunehmen. Im Zuge einer stark durchgeführten Vernunft- und Wahrheitskritik

bleibt der Verweis auf natürliche Einstellungen und emotionale Dispositionen übrig.

Deren Argumentationsfigur unterscheidet sich darin, dass nicht durch die Dekonstruk-

tion alter Begrifflichkeiten neue »moralischere« Denkfigurenmöglich werden, sondern,

dass deren Abschaffung den Raum für ursprüngliche und durch die Vernunft überla-

gerte Moralität freimacht.

Am auffälligsten findet sich ein solcher Zug in BaumansMoralverständnis. Wenn er

Moral als vernunft- und begrifflos denken will, als eine Moral der Nähe, basiert dies

maßgeblich auf dem Ruf des Gewissens als eines ursprünglichen Gesetzes in mir. Des

Weiteren wird ein solches Gewissen auch mit Empfindungen wie Liebe und Mitleid be-

schrieben. In jedem Fall ist es eine völlig individualisierte Kompetenz, die vor aller Ver-

gesellschaftung liegt. Die Ideen von Vorrationalität und Vorgesellschaftlichkeit sollen

es ermöglichen, ein Verständnis von Moralität zu denken, welches vom Anderen nichts

erwartet. Die völlige Anspruchslosigkeit als auch das fehlende Verlangen nach Rezi-

prozität schützen vor Funktionalisierungsproblemen klassischer Ethik. Moral heißt für

ihn die Öffnung der monadischen Existenz, ohne jedoch die Reaktion des anderen vor-

wegzunehmen (vgl. Rommelspacher 2002: 401). Die Doppelbewegung ist natürlich am-

bivalent, wenn auf der einen Seite höchste Individualisierung als Aufrechterhaltung

moralischer Urteilsfähigkeit, auf der anderen Seite der komplette Verzicht als völlige

Selbstaufgabe beschrieben wird.

Die Bewegung zumUrsprünglichen findet sich auch bei Rorty. In Abgrenzung zu ra-

tionalistischen Ansätzen wird moralischer Fortschritt bestimmt als die Fähigkeit, sittli-

che Empfindungen auszulösen. Rorty stimmt hier mit naturalistischen Argumentatio-

nen überein, die, gerade aus pragmatischer Perspektive, Emotionen eine starke Moti-

vationskraft zuschreiben. Das Kernmerkmal ist die Anteilnahme am Leid anderer und

unsere Empfindsamkeit für solche. Was uns mit der menschlichen Spezies (darüber

hinaus auch Tieren) verbindet, ist Schmerzempfindlichkeit. So Zoll in seiner Arbeit zur

Solidarität über Rorty: »Solidarität ist für ihn im traditionellen philosophischen Ver-

ständnis ›– das eigentlich Menschliche –, das mitschwingt, wenn es Entsprechendes

in anderen Menschen wahrnimmt‹.« (Zoll 2001: 183) Diese ursprüngliche Verbindung

lässt sich durch Erziehung zur Empathie steigern. Hier spielt sowohl klassische Erzie-

hung als auch die Kontingenzeinsicht und die sprachphilosophische Relativierung des

Vokabulars eine Rolle. In diesem Sinne orientiert sich Rorty nicht an einem einfachen

Emotionsmodell, sondern entspricht, wie gezeigt, eher dem Standard kognitivistischer

Emotionstheorien. Durch ästhetische Bildung kann die menschliche Empfindsamkeit

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 185

für Grausamkeiten gegenüber anderen gesteigert werden und so zur Solidarität beitra-

gen. Hier verbinden sich sozialkonstruktivistische mit naturalistischen Positionen.24

Rorty nennt dies passend einen »Sinn für Solidarität«, welchen er als »einfühlsame

Identifikation mit den Einzelheiten im Leben anderer verstand« (Rorty 2012b: 306).

Eine solche Argumentation ist unerwartet im Angesicht des der Postmoderne gern

unterstellten Radikalkonstruktivismus. Dennoch, der Bezug zu Rousseau hat seine

Gründe, wenn sowohl die Zivilisation von Aufklärung und Moderne als problema-

tisch dargestellt wurden als auch Rationalisierung als Entfremdungsprozess gedeutet

wurde. Zwar wollen die Autoren die Entfremdung nicht aufheben, aber doch eine

basale Empfindsamkeit für diese wecken. Die Kraft moralischer Empfindungen liegt in

negativen Formen des Leidens und der Schmerzempfindlichkeit (vgl. Rousseau/Rippel

2008: 60ff.).

AlleinMarchart scheint den naturalistischen Zug zu ignorieren. Bezüge zu einer ur-

sprünglichen Moral, Mitleid oder Emotionen finden sich kaum. Nur die von ihm her-

angezogenen Autor:innen, wie Butler oder Mouffe, lassen in ihren Arbeiten eine solche

Beziehung vermuten. Sie argumentieren gegen eine liberale und rationalistische Deu-

tungshoheit, dass Affekte und Emotionen als Mobilisierungsfaktor eine zentrale Rolle

spielen. Ein solcher »affective turn« (Heidenreich/Schaal 2012) innerhalb der Politischen

Theorie lässt sich auf breiter Front beobachten und findet seine Aufnahme auch in den

Theorien der »PolitischenDifferenz« (vgl. Bargetz/Sauer 2010; Slaby 2017; Angerer 2017).

Der Rückgriff auf Emotionen ist dann als Bestandteil von Solidarisierungsbewegungen

zu denken. Marcharts Naturalismus ist maximal in der politischen Ontologie verortet,

welche zuallererst die Erfahrung von Negativität (Verletzlichkeit, Ungewissheit), die Er-

fahrung der Selbstentfremdung bewusstmachen will.

Die Erläuterungen zeigen, dass die Autoren Sensibilisierung als Prozess der Dekon-

struktion (zweck)rationalistischer und universalistischer Ethiken25 verstehen. Das Rin-

gen um eine außerhalb solcher Ethiken zu formulierende Moral hat auf der konstruktivis-

tischen Ebene eine Favorisierung individualethischer Ansätze zur Folge, auf der naturalistischen

Ebene eine Reaktivierung gesellschaftlich nicht überlagerter Mitleidsethik. Egal, ob es sich um

moralische Urteilskraft oder Empfindsamkeit handelt, in beiden Fällen ist die »Perma-

nenz der Negativität« konstitutiv. Artikuliert wird die dargelegte Auflösung der Gren-

zen zwischen mir und anderen, die notwendige und vorausliegende Angewiesenheit.

24 Beide Versionen, die baumansche als auch die rortysche Version, erinnern stark an Spielformen

eines Rousseauismus, welcher aufgrund zivilisatorischer Antinomien eine ursprünglicheMitleids-

ethik etablieren will. Die uns natürlich gegebenen Fähigkeiten im Verhalten zu anderen sind noch

nicht durch gesellschaftliche Ungleichheit korrumpiert.

25 Die Abkehr von einem zu einseitig gedachten Begriff der Vernunft, wie es mit der Traditionslinie

der Aufklärung beschrieben wird, lässt dualistische Vermutungen zu. Es ist der radikale Versuch,

einen solchen Vernunftbegriff zu vermeiden, entweder durch die Etablierung eines neuen Begrif-

fes (phrónēsis) oder ihrer Abschaffung mit Bezug auf Emotionen. In beiden Fällen fällt aber auf,

dass der schlechte Vernunftbegriff als Ergebnis der »Moderne« gelesen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Politik der Ungewissheit

Die dargestellte Diagnose trifft am ehesten auf tugendethische Konzepte26 zu, nur dass

in diesem Fall Kontingenzbewusstsein und Entfremdungserfahrung zu den entschei-

denden Tugenden zählen, wie Rorty es auch konkret formuliert. Tugendhaft zu sein,

hieße Selbstentfremdung zuzulassen.

Solidarität zwischen Ethik und Politik

In den letzten Kapiteln galt es, das »Lob der Entzweiung« durch die moralphilosophi-

schen Annahmen der Autoren bezogen auf die Konzeption von Solidarität zu beschrei-

ben.

Anhaltspunkt bildete die grundlegende Annahme, dass Solidarität ein spezifisches

Verhältnis zwischen einzelnen Individuen untereinander, aber auch zwischen dem Ein-

zelnen und der Gruppe darstellt. Es ließ sich zunächst zeigen, dass die dekonstruktivis-

tischen Thesen durch die Auflösung fester Identität, aber auch fester Wissensbestände

zu einer Öffnung gegenüber dem Anderen beitragen. Solidarität ist bereits hier eine Art

Verschmelzungsprozess, bei dem die Differenz zwischen Eigenem und Fremden auf-

grund fehlender Konturen verschwindet. Dieses Einswerden ist aber nicht eine feste

Einheit, sondern nur zwischenmenschliche Praxis, welche eine ständige Erweiterung

und Öffnung fokussiert. Solidarität wird nicht als Identifikation gedacht.

Passend hierzu ist die in der Literatur verbreitete Übernahme des Begriffes in das

Dreigespann des Schlachtrufes der Französischen Revolution. Anstatt »Freiheit, Gleich-

heit Brüderlichkeit« wird gefordert, von »Freiheit, Gleichheit und Solidarität« zu spre-

chen (vgl. Zoll 2001: 181ff.). Solidarität dient als Begriff, welcher die Antinomien der

ersten beiden verhindern oder, wie es sich bisher zeigte, vielmehr positiv vereinigen

soll. Es soll weder ein Zuviel an Freiheit als Isolation von Individuen noch ein Zuviel

an Gleichheit als Homogenisierung geben. Der Versuch der Vermeidung zeigt sich in

der geschilderten Doppelstruktur. Auf der einen Seite wird Gemeinschaft ohne Gleich-

macherei gedacht, indem Gleichheit nur Gleichheit des Mangels bedeutet. Was uns als

Menschen verbindet, ist die »Permanenz der Negativität« in der Anerkennung unserer

fragilen Lebenssituation, in welcher wir ohne den Anderen nicht existieren können.Das

heißt auch, dass Scheitern des Versuchs, man selbst zu sein sowie moralisch perfekt zu

sein, anzuerkennen. Auf der anderen Seite bleibt ein Individualismus, der Fokus auf den

Einzelnen vorhanden, ohne diesen vom Anderen losgelöst oder atomisiert zu denken.

Die »Permanenz der Negativität« ist der Anlass, Verantwortung zu übernehmen, weil

es kein Positives (Gesetze, Regeln, Normen) gibt, auf das sich letztbegründend bezogen

werden kann. Freiheit ist Verantwortung.

Entscheidend ist deshalb, wie Rorty auch konkret formuliert, dass Solidarität un-

serem Weltbild entspringt. Sowohl die Betonung einer moralischen Urteilskompetenz

als auch gesteigerter Empfindsamkeit für das Leiden anderer sind Ziel und Folge indi-

vidualethischer Dispositionen. Das Wegschneiden jeglicher Objektivität kann nur das

Subjekt als letzte Quelle denken, jedoch muss sich dieses von einem objektiven Stand-

punkt geteilter Fremdheit verstehen. Es zeigt sich, dass auf jeder Ebene Entzweiung

26 Tugendethik bezieht ihren normativenMaßstab aus Einstellungen/Eigenschaften, die eine Person

mitbringen oder besitzen muss, um als tugendhaft oder moralisch zu gelten. (vgl. Kirchner et al.

2005: 675)

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 187

als Voraussetzung für Solidarität formuliert wird. Sie sensibilisiert für das Fremde und

ist selbst für die Identifikation mit dem Anderen verantwortlich. Die »Umwertung der

Werte« ist konkret geworden als Quelle der Solidarität und wird durch diese begrün-

det. Marchart spricht sich sogar dafür aus, Kontingenzeinsicht als »Befreiungs- und

Emanzipationstechnologie« (Marchart 2005: 40) zu verstehen.

Allerdings, nicht ganz unberechtigt, kommt der ermüdende Eindruck auf, sowohl

die Beschreibungen der Autoren als auch die Verweise auf moralphilosophische Kon-

zepte seien nur unterschiedliche Ausdrucksformen desselben Phänomens. Solidarität

bleibt so nur eine vage Bewegung und wird nicht zu einer durch Dekonstruktion

erzeugten Öffnung. Eine solche Gleichheit belegt zwar die These des gemeinsamen

Paradigmas, wirft aber die Frage auf, ob, wenn Solidarität nur als Spannungs- und

Dekonstruktionverhältnis beschrieben werden kann, sie sich überhaupt noch bestim-

men lässt.

Die Antwort lautet Ja und Nein. Nein, weil sie nicht als konkreter Inhalt noch als

rational begründete Pflicht verstanden werden kann. Wie zu sehen war, meint sie den

konkreten Bezug zu einem konkreten Anderen in einer konkreten Situation. Soll hei-

ßen, sie ist in ihrem Ursprung und ihrem Ergebnis nicht abstrahier- und bestimmbar.

Sie ist kein Zustand. Ein Problem,welches es insbesondere in Teil III zu diskutieren gilt.

Ja jedoch, weil sie als ein normatives Ideal als auch als Praxis beschrieben werden

kann. Es ist deshalb nicht zufällig, dass die Autoren von Hoffnung als auch Utopie spre-

chen. Hoffnung meint, dass auf Basis der Unkündbarkeit der Blick nach vorne immer

offenbleiben muss, weil es immer mögliche Alternativen gibt. Im konkreten Fall, dass

die Beziehungen zwischen Menschen solidarischer, das »Wir« erweitert werden kann.

Rortys Prinzip Hoffnung schildert sowohl die kritische, aber insbesondere die moti-

vationale Funktion von Hoffnung. Auch hier ist Hoffnung Teil des »therapeutischen

Motives« als »antizynische« (Saarinen 2011: 175) Grundeinstellung. Die Utopie als »an-

tifundamentalistische Begründungsutopie« (Müller 2014b: 291) korrespondiert dann in

ihrer Unbestimmbarkeitmit der bloßen Kraft nicht abzuschließendermenschlicher Ge-

staltungsräume.Weil sie nicht als Auflösungsprozess der Permanenz der Negativität zu

denken ist, ist sie nicht mehr als »Kontingenzbewusstsein und romantischer Sinn für

die unbegrenzten Möglichkeiten der Neubeschreibung« (ebd.: 287). Im klaren Gegen-

satz zu klassischen Utopiebegriffen wird »Politisierung und Dissens, nicht die große

Harmonie des sozialen Körpers zum Imperativ der Emanzipation erhoben« (Rohgalf

2015: 178). Derridas »im Kommen« ist die anschließende Denkfigur, welche nur über einen nicht

abzuschließenden Prozess zu verstehen ist. Solidarität heißt Praxis. Gerade, weil das »Wir«

nicht abschließbar ist, sondern nur in Bewegung und instabil gedacht werden kann, ist

es offen für Inklusion. Solidarität enthält daher ein emanzipatives Moment, das, so die

Annahme, über bloße Toleranz hinausgeht, weil Emanzipation das Einsetzen für etwas

und im Sinne des »Wir« für Andere notwendig beinhaltet. Es gilt also nachzuverfolgen,

ob die Beschreibungen des Politischen eine vertiefende und erklärende Antwort auf die

Frage der Bestimmung von Solidarität liefern können.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Politik der Ungewissheit

4.2.2 Weg zur Politisierung

Bereits im letzten Abschnitt deutete sich an, dass die artikulierte Vorstellung von Soli-

darität politische Züge enthält. Zum einen, weil die Beschreibungen eines emanzipa-

tiven Prozesses auch als Beschreibungen des Politischen gelesen werden können. Zum

anderen, weil das Politische selber als Voraussetzung für Solidarität verstanden werden

kann. Wurde Politisierung als Gewinn der normativen Umwertung der Entfremdungs-

theoreme hervorgehoben, gilt es diese im Folgenden zu beschreiben.

Unter Politisierung wird in der Alltagssprache ein Handlungsbegriff verstanden,

der, auf eine Person bezogen, deren Eintritt oder die Auseinandersetzung mit dem Po-

litikbetrieb fasst. Politisieren heißt dann so viel wie sich der Debatte stellen und den

Kampf um die Durchsetzung der eigenen Interessen aufzunehmen. In dieser akteurs-

spezifischen Lesart zeigt sich bereits, dass es um die zu erringende Überzeugungskraft

in einer konfliktgeladenen, damit nicht eindeutig entschiedenen Situation geht. Auf

dieser Ebene meint Politisierung, dass die Form sozialer Auseinandersetzung über das

Ergebnis entscheidet und nicht externe Gründe. Er meint auch, dass überhaupt gese-

hen wird, dass etwas zur Debatte stehen kann.

Der Begriff selber ist relativ jung und in seiner Herkunft nichtmehr als 150 Jahre alt.

Martin Rhonheimer zeigt in einemArtikel von 1985,wie er sich in den drei europäischen

Sprachen Deutsch, Englisch und Französisch im Kontext von politischen Bewegungen

im 20. Jahrhundert herausbildete, weil der Bedarf nach einem »transitiven« statt ei-

nem statischen Begriff vorhanden war. In einer Replik auf diesen Text macht Kari Palo-

nen allerdings deutlich, dass ohne eine ideengeschichtliche Rekonstruktion der Bedeu-

tungsgehalt des Begriffes nicht korrekt erfasst wird (Palonen 1986/87). Aufbauend auf

Kosellecks Sattelzeitthese27 beschreibt er eine Aufweichung des Politikbegriffes. Dieser

von Marchart als Wandel von statischen Begriffen zu »Bewegungsbegriffen« (Marchart

2016: 53) beschriebeneWandel ist insgesamt als Steigerung von Kontingenzbewusstsein

und Verlust von Gewissheit zu lesen, welcher sich gerade in den Bedeutungskontexten

der verwendeten Wörter niederschlägt.

Dem Wandel kam jedoch nicht nur positive Bedeutung zu. Ebenso wie im Kon-

text zu Solidarität wurden Gefahren erkannt, die konkret in einer Einschränkung von

Freiheit durch umfassende Politisierung bestand. Gewarnt wurde und wird vor einer

Politisierung, die alle Lebensbereiche überwuchert und keinen Raum für das Private

lässt. Im schlimmsten Falle liegt in dieser Öffnung eine der historischen Grundlagen

für die Etablierung totalitärer Systeme, in denen es galt, das Leben der Bürger:innen

in möglichst größtmöglichem Umfang der politischen Steuerung zu unterwerfen.

27 Die »Sattelzeit« umschreibt eine historische Periode zwischen 1750 und 1850, in der es aufgrund

historischer Umwälzungen zu einer Öffnung von Begrifflichkeiten kam. Durch den Prozess der

Demokratisierung waren der Kampf und die Auslegung von Begriffen einem breiteren Publikum

zugängig, was gleichzeitig dazu führte, dass sich die Bedeutungen schneller wandelten und ih-

rer »zeitlosen« Bestimmung entzogen wurden. In der Folge nahmen sie als Kampfbegriffe aber

auch abstraktere Bedeutungen an und wurden polemisiert, um möglichst breite Zustimmung zu

erzeugen. (Koselleck 2018). Marchart nennt die Prinzipien: Demokratisierung, Temporalisierung,

Ideologisierung, Politisierung (vgl. Marchart 2016: 52f.).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 189

Im gegenwärtigen Diskurs ist es die Differenz von Politik und Politischem, die die Öff-

nung prominent zu fassen versucht. Während mit Politik die regelgeleitete Durchfüh-

rung eines Organisationsbetriebes gemeint ist, bezieht sich das Politische auf den Pro-

zess der Öffnung, durch welche ein Gegenstand überhaupt erst zumObjekt der Ausein-

andersetzung werden kann. Politik als Politisches wird eine Aktivität mit eigener Quali-

tät. Politisierung deckt genau diese Aktivierung ab und ist engmit der Kritik an entpoli-

tisierenden Formen wie Wahrheit, Wissen oder Naturgegebenheit verbunden.28 In der

Zusammenführung der Begriffe »Demokratie« und »Politisierung« gilt es, zu einer »De-

mokratisierung der Demokratie« beizutragen. Im Sinne des Entzweiungsgrundsatzes

gilt die Politisierung umfassend, also auch für die staatlich vollzogene Politik. Palonen

identifiziert damit die Situation einer Krise, in der kein reiner oder positiver Begriff von

Politik zu erringen ist (vgl. Marchart 2016: 55). So nimmt Marchart direkt auf Palonen

Bezug: »Dieses Moment der Begegnung mit Kontingenzen kann – aus Perspektive der

Politischen Theorie – alsMoment des Politischen bezeichnet werden.« (Ebd.) Erneut stellt

sich die Frage, wie die Kontingenzerfahrung das Moment des Politischen artikuliert

und wie Kontingenzerfahrung mit dem Politischen im Zusammenhang steht.

Emanzipation und Konflikt

Die über die Gedanken zur Solidarität dargelegte Überleitung zur Politischen Philoso-

phie ließ sich auf einer groben Ebene als »emanzipatorisches Projekt« beschreiben.

Wird unter Emanzipation Befreiung von Abhängigkeiten verstanden, ist offensicht-

lich, dass das dekonstruktivistische Projekt sich im Kern an einem Freimachen von al-

len scheinbarenNotwendigkeiten orientiert. Auf Grundlage fehlender Letztbegründung

richtet sich die Emanzipation gegen jene Formen des Wissens, die unter dem Mantel

der Wahrheit und Objektivität Herrschaftsstrukturen legitimieren. Kontingenzeinsicht

ist folgend Erfahrung von Freiheit und es ist nicht zufällig, dass zumindest Rorty und

Bauman liberal und libertär als Eigenbezeichnungen verwenden. Es wäre allerdings zu

kurzgeschlossen, die Verwendung mit den klassischen Prämissen und dem Verständ-

nis des politischen Liberalismus gleichzusetzen. Im Sinne des Entfremdungstheorems

kann Emanzipation nicht mit einem negativen Freiheitsbegriff in eins gesetzt werden,

was im Folgenden anhand eines grundlegenden (i) und universalen (ii) Verständnis von

Emanzipation dargestellt wird.

(i) Aus grundlegender Perspektive wird Emanzipation sowohl in theoretischer als auch in

praktischer Hinsicht gebraucht, oder besser: für beide Ebenen im selben Moment.

28 Mittlerweile hat sich eine vielfältige Lektüre um die Differenz versammelt, die im Groben zwar

auf Schriften zu Beginn des 20. Jahrhunderts fußt (Arendt, Schmitt), aber auch bis in die Antike

zurückverfolgt wird. ImMittelpunkt stehen jedoch Autor:innengruppen, die wie bei Marchart aus

dem französischen Linksheideggerianismus stammen oder wie Lefort, Laclau, Mouffe, Agamben

und Butler dem postmarxistischen Differenzdenken zuzuschreiben sind. Trotz vieler inhaltlicher

Differenzen teilen die Autor:innen die Idee der Politisierung, welche es aufgrund ihrer »befreien-

den« Kraft zu fördern gilt undwelche damit auch normativ-positiv von Bedeutung ist. Die Lektüren

sind historisch spezifische Reaktion auf die Krisen und den Zustand der Demokratie. Für Beispiele

der Sammelbände vgl. Comtesse/Flügel-Martinsen/Martinsen 2019; Bröckling 2012, 2015, Bedorf/

Röttgers 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Politik der Ungewissheit

Theoretisch ist er, weil Emanzipation zuallererst eine, wie Bauman es nennt, »kri-

tische Energie« (Bauman 1999: 364), einen Reflexionsprozess beinhaltet. Kritik meint

immer die Beurteilung einesThemas oder Gegenstandes und impliziert damit so etwas

wie eigene Urteilsfähigkeit. Solche ist aber nur dann möglich, wenn das Urteil nicht

bereits feststeht oder vorgegeben ist. Der Reflexionsprozess muss demnach darauf ab-

zielen, vorgegebene oder auch nicht erkannte Urteile zu dekonstruieren und damit ein

Bewusstsein für die Kontingenz dieser zu schaffen. Rorty verwendet dafür den Begriff

der »Neubeschreibungen«, welche durch einen alternativen Sprachgebrauch und im

größeren Rahmen alternative Narrative, neue Deutungsoptionen liefern. Gerade Mar-

chart formuliert aufbauend auf Laclau eine »politisch-emanzipatorische Seite der De-

konstruktion« (Marchart 2016: 273). Besonders deutlich wird dies an der neu definier-

ten Rolle politischer Theorie, wenn dieser nicht mehr die Aufgabe einer Legitimation

des Bestehenden, sondern der Politisierung zukommt, soll heißen, der Plausibilisie-

rung einer Ontologie des Politischen. Obwohl wir es immer mit konkreten Gründen,

Institutionen, Normen etc. zu tun haben, gilt es diese Grundstruktur anzuerkennen.

Marchart ist bewusst, dass seine Arbeit und analog die Arbeiten Rortys und Baumans

eine solche Position zwar plausibilisieren, die Entscheidung selber aber eine politische

bleibt.29

Ist eine solche Entscheidung angenommen und getroffen, erweitert sich der Spiel-

raum der Möglichkeiten und es kommt zum Dominanzverlust bisher geteilter Über-

zeugungen. Auf Grundlage der theoretischen Einsichten wird angenommen, dass »po-

tentiell« alles politisch werden kann. Für Rorty ist Emanzipation explizit Abwendung

von bisherigen Gewohnheiten. Da Gewohnheiten meistens den Common Sense wider-

spiegeln, ist der Bruch mit Ersteren auch ein Bruch mit Letzteren. Marcharts Solidari-

tätskonzept ist auf der Beschreibungsebene analog, wenn er die Entfremdung mit dem

Eigenen fordert. Emanzipation beinhaltet offensichtlich die Komponente eines sozia-

len Konfliktes, zumindest aber immer eine Form der Auseinandersetzung mit dem An-

deren. Sie ist in diesem Sinne eine praktische Tätigkeit, weil sie ohne eine wie immer

geartete soziale Konsequenz nicht denkbar ist.

Eine solche Vorstellung von Emanzipation führt aber zu einem Konflikt mit dem

bisherigen Entfremdungstheorem. Das neue Vokabular, die Abkehr vom Eigenen, un-

terstellt eine gewisse Überzeugungskraft des Neuen und Fremden. Gemeint ist damit,

dass Menschen höchstwahrscheinlich nur dann sich auf neues Vokabular einlassen,

wenn dieses eine überzeugende und bessere Alternative präsentiert. Rorty erkennt die

Gefahr, dass dadurch die Propheten des Neuen, die politischen Revolutionäre, selbst

wieder einen Absolutheits- und Wahrheitsanspruch stellen. Auch Marchart spricht von

der Form des »als ob«, in der symbolisch die Position der Allgemeinheit angenommen

wird und welche schlimmstenfalls in Größenwahn übergeht. Es würde der theoreti-

schen Anlage der Autoren widersprechen, in Emanzipation die Idee einer vollständigen

Befreiung zu sehen. Dieser pessimistische Aspekt ist bei Bauman am stärksten, wenn

er auch für die Postmoderne eine ambivalente Situation diagnostiziert.

29 Gleichwohl Kontingenz nicht selber wieder als kontingent konzipiert werden kann, sondern als

notwendig.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 191

(ii) Aus dieser Konstellation heraus muss deshalb ein universaler Emanzipationsbegriff in

den Mittelpunkt gerückt werden. Dieser würde bedeuten, sich nicht nur vom Eige-

nen zu emanzipieren und etwas Fremdes anzunehmen, sondern zu erkennen, dass,

wenn folgend das Fremde wieder zum Eigenen geworden ist, der Emanzipationspro-

zess nicht aufhört. Es wird aufgefordert, Überzeugung ohne Überzeugung zu denken,

ohne aber die motivationale sowie emotionale Komponente von Überzeugungen aufzu-

geben. Für etwas einzustehen, muss mehr wert sein, als für nichts einzustehen. Diese

Idee umfassender Emanzipation lässt sich unter mehreren Facetten, konkreter unter einer

intrinsischen und einer extrinsischen Variante, fassen.

Die intrinsische Variante basiert auf einen enormen psychologischen Aufwand oder,

wie Rorty es nennen würde, der ironischen Einstellung. Diese kann die notwendige

ontologische und epistemologische Schwäche der eigenen Position anerkennen bzw.

erkennt an, dass es sich bei einer sozialen Auseinandersetzung immer um eine politi-

sche handelt, für die es aus der Auseinandersetzung selbst keine Garanten gibt. Dieser

individualistische Zug setzt, wie im Kapitel zur Solidarität erläutert, ein hohes Maß an

Reflexivität und Verantwortung voraus.

Die extrinsische Variante dagegen geht von der Rückkopplung durch Andere aus, wel-

che den Emanzipationsprozess fortschreiten lässt. Weil jede Position im Sozialen auf

Widerspruch stößt, wird dadurch die »nur« politische Qualität der eigenen Überzeu-

gung angezeigt, ihr genuinerMangel. Differenztheoretische Ansätze, wie sie auchMar-

chart favorisiert, gehen deshalb von einem permanenten »hegemoniale[n] Kampf um

die Ausdeutung des Sozialen« (Marchart 2013a: 10) aus. Dieser Kampf kann aber nicht

für immer gewonnen werden, weil jede Maximierung der eigenen Stimme auf Allge-

meinheitsanspruch zum Scheitern verurteilt ist; was nicht heißt, dass es gar nicht erst

versucht werden sollte. Nur unter dem Versuch besteht die Möglichkeit nach Selbst-

bestimmung. An dieser antagonistischen Grundstruktur lässt sich nichts ändern. Der

Unterschied besteht allerdings in der Häufigkeit ihres Auftretens. Politisierung bedeu-

tet, auf Grundlage von Kontingenzeinsicht die Häufigkeit des sozialen Konfliktes ansteigen zu

lassen.30

ObRorty, Bauman oderMarchart, in allen drei Fällen geht es imKern umdie Perma-

nenz des Konfliktes/Dialoges,weil so wiederholendmit Bauman »die Verlierer nie völlig

verzweifeln werden, weil ihnen immer die Hoffnung bleibt, und die Gewinner nie voll-

kommen selbstzufrieden sein können, weil die Sicherheit der vormodernen stratifizier-

ten Gesellschaft auch für den nicht mehr zu haben ist, der oben steht« (Reese-Schäfer

2002: 332). Übrig bleibt Emanzipation als ein unaufhörlicher Prozess, als soziale Praxis. Politi-

sierung ist somit in die Idee einer umfassenden Entzweiung als Kontingenzbewusstsein

eingebunden. Als Projekt »konstanter Infragestellung« oder Intervention in den Raum

des Gegebenen ist sie die Konsequenz von Kontingenzeinsicht. Anders formuliert, sie

ist die notwendige Praxis der ethischen Position der Solidarität.

30 Zwar teilen Rorty und Bauman das antagonistische Moment als Anregung aufbauend auf Wahr-

heit als Ergebnis des sozialen Aushandlungsprozesses, der Unterschied besteht aber in der Art

undWeise, wie der Prozess gedacht wird. Während Marchart in Anlehnung an Mouffe und Laclau

eher von dezisionistischen Akten sprechen würde, sprechen Rorty und Bauman von Beratung und

Dialog.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Politik der Ungewissheit

Demokratisierung der Demokratie

Um die Untersuchung fortzuführen, bedarf es einer Konkretisierung der Idee konstan-

ter Infragestellung und damit des Weges zur Politisierung durch den sozialphilosophi-

schen Diskurs der letzten Jahre.

Es hatte sich bereits angedeutet, dass den Texten der von mir gewählten Autoren,

aber auch den Lektüren des postfundamentalistischen Autor:innenkreises, ein gegen-

wartsspezifischer Bezug zukommt. Sie präsentieren nicht nur ein Abstraktum, sondern

sind eine situative Reaktion auf Legitimationskrisen im 20. und 21. Jahrhundert, ins-

besondere des Typus der liberalen Demokratie. Im Kern wird ein durch Lobbyismus,

oligarchische Eliten oder politisches Establishment vorangetriebene Abnahme an Mit-

bestimmungsmöglichkeiten, eine Abnahme vonDemokratie, thematisiert.31 Unter dem

von Crouch prominent gesetzten Begriff der Postdemokratie (Crouch 2015) wird somit ein

Rückgang politischer Partizipation diagnostiziert, welcher ursächlich für das Misstrau-

en gegenüber der politischen Klasse der westlichen Hemisphäre, bisweilen aber auch

gegenüber der Demokratie selbst ist. Marchart behauptet sogar, dass die aktuell breit

geführte Kritik am Populismus der Versuch ist, den Status quo der Postdemokratie auf-

rechtzuerhalten. Er bezeichnet dies als liberalen Antipopulismus (vgl. Marchart 2017b).

Die Idee ist, über eine Politisierung der Demokratie diese zu erhalten oder so-

gar erst zu verwirklichen. Unter dem Stichwort »Demokratisierung der Demokratie« (Offe

2003) versammelt sich, wie einleitend bereits angedeutet, ein breiter Konsens gegen-

wärtiger politischer Philosophie. Es gilt deshalb die Demokratiekonzepte (i) der drei Au-

toren darzustellen und auf Gemeinsamkeiten (ii) zu überprüfen.

(i) Weil für Marchart der Demos oder die Gesellschaft als unmögliches Objekt sowie

als Subjekt des Mangels auftritt, lässt sich dieser nicht einheitlich und homogen be-

stimmen. Die Folge ist, dass der Dēmos nur imaginiert werden kann, soll heißen, in

bestimmten Momenten von bestimmten Anteilen die Haltung eines »als ob sie für alle

sprechen« eingenommen wird. Da jedoch dieses »als ob« immer nur ein Imaginiertes

ist, ist die so verwirklichte Ordnung immer »korrumpiert« und fehlerhaft. Volkssouve-

ränität kann deshalb nicht direkt verwirklicht werden, sondern besteht in einem nicht

verwirklichbaren Konsens. Marchart ist folgend Kritiker jeglicher Form von Identitäts-

politik, die Gruppen in irgendeiner Form (Ethnie, Staatsbürgerstatus etc.) homogeni-

siert. Der Demos muss soweit wie möglich offengehalten werden. Dafür ist es notwen-

dig, aus demKonsens herauszutreten und sich dem Prozess der Selbstbefragung zu un-

terwerfen,welchenMarchart stärker in radikaldemokratischen Bewegungen der letzten

Jahre verwirklicht sieht. Dem Anschein nach besteht der gemeinsame Nenner in jener

Demokratisierung und Prozeduralisierung des Konfliktes,welcher sich aber selbst nicht

konkret bestimmen lässt. Was allein geteilt wird, ist der Raum der Differenz (Hidalgo

2014: 236), in dem auf Grundlage fehlender Gewissheit ein Einspruch in die aktuali-

sierte Ordnung immer möglich ist. Das führt zu einem Problem, will man Demokratie

tatsächlich als Ordnungsmodell verstanden haben (Schubert 2017): Auf Grundlage post-

fundamentalistischer Demokratietheorie ist sie genau das Gegenteil. Demokratie ist dann

31 Vorarbeiten finden sich in Rationalität der Gefühle in Zeiten des Populismus (Ramin 2021c).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 193

ein normativer Leitbegriff, welcher mit Politisierung gleichzusetzen ist.32 »[E]manzi-

patorischer Politik ist deshalb das Motiv konstanter Infragestellung der eigenen Praxis

eingeschrieben.« (Marchart 2016: 362) Als Organisationprinzip lässt sie sich maximal

als Ermöglichung dieser Praxis verstehen. Auf der Beschreibungsebene jedoch liegt der

Ausgang der Kritik nicht in den ermöglichenden Institutionen, sondern im »Sinn für

Heterogenität« und »Selbstentfremdungssinn« (ebd.: 362f.). Dieser kann zwar durch

die agonale Struktur der Öffentlichkeit gefördert werden, ist aber im Grunde eine indi-

viduelle Disposition. Gerade, weil sich derMinimalkonsens des gewaltfreien Umganges

nicht institutionell festsetzen lässt, bleibt er in der ethischen Einstellung des Einzelnen

verhaftet. Es heißt, die Unmöglichkeit einer guten und letztbegründeten Ordnung zu

akzeptieren und damit Demokratie als Lebensform anzunehmen.

Dieser Zug einer demokratischen Lebensform trat insbesondere mit Rorty in den

Mittelpunkt, wenn dieser analog von einem Sinn für Kontingenz sprach, welcher, wie

sich zeigen ließ, den eigentlichen Motor von Politisierung darstellte. Allerdings ist er

gegenüber dem Differenzdenken skeptischer, denn sein Ethnozentrismus nimmt die

westlich-liberale Demokratie als Ausgangsbasis. Sie ist die Rechtfertigungsgemein-

schaft, die selbst nicht zur Debatte steht. Deshalb will er das Private vom Öffentlichen

trennen und schreibt der Dekonstruktion zunächst keine politische Qualität zu. Er

wirkt dadurch wie ein Konservativer im liberalen Gewand, weil er, die aktualisierte

Demokratie für unbedingt verteidigungswürdig hält. Es ließ sich aber zeigen, dass,

wenn er versucht, diese zu bestimmen, sich maßgeblich auf den diskursiven Charakter

der Wahrheit beruft. Die Gefahr des Privaten liegt in dessen Durchsetzungsanspruch,

welchen er durch die gewaltregulierenden Maßnahmen der politischen Institutio-

nen verhindert sieht. Kommunikation statt Konfrontation ist das Credo. Wenn dies

allerdings nichts anderes heißt, als dass der Rechtfertigungszusammenhang in der

Rechtfertigungsgemeinschaft liegt, dann ist die Differenz zu Marchart nicht mehr

groß. Diese Vermutung wird bestätigt durch die analoge Kritik von jeglicher Iden-

titätspolitik. Auch Rorty baut auf die Anerkennung der Inkommensurabilität des

Anderen und Eigenen. Die ironische Sensibilisierung für die eigene Kontingenz ist

zu gleichen Anteilen Ausgang für Politisierung und Kritik als auch der Ausführung

gewaltfreier Kritik durch die Anerkennung des Anderen. Philosophie kommt die

Aufgabe der Kritik als auch der Vermittlung zu. Folgend arbeitet auch die pragmatische

Demokratietheorie mit dem Verzicht auf den Anspruch normativer Letztbegründung

und damit dem Primat der Praxis vor der Theorie (vgl. Selk/Jörke 2012).

Bauman dagegen lässt sich nicht einem bestimmten Feld der Demokratietheorie

zuordnen, zumindest nicht durch Selbstzuschreibungen. Seine Wertschätzung von Po-

litik als die Chance zu einer besseren Gesellschaft in Kombination mit seiner theore-

tischen Ausgangslage lassen jedoch Rückschlüsse zu. Demokratie ist für ihn gekenn-

zeichnet durch das Agora-Prinzip, dem Aufeinandertreffen von Privatem und Öffentli-

chem. Kernelement des Aufeinandertreffens ist die Möglichkeit der Kritik ohne Gewalt.

Die Öffentlichkeit ist der einzig sinnvolle Ort, in dem Kritik Wirkung erzielen kann,

32 »NachMarchart folgt deshalb aus dem Postfundamentalismus nicht notwendig, dass Demokratie

die richtige Regierungsform ist, sondern nur, dass Demokratie immer postfundamentalistisch ist.«

(Schubert 2017)

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Politik der Ungewissheit

und damit Ort der Selbstbestimmung und Autonomie. Bauman als auch Marchart se-

hen diese Versuche der Selbstorganisation deshalb in zivilgesellschaftlichen Aktivitäten

oder Protestbewegungen realisiert.33 Gleichzeitig entsteht durch die Konfrontationmit

Anderen überhaupt erst ein Bewusstsein für Kritik und damit die Voraussetzung für

Politisierung.

Zudem geht Bauman davon aus, dass die Konfrontation sowie Einsicht in die Not-

wendigkeit sozialer Rechtfertigungspraxis eine Kultur entstehen lässt, die das gewalt-

tätige Aufeinandertreffen unterschiedlicher Positionen minimiert. Die Idee des Dia-

loges beinhaltet ein Mischungsverhältnis differenztheoretischer und konsenstheoreti-

scher Positionen, wobei der Konsens auch hier nur auf der Frage der Anerkennung be-

ruht. »Erst mit der erfolgreichen Übersetzung privater Sorgen in öffentliche Probleme

wird der Tatsache Rechnung getragen, dass individuelle Freiheit nur das Ergebnis kol-

lektiver Anstrengung sein kann« (Bauman 2000: Klappentext), so Bauman. Die Agora

als Ort der Aktualisierung lässt die Idee von Selbstbestimmung offen. Auch hier bedeu-

tet Demokratie einen radikalen Rückbezug zur Praxis der gemeinschaftlichen Ausein-

andersetzung und Rechtfertigung.

(ii) Es lassen sich auf die Einordnung aufbauend vier Gemeinsamkeiten der Demokra-

tiekonzepte identifizieren.

Erstens: Ausgehend von der Erfahrung der Selbstentfremdung ist Politisierung die

Folge von Kontingenzeinsicht. Damit steht das Subjekt als Subjekt des Mangels im

Mittelpunkt der Politischen Philosophie. Zwar entsteht solche Einsicht durch die Be-

gegnungen mit dem Anderen, gründet aber dennoch in den einzelnen Verarbeitungen

der ontologischen Grundsituation, denn obwohl es, so die Autoren, notwendig keine

Letztbegründungen gibt, heißt dies nicht, dass das Bewusstsein dafür aktiviert ist.

Zweitens: Die Kritik richtet sich zwar immer gegen die Momente des Autoritativen

und der Identitätszuschreibung wie den Staat, die Polizei oder auch die Gesellschaft,

kann aber nur als Selbstkritik oder, wie Marchart es nennt, Selbstinfragestellung ver-

wirklicht werden.

Drittens: Alle drei Autoren sprechen sich für die gewaltfreie Lösung der Konflikte

aus. Zwar wird auch hier die zivilisierende Wirkung eines institutionalisierten Dis-

kurses betont (ob in Wahlen oder Verfahrensregeln), jedoch geht auch diese Wirkung

zentral von der Kontingenzeinsicht aus, wie insbesondere das Kapitel zur Solidarität

zeigte.

Viertens: Demokratie avanciert zu einem normativen Leitbegriff der ständigen Po-

litisierung unter der Annahme der Gewaltlosigkeit, ist aber selber kein Organisations-

modell. Ihm kommt kein fester Kern zu. Der Demokratiebegriff ist damit gleichzeitig

unterbestimmt, weil nicht festlegbar, aber auch überbestimmt, weil er immer ein nicht

zu erfüllendes Moment enthält. Auch Demokratie ist, um es mit Derrida zu sagen, immer »im

Kommen«.

33 Marchart schreibt: »Zivilgesellschaft ist durch und durch ›vermachtet‹, nur dass Macht nicht

nur die Bedingung von Herrschaft und Unterdrückung ist, sondern zugleich auch die Ressour-

ce von Befreiung und Emanzipation, also einer emanzipatorischen Gegenhegemonie.« (Marchart

2007a: 48)

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 195

Das Neue als Legitimationsquelle

Ziel der letzten beiden Abschnitte war es, zu zeigen, weshalb in dem vorgestellten Au-

torenfeld von einem »Lob der Entzweiung« und damit von einer normativen Umwer-

tung der Entfremdungstheoreme gesprochen werden kann. Lob hieß, dass in der Ent-

fremdung ein Mehrwert in Bezug auf menschliches Dasein zu entdecken, die Entfrem-

dung nicht als Verlust zu erfahren ist. Mit Solidarität und Politisierung wurden die zwei

zentralen Gewinne beschrieben.

Die Historizität von Solidarität als auch dem Politischen deutet allerdings an, dass

sie keine Selbstläufer sind. Zwar gehen die Autoren davon aus, dass »Entfremdung«

als Grundlegende und nicht vermeidbare Bedingung menschlicher Existenz immer ir-

gendwann ihreWirkung zeigt, soll heißen, kein Fundament jemals endgültig sein wird,

jedoch besteht ein entscheidender Unterschied in der Dauer der Aktivität der Infrage-

stellung. So gab es, historisch gesehen, durchaus Fundamente, die über Jahrhunderte

als unhinterfragt galten (man denke an Christentum etc.). Die ontologische Feststellung

hat damit keinen Selbstzweck, sondern es wird angenommen, dass durch die Reflexion

und Anerkennung dieser ein Bewusstsein für Kontingenz aktiviert wird und damit die Inter-

valle der Neuerungen zunehmen. Die Verinnerlichung der sozialontologischen These,

so Marchart über Laclau, wird »mehr und mehr Elemente, Ebenen oder Orte im Sozia-

len als kontingent« (Marchart 2016: 204) erfahrbar und damit veränderbar machen.Das

Ergebnis war folgend, Entfremdung als einen ständigen Prozess zu denken, bei dem der Vorteil

auf der formalen Ebene darin besteht, dass der Wechsel und die Differenz innerhalb der Entfrem-

dungserfahrungen die Chance zur Selbstbestimmung liefern.

Ein solch transformativer Gedanke ist das Gegenteil einer konservativen Einstellung,

welche auf die Bewahrung und Erhaltung des Gegebenen fokussiert. Es ist deshalb

nicht verwunderlich, dass die behandelten Autoren durchgängig linken anstatt konser-

vativen politischen Kräften und Gesinnungen zugerechnet werden.Man sollte dennoch

vorsichtig sein, sie damit in die revolutionäre Denktradition einzuordnen, zumindest,

wenn man diese als abrupten und gewaltsamen Umbruch begreift. Der durchgängi-

ge Verzicht auf Gewalt durch Solidarität als auch, wie Marchart sagt, die »Permanenz

des Revolutionären« lassen vielmehr reformistische Züge erkennen. Zum einen, weil

die Struktur der Kontingenz eine Bändigung des revolutionären Anspruchs als auch

Gewaltfreiheit verlangt. Zum anderen, weil die Revolution nicht einmalig ist, sondern

mit Arendt als ständiges Neu-Beginnen zu denken ist. So kann innerhalb der Begriff-

lichkeiten folgender Zusammenhang festgestellt werden: Solidarisierung als ständige

Erweiterung des »Wir« und Entfremdung des »Ich« ist Politisierung, weil sie nur als

Absage an das Eigene verstanden werden kann. Politisierung ist Demokratisierung,

weil sie den Prozess »konstanter Infragestellung« meint, und Demokratisierung heißt

Politisch-Sein überhaupt.

Diese strukturelle Offenheit erzeugt aber auch Probleme, die insbesondere mit ei-

nem Rückblick auf die Beschreibungen offen zutage treten. Bei aller Vielfalt an Be-

schreibungsebenen als auch Verweisen zu den moralphilosophischen Konzepten (An-

erkennung, Verantwortung, praktische Urteilskraft) ähneln sie sich doch in dem, was

sie zum Ausdruck bringen wollen. Immer wird davon ausgegangen, dass allein eine

»Bewegung der Öffnung« als normativ wertvoll anzusehen ist. Auch der Versuch der

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Politik der Ungewissheit

Konkretisierung über das Politische ist nur als Verschiebung der Debatte anzusehen.

Auch hier unterliegt die Idee der Emanzipation als auch der Demokratie derselben Un-

bestimmtheit. Das Politische wird zur universellen Chiffre kontingenter Praxis. Mar-

chart spricht deshalb von politischer Theorie als erster Philosophie. Es war zu sehen, dass

die »Kontingenz des Grundes« (Marchart 2010: 146) als Ausdruck einer Ungewissheit

und eines »Es-könnte-auch-anders-sein«, deutlichmacht, dass letztlich jeder Grund als

politisch zu bezeichnen ist. Nach Marchart kann eine solche ontologische Feststellung

aber nur von einer zweiten Philosophie, also dem Versuch der Überwindung der Un-

gewissheit durch Politik, dargestellt werden. Soll heißen, gerade der ständige Versuch

der Gründung drückt dessen Unmöglichkeit aus. Das Politische als Kumulationspunkt

zu setzen, macht es zum Ort des guten Lebens und der Verwirklichung der mit der

Transformation verbundenen normativen Erwartungen.

Die Analyse zeigt: Das Argument eines »Lobes der Entzweiung« funktioniert nur,

wenn demWandel und somit dem Neuen eine eigene normative Qualität zukommt, die

nicht zwingend an das Ergebnis des Wandels gebunden ist. Befreiung als aufhebender

Schritt lässt sich zwar unter dem Entfremdungstheorem nicht denken, aber zumindest

bleibt in den dauerhaften Schritten der Erneuerung das Potential auf Befreiung erhal-

ten. Es ist nicht zufällig, dass die Autoren von Hoffnung und Utopie sprechen, wie

bereits im Abschnitt zur Solidarität dargestellt. Auch hier wird die Hoffnung auf ein

besseres und selbstbestimmteres Leben, hervorgerufen durch die immer vorhandene

Möglichkeit für Veränderung, dargestellt. Gleichzeitig wird Hoffnung zur Vorausset-

zung, Änderung überhaupt anzugehen.34

4.3 Politische Philosophie als Kulturpolitik –
Therapie und Plausibilisierung

In der Einleitung zu dieser Arbeit wurde auf zwei Vorgehensweisen philosophischen

Denkens aufmerksam gemacht. Zum einen wurde darauf hingewiesen, dass Philoso-

phie und ihr inhärentes Interesse an Grundfragen als besonders präzise und argumen-

tativ sichere Disziplin zu verstehen ist, zum anderen, dass sie sich gern an den unbe-

stimmtesten Problemen abarbeitet und somit an Grenzen des Verstehens gerät.

34 In einem Interview mit dem Deutschlandfunk ließ sich Sloterdijk zu folgender These hinreißen,

welche als Beschreibungsgrundlage des vorgelegten Paradigmas dienen kann. Sloterdijk meint,

dass Demokratie an ein sehr spezifisches Zeitverständnis gebunden ist, nämlich die positive Be-

wertung der Zukunft. Demokratie macht nur dann Sinn und kann sich legitimieren, wenn wir von

der Zukunft glauben, etwas Besseres erreichen und erwarten zu können (vgl. Sloterdijk 2018).

Wenn also zu Beginn dieses Kapitels von prozessualer Einheit gesprochen wurde, dann lässt sich

diese als Politisierung bestimmen. Politisierung ist zwar aufgrund ihrer ontologischen Basis ein

nicht zu vermeidender Prozess, dessen Aktivierung sich Menschen immer wieder ausgesetzt se-

hen werden, sie kann allerdings auch gefördert werden durch Kontingenzeinsicht. Weil aber Kon-

tingenzeinsicht sich nur äußert in den beschriebenen Arten der Solidarisierung und Politisierung,

sind die Begriffe schwer voneinander zu trennen und aufeinander angewiesen. Solidarität enthält

politische Qualität und Politisierung wird durch Solidarität normativ aufgewertet.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 197

Die Schwierigkeit der letzten Kapitel bestand gewissermaßen in der Gleichzeitig-

keit beider Selbstverständnisse, und das sowohl bezogen auf die Autoren als auch auf

die hier vorliegende Darstellungsweise. Die Rekonstruktion als auch die Kritik lassen

ein paradigmatisches und sich wiederholendes Vorgehen der Autoren erkennen: Ei-

ne eher kausale Rekonstruktion legt offen, dass alle Konzepte, sei es Erkenntniskritik

oder Solidarität, auf das Politische zurückgeführt werden. Dadurch entsteht eine Aus-

tauschbarkeit und fehlende Differenzierung der Begrifflichkeiten. Solidarität, so die

Annahme, heißt Politisierung, weil der damit verbundene Selbstentfremdungsprozess

das aktive Einsetzen für andere impliziert. Politisierungwiederum, als eben jene eman-

zipatorische Praxis, ist Solidarisierung.Die Begriffe fallen ineinander.Die einzigeMög-

lichkeit, dem Ausdruck zu verleihen, ist, die Begriffe und Phänomene als anti-substan-

tialistisch und als Ausdruck für eine Bewegung aufzufassen (Ontologie der Bewegung).

Weil strukturell die Praxis nicht aufzuheben ist und weil sie zudem gefördert werden

soll, sind sowohl Solidarität als auch Politisierung »im Kommen«.

Lässt sich das Argument analytisch demgemäß nachvollziehen, gerät die Darstel-

lung anGrenzen.Die Bestimmung derUnbestimmbarkeit ist nurmöglich über Konzep-

te, die die Unbestimmbarkeit auch in sich enthalten. Das trifft sowohl auf Kontingenz

als auch auf Solidarität und das Politische zu. Dass die Lektüre ein Gefühl der Wieder-

holung erzeugt, liegt deshalb an ihrer eigenen Struktur. Die sprachliche Darstellung

ständiger Bewegung kann sich nur auf einer Bedeutungsebene realisieren. Das sys-

tematische Argument eines »Lobes der Entzweiung« wird in seiner praktischen Form

der »Kontingenzeinsicht« zur Grundlage dieses Denkens. Ziel ist es, »Selbstentfrem-

dung« als positiv zu erfahren und nicht mehr als Gefahr, auf die es zu reagieren gilt.

Daher gilt die schon mehrfach verwendete Beschreibung eines »therapeutischen Mo-

tives« als Kernelement des diskutierten Paradigmas. Therapie hieß mit Rorty nicht die

Auflösung pathologischer Zustände, sondern die Pathologien als notwendigen Bestand-

teil des Lebens aufzufassen und sie dadurch ihres eigentlichen (gefährlichen) patholo-

gischen Charakters zu berauben.35 Jener Fokus zeigt sich auch methodisch. Der von

den Autoren anvisierte, spezifisch aufklärerische Zug kann nicht allein durch logische

Rekonstruktion vollzogen werden, sondern bedarf »Momenten der Plausibilisierung«,

wie mit Marchart rekonstruiert wurde: Denn es werden sich »genau aufgrund unseres

Wissens darum, dass nichts notwendig folgt, Spielräume für Formen der Kontingenz-

folgenabschätzung öffnen, die nicht auf Letztbegründung, Determination, logischer

Ableitung oder arithmetische Kalkulation setzten, sondern auf Plausibilisierung« (Mar-

chart 2016: 247).

Es ist deswegen nicht verwunderlich, dass die auf diesen Annahmen fußende Phi-

losophie durch einen stark ausgeprägten Philosophismus auffällt. Freilich, in den letz-

ten Jahren ist das hier dargestellte Paradigma politischer Philosophie nicht allein bei

der Klärung des theoretischen Konzeptes stehengeblieben. Ob in Untersuchungen zur

35 Dieser Zugang lässt sich, anders als in der Einleitung, auch als Bewältigung begreifen. Eine solche

Deutung ist aber nur plausibel, wenn jede Form des Umgangs und der Aufnahme von Kontingenz

als Bewältigung begriffen wird, soll heißen, wenn Bewältigung als eine grundlegende und allge-

meine Bewegung aufgefasst wird. Ich habe in dem letzten Kapitel versucht, darzustellen, weshalb

der vorgestellte Ansatz einen Sonderweg des Umganges mit Kontingenz darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Politik der Ungewissheit

Rolle zivilgesellschaftlicher Bewegungen, der Übersetzung des Ansatzes in Bildungspo-

litik (vgl. Westphal 2018) oder der Frage nach der Gestaltung postfundamentalistischer

Institutionen36, es wird der Versuch unternommen, der »Einsicht« einen adäquaten

Ausdruck zu geben. Dass ein solcher Diskurs relativ spät einsetzte und es dem Diskurs

immer noch schwerfällt, konkrete Bestimmungen zu finden, liegt an dem Aufbau des

hier dargestellten Argumentes. Ziel war es ja gerade, das demokratische Bewusstsein,

einen tieferen demokratischen Sinn, abseits der in Institutionen und Verfahren ge-

ronnenen Demokratie aufrechtzuhalten. Das theoretische Konzept ist somit schon die

aufklärerisch-praktische Arbeit. Im Folgenden wird deshalb vorgeschlagen, diese Form

politischer Philosophie als Kulturpolitik aufzufassen.

In einem ersten Schritt bietet sich ein Vergleich mit anderen Paradigmen, insbe-

sondere dem Liberalismus und Kommunitarismus an. In der Modifizierung beider Pa-

radigmen wird offensichtlich, wie deren normative Grundlagen kombiniert und die je-

weiligen Aporien vermieden werden sollen und wie dadurch Selbstbestimmung (Freiheit)

durch Selbstentfremdung (Gleichheit) zur Grundlage einer kulturalistischen Politiktheorie wird

(4.3.1). Im zweiten Abschnitt wird auf zwei Ebenen dargelegt, was unter jener Kultur

der Kontingenz (4.3.2) zu verstehen ist. Unter Spur des Misstrauens (4.3.3) gilt es den ein-

geschriebenen Aporien nachzugehen und damit auf die Problematisierung in Teil III

hinzuleiten.

4.3.1 Zwischen Freiheit und Gleichheit

Ist es das Ziel dieses Abschnittes, ein Paradigma der »Politik der Ungewissheit« zu

extrahieren und damit in gewissem Sinne eine Eigenständigkeit zu behaupten, ist es

hilfreich, sie gegen vorherrschende Paradigmen abzugrenzen. Solcher Art Paradigmen

oder Ismen (Poststrukturalismus,Marxismus, Republikanismus, Liberalismus etc.) fin-

den sich mannigfaltig, es ist jedoch aus historischen als auch analytischen Gründen

sinnvoll, auf eine prominente Debatte des letzten Drittels des 20. Jahrhunderts Bezug

zu nehmen. Gemeint ist die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus37,

welche immer noch Aktualität besitzt.

Kern des Streites zwischen beiden Positionen war, so Forst in dem Versuch einer

deskriptiven Beobachtung der Auseinandersetzung, zum einen der Streit über die an-

thropologischen Voraussetzungen politischer Theorie, zum anderen, und daraus abge-

leitet, die Frage nach der Art der Gerechtigkeitsprinzipien, nach denen Gesellschaft zu

ordnen sei (vgl. Forst 1995: 181ff.)38. Während in Bezug zur Anthropologie die Libera-

len von dem einzelnen Individuum ausgingen, welches möglichst seine individuellen

36 Siehe Tagung »Modelle radikaler Demokratie«, 23.-27.09.2019 an der Friedrich-Schiller-Universität

Jena sowie »Institutionen des Politischen. Theorie und Kritik«, 13.-15.03.2019 an der Universität

Wien.

37 Eine andere Variantewäre, vonRepublikanismus zu sprechen. Der Fokus liegt in den letzten Jahren

auf einem Vergleich mit diesem Diskurs (vgl. beispielhaft Thiel/Volk 2016). Der Grund für die vor-

liegendeAuswahl ist der Fokus auf die Begriffe Freiheit undGleichheit, welche imphilosophischen

Diskurs maßgeblich von der Debatte Liberalismus-Kommunitarismus aufgegriffen werden.

38 Forst spricht von vier Kategorien, die in diesem Abschnitt zu zweien zusammengefasst wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 199

Rechte gegenüber der Gesellschaft verteidigt sehen will, argumentierten die Kommu-

nitaristen gegen ein solch atomistisches Personenbild, welches in seiner Konsequenz

nicht zu halten ist und zudem zum Auseinanderfallen von Gesellschaft führe. Die li-

berale Seite, in der Denktradition Kants, versuchte universale (Rechts-)Prinzipien zu

begründen. Bis heute gilt als wichtigster Vertreter Rawls mit seinem Werk Eine Theo-

rie der Gerechtigkeit (Rawls 2017), welches nur das Verfahren bestimmt (als Schleier des

Nichtwissens), durch welches sich allgemeingültige »Gerechtigkeitsprinzipen« erzie-

len lassen. Für Sandel, MacIntyre sowie Taylor39, Vertretern des Kommunitarismus, ist

dagegen das Individuum gesellschaftlich konstituiert und seine Prinzipien sind somit

bereits Folge gemeinschaftlicher Lebenspraxis. In Anlehnung an die aristotelische Tra-

dition sind es die gemeinsamen Vorstellungen des »Guten«, welche für Gerechtigkeit

entscheidend sind. Der Liberalismus muss sich folgend den Vorwurf gefallen lassen,

dass sein Fokus auf (negative) »Freiheit« zu einem Zerfall notwendiger solidarischer

Bindungen innerhalb der Gesellschaft führe, während der Kommunitarismus mit sei-

nem Fokus auf »Gleichheit« sich unter dem »Vorwurf der Polis und Gemeinschaftsro-

mantik« (Forst 1995: 181) in seinemHomogenisierungszwang als problematisch erweist.

Natürlich sind die einzelnen Ansätze der Paradigmen stark binnendifferenziert und

nicht jede:r Autor:in teilt alle Annahmen seiner Theoriepartner:innen. Das grundlegen-

de Verhältnis von Freiheit und Gleichheit als Spannungsverhältnis bestimmte jedoch

insgesamt die jeweilige Schwerpunktsetzung des Diskurses.

Aus der bisherigen Lektüre ist offensichtlich, dass das von mir so bezeichnete

und diskutierte Paradigma Postmoderner Sozialphilosophie beide Fehler zu vermeiden

versucht. Es will keine zwanghafte Homogenisierung, aber auch keinen desinteres-

sierten Individualismus. Es ist deshalb auch nicht verwunderlich, dass sich für alle

drei Autoren entweder in eigenen Werken oder in der Sekundärliteratur Aussagen

finden (vgl. Reese-Schäfer 2002; Marchart 2001: 4ff; Müller 2014a: 305-356), die die

Autoren zu der Debatte in Stellung bringen und meist von einem Zwischenweg,

im Falle Rortys von einem »kommunitarischen Liberalismus« (Müller 2014a: 305),

sprechen.40 Marchart geht sogar so weit, dass er im Anschluss an Quentin Skinners

Interpretation von einem »dritten Strang« spricht (vgl. Marchart 2001: 4; nachzulesen

in Skinner et al. 2009). Unter dem Begriff des Republikanismus sieht er Optionen

vereint, deren Familienähnlichkeit darin besteht, dass sie die Frage nach dem Grund

von Gemeinschaft offenhalten. Sie sind damit bewusst nicht mit der kommunitaristi-

schen Gruppe gleichzusetzen und werden von Autor:innen vertreten wie Castoriadis,

Lefort, Laclau, Mouffe oder früh im deutschsprachigen Raum Rödel, Frankenberg und

Dubiel (Rödel/Frankenberg/Dubiel 1990). Entscheidendes Merkmal der Autor:innen ist

die Übereinstimmung mit der Kontingenzthese des Sozialen, weshalb Marchart von

einer »antifundationalistischen Neuformulierung des Republikanismus« (Marchart

2001: 5) spricht. Welche Konsequenz hat die Kontingenzthese für das Paradigma

39 Vertreter sind Alasdair MacIntyre, Michael Walzer, Benjamin R. Barber, Charles Taylor, Michael

Sandel und Amitai Etzioni.

40 Dass die vorgestellten Ansätze zwischen beiden Positionen chancieren, bestätigt auch die

Auseinandersetzung im Handbuch Radikale Demokratietheorie (vgl. Comtesse/Flügel-Martinsen/

Martinsen 2019: 730-764).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Politik der Ungewissheit

des Liberalismus und Kommunitarismus und an welchen Merkmalen lässt sich die

Eigenständigkeit bestimmen?

(i) Es ist offensichtlich, dass in Bezug auf die anthropologische AusgangslageMarchart,

Bauman und Rorty nicht an die Idee eines losgelösten Selbst mit privatisierter Ent-

scheidungskompetenz glauben. Sie stimmen in diesem Sinne der kommunitaristischen

These, vor allem vorgetragen von Sandel und Taylor, zu, welche individuelle und kollek-

tive Identität nur als Einheit denken kann. Auf »begründungslogischer Ebene« (Müller

2014a: 305) mit dem Fokus auf Gleichheit, so Müller über Rorty, sind sie Kommunitaris-

ten.

Während allerdings die Kommunitarist:innen daraus schließen, die vorhandenen

normativen Prinzipien zur Ausgangslage zu nehmen, müssen für Rorty, Bauman und

Marchart auch diese als kontingent bewusst gemacht werden. Der Grund von Gemein-

schaft ist nicht einfach im Erhalt des Sozialisationskontextes zu suchen, sondern muss

immer wieder neu hergestellt werden. Es gibt keine feste Idee des Guten. Mit Derridas

»im Kommen« wird Gemeingut und Demokratie ein unmögliches Gut, welches gerade

in seiner Festsetzung verschwindet. Wie zu sehen war, bedeutete das nicht, dass gar

keine Grundlagen mehr vorhanden sind und Relativismus und Nihilismus die neuen

Leitprinzipien darstellen. Vielmehr, so Marchart, steckt in der Anerkennung der Kontin-

genz ein »überraschender (und oft missverstandener) Optimismus, weil sich dadurch

das »Freiheitspotenzial einer letztlich ungründbaren Gesellschaft« (Marchart 2001: 5f.)

gründet. Erst unter der Annahme einer »konfliktuellen« Natur aller sozialen Beziehun-

gen ist Freiheit möglich. Wir haben hier gesehen, dass sich die Autoren in der Ausle-

gung des Konfliktpotentials durchaus unterscheiden. Doch auch, wenn sich Rorty und

Bauman für die Befürwortung des Dialoges aussprechen, geht dieser Befürwortung die

Idee des Konfliktes als Prämisse voraus.

(ii) Es wird somit, trotz Ablehnung der liberalen Prämissen, Freiheit als oberstes Gut auf-

rechterhalten. Interessanterweise bezieht sich Marchart an genau dieser Stelle auf die

Theorie Baumans, welcher aufbauend auf Kontingenz und Konflikthaftigkeit einen po-

sitiven Freiheitsbegriff vertritt, denn:

Positive Freiheit bedeutet hier Ermächtigung zur Partizipation und Gestaltung der ei-

genen Lebensbedingungen. Positive und negative Freiheit – »the individual’s liberty

from interference and the citizen’s right to interfere« – schließen einander nicht aus,

sondern sind die beiden »Beine«, auf denen die Republik ihre Balance sucht: »two legs

– the republic would not walk straight without either.« (Marchart 2001: 5)

Freiheit heißt dann nichtmehr als frei sein von arbiträrer Beherrschung durch dieMög-

lichkeit zur Teilhabe. Bauman polemisiert und radikalisiert darauf aufbauend die Kri-

tik an der kommunitaristischen Idee des Gemeingutes. Wie er am Beispiel des Erhalts

französischer Sprache und Kultur in Kanada deutlich macht, ist diese durch zwanghaf-

te Freiheitseinschränkung gekennzeichnet. Für ihn ist die Suche nach zu bewahrenden

Identitäten ein Rückfall in den Nationalismus, bei dem die »Qual der ständigen Un-

gewissheit der postmodernen Risikogesellschaft […] durch Billigangebote der Orientie-

rung abgemildert werden [soll]« (Reese-Schäfer 2002: 331). Solidarität kann nicht auf

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 201

Kosten zwanghafter Freiheitseinschränkungen realisiert werden. Empfohlen wird des-

halb ein Navigieren zwischen liberalen und kommunitaristischen Komponenten, bei

dessen Darstellung sich Bauman der Gedanken Rortys bedient.

Wie bereits angemerkt, teilt Rorty zunächst die kommunitaristische These eines

gesellschaftlich Guten und nicht universal bestimmten Gerechten (Ethnozentrismus).

Aus der Unmöglichkeit, aus der eigenen Sprachgemeinschaft herauszutreten, spricht er

sich für den Erhalt liberaler demokratischer Gesellschaften und derenNormen aus.Die-

se sind mit individualistischem und freiheitlichem Denken verklammert, nur geht die

Wertschätzung dieses Denkens nicht auf die Idee eines kommunikationslosen Selbst

mit gegebenen Rechten zurück, sondern nur von der pragmatischen Akzeptanz der

Argumente aus.41 Genau jene Akzeptanz ist aber die Anerkennung, dass sie Produkt

eines politischen Prozesses sind und eben nicht religiöser, statisch-kultureller oder ver-

nunftstheoretischer Natur. Die so zu bewahrende Kultur ist die Kultur der Selbstentfrem-

dung und Kontingenzeinsicht. Rorty kann also höchstens vorgeworfen werden, dass er in

Bezug zur Kontingenzakzeptanz ein idealisiertes Bild der amerikanischen Demokratie

zeichnet. Marchart als auch der gegenwärtige radikaldemokratische Diskurs zweifeln

gerade an dem Vorhandensein einer solchen Kultur.

(iii) Wenn Bauman sich bei der Artikulation des Zwischenweges auf Rortys »ironische

Erzählform« beruft, dann, weil diese trotz Individualismus verlangt, »permanent in

der Lage zu sein, die eigene Stellung, wenn auch mit einem gewissen Wohlwollen

sich selbst gegenüber, zu relativieren« (Reese-Schäfer 2002: 337). Was es nach Rorty

zu erhalten gilt, sind die gemeinsam geteilten Hoffnungen. Diese Hoffnungen sind

maßgeblich dadurch ausgedrückt, dass die demokratische Praxis die Möglichkeit der

Veränderung offenhält. Die Hoffnungen basieren also nicht auf einem bestimmbaren

Grund, sondern sind Ergebnis der Leerstelle, wie Marchart sagen würde, des fehlen-

den Grundes. Die kommunitaristische Solidarität kann nur in der Akzeptanz nicht

geteilter Positionen und in der marchartschen Ungründbarkeit der Gemeinschaft

verortet sein. Dies kann freilich als Taschenspielertrick wirken, wenn die verbindende

Gemeinsamkeit darin fußt, dass es keine bindende Gemeinsamkeit gibt, sondern

nur die Freiheit zur Partizipation und Veränderung. Um das zu gewährleisten, kann

nur ein unbestimmter, aber positiv besetzter Begriff von Zukunft leitend sein. Eine

Verwirklichung von Utopie, Demokratie oder Gerechtigkeit bleibt auf diesem Weg

ausgeschlossen. Politische Philosophie im Dienst der Demokratie, so Müller über

Rorty, »wird als eine Technik gesehen, um Altes und Neues miteinander zu versöhnen,

das heißt, unser moralisches Vokabular so neu zu weben, dass es neue Überzeugungen

aufnehmen kann, und dass sich alte und neue Überzeugungen befruchten können,

statt gegenseitig zu behindern« (Müller 2014a: 327). Die Melange von Freiheit und Gleich-

heit wird dadurch möglich, dass jedes Individuum auf Basis von Entzweiung und

Selbstentfremdung existiert und durch diese die Möglichkeit als auch das Recht auf

Teilhabe zugesprochen bekommt, gleichzeitig jedoch dieses nur unter dem solida-

rischen Prinzip der Entzweiung und Selbstentfremdung verwirklichen kann. So wie

41 Es gehörtmittlerweile zumCommonSense, dass Ontologie nichtmitNormativität verbunden sein

muss. Eine ausführliche Diskussion findet sich bei Taylor (Taylor 1995).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Politik der Ungewissheit

der Zwang verschwindet, etwas sein zu müssen (Identität), wächst der Raum, etwas

selbstbestimmt sein zu können. Ein »Können«, welches sich aber nur als ständige

Praxis artikulieren kann, weil die Selbstbestimmung wiederum in ihrer Festlegung der

Selbstentfremdung unterliegt. Die Idee der Gerechtigkeit wird so zur Idee des Guten.

Étienne Balibar prägte in seiner Rekonstruktion der historischen Bedingungen von

Freiheit und Gleichheit seit 1889 dafür den Begriff der »Gleichfreiheit« (Balibar 2012),

denn die Gleichheit besteht im Recht auf Politik und damit Freiheit.

 

Mit der nachweislichen Verbindung der Autoren untereinander, aber auch mit der hier

durchgeführten Analyse, lässt sich zeigen, dass der Gedanke ständiger Infragestel-

lung und Freiheit durch Partizipation auf der Akzeptanz des narrativen Charakters

des Selbst fußt. Die Analyse zeigt, dass das vorgestellte Gedankengebäude als Theorie der

Subjektivierung zu denken ist. Subjektivierung ist dabei als soziale Praxis aufzufassen,

die, wie sollte es anders sein, nur als Praxis zu denken ist, als Spiel der Differenz

zwischen Selbstentfremdung und Selbstbestimmung (vgl. Alkemeyer 2013; Reckwitz

2020). Es lässt sich eine solche Theorie nur von »unten«, nur durch die »Einsicht in

Kontingenz« denken. Um es mit Jaeggis Untersuchungen zur Entfremdung zusam-

menzufassen, kommt mit der »entfremdungstheoretischen Perspektive in den Blick,

was man die materialen Verwirklichungsbedingungen von Autonomie nennen kann.

(Jaeggi 2016: 279).

Weil, so die anschließendeThese für diesen Abschnitt, so viel an der umschriebenen

Einsicht oder Bewusstseinsform hängt, lässt sich von »Kulturpolitik« sprechen. Eine

solche Lesart ist hauptsächlich von Rorty bekannt, aber ebenso adaptiv für Bauman

und Marchart, weil auch diese dieselben Prämissen teilen. Wie im Folgenden gezeigt

werden soll, ist das Paradigma deshalb als kulturalistische Politiktheorie zu verstehen.

4.3.2 Kultur der Kontingenz und »therapeutisches Motiv«

Der Begriff der Kultur erfreut sich aktueller denn je großer Beliebtheit, aber auch Strit-

tigkeit. Während er zum einen als freiheitlicher Gestaltungsraum des Menschen be-

griffen wird, wird er anderseits als der Ort freiheitseinschränkender Bindungen ver-

standen. Ein darauf aufbauender kulturalistischer Politikbegriff unterliegt deshalb um-

so mehr keiner klaren Bestimmung. Grundsätzlich gilt, dass sowohl philosophisch42

als auch sozialwissenschaftlich43 Kultur sich auf Wissens- und Deutungsbestände des

Menschen bezieht, welche wiederum »seine Wahrnehmungen und Handlungen nicht

nur prägen, sondern bedingen« (Arbeitskreis Kultur- und Sozialphilosophie 2013: 7).

Auf allgemeiner Ebene wird ein kulturalistischer Politikbegriff also vor allem von ei-

nem besonderen Einfluss dieser Sphäre ausgehen.

Die diesbezüglichen Forschungsstände reichen weit in die politische Ideenge-

schichte zurück, erlangten aber ausdrücklich durch die Erfahrungen des frühen 20.

Jahrhundert als auch die theoretischen Errungenschaften gegen Mitte und Ende

42 Hier wirkt bis heute Cassirers Kulturtheorie prägend.

43 Maßgeblich geprägt durch das Werk Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit (Berger/

Luckmann/Plessner 2018).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 203

des 20. Jahrhunderts, bezeichnet als »cultural turn« (Schwelling 2001; Mergel 2011),

Aufmerksamkeit. Dabei ist es hilfreich, den kulturalistischen Politikbegriff durch zwei

Abgrenzungen von anderen Ansätzen abzustecken (i) und dann seine Funktionsweise im

Paradigma postmoderner Sozialphilosophie zu extrahieren (ii).

(i) Zum einen ist er nicht mit dem Begriff der »Politischen Kultur« gleichzusetzen. Unter

dem Begriff der politischen Kultur galt es zwar, die Einstellungen der Bürger:innen zu

dem politischen System zu erforschen, sie wurde aber hauptsächlich als ein Teilgebiet

des Einflusses und der Legitimität der aktualisierten Politik verstanden, nicht als deren

Quelle selbst. Kulturpolitik meinte die staatliche Steuerung von Kultur und deren Er-

forschung in dem Bereich kultureller (finanzieller) Förderung, aber auch den zu vermit-

telnden Inhalten, wie beispielsweise dem Bereich der Erinnerungskultur. Kulturalisti-

sche Ansätze setzten den Fokus zentraler, indemKultur zum entscheidenden Prägungs-

moment und Ermöglichungsmoment des Politischen wurde. So behandelt beispiels-

weise der Sammelband Die andere Seite der Politik: Theorien kultureller Konstruktion

des Politischen Kultur als »zentrales Medium politischer Wirklichkeitserfassung und

Wirklichkeitskonstruktion«, welches »politische Handlungsspielräume eröffnen bzw.

verschließen kann.« (vgl. Hofmann/Martinsen 2016: Beschreibung des Forschungsvor-

habens) Folgend lässt sich Reckwitz zustimmen, wenn er schreibt:

Die Analysen der Politik aus der kulturtheoretischen Perspektive betreiben keine blo-

ße Ergänzung des legitimitäts- und steuerungstheoretischen Analyserahmens durch

eine Berücksichtigung des »Überbaus« von Ideen und Symbolen […]. Die kulturtheo-

retische Perspektive zielt vielmehr auf eine Umstülpung des Bildes moderner Politik

selbst ab, indem sie jene Strukturen des Politischen bewusstmachen will, die in der

liberalen Selbstbeschreibung als selbstverständlich vorausgesetzt oder marginalisiert

werden. (Reckwitz 2004: 34)

Zum anderen stehen kulturalistische Ansätze rationalistischen Ansätzen gegenüber.Wie

das eben dargelegte Zitat zeigt, wird nicht davon ausgegangen, dass Politik dann ver-

standen ist, wenn allein über die institutionelle Regelung der aufeinandertreffenden,

intentional handelnden Akteure gearbeitet wird. In der Präferenz von materiellen Fak-

toren entscheiden sie sich für die Präferenz ideeller Faktoren, gleichwohl mit materiel-

lerWirkung. Im Text wurde dieseThese bereits anhand der klassisch postmarxistischen

Gegenüberstellung von Unter- und Überbau diskutiert. Es ließ sich zeigen, dass die

Umformung des Überbaus, eben nicht dessen bloße Berücksichtigung, den zentralen

Theoriekern bildet; eine These, die auch methodisch Zustimmung fand. Der »cultural

turn« wird nicht zufällig einem postmodernen Autor:innenspektrum zugerechnet, wel-

ches insbesondere den Rezeptionszusammenhang der analysierten Autoren bildet. Als

theoretischen Kern ließen sich konstruktivistische, antiessentialistische sowie rationa-

litätskritische Aspekte bestimmen. Zudem weisen die Forschungen der Autoren starke

Verbindung zur Kulturforschung Fragen von Kultur und Ästhetik überhaupt auf und

damit zu etablierten Paradigmen der Kulturwissenschaften. Wenn die Einstellungen

des Mitglieds einer Gemeinschaft, dessen »kognitiv-normative Landkarte« (Helms/Jun

2004: 314) zum zentralen Motor erklärt wird, dann ist auch mit dem Wunsch auf Ver-

änderung dort anzusetzen. Es lässt sich deshalb und gegen Marchart immer noch von

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Politik der Ungewissheit

einer individualethischen Position sprechen, auch wenn sie zu ihrer Umsetzung sozi-

alethischer Mittel bedarf, weil die Idee des Individuums im Sozialen aufgelöst wird.

(ii) Für die Funktionsweise einer solchen »Kulturpolitik« als Kultur der Kontingenz

kann zwischen zwei Ebenen, einer systematisch-formalen als Argumentationsschema und

einer kulturell-normativen als Konzeption jener Praxis unterschieden werden:

Auf der systematisch-formalen Ebene kann im Anschluss an die eben getroffenen An-

merkungen von einem gleichbleibenden Argumentationsschema gesprochen werden.

Erstens: Es wird gezeigt, dass die normativ anleitenden Begriffe der Theorien, Soli-

darität und Politisierung immer auf die Kontingenzbegriffe (Kontingenz, Ambivalenz,

Differenz) zurückgeführt werden, für die das Politische dann zum sozialphilosophi-

schen Äquivalent wird. Die Folge ist nicht nur, wie dargestellt, ein Verweis der Begriffe

aufeinander oder deren Gleichsetzung, sondern deren Rückführung auf Praxis als dauer-

haftes Verhältnis zweier sich negierender, aber bedingender Momente (Freiheit und Gleichheit,

Selbstentfremdung und Selbstbestimmung, Politik und Solidarität etc.). Die Konzepte

sind analog gebaut zu den in der Einleitung dargelegten Bedeutungsdimensionen von

Kontingenz als Spiel zwischen Gründen (Bestimmtheit) und Negation (Unbestimmt-

heit). Radikaler gesprochen, alle dargelegten Begriffe sind Kontingenzbegriffe.

Zweitens: Rein formal betrachtet ist die Antwort auf die Frage »Wie kommt es zu

einer normativen Aufwertung von Kontingenz und Entfremdung?« folgende: Sie wird

vollzogen durch Darstellung des Normativen als kontingent. Durch den Wegfall des Nicht-

Kontingentenwird sich der Idee einer substantialistischen Befreiung und Einheit entle-

digt. Der hier verborgene Formalismus und Eigenwert des Neuen undMarginalisierten

wird Ausgangsmoment der in Teil III folgenden Kritik sein.

Drittens: Übrig bleibt das Argument, dass die Einsicht in den ontologischen Status

der menschlichenWelt (als einen ungewissen und damit politischen) sowie die Einsicht

in das menschliche epistemologische Verhängnis (keine sichere Erkenntnisgrundlage

als Garant gesellschaftlicher Ordnung entdecken zu können) ein gerechteres, weil re-

flexives Miteinander ermöglicht. Das so verinnerlichte »Lob der Entzweiung« kann also nicht

unsere Welt verändern, aber die Art und Weise, wie wir mit ihr umgehen und von ihr betroffen

sind. Kern ist das durch die spezifische Theorie der Subjektivierung konzipierte »the-

rapeutische Motiv«. Mit Therapie wird in Ansschluss an Rorty und Adorno44 die These

vertreten und den analysierten Autoren unterstellt, dass die theoretische Auffassung

der Welt bereits Auswirkungen auf die Praxis hat, auf die Art und Weise, wie sich ein

Subjekt in der Welt verhalten wird.45

Auf der kulturell-normativen Ebene ist Kontingenzeinsicht nicht nur deskriptiv, son-

dern auch normativ zu fassen. Die Bestimmung ist nicht einfach vorzunehmen, be-

stand, wie im vorherigen Abschnitt gezeigt, die Kultur ja gerade nicht in einer fes-

44 Adornowar immer derMeinung, dass Theorie undKritik in der Lage seien, gesellschaftliche Verän-

derungen herbeizuführen. In Keine Angst vor dem Elfenbeinturm schreibt er: »Es hat sich unzählige

Male in derGeschichte ereignet, daßgeradeWerke, die rein theoretischeAbsichten verfolgten, das

Bewßtsein und damit auch die gesellschaftliche Realität verändert haben.« (Adorno 2003: 404)

45 Eine gute Erläuterung des Zusammenhanges von Theorie und Praxis findet sich in der Darstellung

von Žižeks Philosophieverständnis bei Heil (vgl. Heil 2010: 17-19).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 205

ten Substanz, die es in kommunitaristischer Manier aufrechtzuerhalten gilt. Vielmehr

sind es Begriffe des Unbestimmten und Prozesshaften, die leitend sind. So sagt Tobi-

as J. Knoblich durchaus problematisierend über jene theoretische Tendenz: »Der ganze

Postmoderne-Diskurs lebt von der Dekonstruktion der Gewissheiten und einer ›Kultur

ohne Zentrum‹.« (Knoblich 2018: 69) Dennoch war es Bestandteil der bisherigen Analy-

se, besonders auf dieser Ebene zu einer konkreteren Bestimmung beizutragen. Aus der

Metaperspektive verwendeten die Autoren die Idee eines Kontingenz- und Selbstentfrem-

dungssinnes, welcher sich anhand von vier Dimensionen verdeutlichen lässt.

Die erste Dimension bezieht sich auf die Dimension der praktischen Vernunft und da-

mit auf die Fähigkeit moralischer Urteilskompetenz. Grundsätzlich wird angenommen,

dass bei unmöglicher Subsumtion des Partikularen unter das Allgemeine unsere mora-

lische Urteilsfähigkeit immer wieder neu gefordert ist. Gerade Bauman sprach sich für

ein gesteigertes Verantwortungsbewusstsein durch die praktische Klugheit des indivi-

duellen Urteilens aus. Ziel ist eine Fähigkeit der erfolgreichen Kommunikation »ohne

Rekurs auf bereits gemeinsame Bedeutungen und übereinstimmende Interpretationen

herzustellen« (Bauman 2000: 288). Soll heißen, die Akzeptanz des Anderen zu erzeugen

ohne den Zwang auf Gleichheit und Übereinstimmung. Rorty und Marchart beziehen

sich auf die antike Idee der Phronêsis und der Wiederaufnahme bei Arendt. Auch hier

wird angenommen, dass es nicht gilt, normative universale Gültigkeit zu erlangen, son-

dern die eigene Position zugunsten einer fremden Position zu verlassen. Marchart fast

so zusammen: »Wenn kein anderer Grund zu Verfügung steht als die irreduzible Plu-

ralität der öffentlich Handelnden, dann besteht laut Arendt (1982) die dem Politischen

entsprechende Form des Urteilens in der multi-perspektivischen Auseinandersetzung

des Aus-der-Position-der-anderen-Denkens.« (Marchart 2001: 8)

Die zweite Dimension, die sich aus diesem Denken ableitet, ist die Dimension ästhe-

tischer Bildung. Das Ästhetische ermöglicht zu verstehen, wie Allgemeinheit postuliert

werden kann, ohne diese eindeutig bestimmen zu müssen. Weil Menschen in der La-

ge sind, sich vorzustellen, wie andere urteilen würden und könnten, fließt diese Vor-

stellung in das eigene Urteil mit ein und ermöglicht so »Gemeinsinn« als politische

Fähigkeit. Anerkennung besteht nicht aufgrund von zwingend gleichen Urteilen, son-

dern sie ist Anerkennung des Anderen als ästhetisch Urteilendem. Ursächlich hierfür,

und das spiegelt sich auch in gegenwärtigen Ästhetiktheorien (vgl. Seel 1996: 23; Fen-

ner 2000: 485ff.), ist, dass ästhetischer Bildung, ästhetischen Erfahrungen und ästhe-

tischer Wahrnehmung46 eine besondere Qualität als Reflexionsinstanz zugeschrieben

wird (vgl.Welsch 1996; Seel 1996; Menke 2014), zu belegen versucht. Eine diesemDenken

zugeordnete gesteigerte Aufmerksamkeit undWachsamkeit für das nichtWahrgenom-

mene ist dann gesteigerte Anerkennung »des Übersehenen, Überhörten, Unerhörten«

(Welsch 1996: 132) und führt zur Pluralisierung der Sichtweisen und zur »Reduktion

von Dominanzansprüchen« (Marchart 2016: 347). Es ist der Bruch mit Objektivität als

auch Wahrheit, welcher sowohl die eigene Position als weniger überlegen gegenüber

den anderen Positionen kennzeichnet als auch Anerkennung für diese andere Position

fordert. Um es in postfundamentalistischem Sprachgebrauch zu formulieren: Ästhetik

ist Einsicht in Kontingenz.

46 Analyse des Einflusses unserer Wahrnehmung auf Ethik, meist unter dem Begriff der Aísthēsis.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Politik der Ungewissheit

Die dritte Dimension ist die Dimension des Denkens in Kategorien des Politischen. Weil

Kontingenzbewusstsein die Vorstellung ist, unter denen Begriffe und soziale und nor-

mative Tatsachen als Produkt menschlicher Praxis erscheinen, werden sie durch diese

Praxis veränderbar. Mit der Dimension des Politischen wird angezeigt, dass prinzipiell

alles Gegenstand öffentlicher Auseinandersetzung werden kann. Ein solch emanzipa-

tiver Vorgang wird mit Eigenwert verbunden, weil, wie gezeigt werden konnte, er die

Praxis der Solidarität umfasst oder sogar mit ihr identisch ist. Der emanzipatorische

Gehalt liegt in der aktivierenden Kraft von Kontingenzeinsicht. Unter der Bedingung

notwendiger Entzweiung gibt es immer einen Drang nach Verbesserung, der durch das

erweiterteMöglichkeitsverständnis Zuspruch erhält. Entscheidend ist, dass die Aktivie-

rung als Befreiungs- und Selbstbestimmungsprozess gedacht wird. Nur im Politischen

ist es daher möglich, Gesellschaft mit Selbstbestimmung zu verbinden und Legitimität

durch Praxis zu erzeugen.

Die vierte, affektive Dimension ist vielmehr Bestandteil der ersten drei Dimensio-

nen als eine eigenständige Kategorie. Mit affektiv steht der Bezug zur menschlichen

Sinnlich- und Empfindsamkeit innerhalb seinerWahrnehmungsstruktur. Ohne uns auf

ausführliche Wiederholungen einzulassen, wird die kognitive Sensibilisierung auch als

affektive Sensibilisierung begriffen, indem die Fähigkeit derWahrnehmung von Leid zu

einer stärkeren Form des Mitleids beiträgt, welche wiederum unser moralisches und

politisches Verhalten prägt. So sind es auch Emotionen, die als Auslöser politischer

Aktivierung in Betracht gezogen werden. Es wurde darauf aufmerksam gemacht, dass

diese naturalistische Tendenz in Verbindung zu den therapeutischenMotiven derTheo-

rien steht und damit eine reflexive Ebene beinhaltet.

Ziel einer »Kulturpolitik der Kontingenz« ist es, die Häufigkeit des in den Dimen-

sionen dargelegten Denkens und Fühlens zu fördern. Immer handelt es sich dabei um

Umschreibungen ein und derselben Form des Denkens, die je nach Fokus der Arbeiten

für die Beschreibung des »therapeutischen Motives« herangezogen werden. Der in der

systematisch-formalen Ebene vollzogene Rückzug zur Praxis und zum Spiel wird auf der

kulturell-normativen Ebene als Kontingenzsinn durch die vier Dimensionen dargestellt.

Einsicht in Ungewissheit, das Gewahrwerden der Fehlbarkeit und Endlichkeit mensch-

licher Existenz werden zur positiven Grundlage der postmodernen Sozialphilosophie,

die gerade darin bestehen muss, diese Struktur sichtbar zu machen und Anerkennung

für diese zu ermöglichen und zu fördern.

4.3.3 Spur des Misstrauens

Bereits die Schwierigkeit in der Darstellung des Paradigmas macht deutlich, dass es

nicht ohne Probleme ist. Der Universalismus der Kontingenz trifft zwangsweise auch

auf das vorgestellte Paradigma zu.

Insofern führt der so geschilderte Standpunkt einer zu initiierenden Kultur der

Kontingenz als Angelpunkt »Politik der Ungewissheit« zu einer aporetischen, wenn

nicht gar absurden Situation. Vertreten und verlangt wird eine normative Haltung,

die darin besteht, keinen festen Standpunkt einnehmen zu können (Normativitätsvor-

wurf). Allzu gern wird jenes Problem unter den Begriffen des Relativismus und der

Beliebigkeit abgetan und die Postmoderne allgemein zum Verursacher aktueller Kri-

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 207

sen der Postfaktizität ausgerufen. Weil die Kultur der Kontingenz nur in dem negati-

ven Moment der Subversion, also Kritik und Protest und letztlich in Selbstbefragung

und Selbstentfremdung gründet, ist es gar nicht möglich, einen positiven Standpunkt

einzunehmen. Aus Kontingenz kann nichts mit Notwendigkeit folgen, erst recht keine

normative Position. Es kann deshalb der Eindruck aufkommen, die so vorgenomme-

nen Beschreibungen seien nichts anderes als der banale Versuch, darzulegen, dass die

Welt (egal, ob natürliche, soziale oder politische) nicht bestimmbar ist. Bei allen Bemü-

hungen umDekonstruktion wären solcheTheorien immer noch anWahrheit orientiert,

weil sie trotz Bewusstsein über die epistemischen Schwierigkeiten der Wahrheitssuche

etwas Wahres sagen wollen. Das Ergebnis ist die sprachliche Fassung jener Ambiva-

lenz als Beschreibung des Politischen. Die so entworfene ontologische These ist dann

tatsächlich »neutral«, weil sie in Unbestimmbarkeit verweilt.

Dass es an dieser Stelle zu einfach wäre, die Theorien als basale und damit aber

auch banale Thesen abzutun, zeigt sowohl die Aktualität der Diskurse der letzten Jah-

re als auch die hier vorgenommene Rekonstruktion des eigentlichen Argumentes. Die

positive Umwertung liegt nicht nur darin begründet, dass es sich um ein Spannungs-

verhältnis von Gründung und Entgründung handelt, sondern, dass Kontingenzeinsicht

eine »therapeutische und moralische« Qualität zukommt. Diese bestand, wie wir ge-

sehen haben, in der nicht angsteinflößenden, sondern befreienden Wirkung von Kon-

tingenzeinsicht sowie dessen solidarisierender und politisierender Dimension. Dass es

sich bei der Betonung von »Therapie« nicht um bloßen Philosophismus handelt, wird

in einer weitreichenden Ideengeschichte, die von Sokratesʼ »Erkenne dich Selbst« bis

zu den Analysen des Existentialismus reicht, deutlich. Entzweiung und Entfremdung

werden nicht nur als Verlust, sondern auch als Gewinn begriffen.

Auch den diskutierten Autoren ist deshalb ein Misstrauen gegenüber der eigenen

Position nicht unbekannt. Es ließ sich zeigen, wie Rorty sowohl an der politischen Kraft

der »strong poets« und den Voraussetzungen für Kontingenzeinsicht zweifelt, wie Bau-

man in seiner Kritik der postmodernen Konstellation auch in diesen Fehlentwicklungen

entdeckt und wie Marchart unter dem Stichwort »non sequitur« grundsätzlich an der

Gewissheit irgendeiner Schlussfolgerung aus der Kontingenzthese zweifelt. Der Zweifel

ist methodisch nur konsequent. Unter den ontologischen und epistemologischen An-

nahmen von Kontingenz, Ambivalenz und Differenz können diese nicht für die eigene

Position aufgehobenwerden, sondern finden auch dort Anwendung.UmdemMisstrau-

en nachzugehen, bietet sich auch hier an, die im vorherigen Abschnitt vorgenommene

Aufteilung in eine systematisch-formale und eine kulturell-normative Ebene wiederaufzu-

nehmen.

(i) Das Kernargument der ersten Ebene wurde im Prinzip schon aufgegriffen. Es ist

eine logische und argumentative Tatsache, dass aus der These der Kontingenz des So-

zialen nichts zwingend folgt. So auch Marchart: »Wo nichts mit Notwendigkeit folgt,

ist jede sinnvolle Konsequenz nur eine regulierte Inkonsequenz.« (Marchart 2016: 249) Al-

len drei Autoren ist bewusst, dass sie dieses Moment nicht aufheben können. Umso

plausibler ist es, dass sie sich im Zusammenhang einer Tradition der Rationalitätskri-

tik begreifen und eine rein kausallogische Erklärung für nicht sinnvoll erachten. Die

dargestellte Differenz zur »Dialektik der Aufklärung« verdeutliche das Nichtinteres-

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Politik der Ungewissheit

se einer formalen Auflösung der Entfremdungstheoreme und damit der Möglichkeit,

eine Form der Einheit denken zu können. Allein im Moment ständiger Praxis (Praxis-

vorwurf), ob auf individueller oder gesellschaftlicher Ebene, lässt sich deren Anspruch

reformieren. Zur zentralen Einsicht gehört, dass sich die normativen Forderungen des

sozialen Lebens nicht mehr begründungslogisch darlegen lassen, eine Einsicht, die, wie

im Falle von RortysWechsel zur Literaturwissenschaft, auch deren Biographien und Ar-

beiten auszeichnet. Gesprochen wird von demWechsel zu einer therapeutischen Ebene

oder bei Marchart zum Moment der Plausibilisierung und dem Urteil der praktischen

Klugheit. Die Wirkkraft der Argumentation liegt also nicht mehr in ihrer logischen

Stringenz, sondern in den durch sie eröffneten Selbstheilungskräften. Das soll nicht

heißen, dass die Arbeiten in sich völlig inkonsequent sind. Sie münden nur in Konzep-

ten oder Begriffen, die wie Demokratie, Solidarität, Politisierung oder Gerechtigkeit

nur »im Kommen«, und demnach immer unterbestimmt sind. Sie versuchen somit, in

sprachlicher Form der Inkonsequenz Herr zu werden.

(ii) Viel spannender jedoch als der systematische Aspekt ist die Frage, wie plausibel die

Position auf der »kulturell-normativen« Ebene tatsächlich erscheint; ein Misstrauen,

welches den Arbeiten selbst inne liegt, wenn Rorty und Bauman bewusst fragen, wie

effektiv ein Sozialisationsprozess zu denken ist, der sich von seiner Sozialisation stän-

dig entfremdet. Die Skepsis bezieht sich vor allem auf die Frage, wie aushaltbar die

dekonstruktiven Züge sind, denn auch wenn der Kritik an Wahrheit, ontologisch ge-

sprochen,Wahrheit zukommt, sagt dies noch nichts über die praktischen Zumutungen

aus, die es zu bewältigen gilt. Nicht umsonst kommt,wie im Falle Rortys, die Frage nach

den Voraussetzungen auf, unter denen Kontingenzeinsicht als Zumutung denkbar ist.

Das so dargelegte Narrativ der Toleranz und einer Fremden gegenüber aufgeschlos-

senen Identität kann, so resümiert er, wahrscheinlich nur »von Menschen ausgebildet

werden, welche es sich leisten können, zu anderen nett zu sein« (Rorty 2012c: 260). Kon-

kret gibt es sowohl lebensweltliche als auch sozioökonomische Faktoren, die als Basis

in Betracht gezogen werden müssen, von den Theorien selbst aber, wenn überhaupt,

nur am Rande mitgedacht werden. Ähnlich wird es bei Marchart in Bezug zur nor-

mativen Aufwertung formuliert: »Aus der Tatsache der Abwesenheit des Grundes folgt

erst mal keinerlei ethische Verpflichtung dem Grund in seiner Abwesenheit gegenüber

(z.B. dem Anderen in seiner Andersheit, der Offenheit des Sozialen oder dem Ereignis

gegenüber).« (Marchart 2016: 249)47 Marchart warnt vor einem solchen »Ethizismus«

(ebd.), der der Kontingenz einfach so Wert zuschreibt. Das gilt bei ihm auch für die

Übertragung des Ethischen zum Politischen, weil der Eigenwert der Emanzipation in

einen falschen »emanzipatorischen Apriorismus« (ebd.: 250) mündet.

Das Bewusstsein solcher Aporien ist zwar löblich, ändert jedoch an der Darstel-

lung des Argumentes nichts. Denn trotz der Zweifel ist die normative Ausrichtung des

Paradigmas offensichtlich und sie würde nicht ernst genommen werden, wenn sich

die Rezeption allein auf den deskriptiven Charakter bezieht. Die klare Ausrichtung der

47 Marchart übernimmt gewissermaßen den naturalistischen Fehlschluss Humes, nur umgewandelt

in folgende Form: »No ought from an isnt«.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Das Paradigma postmoderner Sozialphilosophie 209

Werke muss zur Annahme Anlass geben, dass das normativ Gewünschte mit dem theo-

retisch Dargelegten in einer Verbindung steht. Bei allem Zweifel besteht allein unter

dem Zweifel die Chance auf Verbesserung. Die Möglichkeit des Neuen ist deshalb dem

bloßen Erhalt des Alten immer vorzuziehen. Sie ist das Moment, in dem Hoffnung

begründet zugelassen werden kann. Ob die strukturelle Offenheit für die therapeuti-

sche Hoffnung als auch reflexive Einsicht ausreicht, wird in den folgenden Abschnitten

zu hinterfragen sein. Wenn die Ebene der Einstellung des Einzelnen zum eigentlichen

Begründungs- und Demokratisierungsmedium wird, dann ist es nicht unerheblich, zu

überprüfen, wie plausibel die Kraft von »Kontingenzeinsicht« ist – und damit auch, wie

plausibel das Paradigma an sich ist.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461938-006 - am 14.02.2026, 11:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

