712

and creative as King Solomon yet, in sharp contrast to this
notorious rake of a biblical monarch, moral to a fault? In
this connection, I’'m reminded of a remark made to me by
an erstwhile colleague during an informal conversation
about the hierarchical organization of academic institu-
tions: cautioning against the presumption that merit will
always rise to the top, he assured me that “mediocrity gets
up very early in the morning to make certain that that does
not happen.” That being said, I cannot help but admire
Shapira’s fierce and determined critique of the deleteri-
ous rise and use of power in this extraordinary 20th-cen-
tury social movement. As a movement insider, the socio-
political costs to him must have been considerable. And,
whatever my reservations about his argument, I also can-
not help respecting deeply the high idealism driving the
intensive pragmatism of his study.

T.M.S. Evens

Skarzynska, Beata: Mircea Eliade w Polsce. Recep-
cjareligioznawczo-kulturowa [Mircea Eliade en Pologne.
Réception culturelle et en sciences des religions]. Warsza-
wa: Wydawnictwo Neriton, 2010, 207 pp. ISBN 978-83-
75430-85-1. Prix: PLN 38.69.

Malgré qu’il existe une riche littérature relative aux
différents aspects de 1’oeuvre de Mircea Eliade, ses idées,
ainsi que sa création littéraire et artistique, restent diffi-
ciles a classifier : elles ne se laissent pas cerner par les
schémas de classement traditionnels. Eminent philolo-
gue, ethnologue, chercheur en sciences humaines et cultu-
relles, historien des religions, Mircea Eliade (1907—1986)
fut membre actif participant aux réunions d’ American So-
ciety for the Study of Religion, société fondée a Chicago
en 1958 (Chicago School) ; il fut également fondateur,
en 1961, du périodique History of Religions, et rédacteur
de la monumentale “Encyclopedia of Religion” (1987).
Il se considérait comme Roumain aussi bien que Fran-
¢ais, Américain ou encore Hindou, mais il est toujours
resté profondément enraciné dans la tradition chrétienne
orthodoxe. II parlait et écrivait couramment huit langues
dont roumain, francais, anglais, italien, hébreu et persan.
Au cours de sa vie longue et particulierement active, il fut
journaliste, romancier, diplomate, enseignant a 1’univer-
sité, et avant tout, maitre a penser suivi par de nombreux
disciples. Son érudition hors paire lui a permis d’aller au-
dela des lignes de démarcation entre les sciences et de
mener des recherches interdisciplinaires. Paralleélement,
Eliade écrit des romans fantastiques, de brefs essais et
des monographies exhaustives. Il se consacre a 1’étude
de I’histoire des religions, ou, plus généralement, a la
science des religions: il étudie les religions archaiques,
les religions orientales, 1’alchimie, le chamanisme et le
yoga, il recherche les voies du renouveau pratique de la
culture occidentale.

Il possede de nombreuses qualités de ’esprit : gran-
deur et finesse de la pensée, vive intelligence, curiosité
scientifique indomptable, persévérance au travail et ex-
cellente mémoire. Son intuition et son vaste savoir lui
permettent de porter sur les objets de son étude un re-
gard profond et ouvert, libéré des entraves du temps et de

Rezensionen

I’espace. Ses theses, souvent controversées, furent révéla-
trices des nouveaux horizons a découvrir. Eliade n’envisa-
geait pas de créer son propre école, il a pourtant rassemblé
autour de lui de nombreux disciples venant d’Europe, des
deux Amériques et d’ Asie.

Malgré de nombreuses discussions autour de son
ceuvre, il est indéniable que Mircea Eliade se considé-
rait lui-méme avant tout comme historien des religions
et chercheur en quéte des traces du sacrum et de la pré-
sence de 1’esprit dans le monde entier, au cours de toute
son histoire. Selon Eliade, le plus grand succes de I’hu-
manité au XXeme siecle ne consistait pas dans les décou-
vertes scientifiques, ni dans les transformations sociales
révolutionnaires, mais dans la redécouverte du rdle pri-
mordial du sacrum dans la vie humaine. II était persuadé
de I’importance des recherches sur les religions au sein
de la culture contemporaine, non seulement parce que la
connaissance des religions archaiques et exotiques faci-
lite le dialogue interculturel, mais avant tout parce que
I’histoire des religions est porteuse d’un savoir profond
sur I’homme, susceptible de devenir fondement d’un nou-
vel humanisme. Opposant fervent au matérialisme et a
toutes les idéologies ultra-rationalistes, Mircea Eliade de-
vint précurseur du renouveau religieux a la charniére du
XXeme et du XXIeme siecles. 11 est évident aujourd’hui
que les études d’Eliade ont largement contribué a ce que,
a partir de la fin des années soixante du siecle passé, les
intellectuels occidentaux recommencent a considérer la
religion en tant qu’un sujet d’intérét sérieux. Il a fallu re-
mettre en question les opinions en en vigueur depuis la
Révolution Francaise, selon lesquelles la religion n’était
qu’un phénomene passager dans le développement de la
culture, le processus de laicisation était universel et irré-
vocable, la religion n’englobait que la sphére des com-
portements privés qui ne jouaient dans la culture qu’un
role accidentel et le plus souvent négatif, en tant qu’obs-
tacle au développement de la culture et de la civilisation,
et, enfin, qu’un conflit insoluble opposait la religion a la
science. Dans le domaine aussi subtil que la religion, tout
pronostic s’avere risqué.

L’ouvrage de Beata Skarzyriska, docteur en science
des religions, “Mircea Eliade w Polsce. Recepcja religio-
znawczo-kulturowa” (Mircea Eliade en Pologne. Récep-
tion culturelle et en sciences des religions) publié en 2010
dans la maison d’édition Neriton a Varsovie, avec sub-
vention du Ministére de 1’Education et de la Formation
Supérieure, s’inscrit dans la problématique susmention-
née. L’ouvrage constitue un développement de la theése
de doctorat soutenue en 2003 a1’ Université Cardinal Ste-
fan Wyszynski a Varsovie. L’auteur se concentre sur 1’un
de principaux sujets de 1’héritage intellectuel d’Eliade, et
propose une analyse de sa réception en Pologne. En plus
d’une énumération méticuleuse des textes relatifs au su-
jet traité, I’ouvrage offre une étude de 1’influence exercée
par les idées d’Eliade sur les auteurs polonais de la deu-
xieme moitié du XXeme siecle. Cette influence est exami-
née sous deux aspects: culturel et de science des religions,
un tel approche résultant de la spécificité des principes
adoptés par Mircea Eliade dans ses recherches en histoire
des religions. Cette interdisciplinarité se manifeste aussi

Anthropos 106.2011

216.73.216111, am 12.01.2026, 05:44:40. © Inhak.
Inhalts Im 0

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-712

Rezensionen

bien 1’atelier de recherche que dans la contribution que
les autres domaines des sciences humaines ont apporté a
la science des religions. Comme la these d’Eliade selon
laquelle la religion constitue un facteur favorisant le déve-
loppement de la culture, est souvent reprise par les autori-
tés dans le domaine, le sous-titre “Réception culturelle et
en sciences des religions” parait pertinent et bien fondé.

L’ouvrage se compose de cing chapitres. Dans 1’intro-
duction (9-18) 1’auteur présente les grandes lignes de la
problématique traitée, souligne son importance, explique
le choix du sujet et la méthode utilisée. Le chapitre I
(19-37) offre une caractéristique de la psychogenese de
I’approche eliadienne et ses sources en science des reli-
gions. L’auteur présente la personne et 1’ceuvre de Mir-
cea Eliade, caractérise sa formation, en la placant dans le
contexte de la vie intellectuelle des élites roumaines avant
la deuxiéme guerre mondiale, analyse ses sources d’ins-
piration: les contacts avec les historiens des religions ita-
liens et les rencontres importantes survenues lors de son
séjour en émigration a Paris (notamment celle de C. G.
Jung). L’auteur démontre également 1’existence des liens
entre M. Eliade et certains historiens des religions polo-
nais (St. Scheyer, B. Malinowski, J. Przytuski, W. Siero-
szewski), ce qui permet d’esquisser le contexte de la ré-
ception de la pensée d’Eliade en Pologne.

Le chapitre IT (38—66) propose une définition de la no-
tion d’eliadisme et de son étendue, en s’appuyant sur les
sources et les études monographiques. L’ auteur donne des
précisions sur le contenu de la notion d’eliadisme et sur
son role, en indiquant ses trois significations principales :
premierement, 1’eliadisme en tant que systeéme d’idées
considérant la science des religions comme branche au-
tonome des sciences humaines, avec sa méthodologie
propre, créée par Mircea Eliade ; deuxiemement, 1’elia-
disme en tant que systeme d’idées proclamées par Mir-
cea Eliade, par ses successeurs et par ceux qui ont apporté
des modifications au systeme ; et troisiemement, 1’elia-
disme en tant que systeme englobant les deux significa-
tions mentionnées ci-dessus, ainsi que des reconstructions
et des modifications des idées d’Eliade et de ses disciples.
Dans ce sens, la notion d’eliadisme renvoie a une vaste
synthese theologique et philosophique de 1’ ceuvre de Mir-
cea Eliade, de ses disciples et des auteurs contemporains
apportant des commentaires, des jugements et des com-
pléments au systeme de la pensée d’Eliade, ce qui contri-
bue 2 sa diffusion et 2 sa remise 2 jour. A cela vient s’ajou-
ter une quatrieéme signification du terme d’eliadisme, qui
apparait dans le contexte de la réception des idées de
Mircea Eliade : la réception de 1’eliadisme en dehors des
communautés scientifiques liées directement a la science
des religions — la réception de 1’eliadisme littéraire. L’au-
teur souligne également le rapprochement possible, sur-
tout au niveau du langage, entre 1’enseignement du pape
et certaines idées d’Eliade. Elle présente ce rapproche-
ment en tant que complément des théses de I’historien
des religions, et un postulat de la réalisation de ses idées
dans 1’esprit du Christ, au sein de 1’Eglise. Le message
d’Eliade pour la culture est simple : elle doit s’orienter
vers le sacrum et vers 1’expérience du sacrum dans la
vie individuelle et sociale : c’est la seule chance pour la

Anthropos 106.2011

713

culture de devenir fondamentalement humaine, libre de
toute déviation politique, de ne pas dégénérer en techno-
cratie ou en consumérisme, bref, de respecter la structure
spirituelle primitive de 1’homme.

Le chapitre I1I (67—84) présente une systématisation et
une périodisation du processus de réception des idées de
I’eliadisme dans les années 1950-2000, dans le contexte
des changements de la situation éditoriale en Pologne du-
rant cette période. Dans les années cinquante, marqués
par la terreur stalinienne, les ceuvres d’Eliade, publiés a
Paris, étaient inaccessibles en Pologne. La décennie sui-
vante apporta une certaine amélioration de la situation :
les chercheurs polonais en sciences humaines, notamment
les théologiens et les philosophes, dans le cadre d’un dia-
logue naissant, recouraient a certaines ceuvres d’Eliade,
dont le “Traktat o hostorii religii” (Traité d’histoire des
religions ; Warszawa 1966), ce qui peut étre considéré
comme le commencement de la réception de 1’eliadisme
en Pologne. Dans les années soixante-dix ce processus
de la réception se développe avec la popularisation des
ceuvres littéraires d’Eliade ; cette tendance se poursuit
dans les années quatre-vingt. En 1988 parait la monumen-
tale “Histoire des croyances et des idées religieuses”, dans
la traduction de St. Tokarski, publiée par I’Institut d’édi-
tion PAX a Varsovie, avec la préface particulierement ins-
tructive d’ A(ndrzej) B(ronk SVD), “Cztowiek — Dzieje —
Sacrum — Religia (L’homme — 1’histoire — le sacrum — la
religion; v—xxii), et quatre ans auparavant — une mono-
graphie unique de St. Tokarski, “Eliade i Orient (Eliade
et I’Orient, Wroctaw 1984). Dans les années quatre-vingt-
dix, la chute du régime communiste entraine une véri-
table explosion éditoriale. De nombreuses traductions des
ceuvres de Mircea Eliade apparaissent, surtout des études
et des mémoires.

Le chapitre IV (85-117) présente une analyse du
processus de réception de 1’eliadisme dans la perspec-
tive des sciences humaines, conformément a I’interpré-
tation eliadienne du rdle de la science des religions en
tant que moyen du renouveau de 1’humanisme contempo-
rain. Cette analyse est complétée par celle des réceptions
partielles : de la réception humaniste et de ses variantes
(analogique, symbolisme religieux, symbolisme poétique,
mythes contemporains, science des religions en tant que
métapsychanalyse, le devenir dans le quotidien, le drame
sacré) de la réception orientaliste, anthropologique (cultu-
relle et en science des religions), philosophique (1’étude
du sacré eliadien) et en psychologie des religions (expé-
rience de Dieu, psychologie du mythe).

Le chapitre V (118-183) présente une synthese de la
réception en science des religions en tant qu’une clé d’in-
terprétation de 1’eliadisme. En présentant des publications
et des comptes rendus de livres, 1’auteur se focalise sur la
thématique et la méthodologie de recherche, en tant que
source de réception en science des religions, la réception
scientifique s’opérant toujours sur ces deux niveaux : ce-
Iui de la thématique et celui de la méthodologie. La thé-
matique englobe des domaines comme le biocosmisme,
I’initiation, le chamanisme, la symbolique, I’espace,
I’adaptation et I’inculturation, le dialogue interculturel
et interreligieux, la magie, le mythe, 1’hindouisme, le

216.73.216111, am 12.01.2026, 05:44:40. © Inhak.
Inhalts Im 0

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-712

714

bouddhisme, les religions éphémeres (les nouveaux mou-
vements religieux, les religions syncrétiques) la mystique
et I’expérience religieuse, la morphologie du sacrum et du
profanum etc. En ce qui concerne la méthodologie, d’im-
portantes déficiences se font remarquer, surtout dans le
domaine de travaux monographiques, ce qui résulte pro-
bablement du fait qu’en Pologne, le nombre de centres
d’études en science des religions est restreint. L’ auteur se
rend compte de ce que la tentative de reconstituer et de
présenter I’image de la réception sur la base d’ouvrages,
d’articles et de citations concernant les conceptions par-
ticulieres, n’est possible qu’a un degré restreint, la récep-
tion de 1’eliadisme en Pologne ayant subi un grand retard,
et n’ayant pas encore fait objet d’aucune description ana-
lytique ni systématisation. Toutefois, 1’analyse de la ré-
ception e 1’eliadisme en Pologne présentée par 1’auteur
mérite de 1’attention. On constatera qu’elle est pertinente,
justifiée sur le fond et exhaustive.

On remarquera également la richesse des sources et
des monographies citées, ainsi que la méthode appliquée.
La liste des citations s’étend sur dix pages (190-199), ce
qui témoigne non seulement d’une grande érudition de
1’auteur, mais également de son aptitude a se servir d’un
matériel ample et varié. L’auteur a effectué une analyse
approfondie d’un trés grand nombre de documents et de
publications scientifiques.

Pour finir, il convient de remarquer que malgré son
approche consciencieux tant au contenu qu’a la forme de
son ouvrage, I’auteur n’a pas su éviter quelques minimes
erreurs. Ainsi, au lieu de “la journée de priere pour la
paix a Varsovie” (63) il aurait di étre écrit “la journée
de priere pour la paix ayant lieu a Varsovie”; a 1’ Acadé-
mie de la Théologie Catholique il n’y a pas de “Chaire de
I’histoire de la missiologie” (65, note 77), mais bien la
Chaire de 1’histoire de la mission; pareillement, au lieu
de Studia Philosophiae Christianae, il aurait dfi y avoir
Studia Philosiphiae Christiane (pp. 114, 193). Gerardus
ven der Leeuw au lieu de Gertardus van der Leeuw (172
note 150 ; 197). Karasek D., “... Uber das gegenseitige
Veriltnis zwischen. Philosophie und Religion in der Kul-
tur ...” (195) au lieu de “Uber das gegenseitige Verhiltnis
zwischen Philosophie und Religion in der Kultur ...”. Le
rédacteur du livre “Chrzescijanstwo wsrdd religii” (193)
ne s’appelle pas Tadeusz Dajczer, mais Magdalena Batka;
“Szkota Chicago” de Stanistaw Tokarski (199) fut publié
en 2001 et non en 2002.

Comme la science des religions en Pologne n’a pas en-
core développé de riche littérature, particulierement en ce
qui concerne les idées d’Eliade, I’ouvrage de Beata Skar-
zynska constitue sans aucun doute une contribution im-
portante et unique dans ce domaine. Le sujet qu’elle traite
est complexe, et n’a jamais fait objet d’études dans notre
pays. Beata Skarzyriska a réussi de 1’analyser de fagon
pertinente et exhaustive, et ceci sous plusieurs aspects. Sa
tentative d’élaborer une synthése de la réception, cultu-
relle et en science des religions, de 1’eliadisme en Po-
logne, doit étre considérée comme un succes. L’ouvrage
a également le mérite d’apporter un apercu théorique et
informatif qui reste d’actualité.

Wiadystaw Kowalak

Erlaubnls Ist

Rezensionen

Snead, James E., Clark L. Erickson, and J. Andrew
Darling (eds.): Landscapes of Movement. Trails, Paths,
and Roads in Anthropological Perspective. Philadelphia:
University of Pennsylvania Museum of Archaeology and
Anthropology, 2009. 364 pp. ISBN 978-1-934536-13-1.
Price: £ 42.50

This volume is one of several products stemming from
the Penn Museum’s 2006 International Research Confer-
ence. The conference brought together collaborative ar-
chaeologists from several regions, all actively studying
archaeological “landscapes of movement” (e.g., roads,
paths, trails). That conference, this book, and the ongo-
ing efforts of several scholars mark what I hope is a trend
to recognize the archaeological importance of such fea-
tures and to consider them as more than simply utilitar-
ian infrastructure.

As gossamers of connectivity, established pathways
occupy a unique, integrative niche and do so in contexts
that are physically constrained but rarely concealed. Path-
ways combine the fluid states of place and time, with or-
igin, trail, and destination being physically and concep-
tually analogous to past, present, and future. Despite the
obvious importance of travel in cross-cultural contexts,
transportational features have traditionally been thought
of as little more than means to an end; something that
happens to lie between origin and destination. This book
shines a long-overdue and multidimensional spotlight on
the latent potential of trails, paths, and roadways to con-
tribute significantly to archaeological discourse. The suc-
cess of this book lies in its synthesis of developing the-
ory, practical methodology, and interesting case studies.

Archaeological literature is not without previous stud-
ies of ancient pathways. Portions of this book, in fact,
have been presented elsewhere. That said, the archaeolo-
gy of movement has traditionally focused on interregion-
al, trade-based infrastructures like the Grand Trunk Road,
or exploratory and unstructured routes such as the North-
west Passage. Very little work has addressed small-scale,
prehistoric, and intrasocietal venues of travel. “Old trails”
were seen largely as a way to locate sites or examine past
interaction. We are sorely in need of movement-based the-
ory and comparative approaches. “Landscapes of Move-
ment” is a positive first step in this direction. And the pace
taken is not one of timidity or experimental audition, but
rather a well-organized and robust introduction to several
applications, proven methodologies, compelling hypoth-
eses, and novel theory. Though perhaps new to most read-
ers, the material is clearly not a rushed attempt to address
arecently-recognized void. Rather it is a testament to en-
trenched efforts and analytical foresight.

As a collection, the volume is diverse in many re-
spects. Each author makes important contributions by of-
fering particularistic research as models for future studies.
I found the chapters by the editors and nearly all of the au-
thors to offer particularly hale theoretical advancements.
Angela Keller uses linguistic evidence and conceptual
metaphor to discuss Maya pathways, demonstrating the
widespread use of travel to materialize abstract concepts
and the significance of movement in ancient Maya soci-
ety. In her study of Southern Paiute-Chemehuevi trails,

Anthropos 106.2011

216.73.216111, am 12.01.2026, 05:44:40. © Inhak.
Inhalts Im 0

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-712

