
Exkurs:
Macht und Boden

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016 - am 14.02.2026, 22:31:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

Die Begriffe Eigentum und Besitz werden alltagssprachlich oft 
austauschbar verwendet, aber sie unterscheiden sich. Während 
Eigentum definiert wird als die rechtliche Herrschaft (Herrschafts-
recht, de jure) über eine Sache, bezeichnet Besitz das tatsächliche 
Haben (Gewaltausübung, de facto) einer Sache.

Beim Eigentum ist das Individualinteresse gegenüber jeder 
anderen Person geschützt; man kann damit tun und lassen was man 
möchte, solange das Gesetz oder die Rechte Dritter nicht verletzt 
werden.1 In der deutschen Verfassung gibt es aber eine Einschrän-
kung, d. h. eine Sozialpflichtigkeit beim Eigentum, die in Artikel 14 
des Grundgesetzes (GG) festgelegt ist und in Absatz 2 bekannter-
maßen lautet: „Eigentum verpflichtet. Sein Gebrauch soll zugleich 
dem Wohle der Allgemeinheit dienen.“ Das Allgemeinwohl steht 
dabei vor dem Einzelinteresse; eingebettet in das Sozialstaats-
prinzip der Artikel 20 und 28 GG.

Anknüpfend an Art. 14 Abs. 2 GG stellen sich zwei grundle-
gende Fragen, die für die vorliegende Arbeit von besonderem Inte-
resse sind:
—	 Erstens, wer ist die Allgemeinheit?
—	 Und zweitens, was ist das Gemeinwohl bzw. wie wird es defi-

niert?
Die erste Frage lässt sich leicht beantworten: Die Allgemeinheit 
ist der jeweils betroffene Teil einer Bevölkerung, entsprechend der 
Sache. So haben auch Marx und Engels klargemacht, dass es sich 
beim Eigentum nicht so sehr um das Verhältnis einer Person zu 
einer Sache handele, sondern, dass das Eigentum in erster Linie als 
das Verhältnis einer Person zu anderen Personen im Hinblick auf 
die entsprechende Sache zu verstehen ist.2

Die zweite Frage — wie wird das Gemeinwohl definiert — lässt 
sich nicht so leicht beantworten. Aber auch hier findet sich eine 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016 - am 14.02.2026, 22:31:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macht und Boden

(materialistische) Entsprechung bei Marx und Engels, die die 
betreffenden Sachen ganz allgemein als solche definieren, die im 
(jeweiligen) Wirtschaftsprozess eine entscheidende Rolle spielen, 
also Produktionsmittel und Produkte. Bei Fragen des Eigentums 
geht es Marx und Engels also weniger um philosophische bzw. 
ideelle oder juristische Fragestellungen, sondern vor allem um 
gesellschaftliche und wirtschaftliche Probleme, d. h. in ideologie-
kritischer Perspektive, darum, wie in einer Gesellschaft produziert 
wird und wie die Produkte verteilt werden. Unterschiedliche Wirt-
schaftsformen sind mit verschiedenen Eigentumsformen verbunden 
bzw. bringen diese erst hervor.3

Im vorliegenden Exkurs werden die gesellschaftlichen Eigen-
tumsverhältnisse exemplarisch an das Thema der (städtischen) 
Bodennutzung (Raumordnung) geknüpft. Es ist erst einmal 
zweitrangig, ob das jeweilige Landstück eine Nutzung durch die 
konkrete Eigentümer*in oder Besitzer*in erfährt, denn dies ist 
eine für Außenstehende meist nicht ersichtliche juristische Frage. 
Hier soll die Klärung des Zugangs, der Nutzung und Kontrolle 
von Grund und Boden an erster Stelle stehen. Eigentumsverhält-
nisse sind dialektisch zu verstehen, wie bereits im Werk von Jean-
Jacques Rousseau, ein Wegbereiter der Französischen Revolu-
tion, zu lesen ist, der das Eigentum — trotz aller Kritik daran — in 
Hinblick auf die Freiheit für unverzichtbar hielt.4

Seit einigen Jahren gibt es unzählige Initiativen, die den Boden 
als drängendes gesellschaftspolitisches Thema wiederentdecken, 
sowohl im regionalen Kontext von Stadt und Land, als auch global-
perspektivisch. Dies gilt für die Bereiche Architektur und Kunst 
genauso wie für die Bereiche Wissenschaft und Realpolitik.5

Ein prominentes jüngeres Beispiel alternativer Stadtentwick-
lung ist die Neuerfindung Detroits im US-Bundesstaat Michigan. 
Die Stadt steht bereits seit den 1960er Jahren und in verschärfter 
Weise seit der Weltwirtschaftskrise 2007/08 synonym für den 
Strukturwandel der Industrie. Der Niedergang der dortigen auto-
industriellen Monokultur hinterlässt großflächig innerstädtisches 
Brachland, das allmählich durch neue Nutzungen bespielt wird, 
sowohl im kleinen als auch im großen Maßstab. Dort schließen 
sich zivilgesellschaftliche Initiativen z. T. mit architektonisch und/
oder künstlerisch motivierten Gruppen zusammen, auf der Suche 
nach einer Zukunft, die sich im Übergang vom Industrie- zum 
Digitalzeitalter erst noch räumlich formieren muss. Die Idee des 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016 - am 14.02.2026, 22:31:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Gemeineigentums, speziell der gemeinschaftlichen Bodennutzung 
spielt dabei aus pragmatischen Gründen eine wesentliche Rolle. 
Jene Prozesse, die Veränderungen anstoßen, werden radikal demo-
kratisiert; die Beziehung zwischen Individuum und Gemeinschaft 
wird mit Hilfe von architektonischen Minimaltechniken operatio-
nalisiert, womit sich eine ästhetische Dimension in der politischen 
Ökonomie entfaltet.6

Auch im deutschen Architekturdiskurs wird die Bodenfrage 
jüngst als drängendes Thema besprochen. Die beiden im Jahr 2018 
erschienen Archplus-Hefte The Property issue. Von der Bodenfrage 
und neuen Gemeingütern und An Atlas of Commoning. Orte des 
Gemeinschaffens greifen diesen Themenkomplex auf. Der Diskurs 
zu neuen Gemeingütern wird dort als kritische Reaktion auf den 
neoliberalen Exzess, in dem der Boden als legitimes Geschäfts-
mittel eingesetzt wird, dargestellt. In diesen Heften und in der 
internationalen Architekturszene steht der Architekt und Unter-
nehmer Patrick Schumacher dafür exemplarisch an der rhetori-
schen Spitze der digitalen Architekturavantgarde. Er tritt unter dem 
Label „Parametrismus“ ungeniert für einen antisozial und techni-
zistisch ausgerichteten Wettbewerb ein. Schumacher ist überzeugt, 
dass die besten Ergebnisse im Schulterschluss mit dem Kapital 
nur dann erzielt werden können, wenn Jede*r gegen Jede*n auf 
einem vollständig deregulierten Markt in freie Konkurrenz mitei-
nander treten. Die offenherzige Propaganda eines solch anarcho-
kapitalistischen Darwinismus ruft, kaum verwunderlich, Gegen-
stimmen auf den Diskursplan. So schreibt der Philosoph Wolfgang 
Scheppe, Marx folgend, dass die Landfläche als „Raumpartikel der 
Erdoberfläche“ kein beliebig vermehrbarer Handelsartikel ist. Dies 
unterscheide sie von allen übrigen  in einer marktwirtschaftlichen 
Wachstumsrationalität zirkulierenden Waren. Grund und Boden, 
samt ihrer Rohstoffe, seien keine Waren, die wegen ihres zu reali-
sierenden Tauschwertes auf den Markt kommen. Sie sind als

„	Prämisse und Unterbau jeder Architektur und jeden Wohnens 
die einzigen Produkte, die selbst nicht produziert wurden. 
Niemand stellte sie her. Sie können deshalb einem Eigentümer 
als dessen Grundbesitz nur gehören in der juristischen Form 
des gewaltsamen Ausschlusses aller anderen aus der Verfü-
gung über eine Sache, die doch die gemeinsame irdische Exis-
tenzbedingung ausmacht: die räumliche Ausdehnung. 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016 - am 14.02.2026, 22:31:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macht und Boden

Etwas, das wie die Luft zum Leben und wie die Bewegung 
zur Natur des Menschen gehört, etwas das in der Philosophie 
Immanuel Kants neben der Zeit als Bedingung von Empirie 
überhaupt im Stande eines transzendentalen Apriori erörtert 
wird, kann nur vermittels dieser Exklusion zum Handelsgut 
werden.“7

Auch der Metropolenforscher Alain Thierstein erklärt die „Sorge 
um das Engagement und die qualitätsvolle und sorgsame Nutzung 
von Grund und Boden“ zum zentralen Prinzip des 21. Jahrhunderts. 
Der Boden ist eine strategische und lebenswichtige Ressource und 
in seiner Bedeutung als anthropologische Konstante bedrohter 
denn je. Als soziales und räumliches Wesen kann sich der Mensch 
ein Überleben auf der Erde nur in Kooperation und Austausch über 
Problemlösungen und Innovation mit anderen sichern.8 Raum sollte 
deshalb im Besitz der Gemeinschaft sein und entweder durch den 
Staat verwaltet werden oder einem Organisationsprinzip „politisch-
ökonomischer Zusammenschlüsse [folgen], die Entscheidungs-
prozesse und Produktivität demokratisieren und den entstehenden 
gesellschaftlichen Mehrwert gerecht verteilen.“9

Schaut man zurück in die Geschichte der Utopie, dann gilt 
Platon als der philosophische Stammvater der Gütergemeinschaft; 
das ist ein Hauptcharakteristikum seiner idealen Staaten. In der 
Politeia verfügen die beiden oberen Stände nicht über Privatei-
gentum, die Philosophen und Krieger sind besitzlos. Das  betrifft 
das Sacheigentum, aber auch die Zugehörigkeit der Kinder. Platon 
argumentiert, dass politische Führungseliten sich der Vernunft 
verpflichten müssten, losgelöst von individuellen Partikularinte-
ressen. Dies führe zwangsläufig zum Guten an sich; inbegriffen 
persönlicher Freiheit, die demnach in seinem Staat nicht von vorn-
herein gewährleistet werden müsse.

Die Abschaffung des Privateigentums ist der gemeinsame 
Nenner philosophischer Konstruktionen idealer Staaten in Antike 
und Renaissance. Auch Rousseau argumentiert Eigentumsbil-
dung führe dazu, dass der Mensch den — von ihm als paradiesi-
schen Ort verklärten — rechtsfreien Natur- bzw. Urzustand verlasse 
und macht im Privateigentum den Anfang aller Ungleichheit und 
Zerstörung aus. 

Sie alle sind davon überzeugt, dass die Ursache der Ungleich-
heit zwischen den Menschen in den ökonomischen Verhältnissen 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016 - am 14.02.2026, 22:31:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

liege und begründen damit die Ursache aller weiteren Übel: Wett-
bewerb, Neid, Eifersucht, Herrschaft, Gewalt, Tyrannei und Krieg. 

Bei Morus und Campanella ist der Mensch nicht von Natur aus 
schlecht, wie bei der Konzeption der „menschlichen Wolfsnatur“ 
des englischen Vertragstheoretikers Hobbes, sondern die gute 
Natur des Menschen werde erst durch die Verflechtung mit irdi-
schen Institutionen, v. a. dem Eigentum, verdorben.10 Ausgehend 
davon, dass das Privateigentum einen zerstörerischen Einfluss auf 
die Welt hat, ist die inselartige Abschottung vor äußeren Einflüssen 
für die Verfasser geschlossener Raum-Utopien, wie Platon, Morus, 
Campanella und für Autoren des 19. Jahrhunderts, aber auch für 
das realsozialistische Modell der UdSSR, von zentraler Bedeutung.

Manche Vertragstheoretiker des 17. Jahrhunderts, z.  B. 
Thomas Hobbes und John Locke, verfolgten eine ganz andere poli-
tische Linie und zwar pro Eigentum. Ihrer Überzeugung nach benö-
tige der Mensch Privateigentum zur Selbstentfaltung. So argumen-
tierte auch bereits Aristoteles, d. h. in Opposition zu Platons Ansatz 
der Gütergemeinschaft stehend.

Das utopische Moment im Denken vieler Vertragstheoretiker 
liegt in der Konstruktion eines lange vergangenen Anfangs, der 
grundlegende sozialpolitische Strukturen und Institutionen recht-
fertigt, die als am besten für die Zukunft gelten. In den meisten 
Vertragstheorien nimmt das Privateigentum diesen Platz ein, denn 
es ist eine Bedingung für individuelle Freiheit, und individuelle 
Freiheit ist eine Bedingung für politische Freiheit.11

Der englische Philosoph John Locke entwirft in seiner Schrift 
Two Treatises of Government (Engl. Zwei Abhandlungen über 
Regierung, 1689) die Grundlagen seines Gesellschaftsvertrags 
ausgehend davon, dass der Friede unter den Menschen im herr-
schaftslosen Naturzustand von Konflikten geprägt und damit 
gefährdet sei. Das Konzept der Schöpfung, als Gemeineigentum 
verstanden, konfligiere mit einem fundamentalen Recht im Natur-
zustand, dem Selbsterhaltungsrecht, dass das Recht auf Privatei-
gentum — eben als Bedingung für individuelle Freiheit — nach sich 
zöge. 

Nach Locke geschieht die Aufteilung der Natur nicht durch 
eine ohnehin aussichtslose Konsensfindung, sondern durch einen 
konkreten Rechtsgrund: die Arbeit. Die Natur wird durch mensch-
liche Arbeit angeeignet; der bearbeitete Gegenstand (Grund und 
Boden) geht so in die Hände des Bearbeitenden als Eigentum über. 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016 - am 14.02.2026, 22:31:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macht und Boden

Die Sozialstruktur des Naturzustandes ist demnach eine Gesell-
schaft von Kleineigentümern;12 das Konzept des Privateigentums 
ist im Naturzustand also bereits bekannt.

Die unhaltbaren Zustände der Herrschaftslosigkeit und die 
damit einhergehende Missachtung friedenssichernder Normen des 
Naturgesetzes seien dadurch aber nicht gebannt. Geburtsbedingte 
Unterschiede, z. B. Fleiß und Geschick, bedürften gegenseitigem 
Wohlwollen, das stünde aber im Widerspruch zur harmoniestö-
renden Wolfsnatur des Menschen. Durch den Abschluss eines Sozi-
alvertrags könnte dieser Zustand jedoch überwunden werden. Das 
Prinzip der Eigenverantwortlichkeit bildet die Entstehungsgrund-
lage für die Institutionen des kommenden Gemeinwesens, denn ihr 
Hauptzweck ist der Schutz des bürgerlichen Eigentums, d. h. der 
Schutz ihrer Leiber, Leben, Freiheitsrechte und damit im engeren 
Sinne ihres Privateigentums. Locke nahm damit die liberale Idee 
vorweg, dass den bürgerlichen Freiheitsrechten Priorität zukomme 
und die politische Herrschaft den Zweck habe diese zu schützen.13

Kaum ein Jahrhundert später nahm auch der schottische 
Moralphilosoph und Begründer der klassischen Nationalökonomie 
Adam Smith an, dass bestehende Vermögensunterschiede zwar 
durch Glück, Fleiß und Geschick zustande kämen, aber durch den 
Handel ausgeglichen werden könnten, so seine Argumentation. Er 
verfährt nach dem Prinzip des Eigeninteresses freier Akteure: Das 
Privateigentum schaffe Anreiz zur bestmöglichen Verwertung des 
Ganzen, das belebe die Märkte und fördere en passant das Gemein-
wohl. Die entscheidende Passage in seinem Werk An Inquiry into 
the Nature and Causes of the Wealth of Nations (Engl. Der Wohl-
stand der Nationen, 1776) lautet: 

„	Wenn […] jeder einzelne soviel wie nur möglich danach 
trachtet, sein Kapital zur Unterstützung der einheimischen 
Erwerbstätigkeit einzusetzen und dadurch diese so lenkt, daß 
ihr Ertrag den höchsten Wertzuwachs erwarten läßt, dann 
bemüht sich auch jeder einzelne ganz zwangsläufig, daß das 
Volkseinkommen im Jahr so groß wie möglich werden wird. 
Tatsächlich fördert er in der Regel nicht bewußt das Allge-
meinwohl […]. [Er] denkt […] eigentlich nur an die eigene 
Sicherheit und […] strebt […] nach eigenem Gewinn. Und er 
wird in diesem, wie auch in vielen anderen Fällen von einer 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016 - am 14.02.2026, 22:31:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

unsichtbaren Hand geleitet, um einen Zweck zu fördern, den 
zu erfüllen er in keiner Weise beabsichtigt hat.“14

Das ist eine Möglichkeit Unternehmer*innengeist auch als 
verantwortlichen Gesellschaftsauftrag zu verstehen. Aber die 
großen Probleme der industriellen Revolution im 19. Jahrhun-
dert — Massenarmut und Ausbeutung des (bis auf seine Arbeits-
kraft) mittellosen Arbeiters durch den Kapitalisten — konnte Smith 
damit nicht lösen.

Die große Masse der Lohnarbeiter*innen, also die neue 
Klasse des Proletariats, entstand in England eben gerade durch die 
Beschneidung der Allmenderechte, d. h. der Einhegung von land-
wirtschaftlich genutztem Gemeindeland. Die sogenannten „Enclo-
sures of the Commons“ hatten ihren Höhepunkt im Zeitraum von 
1760–1820. Den zuvor kleinbäuerlich Tätigen wurde ihre Lebens-
grundlage entzogen.15

Morus formulierte schon etwa 250 Jahre zuvor eine vergleich-
bare Kritik an der Umnutzung landwirtschaftlicher Flächen 
Englands. Diese wurden in Schafweideland zur Herstellung von 
Wolle für die aufkommenden Tuchmanufakturen transformiert und 
leisteten damit der gnadenlos ansteigenden Armut und Obdachlo-
sigkeit unter der Bevölkerung Vorschub.

Marx formuliert im ersten Band von Das Kapital (1867), dass: 

„	die Expropriation der großen Volksmasse von Grund und 
Boden […] die Vorgeschichte des Kapitals [bildet].“16

Die gemeinschaftliche Nutzung wird ausgehebelt. Der Zutritt (der 
Nichteigentümer*innen) zu dieser umzäunten Sphäre wird nur 
noch gegen ein Entgelt (Mietzins, Pacht oder Immobilienhandel) 
gewährt; es entsteht eine Eigentumsschranke des Grundeigentü-
mers (Alleinrecht): die Erhebung eines Eintrittspreises für den 
Raum. Und Marx fährt in diesem Zusammenhang fort, dass

„	[e]in Teil der Gesellschaft […] hier von den andern einen 
Tribut für das Recht verlangt, die Erde bewohnen zu dürfen, 
wie überhaupt im Grundeigentum das Recht der Eigentümer 
eingeschlossen ist, den Erdkörper, die Eingeweide der Erde, 
die Luft und damit die Erhaltung und Entwicklung des Lebens 
zu exploitieren.“ 17

Kurzum, die Produktion von Raum, genauer, die Änderung der 
Verfügungsgewalt über die Bodennutzung und den architektoni-

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016 - am 14.02.2026, 22:31:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macht und Boden

schen Akt der Einschließung durch Hecken und Zäune bildet die 
Basis der kapitalistischen Akkumulation. Der landwirtschaftlich 
nutzbare Boden wird qua Exklusion zum Handelsgut, darin liegt 
der Ursprung des Kapitals im modernen Sinne.18

Gegenwärtig plädiert der französische Philosoph und Sozio-
loge Bruno Latour in seinem Terrestrischen Manifest (2018) dafür, 
die Energien, die bisher dem „Lokalen“ zugeflossen sind, auf das 
„Terrestrische“ hinzulenken. Das Lokale schließe sich zur Ausdif-
ferenzierung ab, während sich das Terrestrische durch Öffnung 
ausdifferenziere, so Latour.

Das Lokale scheint eindeutig. Das Terrestrische kann man so 
interpretieren, dass er im Gegensatz zu den abstrakten Begriffen 
„global“ und/oder „planetarisch“ mit dem Begriff „terrestrisch“ 
einen konkreten Bezug zum tatsächlichen Boden des Planeten Erde 
(terra) herstellt. Dazu ein Zitat: 

„	Die Vorstellung des Bodens selbst verändert sich grundlegend. 
Der erträumte Boden der Globalisierung beginnt, sich zu 
entziehen. […] Mehr oder minder verschwommen entdecken 
wir, dass wir alle auf der Wanderung sind hin zu Territorien, 
die es neu zu entdecken und zu besetzen gilt.“19

In heutigen Globalisierungsprozessen treten Konflikte über den 
Boden in Sezessions- und Autonomiebestrebungen einzelner Regi-
onen und Länder offen zu Tage. Die Erstarkung eines neu erwachten 
Nationalbewusstseins zeichnet sich z. B. im Ringen um die Unab-
hängigkeit der spanischen Provinz Katalonien oder im Austritt 
Großbritanniens aus der Europäischen Union ab. Dabei werden 
Identitätsfragen (Grenzziehungen) programmatisch ins Zentrum 
der — oft mit Angst angereicherten — politischen Rhetorik gerückt.

Tatsache ist, dass globale Wanderungsbewegungen (tenden-
ziell vom ländlichen in den städtischen Raum und vom globalen 
Süden in den globalen Norden) die Gesellschaft vor neue Heraus-
forderungen stellen. Aber anstatt ihnen mit langfristig in die Irre 
führender Ablehnung zu begegnen, können Themen der Verteilung, 
eben auch gerade des Grund und Bodens, einer zukunftsweisenden 
Auseinandersetzung mit diesem Komplex durchaus dienlich sein.

Illegitim ist, Latour folgend, nicht die Zughörigkeit zu einem 
Boden, sondern die Entwurzelung von ihm. Sich an ein Stück Erde 
zu binden und dafür Sorge zu tragen ist nur deshalb „reaktionär“ 
geworden, weil es die von der Modernisierung aufgezwungene 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016 - am 14.02.2026, 22:31:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

Flucht nach vorne scharf kontrastiert. Latour fährt fort, dass es an 
der Zeit sei „die Bedeutsamkeit, die Legitimität, die Notwendigkeit 
der Zugehörigkeit zu einem Boden“ wieder zur Sprache zu bringen,

„	aber ohne dass dies — und darin liegt die ganze Schwierig-
keit — gleich wieder mit den Ingredienzien verwechselt wird, 
die dem Lokalen beigemischt sind: ethnische Homogenität, 
Musealisierung, Historizismus, Nostalgie, falsche Authenti-
zität. Es gibt ganz im Gegenteil nichts […], das schöpferischer 
wäre und der gegenwärtigen Zeit mehr entsprechen würde, 
als darüber zu verhandeln, wie und wo wieder Bodenhaftung 
erzielt werden könnte. Verwechseln wir nicht die Rückkehr 
der Erde mit dem ‚Zurück zur Natur‘ unseligen Andenkens. 
[…] Denn das Terrestrische hängt zwar an Erde und Boden, 
ist aber auch welthaft in dem Sinne, dass es sich mit keiner 
Grenze deckt und über alle Identitäten hinausweist.“20

Mit anderen Worten: Es geht um die Suche nach einem Gefühl der 
Zugehörigkeit und des Beschütztseins bei gleichzeitigem Verzicht 
auf territoriale Grenzziehungen im Namen der Identität, ob nun 
lokal/regional oder national/global. Im Prozess der Modernisierung 
wurden zwei sich ergänzende Bewegungen in Widerspruch zuein-
ander gesetzt: „sich an einen Boden binden einerseits [und] welt-
haft werden andererseits.“21

Es gilt, diese heute wieder zusammenzudenken. Im Zusam-
menhang damit können die Mikro-Utopoi als zeitgenössische Test-
felder verstanden werden, d. h. als neue raum-utopische Modelle, 
die der Forderung nachkommen (re)produktive Entscheidungspro-
zesse zu demokratisieren und gemeinwohlökonomische Zusam-
menschlüsse zu bilden, letztlich um „gemeinsam herauszufinden, 
welches Territorium bewohnbar ist und mit wem wir es teilen 
wollen.“22

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016 - am 14.02.2026, 22:31:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

