
 

Communicatio Socialis 
ZEITSCHRIFT FÜR PUBLIZISTIK IN KIRCHE UNDWELT 

in Verbindung mit 
Michael Schmolke (Salzburg) und Karl R. Höller (Aachen) 

herausgegeben von 

FRANZ-JOSEF EILERS SVD (AACHEN) 

17.Jahrgang 1984 Juli - September Nr. 3 

Fernsehen und Religion 

Anmerkungen auf dem Hintergrund der "Electronic Church" in den Vereinigten Staaten 

von Hermann Boventer 

Die Einschaltziffern für die religiösen Fernsehprogramme der Star-Evangelisten in 
Nordamerika liegen nach zuverlässigen Arbitron- und Nielsen-Messungen bei wöchentlich 
rund zwanzig Millionen Zuschauern. 1 Diese Angaben widerlegen die phantastisch 
klingenden Zahlen, die Ben Armstrong, Direktor der "National Religious Broadcasters", in 
Umlauf gebracht hatte. In seinem vor vier Jahren veröffentlichten Buch ,.The Electric 
Church" hatte Armstrang behauptet, an jedem Sonntagmorgen säßen 130 Millionen 
Amerikaner vor ihrem Radio oder Fernsehapparat, um sich zur größten Gemeinde des 
Landes zu versammeln. Über die Sendungen der "Electronic Church" - diese Bezeichnung 
hat sich dann eingebürgert- würden mehr Menschen erreicht als von allen Kirchen Amerikas 
zusammengenommen. 2 

Die Großkirchen auf protestantischer Seite und auch die katholische Kirche, die heute mit 
über 50 Millionen die zahlenmäßig größte Kirche Nordamerikas ist, blieben anfänglich der 
Art gegenüber indifferent, wie die vorwiegend evangelikalen und fundamentalistischen 
Gruppen sich in der Fernsehbranche etablierten. Religiöse "Shows" waren keine ernst­
zunehmende Konkurrenz, und die Mehrzahl der TV-Evangelisten wurde als nicht seriös 
eingestuft. Die Zählebigkeit der "Electronic Church" überrascht jedoch, und ihre 
finanziellen Ressourcen müssen beträchtlich sein. Pat Robertsons "The 700 Club", ein 
Programm neben vielen anderen, wird heute über Satellit immerhin in 2. 750 
Kabelprogramme eingespeist und hat 9,3 Millionen Abonnenten. 3 Die religiösen 
Programmträger haben sich zu eigenen Konzernen zusammengeschlossen, sie strahlen auch 
während der Woche rund um die Uhr ihre Sendungen aus und zeigen sich unbeirrt von der 
Kritik, die nun schon seit Jahren auf sie herabprasseiL "Father, Son and Mammon" 
apostrophierte das angesehene Atlantic-Monthly-Magazine die Methoden der TV­
Evangelisten, und der Vorwurf der persönlichen Bereicherung, der in dem einen oder 
anderen Fall aufgekommen ist, mußte sie hart treffen; das waren jedoch Ausnahmen. 

Dr. phil. Hermann Boventer, Bensberg, ist freier Publizist und Lehrbeauftragter für politische 
Pädagogik an der Universität Bonn. 

179 

Communicatio Socialis 17 (1984) 3: 179-187 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179 - am 12.01.2026, 17:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die "Prime Time Preachers" werden in dem Buch von Jeffrey K. Hadden und Charles E. 
Swann4 keinesfalls als ephemere Erscheinungen einer raschiehigen Mode gewertet. Hadden, 
Professor für Soziologie und Religionswissenschaft an der University of Virginia, und 
Swann, Geistlicher der Presbyterianischen Kirche und Manager eines Radioprogrammsam 
Richmond Theological Seminary, haben das erste und umfassende Werk zur "Electronic 
Church" vorgelegt. Was sie" Telev'angelism" nennen, charakterisieren sie als eine bedeutende 
Entwicklung der Religion in den Vereinigten Staaten. Das Potential dieses neuen Zugangs 
zum Medium des Fernsehens dürfe nicht unterschätzt werden. Die große Popularität der 
Programme sei eine Herausforderung an die Verkündigungsformen der etablierten 
Großkirchen. Nahezu alle Sendeformen des weltlichen Fernsehens sind von den "Religious 
Broadcasters" übernommen worden, Talk-Shows ebenso wie Quiz- und Spielprogramme, 
Soap-Operas als Familienprogramme, die auch nichtreligiöses Publikum ansprechen, 
christliche Gospel- und Beatmusik, religiöse Cartoons, Puppenspiele oder christliche 
Versionen von "Captain Kangeroo" für die Kinder, auch Nachrichtensendungen oder Panel­
Programme zu religiösen und theologischen Streitfragen. Im Vordergrund des Programm­
angebots stehen aber Predigt und ausgesprochene Missionierungsgottesdienste mit Bibel­
auslegung. Die Zeugenschaft einzelner und mancher Prominenter darunter, die 
"wiedergeboren" sind oder von Wunderheilungen zu berichten wissen, gehört häufig dazu. 

Der Phantasie und Kreativität sind kaum Grenzen gesetzt, und die "Electronic Church" ist 
erfinderisch. In Chicago läuft eine Shownamens "Bible Baffle", eine Art Hindernisrennen 
um das richtige Bibelzitat mit attraktiven Preisen in Form religiöser Literatur oder einem 
kostenfreien Wochenende "at religiously oriented spas"5 Die Fernsehprediger meistern das 
Medium ganz ausgezeichnet. Der Produzent von Robert Schullers "Hour of Power", Mike 
Nason. formuliert: "Christ must be represented in a first-class-manner."" Die Studios von 
Pat Robertson in seinem Christian Broadcast Network (CBN) in Virginia beschäftigen 700 
Angestellte und zählen zu den modernsten im Land. Eine eigene CBN-University lehrt neben 
der Theologie auch Kommunikationswissenschaft und Fernsehjournalismus. Dasselbe gilt 
für Jerry Falwells "Liberty Baptist College". Oral Roberts gründete in Tulsa, Oklahoma, 
eine Universität für 5.000 Studenten mit hervorragenden medizinischen Einrichtungen und 
teilweise kostenloser Behandlung für Bedürftige. Die Star-Evangelisten sind Unternehmer­
typen: sie haben kleine und große Fernseh-Imperien regelrecht aus dem Boden gestampft. 7 

An Erfolgsgeschichten mit typisch amerikanischer Einfärbung fehlt es nicht. Wenn es heißt, 
daß die Organisation von Oral Roberts jährlich bis zu sechs Millionen Briefe empfängt, 
I 00.000 Briefe an einem Tag nach einer gelungenen Sendung seien keine Ausnahme, dann 
wird ersichtlich, wie der Computer mit der Datenverarbeitung - alle Briefe werden 
"persönlich" beantwortet- und die Religion im Fernsehgewand eine Ehe eingegangen sind. 
Ohne die Mikroelektronik mit ihren para-personalen Kommunikationsformen und der 
Massenhaftigkeit eines Feedback gäbe es die Elektronische Kirche nicht. 

Die neuen Medien haben Gestalt angenommen. Amerika lebt schon länger mit dem 
"totalen" Fernsehen. und keine Gesellschaft ist so fernsehgeprägt wie die amerikanische. 
Was sich hier im Verhältnis von Fernsehen und Religion abspielt, verdient Interesse und 
Aufmerksamkeit. Die "Electronic Church" wird in Deutschland gern mit einer 
Handbewegung abgetan. "Amerikanische Fernsehverhältnisse", die will man hierzulande 
nicht einreißen sehen, und darunter rubriziert man auch die religiösen Show-Programme der 
TV-Evangelisten. Die kulturellen und sozialpsychologischen Voraussetzungen sind von sehr 
verschiedener Art, was Amerika und seine religiöse Szene betrifft. Tony Schwartz, 
Werbefachmann und Spezialist für die Fernsehkommunikation in amerikanischen 
Wahlkampagnen, nennt das Fernsehen salopp "The Second God".' Einen Gott, einen 
Götzen hat uns die Technik in die Wohnstube gesetzt, und in dem. was Schwartz "the 
mastery of the second god" nennt, sind wir noch nicht weit gekommen. Die Experimentier­
felder der TV -Evangelisten verdienen schon aus diesem Grund eine gewisse Aufmerksam­
keit. wie Religion und Fernsehen denn eigentlich zusammengehen oder nicht. 

180 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179 - am 12.01.2026, 17:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


I. Fernsehgerechte Darbietung von "Religion" 

"Televangelism" ist auch für große Teile der amerikanischen Öffentlichkeit noch immer ein 
isoliertes und umstrittenes Phänomen. Jerry Falwells "Moral Majority" erregte bei den 
Präsidentschaftswahlen für Reagan vor vier Jahren zum ersten Mal nationale Aufmerk­
samkeit; hier votierte einer der bekanntesten Star-Evangelisten mit seinen konservativ­
religiösen Fernsehprogrammen eindeutig politisch. Falwell suchte das Religiöse vergeblich 
vom Politischen getrennt zu halten. Seither weiß man, daß mit dem "Televangelism" auch 
politisch zu rechnen ist, und daß die Gewichte auf der fundamentalistisch-konservativen 
Seite zu suchen sind. Mehr als 300 Radiostationen bringen ,,full time" ausschließlich 
religiöse Programme und Themen, und dasselbe gilt für 36 Fernsehstationen im Land.9 

Es fehlt nicht an dem immer wiederholten Einwand, hier machten einige geschäftstüchtige 
Prediger aus der Religion ein wohlfeiles Show-Geschäft. Nun kann man nicht die Tatsache 
übersehen, daß ein gewisses Publikum in großer und konstanter Zahl in dieser Hinsicht ganz 
anders reagiert und denkt. Die Zuschauer werden nicht nur erfolgreich und attraktiv 
"unterhalten", sondern sind auch bereit, die kostspieligen Fernsehunternehmen mit 
Millionen von kleinen und großen Spenden zu finanzieren. Sie können nicht alle das Opfer 
einer "Verführung" geworden sein, und selbst wenn wir vom typisch Amerikanischen abstra­
hieren, scheint hier in der säkularisierten Gesellschaft ein Nerv getroffen zu sein, der 
spezifische Massenbedürfnisse offenlegt und wichtige Fragen an die Nutzung des 
Massenmediums Fernsehen und die fernsehgerechte Darbietung solcher Stoffe wie 
"Religion" stellen läßt. 

Mit der religiösen Botschaft und der Materie der Verkündigung sind sensible Gegenstände 
bezeichnet. Wenn es richtig wäre, daß die Abnutzungseffekte, die von der Technologie des 
Fernsehens ausgehen, einen solchen Stoff in vergröbernde und simplifizierende Strukturen 
zwingen, dann könnte das für die Glaubwürdigkeit der Botschaft verheerende Folgen haben. 
Das Problem des Fernsehens zwischen Medium und Botschaft werden wir für die 
Elektronische Kirche auch nicht damit beantworten können, das Erfolgsrezept sei einfach 
"Evangelism as Entertainment"to, also hier würden mit ein paar Reklametricks von der 
Coca-Cola-Werbung die noch nicht Geretteten ins himmlische Jerusalem geholt. "Ich bin 
mir ganz sicher, daß der am Massenbedürfnis und Markt orientierte Glauben die Botschaft 
Jesu trivialisiert, ja sogar Opium für das Volk ist," meint einer der Kritiker, der jedoch hinzu­
fügt, daß das Elitekonzept die Frage unbeantwortet läßt, wie und auf welchem Niveau die 
Telekommunikation mit den religiösen Gefühlen sehr unterschiedlicher Bevölkerungs­
kreise umgehen soll. I I Sollten Religion und Fernsehen sich einander ausschließen? 

2. Fernsehen als Mythos und Metapher 

Das Fernsehen ist ein profanes Medium von ausgeprägter Weltlichkeit. Alles, was der 
Mensch erfährt und schafft, die Zivilisation, das Kulturelle und das Politische, die Natur und 
die Seele, das wird dem Medium in einem globalen und sehr diesseitigen Sinn zur "Welt". 
Das Medium Fernsehen zeigt die Oberflächen der Dinge, und allem Anschein nach ist dieses 
Medium unserer transzendenzvergessenen Gegenwart auf eine besondere Weise erlegen, 
indem es sich in forscher Weise aller Hintergründigkeilen entledigt und zeigt, was da ist. 
Fernsehen scheint ein flaches, kein doppelbödiges Medium zu sein, aus der Rationalität 
geboren und ftir sie wie geschaffen. 

Diese Auslegung beruht auf einem vordergründigen Eindruck und ist in dieser Form nicht 
haltbar. Das Fernsehen trägt nur oberflächlich die Signatur der Neuzeit, die Signatur einer 
dienstbaren und in ihrer Zweckleistung klar strukturierten Maschine. Einmal in Gang 
gesetzt, zeigt das Medium allein schon durch den spezifischen Charakter seiner aufs Visuelle 
und Bildhafte angewiesenen Botschaft eine mythenbildende Kraft, die uns weiter von der 
Wirklichkeit dieser Erde entfernen kann, als irgendeine Jenseitshoffnung dies vor dem 

181 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179 - am 12.01.2026, 17:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeitalter der Säkularisierung vermocht hat. Wir knüpfen an Gedankengänge des amerika­
nischen Theologen Harvey Cox an und lassen ihn zur Verhältnisbestimmung von Religion 
und Fernsehen ausführlicher zu Wort kommen. 

Cox ist vom Mythos und der Metapher der Technologie angezogen und erblickt in den 
Massenmedien eine moderne Form der Verführung des Geistes: "Kreuze die mythische 
Macht des Technologischen mit der kulturellen Vorrangstellung des Visuellen, und der 
Nachkömmling ist eine elektronische Ikone. Das, glaube ich, ist der Grund, warum wir eine 
neue Theologie der Kultur brauchen."l2 Religion ist nicht etwas Ausgespartes und säuberlich 
Getrenntes, sondern bezeichnet die in einer Kultur eingeschmolzenen Sinngebungen und 
Wertmuster. Etymologisch ist die Religion dasjenige, was die Dinge "zusammenbindet", 
dem Leben einen Zusammenhang gibt und einen Vorrat an Sinngebungen. Die Ereignisse 
werden zu einer Einheit zusammengeführt. 

In dieser Sicht interpretiert Cox die "Signalgebilde" der Massenmedien als verkappte Form 
einer Religion. Fernsehshows und Zeitschriftenwerbung sind übersät mit Mythen und den 
Images von Helden. Was sich als Unterhaltung und Bildung ausgibt, kann auch die Seelen 
mit hohlen Halbgöttern, Konsumenten-Allheilmitteln und vorgetäuschten Visionen 
verdummen und solchermaßen die Entscheidungen beeinflussen, den Verstand informieren 
und für das Verhalten beispielgebend wirken. Macht das unsere Medienkultur "religiös"? 
Cox meint ja. Die große Anziehungskraft der Massenmedien sei anders kaum zu erklären.IJ 

3. Die Verlockung, ein Bild zu zeigen 

Der an das Bild gefesselte Fernzuschauer unserer Gegenwart wird von den Intellektuellen 
gern als "vorgutenbergisch" typisiert und ins Mittelalter plaziert, wo die des Lesens 
unkundigen Menschen eine nicht-literarische Verkündigungdurch Bilderbibeln, Altartafeln 
und andere Symbole erhielten. Der Protestantismus weist theologiegeschichtlich eine 
besondere Nähe zum Gutenberg-Zeitalter auf, wenngleich Luther selbst auch den an den 
Buchstaben geketteten Geist des Evangeliums von der Erblast des starren Predigt- und 
Traditionsdienstes zu befreien suchte, um das Christentum zu lehren, wie es Christus selbst 
lehren würde. Das im Buch festgeschriebene Wort bedarf der mündlich interpretierenden 
und authentischen Rede. Das Medium wird mit der Botschaft nahezu identisch, da auch die 
Botschaft ein Wort ist. Jesus Christus als das Evangelium und zugleich als der Evangelist, 
das ist gut biblisch.'4 Nicht grundlos ist es dann im Reformationszeitalter zum "Bildersturm" 
gekommen. 

Die Ikone, das verehrte Bild, ist gewissermaßen über das Massenmedium Fernsehen in 
unsere Zeit zurückgekehrt. Die Vorherrschaft des Sichtbaren gegenüber dem Verbalen wird 
in der elektronischen Kultur hervorgekehrt. Sie macht das Symbol zum zentralen Element 
und stellt neue Fragen an die christliche Verkündigung, ob etwa ihre medialen Bindungen an 
historische Formen im Zeitalter der elektronischen Medien ergänzungsbedürftig sind und ob 
nicht überhaupt mit größerer Entschiedenheit das Bildhafte in der Verkündigungsbotschaft 
nach vorn gerückt werden muß. 

Jörg Zink begegnet solchen Fragen mit Skepsis und bezweifelt, ob das Medium Fernsehen 
die Gewähr bietet, daß die Botschaft unverändert herüberkommt und somit, publizistisch 
gesprochen, nicht unglaubwürdig wird. Die Verlockungdes Mediums, ein Bild zu zeigen, das 
als solches nicht von geistlicher Relevanz ist, sei groß. Jörg Zink empfiehlt den Kirchen die 
Askese im Fernsehen, das heißt, "Verzicht auf alle medialen Mittel, mit denen Reichtum dar­
gestellt werden soll. Verzicht auf alle Mittel der Repräsentation, der filmischen Aufblähung, 
der filmischen Fälschung von tatsächlich geringen Dingen, Verzicht auf Fassaden optischer 
oder akustischer Art. Verzicht auf dröhnendes Bekennen."l5 

182 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179 - am 12.01.2026, 17:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wird die Selbstliquidation des Mediums verlangt? Der Verzicht auf alle farbige und reizvol­
le Oberfläche bedeutet den Verzicht auf das Fernsehmedium. Dröhnendes Bekennen ist stets 
abträglich in jeder Form. Warum soll sich die religiöse Verkündigung einer strengen 
Arkandisziplin unterziehen, ist doch die römische Liturgie gleichfalls durch einen Reichtum 
an Zeichen, Symbolen und Gebärden geprägt. 

Die Evangelikalen der Elektronischen Kirche gehen mit ihrem "Televangelism" möglicher­
weise zu weit. Ihre Provokation zielt auf einen etablierten Protestantismus der bürgerlichen 
Mittelklasse, auf deren literarische Bibelkultur und Theologie des Auserwähltseins. 16 Das 
Fernsehen der Evangelikalen schaut dem Volk "aufs Maul". Das Missionierungsinteresse 
hat eine vagabundierende, häufig nicht kirchengebundene Religiösität in den modernen 
Industriegesellschaften im Blick, und Amerika scheint hier mit den Entwicklungen einer 
Renaissance des religiösen Gefühls und Bedürfnisses voranzugehen. 

4. Das Medium journalistischer Erzählkunst 

Das religiöse Interesse der Durchschnittsamerikaner ist in den letzten Jahren auffallend ge­
wachsen.l7 In diese Entwicklungen blendet sich das Fernsehen ein und "demokratisiert" die 
Religion. Dogmatische und präzise Formeln, wie der Katechismus sie vermittelt hat, vermag , 
das Fernsehen nicht zu übertragen. Kompliziertes Material kann das Fernsehen nicht trans­
portieren. Die Theologie wird auf Volksniveau herabgedrückt Wie hat Jesus selbst gelehrt? 
In Bildern und Parabeln hat er gesprochen. Das biblische Medium ist die Erzählkunst. Was 
Gott über sich selbst offenbart und über das Alte und Neue Testament überliefert wird, 
gelangt in Geschichten an unser Ohr. Lauter Bildergeschichten einer überhaupt nicht 
"kritischen" Theologie und Religion sind es, erhärtet durch persönliches Zeugnis und 
persönliche Erfahrung, die von den TV-Evangelisten über das angeblich säkulare Medium 
transportiert werden. Während die Inhalte zurücktreten, magnetisiert und moduliert das 
Medium die Zuschauer auf eine religiöse Stimmung hin, deren Pseudo-Charakter von den 
Intellektuellen gerügt wird. Aber das nimmt dem Apparat nicht seine Anziehungskraft für 
die Masse der Zuschauer.ls 

Dem Fernsehen wird von Gregor T. Goethals eine "sakramentale" Symbolfähigkeit zuge­
schrieben. Zwischen Ikone und Ikonoklasmus, Ritual und Sakrament werden kulturanthro­
pologische und historische Verbindungslinien gezogen. Die Gründungsväter Amerikas 
verwarfen aus puritanisch-protestantischem Erbe das Visuelle als gotteslästerlich und ver­
drängten das religiöse Ritual und die Ikone. Familie, Natur, Kunst oder Technologie verla­
gerten sich vollends in die WeltlichkeiL Der Mensch als "sakramentales Geschöpf" wurde 
auf die Abstraktion des geschriebenen oder gesprochenen Wortes verwiesen. Im Gegenzug 
und sozusagen durch die Hintertür befriedigt die säkulare Kultur jetzt die "sakramentalen" 
Bedürfnisse, indem sich die Massen um den" Video-Altar" versammeln. "Säkulare Kultur ist 
populär nicht aus dem Grund, weil sie säkular, sondern weil sie sakramental ist. "19 Goethals 
referiert hier nichts anderes als die Erkenntnis, daß alle Kultur eine religiös-sakramentale 
Wurzel hat und auch die Medienkultur daran partizipiert. 

In der Jesuitenzeitschrift "America" hat Thomas H. Clancy einen Aufsatz mit der 
Oberschrift veröffentlicht: "Martin Luther in a Television Age". Der Autor spekuliert 
darüber, wie der Reformator Luther sich wohl im elektronischen Zeitalter verhalten hätte 
und warum die TV -Evangelisten heute so populär geworden seien. Luther hätte man Vulga­
rität und Personenkult vorgeworfen, wenn er, was mit Gewißheit anzunehmen wäre, sich der 
neuen und elektronischen Medien zur Verkündigung bedient hätte, um sie als Instrumente 
für die Verbreitung des religiösen Wissens und Gefühls einzusetzen. Eine buch- und schrift­
orientierte Kirche müsse sich schwertun mit ihren bürokratischen Strukturen. Das Pro-

183 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179 - am 12.01.2026, 17:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fessionelle werde dem Charismatischen, die Rationalität der einfachen Gläubigkeit vorgezo­
gen, währenddessen annähernd 20 Prozent der amerikanischen Bevölkerung als Analpha­
beten gelten.2o 

5. Elektronische Kirche und Säkularismus 

Könnte ein Fernsehen, das im Religiösen kein Büßer- und Asketengewand trägt, sondern die 
Heiterkeit hervorkehrt und spielerische Elemente einbringt, etwas von der einfachen Freude 
in die Religion zurückholen, die beispielsweise dem mittelalterlichen Christentum des ein­
fachen Volkes, das nicht lesen noch schreiben konnte, nicht fremd gewesen ist? 

Bei den telegenen Schauveranstaltungen der Fernsehpastoren gibt es immer viel zu sehen 
und zu bestaunen. In Kalifornien predigt Robert Schuller, der auf dem Parkplatz eines 
Drive-in-Kinos die ersten Gottesdienste veranstaltete, in seiner prächtigen Kristall-Kathe­
drale, die er mit Spendengeldern errichtet und mit allen elektronischen Raffinessen ausge­
stattet hat. Die graue Schultheologie geht über die Köpfe und Herzen der Menschen hinweg, 
sie gilt den TV-Predigern nichts, sie verstehen sich als Schauspieler Gottes, und daß bei den 
Programmen aus voller Kehle gesungen und für Auge und Ohr etwas geboten wird, dafür 
sorgen die Experten und Werbeberater der Fernsehkirche. "I can so reach the stars", ruft 
Schuller der versammelten Gemeinde in dem riesigen Glas-Dom zu, der eine Spannweite von 
120 Metern hat und dessen Architektur aus Stahlträgern und 10.611 Glasteilen besteht. Die 
"Hour of Power" ist seit 1970 im nationalen Fernsehprogramm und wird heute von 149 
Stationen übernommen. "Alles" tun zu können aus der "Kraft" des Evangeliums und Selbst­
vertrauens, das ist die alte Do-it-Yourself-Theologie: "1 can do all things through Jesus 
Christ who strengthens me." Robert Schuller packt das Evangelium beim Wort. In seinem 
Dienstzimmer hängen über dem Schreibtisch die Porträts von Bischof Pulton J. Sheen und 
Norman Vincent Peale. Sheen war der erste und lange Zeit der einzige Prediger-Star, der sich 
des Radios und zuletzt auch des Fernsehens bediente, aber noch keine Schauveranstaltung 
kannte, sondern allein mit dem Wort arbeitete. Peale vereinigte Religion und Psychologie in 
seiner Theologie, die als "power of positive thinking" unverkennbar amerikanische Züge 
trägt. 

Schuller lehnt es ab, sein Fernsehprogramm als "Kirche" zu bezeichnen. Die Angst der 
etablierten Kirchen, ihre Mitglieder möchten abwandern und ihre Spendengelder der TV­
Evangelisierung zuwenden, ist nicht ganz unbegründet. Diese Art unsichtbarer Religion, so 
resümiert der protestantische Kirchenhistoriker Martin E. Marty von der University of 
Chicago, rivalisiert in höchst gefährlicher Weise mit der kirchlich gebundenen Religion.21 
Die Großkirchen haben ihr Beiseitestehen inzwischen aufgegeben, sie investieren in eigenen 
Fernsehunternehmen und stehen der elektronischen Evangelisierung nicht mehr nur negativ 
gegenüber.22 

Liefert die Elektronische Kirche eine gute Evangelisierung? Trennt sie die Menschen tatsäch­
lich vom Gemeindeleben am Ort? Unterwirft sich diese Fernsehkirche den Strukturen des 
kommerziellen Rundfunks mehr oder weniger bedingungslos? Sind die Werte der Elektroni­
schen Kirche nicht letzten Endes die Werte jenes Säkularismus, den sie nur dem Anschein 
nach verurteilt, um ihn dann nachzuvollziehen und zu materialisieren?2J Die Kritiker sehen 
mit Argwohn, wie nahtlos sich die evangelikale Botschaft in die elektronische Medienkultur 
einblendet. Ein religiöses Wohlbefinden wird erzeugt, das die Predigt der Umkehr auszu­
schließen scheint. Bleibt die Kreuzesbotschaft vor dem Erfolgsdenken und dem religiösen 
Selbstbezug auf der Strecke? Erliegen die elektronischen Prediger der Versuchung einer be­
quemen, marktgerechten Auswahl ihrer Themen? 

184 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179 - am 12.01.2026, 17:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Medium Fernsehen hat seine Grenzen, es hat molochartige Strukturen, in die man nicht 
alles hineinfüttern kann. Die Elektronische Kirche wird eine Ersatz-Kirche bleiben. Es fehlt 
auch nicht an Scharlatanen. Dennoch verdient die i.i'berraschend große Produktion 
religiöser Unterhaltungs- und Informationsprogramme über das Medium Fernsehen keine 
pauschale Verurteilung. Die Zuschauer, die von sich behaupten, daß sie geistigen und reli­
giösen Gewinn aus den Programmen ziehen, kann man nicht einfach zu Opfern der 
Manipulation erklären, sondern ihr Verhalten muß näherhin befragt werden. Religion als 
,,Stoff' einer Massenkultur und über ein Massenmedium vermittelt, das stellt uns vor neue 
Fragen. Forschung und Wissenschaft haben den Phänomenen des religiösen Fernsehens 
bisher kaum Beachtung geschenkt. Über das Stadium journalistischer und mehr zufälliger 
Beobachtungen und Interpretationen sind wir nicht hinausgekommen. "Televangelism" ist 
auch im Kontext einer gesellschaftlichen Entwicklung zu sehen, die durch das bereits er­
wähnte Wiedererstarken des religiösen Sentiments gekennzeichnet ist und merkwürdiger­
weise in Amerika in den elektronischen Medien gewisse Kristallisationspunkte gefunden zu 
haben scheint. 

6. Die .,relif(iöse" Penetranz der Massenmedien 

"Auch in der Religion können die Medien zur Botschaft werden." Harvey Cox folgert diese 
Tatsache aus der sich gegenwärtig ereignenden Kulturrevolution eines Übergangs von den 
Schrift- zu den Bildmedien. So trügender Film, das Fernsehen und andere neue Medien eine 
enorme Verheißung in sich, seien sie doch prinzipiell universaler, egalitärer und zugänglicher 
als vorhergegangene Formen der Kommunikation. Das Egalitäre der Massenkommunika­
tion ist es vor allem, das den Mediengegnern und intellektuellen Verteidigern der "Hochkul­
tur" ins Auge sticht, doch letzten Endes gilt ihre Ablehnung jeder Form von "Popular 
Culture". 24 Für die vielen Millionen Zuschauer sind nicht Sophokles oder Shakespeare die 
Symbolträger für Lebenserfolg und tragende Ideen, sondern sie entnehmen ihre Normen 
und Helden den Comics, den Schlagertexten, den Kleidermoden, den schreienden Reklame­
sprüchen auf allen Oberflächen, dem Kaleidoskop bunter Fernsehsendungen, Mickey 
Mouse und Westernfilmen. Die Medienkultur, das ist die "Popular Culture" der großen 
Mehrheit einfacher Leute, die in den Analysen der Theologen, Therapeuten und Medienkri­
tiker als statistische Größe erscheinen. 

Was das Medium Fernsehen kann, was es nicht kann, das exemplifiziert die Elektronische 
Kirche in eindringlicher Form. Offenbar stößt dieses religiöse Angebot auf eine Erwartungs­
haltung, die von den lebensweltlichen Milieus in der modernen Massengesellschaft ausgeht. 
Nähe, personale Kommunikation und religiöse Geborgenheit kann das Medium allenfalls 
simulieren, aber in der Künstlichkeil des Angebots steckt die ganze Kraft der Fiktion und 
Phantasie. Was die Massenmedien für gut :md wahr ausgeben, was sie für wirklich und 
wichtig halten, was nicht, das macht ihre "Religion" aus, die sie verbreiten. Religion steht 
hier für die Sakralität im Profanen, für "Video Myth" und gegen den säkularen Ikonoklas­
mus, für das praktische Konglomerat von Wertvorstellungen und Sinnmustern, woran sich 
die Lebensvernunft des einzelnen hält. 

Die Penetranz der Massenmedien ist heute gegenüber den traditionellen Wertevermittlern 
und Sozialisationsagenten allgegenwärtig und zugleich alltäglich, und wo nur wenige von 
einem Buch erreicht werden können, sind es Millionen vor den Fernsehgeräten. Dort 
vermengt sich das Profane mit dem Kulturellen, das Geistige mit dem Sittlichen und "Reli­
giösen" wie in allen anderen Lebensbereichen. Die Botschaften mögen noch so weltlich sein, 
lassen sie sich doch für die Wert- und Lebensfragen jederzeit durchscheinend machen. daß 
etwas eingeht in die Menschen, an dem sie nicht achtlos vorbeigehen. Dieses ganz Andere, 
nennen wir es das Transzendente, Religiöse oder Mystisch-Mythische, wird in der Massen-

185 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179 - am 12.01.2026, 17:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kommunikation immer schon "mitgeliefert". Religion, wo sie ins Leben hineingenommen 
wird, ist kein Ghetto; sie lehrt uns, die Dinge so zu sehen, daß sie symbolhaft werden, etwas 
gegenwärtig sein zu lassen, was nicht anwesend ist - und dies tut und kann gerade das 
Medium Fernsehen auf ganz spezifische Weise. 

Über die Tauglichkeit des Exempels, das die Elektronische Kirche Nordamerikas vorweist, 
kann man unterschiedlicher Meinung sein. Jedenfalls ist die Verhältnisbestimmung von 
Fernsehen und Religion nicht mehr dieselbe; sie muß neu durchdacht und praktiziert wer­
den. Die katholische Kirche Deutschlands hat zum Fernsehen ein noch außerordentlich 
sprödes Verhältnis, und mit der Heraufkunft der Neuen Medien verbindet sich eine 
merkwürdige Ängstlichkeit, die kein guter Ratgeber ist. Das Fernsehen mit seinen Möglich­
keiten gilt es auch für die Religion und das religiöse Gefühl überhaupt erst noch zu 
entdecken. 

Anmerkungen 

Margaret O'Brien Steinfels, Peter Steinfels, The New Awakening: Getting Religion in the Video 
Age, in: Channels of Communications, Jan/ Feb 1983, 25. 

2 Ben Armstrong: The Electric Church. Nashville 1979, 7. 
3 Margaret O'Brien Steinfels, Peter Steinfels, a.a.O., 24. 
4 Jeffrey K. Hadden, Charles E. Swann, Prime Time Preachers: The Rising Power ofTelevangelism. 

Reading, Massachusetts, 1981. 
5 Ibid., 19. 
6 Ibid., II. 
7 Ibid., 103f. 
8 Tony Schwartz, Media: The Second God. Garden City, New York 1983, Introduction, 107f. 
9 Jeffrey K. Hadden, Charles E. Swann, a.a.O., 8. 

10 Robert M. Price: Evangelism as Entertainment, in: The Christian Century, November4, 1981, 1122. 
II Ibid., 1124. 
12 Harvey Cox: Verführung des Geistes, Stuttgart 1974, 261. 
13 Ibid., 262, 13f. 
14 Vgl. Eugen Biser: Der Schuldner des Wortes. Gedanken zum Luther-Jubiläum 1983, in: Stimmen 

der Zeit, Heft 11/1983, 742f. Dazu auch: Jörg Zink: Askese im Fernsehen. Gegen die Inflation von 
Fernsehgottesdiensten, in: Evangelische Kommentare, 5(1980, 272. 

15 Jörg Zink, a.a.O., 274. 
16 Vgl. Richard Quebedeaux: The Worldly Evangelists, San Francisco 1980, 52f. 
17 V gl. God in America. Religionisalive and weil in America, in: Chicago Tribune, October 23, 1983. 

Dazu auch: Hermann Boventer: Religion als Fernsehshow. Die Elektronische Kirche in den USA, 
in: Herder Korresspondenz, 5(1981, 231. 

18 Vgl. Derrick de Kerckhove: Televangelism: A Theology for the Central Nervous System, in: 
Communio, Fall 1982, 264. "Demokratisch" ist die Elektronische Kirche nicht zuletzt deshalb, weil 
sie sich größtenteils nicht aus kommerzieller Werbung oder öffentlichen Zuschußmitteln finanziert, 
sondern von den Geldern kleiner Leute lebt. Allerdings gilt auch der Einwand, die "Verkaufstechni­
ken" mancher TV-Evangelisten überträfen an Härte und psychologischem Geschick bei weitem die 
üblichen Markttechniken des kommerziellen Fernsehens. Kerckhove fragt, was einfache Bürger be­
wegt, aus freien Stücken beträchtliche Summen als Spenden zu geben. Er glaubt einen Wertewandel 
zu erkennen "im gesellschaftlichen Klima von der Güterproduktion zur Herstellung von Informa­
tion als neuemunddominierendem Industriezweig". Das Geld, mit dem Information erworben wird, 
verwandelt sich in Information, nicht mehr in einen materiellen Gegenwert von Gütern, die man 
kauft. 

19 Gregor T. Goethals: The TV Ritual. Worship at the Video Altar, Boston 1981, 125f. 
20 Thomas H. Clancy: Martin Luther in a Television Age, in: America, May 14, 1983, 373. 
21 Martin E. Marty: Religion in America since Mid-century, in: Mary Douglas, Steven Tipton (Ed.): 

Religion in America. Spiritual Life in a Secular Age, Boston 1982, 273. 
22 So zum Beispiel die United States Catholic Conference (USCC), die mit der Errichtung eines 

Catholic Telecommunication Network of America (CTNA) eine nationale Rundfunkorganisation 
für die neuen Medien geschaffen hat und die lokalen Diözesen mit solchen Diensten wie Satelliten-

186 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179 - am 12.01.2026, 17:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fernsehen, Kabelfernsehen, elektronischer Post, Bildschirmtext und der entsprechenden "Software" 
im religiösen Programmbereich versorgt. Die United Methodist Church und die Southern Baptist 
Convention sind ebenfalls in die Produktion eigener Programme und TV-Diensteeingestiegen. Ygl. 
Peter G. Horsfield: Religious Television in America. lts lnfluence and Future, besonders das Kapi­
tel "The Struggle within the Churches", demnächst im Druck. 

23 William F. Fore: Assistant General Secretary for Communication of the National Council of 
Churches, stellt diese Fragen in seinem Kommentar: Beyond the Electronic Church, in: The 
Christian Century, January 7-14, 1981, 29. 

24 Harvey Cox, a.a.O., 267, 273. 

SUMMARY 

What are the chances as weil as the dangers in transmitting religious contents with the medium of tele­
vision, is the basic question of this contribution. The author discusses judgements on the lively and 
penetrating programmes of the "electronic Church" in the United States. Theseprogrammes find quite 
an interest with the public, which is also reflected in the financial contributions of the viewers. Are the 
"electronic Church" activities manipulation, business or a trivialisation of the message of Christ, or even 
"opium for the people?". Isamedium which can only show the surface of things, able at all to deal with 
religious contents, or must there not be attributed to television a kind of "sacramental symbolism" 
similar to picture Bibles of the mediaeval times in placing the Gospel into the daily life of a secular 
culture? 
The author proposes totheGerman Churches to deal more deeply with the sociology and psychology of 
religious programming in television. 

RESUME 

La question principale de cette contribution s'oriente aux possibilites et dangers des cmissions 
religieuses transmises par Ia tl:ll:vision. L'auteur discute des jugements sur I es programmes pl:nl:trants de 
"l'Eglise Electronique" aux Etats Unis. L'intl:ret du public pour ces programmes se reflete dans !es 
considerables contributions financil:res des tl:ll:spectateurs. Est-ce-que l'activitl: de "l'Eglise 
Electronique" est une manipulation, du commerce ou une trivialisation du Message du Christ, ou meme 
de "l'opium pour le peuple"? Est-ce qu'un moyen, qui ne peut que montrer Ia surface des sujets. est 
capable de traiter des contenus religieux? Ou doit-on attribuer it Ia tl:ll:vision un genrede "symbolism 
sacramental" comme aux Bibles illustrl:es du Moyen Age, qui ont place l'Evangile dans Ia vie 
quotidienne d'une culture seculaire? 
L'auteur propose aux Eglises Allemandes de traiter plus profondl:ment Ia sociologie et Ia psychologie de 
Ia programmation religieuse dans Ia tell:vision. 

RESOMEN 

Cuales son las posibilidades asi como los peligros de transmitir contenidos religiosos a traves de Ia 
televisi6n .. ? Esta es Ia pregunta basica que plantea este articulo. EI autor discute los juicios de los 
programas vivos y penetrantes de Ia "Iglesia Electr6nica" en Estados Unidos. Estos programas 
encuentran un interl:s cierto en el publico lo quese refleja en Ia contribuci6n financiera de los televiden­
tes. Acaso las actividades de Ia "Iglesia Electr6nica" son manipulaci6n negocio o una vulgarizaci6n 
(abusiva) del mensaje de Cristo, o aun un "opio para el pueblo?" Es este un medio que solo puede 
mostrar superficialmente las cosas, incapaz de tratar contenidos religiosos, o acaso se debe atribuir a Ia 
televisi6n una especie de "simbolismo sacramental", similar al de las imagenes de las Biblias de Ia l:poca 
Medieval, colocando el Evangelio en Ia vida cotidiana de una cultura secular'? 
EI autor propone finalmente que Ia lglesia Alemana trdte con mayor profundidad Ia siciolog'ia y Ia 
psicologia de los programas religiosos en television. · 

187 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179 - am 12.01.2026, 17:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

