Communicatio Socialis 17 (1984) 3: 179-187
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Communicatio Socialis
ZEITSCHRIFT FUR PUBLIZISTIK IN KIRCHE UND WELT

in Verbindung mit
Michael Schmolke (Salzburg) und Karl R. Hoéller (Aachen)

herausgegeben von
FRANZ-JOSEF EILERS SVD (AACHEN)

17.Jahrgang 1984 Juli - September Nr. 3

Fernsehen und Religion

Anmerkungen auf dem Hintergrund der ,,Electronic Church® in den Vereinigten Staaten

von Hermann Boventer

Die Einschaltziffern fiir die religiésen Fernsehprogramme der Star-Evangelisten in
Nordamerika liegen nach zuverldssigen Arbitron- und Nielsen-Messungen bei wochentlich
rund zwanzig Millionen Zuschauern.! Diese Angaben widerlegen die phantastisch
klingenden Zahlen, die Ben Armstrong, Direktor der ,,National Religious Broadcasters*, in
Umlauf gebracht hatte. In seinem vor vier Jahren veroffentlichten Buch ,The Electric
Church” hatte Armstrong behauptet, an jedem Sonntagmorgen sdflen 130 Millionen
Amerikaner vor ihrem Radio oder Fernsehapparat, um sich zur gréfiten Gemeinde des
Landes zu versammeln. Uber die Sendungen der ,,Electronic Church* - diese Bezeichnung
hat sich dann eingebiirgert - wiirden mehr Menschen erreicht als von allen Kirchen Amerikas
zusammengenommen.?

Die GroBkirchen auf protestantischer Seite und auch die katholische Kirche, die heute mit
iiber 50 Millionen die zahlenmiBig grofte Kirche Nordamerikas ist, blieben anfidnglich der
Art gegeniiber indifferent, wie die vorwiegend evangelikalen und fundamentalistischen
Gruppen sich in der Fernsehbranche etablierten. Religise ,,Shows* waren keine ernst-
zunehmende Konkurrenz, und die Mehrzahl der TV-Evangelisten wurde als nicht serids
eingestuft. Die Zihlebigkeit der ,Electronic Church* iiberrascht jedoch, und ihre
finanziellen Ressourcen miissen betrichtlich sein. Pat Robertsons ,,The 700 Club*, ein
Programm neben vielen anderen, wird heute tiiber Satellit immerhin in 2.750
Kabelprogramme eingespeist und hat 9,3 Millionen Abonnenten.? Die religiosen
Programmtrager haben sich zu eigenen Konzernen zusammengeschlossen, sie strahlen auch
wihrend der Woche rund um die Uhr ihre Sendungen aus und zeigen sich unbeirrt von der
Kritik, die nun schon seit Jahren auf sie herabprasselt. ,,Father, Son and Mammon*
apostrophierte das angesehene Atlantic-Monthly-Magazine die Methoden der TV-
Evangelisten, und der Vorwurf der personlichen Bereicherung, der in dem einen oder
anderen Fall aufgekommen ist, mufBite sie hart treffen; das waren jedoch Ausnahmen.

Dr. phil. Hermann Boventer, Bensberg, ist freier Publizist und Lehrbeauftragter fiir politische
Pidagogik an der Universitit Bonn.

179

12.01.2026, 17:55:01. Access - [ Im—"


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die ,,Prime Time Preachers* werden in dem Buch von Jeffrey K. Hadden und Charles E.
Swann* keinesfalls als ephemere Erscheinungen einer raschlebigen Mode gewertet. Hadden,
Professor fiir Soziologie und Religionswissenschaft an der University of Virginia, und
Swann, Geistlicher der Presbyterianischen Kirche und Manager eines Radioprogrammsam
Richmond Theological Seminary, haben das erste und umfassende Werk zur ,Electronic
Church“vorgelegt. Was sie ,Televangelism* nennen, charakterisieren sie als eine bedeutende
Entwicklung der Religion in den Vereinigten Staaten. Das Potential dieses neuen Zugangs
7zum Medium des Fernschens diirfe nicht unterschitzt werden. Die grofle Popularitit der
Programme sei eine Herausforderung an die Verkiindigungsformen der etablierten
GroBkirchen. Nahezu alle Sendeformen des weltlichen Fernsehens sind von den ,,Religious
Broadcasters® iibernommen worden, Talk-Shows ebenso wie Quiz- und Spielprogramme,
Soap-Operas als Familienprogramme, die auch nichtreligioses Publikum ansprechen,
christliche Gospel- und Beatmusik, religiose Cartoons, Puppenspiele oder christliche
Versionen von ,,Captain Kangeroo* fiir die Kinder, auch Nachrichtensendungen oder Panel-
Programme zu religiosen und theologischen Streitfragen. Im Vordergrund des Programm-
angebots stehen aber Predigt und ausgesprochene Missionierungsgottesdienste mit Bibel-
auslegung. Die Zeugenschaft einzelner und mancher Prominenter darunter, die
,wiedergeboren® sind oder von Wunderheilungen zu berichten wissen, gehort hiufig dazu.

Der Phantasie und Kreativitit sind kaum Grenzen gesetzt, und die ,,Electronic Church* ist
erfinderisch. In Chicago lduft eine Show namens ,,Bible Baffle®, eine Art Hindernisrennen
um das richtige Bibelzitat mit attraktiven Preisen in Form religioser Literatur oder einem
kostenfreien Wochenende ,,at religiously oriented spas*.® Die Fernsehprediger meistern das
Medium ganz ausgezeichnet. Der Produzent von Robert Schullers ,,Hour of Power*, Mike
Nason, formuliert: ,,Christ must be represented in a first-class-manner.“® Die Studios von
Pat Robertson in seinem Christian Broadcast Network (CBN) in Virginia beschiftigen 700
Angestellte und zihlen zu den modernsten im Land. Eine eigene CBN-University lehrt neben
der Theologie auch Kommunikationswissenschaft und Fernsehjournalismus. Dasselbe gilt
fiir Jerry Falwells , Liberty Baptist College®. Oral Roberts griindete in Tulsa, Oklahoma,
eine Universitat fiir 5.000 Studenten mit hervorragenden medizinischen Einrichtungen und
teilweise kostenloser Behandlung fiir Bediirftige. Die Star-Evangelisten sind Unternehmer-
typen; sie haben kleine und grofle Fernseh-Imperien regelrecht aus dem Boden gestampft.’

An Erfolgsgeschichten mit typisch amerikanischer Einfarbung fehlt es nicht. Wenn es heifit,
daB die Organisation von Oral Roberts jahrlich bis zu sechs Millionen Briefe empfingt,
100.000 Briefe an einem Tag nach einer gelungenen Sendung seien keine Ausnahme, dann
wird ersichtlich, wie der Computer mit der Datenverarbeitung - alle Briefe werden
personlich” beantwortet - und die Religion im Fernsehgewand eine Ehe eingegangen sind.
Ohne die Mikroelektronik mit ihren para-personalen Kommunikationsformen und der
Massenhaftigkeit eines Feedback gibe es die Elektronische Kirche nicht.

Die neuen Medien haben Gestalt angenommen. Amerika lebt schon linger mit dem
ototalen® Fernsehen, und keine Gesellschaft ist so fernsehgepriagt wie die amerikanische.
Was sich hier im Verhaltnis von Fernsehen und Religion abspielt, verdient Interesse und
Aufmerksamkeit. Die ,Electronic Church® wird in Deutschland gern mit einer
Handbewegung abgetan. ,Amerikanische Fernsehverhaltnisse*, die will man hierzulande
nicht einreilen sehen, und darunter rubriziert man auch die religiosen Show-Programme der
TV-Evangelisten. Die kulturellen und sozialpsychologischen Voraussetzungen sind von sehr
verschiedener Art, was Amerika und seine religiose Szene betrifft. Tony Schwartz,
Werbefachmann und Spezialist fiir die Fernsehkommunikation in amerikanischen
Wahlkampagnen, nennt das Fernsehen salopp ,,The Second God*“.* Einen Gott, einen
Gotzen hat uns die Technik in die Wohnstube gesetzt, und in dem, was Schwartz ,the
mastery of the second god* nennt, sind wir noch nicht weit gekommen. Die Experimentier-
felder der TV-Evangelisten verdienen schon aus diesem Grund eine gewisse Aufmerksam-
keit, wie Religion und Fernsehen denn eigentlich zusammengehen oder nicht.

180

12.01.2026, 17:55:01. Access - [T



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Fernsehgerechte Darbietung von ,,Religion”

~Televangelism® ist auch fiir groBe Teile der amerikanischen Offentlichkeit noch immer ein
isoliertes und umstrittenes Phianomen. Jerry Falwells ,,Moral Majority“ erregte bei den
Prasidentschaftswahlen fiir Reagan vor vier Jahren zum ersten Mal nationale Aufmerk-
samkeit; hier votierte einer der bekanntesten Star-Evangelisten mit seinen konservativ-
religiosen Fernsehprogrammen eindeutig politisch. Falwell suchte das Religitse vergeblich
vom Politischen getrennt zu halten. Seither weil man, dal mit dem ,, Televangelism* auch
politisch zu rechnen ist, und daBl die Gewichte auf der fundamentalistisch-konservativen
Seite zu suchen sind. Mehr als 300 Radiostationen bringen full time* ausschlieBlich
religiose Programme und Themen, und dasselbe gilt fiir 36 Fernsehstationen im Land.?

Es fehlt nicht an dem immer wiederholten Einwand, hier machten einige geschiftstiichtige
Prediger aus der Religion ein wohlfeiles Show-Geschift. Nun kann man nicht die Tatsache
iibersehen, daB ein gewisses Publikum in groBer und konstanter Zahl in dieser Hinsicht ganz
anders reagiert und denkt. Die Zuschauer werden nicht nur erfolgreich und attraktiv
wunterhalten”, sondern sind auch bereit, die kostspieligen Fernsehunternechmen mit
Millionen von kleinen und groBen Spenden zu finanzieren. Sie konnen nicht alle das Opfer
einer ,,Verfilhrung* geworden sein, und selbst wenn wir vom typisch Amerikanischen abstra-
hieren, scheint hier in der sidkularisierten Gesellschaft ein Nerv getroffen zu sein, der
spezifische Massenbediirfnisse offenlegt und wichtige Fragen an die Nutzung des
Massenmediums Fernsehen und die fernsehgerechte Darbietung solcher Stoffe wie
»~Religion® stellen 148t.

Mit der religiésen Botschaft und der Materie der Verkiindigung sind sensible Gegenstinde
bezeichnet. Wenn es richtig wire, daBB die Abnutzungseffekte, die von der Technologie des
Fernsehens ausgehen, einen solchen Stoff in vergrobernde und simplifizierende Strukturen
zwingen, dann kénnte das fiir die Glaubwiirdigkeit der Botschaft verheerende Folgen haben.
Das Problem des Fernsehens zwischen Medium und Botschaft werden wir fiir die
Elektronische Kirche auch nicht damit beantworten kénnen, das Erfolgsrezept sei einfach
»Evangelism as Entertainment*“!?, also hier wiirden mit ein paar Reklametricks von der
Coca-Cola-Werbung die noch nicht Geretteten ins himmlische Jerusalem geholt. ,,Ich bin
mir ganz sicher, daB der am Massenbediirfnis und Markt orientierte Glauben die Botschaft
Jesu trivialisiert, ja sogar Opium fiir das Volk ist,“ meint einer der Kritiker, der jedoch hinzu-
fiigt, daB das Elitekonzept die Frage unbeantwortet 14Bt, wie und auf welchem Niveau die
Telekommunikation mit den religiosen Gefithlen sehr unterschiedlicher Bevolkerungs-
kreise umgehen soll.!! Sollten Religion und Fernsehen sich einander ausschlieBen?

2. Fernsehen als Mythos und Metapher

Das Fernsehen ist ein profanes Medium von ausgepragter Weltlichkeit. Alles, was der
Mensch erfihrt und schafft, die Zivilisation, das Kulturelle und das Politische, die Natur und
die Seele, das wird dem Medium in einem globalen und sehr diesseitigen Sinn zur ,,Welt*,
Das Medium Fernsehen zeigt die Oberflachen der Dinge, und allem Anschein nach ist dieses
Medium unserer transzendenzvergessenen Gegenwart auf eine besondere Weise erlegen,
indem es sich in forscher Weise aller Hintergriindigkeiten entledigt und zeigt, was da ist.
Fernsehen scheint ein flaches, kein doppelbidiges Medium zu sein, aus der Rationalitit
geboren und fiir sie wie geschaffen.

Diese Auslegung beruht auf einem vordergriindigen Eindruck und ist in dieser Form nicht
haltbar. Das Fernsehen trigt nur oberflichlich die Signatur der Neuzeit, die Signatur einer
dienstbaren und in ihrer Zweckleistung klar strukturierten Maschine. Einmal in Gang
gesetzt, zeigt das Medium allein schon durch den spezifischen Charakter seiner aufs Visuelle
und Bildhafte angewiesenen Botschaft eine mythenbildende Kraft, die uns weiter von der
Wirklichkeit dieser Erde entfernen kann, als irgendeine Jenseitshoffnung dies vor dem

181

12.01.2026, 17:55:01. Access - [T



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeitalter der Sakularisierung vermocht hat. Wir kniipfen an Gedankengénge des amerika-
nischen Theologen Harvey Cox an und lassen ihn zur Verhiltnisbestimmung von Religion
und Fernsehen ausfiihrlicher zu Wort kommen.

Cox ist vom Mythos und der Metapher der Technologie angezogen und erblickt in den
Massenmedien eine moderne Form der Verfiihrung des Geistes: ,Kreuze die mythische
Macht des Technologischen mit der kulturellen Vorrangstellung des Visuellen, und der
Nachkémmling ist eine elektronische Ikone. Das, glaube ich, ist der Grund, warum wir eine
neue Theologie der Kultur brauchen.“!2 Religion ist nicht etwas Ausgespartes und sduberlich
Getrenntes, sondern bezeichnet die in einer Kultur eingeschmolzenen Sinngebungen und
Wertmuster. Etymologisch ist die Religion dasjenige, was die Dinge ,zusammenbindet”, .
dem Leben einen Zusammenhang gibt und einen Vorrat an Sinngebungen. Die Ereignisse
werden zu einer Einheit zusammengefiihrt.

In dieser Sicht interpretiert Cox die ,,Signalgebilde* der Massenmedien als verkappte Form
einer Religion. Fernsehshows und Zeitschriftenwerbung sind iibersdt mit Mythen und den
Images von Helden. Was sich als Unterhaltung und Bildung ausgibt, kann auch die Seelen
mit hohlen Halbgéttern, Konsumenten-Allheilmitteln und vorgetduschten Visionen
verdummen und solchermaBen die Entscheidungen beeinflussen, den Verstand informieren
und fiir das Verhalten beispielgebend wirken. Macht das unsere Medienkultur ,religios*?
Cox meint ja. Die groBe Anziehungskraft der Massenmedien sei anders kaum zu erkléren. 3

3. Die Verlockung, ein Bild zu zeigen

Der an das Bild gefesselte Fernzuschauer unserer Gegenwart wird von den Intellektuellen
gern als ,vorgutenbergisch® typisiert und ins Mittelalter plaziert, wo die des Lesens
unkundigen Menschen eine nicht-literarische Verkiindigung durch Bilderbibeln, Altartafeln
und andere Symbole erhielten. Der Protestantismus weist theologiegeschichtlich eine
besondere Nihe zum Gutenberg-Zeitalter auf, wenngleich Luther selbst auch den an den
Buchstaben geketteten Geist des Evangeliums von der Erblast des starren Predigt- und
Traditionsdienstes zu befreien suchte, um das Christentum zu lehren, wie es Christus selbst
lehren wiirde. Das im Buch festgeschriebene Wort bedarf der miindlich interpretierenden
und authentischen Rede. Das Medium wird mit der Botschaft nahezu identisch, da auch die
Botschaft ein Wort ist. Jesus Christus als das Evangelium und zugleich als der Evangelist,
das ist gut biblisch.!¢ Nicht grundlos ist es dann im Reformationszeitalter zum ,,Bildersturm*
gekommen.

Die Ikone, das verehrte Bild, ist gewissermaflen iiber das Massenmedium Fernsehen in
unsere Zeit zuriickgekehrt. Die Vorherrschaft des Sichtbaren gegeniiber dem Verbalen wird
in der elektronischen Kultur hervorgekehrt. Sie macht das Symbol zum zentralen Element
und stellt neue Fragen an die christliche Verkiindigung, ob etwa ihre medialen Bindungen an
historische Formen im Zeitalter der elektronischen Medien ergidnzungsbediirftig sind und ob
nicht iiberhaupt mit groBerer Entschiedenheit das Bildhafte in der Verkiindigungsbotschaft
nach vorn gerlickt werden muB.

Jorg Zink begegnet solchen Fragen mit Skepsis und bezweifelt, ob das Medium Fernsehen
die Gewihr bietet, dal die Botschaft unverindert heriiberkommt und somit, publizistisch
gesprochen, nicht unglaubwiirdig wird. Die Verlockung des Mediums, ein Bild zu zeigen, das
als solches nicht von geistlicher Relevanz ist, sei groB. Jorg Zink empfiehlt den Kirchen die
Askese im Fernsehen, das heifit, ,Verzicht auf alle medialen Mittel, mit denen Reichtum dar-
gestellt werden soll. Verzicht auf alle Mittel der Reprisentation, der filmischen Aufbldhung,
der filmischen Filschung von tatsidchlich geringen Dingen, Verzicht auf Fassaden optischer
oder akustischer Art. Verzicht auf drohnendes Bekennen.“!

182

12.01.2026, 17:55:01. Access - [T



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wird die Selbstliquidation des Mediums verlangt? Der Verzicht auf alle farbige und reizvol-
le Oberfliche bedeutet den Verzicht auf das Fernsehmedium. Drohnendes Bekennen ist stets
abtriglich in jeder Form. Warum soll sich die religiose Verkiindigung einer strengen
Arkandisziplin unterziehen, ist doch die rémische Liturgie gleichfalls durch einen Reichtum
an Zeichen, Symbolen und Gebarden geprigt.

Die Evangelikalen der Elektronischen Kirche gehen mit ihrem , Televangelism“ méglicher-
weise zu weit. IThre Provokation zielt auf einen etablierten Protestantismus der biirgerlichen
Mittelklasse, auf deren literarische Bibelkultur und Theologie des Auserwihltseins.!¢ Das
Fernsechen der Evangelikalen schaut dem Volk ,aufs Maul“. Das Missionierungsinteresse
hat eine vagabundierende, hiufig nicht kirchengebundene Religiositat in den modernen
Industriegesellschaften im Blick, und Amerika scheint hier mit den Entwicklungen einer
Renaissance des religiosen Gefithls und Bediirfnisses voranzugehen.

4. Das Medium journalistischer Erzdhlkunst

Das religiose Interesse der Durchschnittsamerikaner ist in den letzten Jahren auffallend ge-
wachsen.!” In diese Entwicklungen blendet sich das Fernsehen ein und ,,demokratisiert* die
Religion. Dogmatische und prézise Formeln, wie der Katechismus sie vermittelt hat, vermag ,
das Fernsehen nicht zu iibertragen. Kompliziertes Material kann das Fernsehen nicht trans-
portieren. Die Theologie wird auf Volksniveau herabgedriickt. Wie hat Jesus selbst gelehrt?
In Bildern und Parabeln hat er gesprochen. Das biblische Medium ist die Erzahlkunst. Was
Gott tiber sich selbst offenbart und iiber das Alte und Neue Testament iiberliefert wird,
gelangt in Geschichten an unser Ohr. Lauter Bildergeschichten einer iiberhaupt nicht
#kritischen“ Theologie und Religion sind es, erhirtet durch persénliches Zeugnis und
personliche Erfahrung, die von den TV-Evangelisten iiber das angeblich sikulare Medium
transportiert werden. Wiahrend die Inhalte zuriicktreten, magnetisiert und moduliert das
Medium die Zuschauer auf eine religiose Stimmung hin, deren Pseudo-Charakter von den
Intellektuellen geriigt wird. Aber das nimmt dem Apparat nicht seine Anziehungskraft fiir
die Masse der Zuschauer.!8

Dem Fernsehen wird von Gregor T. Goethals eine ,sakramentale Symbolfihigkeit zuge-
schrieben. Zwischen Ikone und Ikonoklasmus, Ritual und Sakrament werden kulturanthro-
pologische und historische Verbindungslinien gezogen. Die Griindungsvater Amerikas
verwarfen aus puritanisch-protestantischem Erbe das Visuelle als gotteslasterlich und ver-
dringten das religiose Ritual und die Ikone. Familie, Natur, Kunst oder Technologie verla-
gerten sich vollends in die Weltlichkeit. Der Mensch als ,sakramentales Geschopf* wurde
auf die Abstraktion des geschriebenen oder gesprochenen Wortes verwiesen. Im Gegenzug
und sozusagen durch die Hintertiir befriedigt die sikulare Kultur jetzt die ,,sakramentalen®
Bediirfnisse, indem sich die Massen umden,,Video-Altar” versammeln. ,,Sakulare Kultur ist
populir nicht aus dem Grund, weil sie sidkular, sondern weil sie sakramental ist.“!? Goethals
referiert hier nichts anderes als die Erkenntnis, daf§ alle Kultur eine religios-sakramentale
Wurzel hat und auch die Medienkultur daran partizipiert.

In der Jesuitenzeitschrift ,,America“ hat Thomas H. Clancy einen Aufsatz mit der
Uberschrift veroffentlicht: ,Martin Luther in a Television Age“. Der Autor spekuliert
dariiber, wie der Reformator Luther sich wohl im elektronischen Zeitalter verhalten hitte
und warum die TV-Evangelisten heute so populdr geworden seien. Luther hdtte man Vulga-
ritit und Personenkult vorgeworfen, wenn er, was mit Gewifheit anzunehmen wire, sich der
neuen und elektronischen Medien zur Verkiindigung bedient hitte, um sie als Instrumente
fiir die Verbreitung des religiosen Wissens und Gefiihls einzusetzen. Eine buch- und schrift-
orientierte Kirche miisse sich schwertun mit ihren biirokratischen Strukturen. Das Pro-

183

12.01.2026, 17:55:01. Access - [ Dm—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fessionelle werde dem Charismatischen, die Rationalitat der einfachen Glaubigkeit vorgezo-
gen, wihrenddessen annihernd 20 Prozent der amerikanischen Bevélkerung als Analpha-
beten gelten.20

5. Elektronische Kirche und Sakularismus

Kénnte ein Fernsehen, das im Religidsen kein BiiBer- und Asketengewand trigt, sonderndie
Heiterkeit hervorkehrt und spielerische Elemente einbringt, etwas von der einfachen Freude
in die Religion zuriickholen, die beispielsweise dem mittelalterlichen Christentum des ein-
fachen Volkes, das nicht lesen noch schreiben konnte, nicht fremd gewesen ist?

Bei den telegenen Schauveranstaltungen der Fernsehpastoren gibt es immer viel zu sehen
und zu bestaunen. In Kalifornien predigt Robert Schuller, der auf dem Parkplatz eines
Drive-in-Kinos die ersten Gottesdienste veranstaltete, in seiner prachtigen Kristall-Kathe-
drale, die er mit Spendengeldern errichtet und mit allen elektronischen Raffinessen ausge-
stattet hat. Die graue Schultheologie geht iiber die K6pfe und Herzen der Menschen hinweg,
sie gilt den TV-Predigern nichts, sie verstehen sich als Schauspieler Gottes, und daB bei den
Programmen aus voller Kehle gesungen und fiir Auge und Ohr etwas geboten wird, dafiir
sorgen die Experten und Werbeberater der Fernsehkirche. ,I can so reach the stars*, ruft
Schuller der versammelten Gemeinde in dem riesigen Glas-Dom zu, der eine Spannweite von
120 Metern hat und dessen Architektur aus Stahltragern und 10.611 Glasteilen besteht. Die
»Hour of Power* ist seit 1970 im nationalen Fernsehprogramm und wird heute von 149
Stationen ibernommen. ,,Alles* tun zu kénnen aus der,,Kraft* des Evangeliums und Selbst-
vertrauens, das ist die alte Do-it-Yourself-Theologie: ,,I can do all things through Jesus
Christ who strengthens me.“ Robert Schuller packt das Evangelium beim Wort. In seinem
Dienstzimmer hingen iiber dem Schreibtisch die Portrits von Bischof Fulton J. Sheen und
Norman Vincent Peale. Sheen war der erste und lange Zeit der einzige Prediger-Star, der sich
des Radios und zuletzt auch des Fernsehens bediente, aber noch keine Schauveranstaltung
kannte, sondern allein mit dem Wort arbeitete. Peale vereinigte Religion und Psychologie in
seiner Theologie, die als ,,power of positive thinking® unverkennbar amerikanische Ziige
tragt.

Schuller lehnt es ab, sein Fernsehprogramm als ,,Kirche* zu bezeichnen. Die Angst der
etablierten Kirchen, ihre Mitglieder méchten abwandern und ihre Spendengelder der TV-
Evangelisierung zuwenden, ist nicht ganz unbegriindet. Diese Art unsichtbarer Religion, so
resiimiert der protestantische Kirchenhistoriker Martin E. Marty von der University of
Chicago, rivalisiert in hdchst gefihrlicher Weise mit der kirchlich gebundenen Religion.2!
Die GroBkirchen haben ihr Beiseitestehen inzwischen aufgegeben, sie investieren in eigenen
Fernsehunternehmen und stehen der elektronischen Evangelisierung nicht mehr nur negativ
gegeniiber.2?

Liefert die Elektronische Kirche eine gute Evangelisierung? Trennt sie die Menschen tatsich-
lich vom Gemeindeleben am Ort? Unterwirft sich diese Fernsehkirche den Strukturen des
kommerziellen Rundfunks mehr oder weniger bedingungslos? Sind die Werte der Elektroni-
schen Kirche nicht letzten Endes die Werte jenes Sidkularismus, den sie nur dem Anschein
nach verurteilt, um ihn dann nachzuvollziehen und zu materialisieren??3 Die Kritiker sehen
mit Argwohn, wie nahtlos sich die evangelikale Botschaft in die elektronische Medienkultur
einblendet. Ein religioses Wohlbefinden wird erzeugt, das die Predigt der Umkehr auszu-
schlieBen scheint. Bleibt die Kreuzesbotschaft vor dem Erfolgsdenken und dem religiosen
Selbstbezug auf der Strecke? Erliegen die elektronischen Prediger der Versuchung einer be-
quemen, marktgerechten Auswahl ihrer Themen?

184

12.01.2026, 17:55:01. Access - [T



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Medium Fernsehen hat seine Grenzen, es hat molochartige Strukturen, in die man nicht
alles hineinfiittern kann. Die Elektronische Kirche wird eine Ersatz-Kirche bleiben. Es fehlt
auch nicht an Scharlatanen. Dennoch verdient die irberraschend groBe Produktion
religioser Unterhaltungs- und Informationsprogramme iiber das Medium Fernsehen keine
pauschale Verurteilung. Die Zuschauer, die von sich behaupten, daB sie geistigen und reli-
giosen Gewinn aus den Programmen ziehen, kann man nicht einfach zu Opfern der
Manipulation erkldren, sondern ihr Verhalten muBl niherhin befragt werden. Religion als
»Stoff* einer Massenkultur und iiber ein Massenmedium vermittelt, das stellt uns vor neue
Fragen. Forschung und Wissenschaft haben den Phinomenen des religiosen Fernsehens
bisher kaum Beachtung geschenkt. Uber das Stadium journalistischer und mehr zufilliger
Beobachtungen und Interpretationen sind wir nicht hinausgekommen. ,, Televangelism*® ist
auch im Kontext einer gesellschaftlichen Entwicklung zu sehen, die durch das bereits er-
wihnte Wiedererstarken des religiésen Sentiments gekennzeichnet ist und merkwiirdiger-
weise in Amerika in den elektronischen Medien gewisse Kristallisationspunkte gefunden zu
haben scheint.

6. Die ,religiose” Penetranz der Massenmedien

»Auch in der Religion kénnen die Medien zur Botschaft werden.” Harvey Cox folgert diese
Tatsache aus der sich gegenwirtig ereignenden Kuiturrevolution eines Ubergangs von den
Schrift- zu den Bildmedien. So triigender Film, das Fernsehen und andere neue Medien eine
enorme Verheilung in sich, seien sie doch prinzipiell universaler, egalitarer und zugianglicher
als vorhergegangene Formen der Kommunikation. Das Egalitdre der Massenkommunika-
tion ist es vor allem, das den Mediengegnern und intellektuellen Verteidigern der,,Hochkul-
tur ins Auge sticht, doch letzten Endes gilt thre Ablehnung jeder Form von ,Popular
Culture*.2 Fiir die vielen Millionen Zuschauer sind nicht Sophokles oder Shakespeare die
Symboltriger fiir Lebenserfolg und tragende Ideen, sondern sie entnehmen ihre Normen
und Helden den Comics, den Schlagertexten, den Kleidermoden, den schreienden Reklame-
spriichen auf allen Oberflichen, dem Kaleidoskop bunter Fernsehsendungen, Mickey
Mouse und Westernfilmen. Die Medienkultur, das ist die ,,Popular Culture* der groBen
Mehrheit einfacher Leute, die in den Analysen der Theologen, Therapeuten und Medienkri-
tiker als statistische GroBe erscheinen.

Was das Medium Fernsehen kann, was es nicht kann, das exemplifiziert die Elektronische
Kirche in eindringlicher Form. Offenbar sto3t dieses religiose Angebot auf eine Erwartungs-
haltung, die von den lebensweltlichen Milieus in der modernen Massengesellschaft ausgeht.
Nihe, personale Kommunikation und religiose Geborgenheit kann das Medium allenfalls
simulieren, aber in der Kiinstlichkeit des Angebots steckt die ganze Kraft der Fiktion und
Phantasie. Was die Massenmedien fiir gut und wahr ausgeben, was sie fiir wirklich und
wichtig halten, was nicht, das macht ihre ,,Religion* aus, die sie verbreiten. Religion steht
hier fiir die Sakralitdt im Profanen, fiir ,,Video Myth* und gegen den sidkularen Ikonoklas-
mus, fiir das praktische Konglomerat von Wertvorstellungen und Sinnmustern, woran sich
die Lebensvernunft des einzelnen hilt.

Die Penetranz der Massenmedien ist heute gegeniiber den traditionellen Wertevermittlern
und Sozialisationsagenten allgegenwirtig und zugleich alltiglich, und wo nur wenige von
einem Buch erreicht werden koénnen, sind es Millionen vor den Fernsehgeridten. Dort
vermengt sich das Profane mit dem Kulturellen, das Geistige mit dem Sittlichen und ,,Reli-
gidosen” wie in allen anderen Lebensbereichen. Die Botschaften mégen noch so weltlich sein,
lassen sie sich doch fiir die Wert- und Lebensfragen jederzeit durchscheinend machen. daB
etwas eingeht in die Menschen, an dem sie nicht achtlos vorbeigehen. Dieses ganz Andere,
nennen wir es das Transzendente, Religiése oder Mystisch-Mythische, wird in der Massen-

185

12.01.2026, 17:55:01. Access - [T



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

kommunikation immer schon ,,mitgeliefert*. Religion, wo sie ins Leben hineingenommen
wird, ist kein Ghetto; sie lehrt uns, die Dinge so zu sehen, daf} sie symbolhaft werden, etwas
gegenwirtig sein zu lassen, was nicht anwesend ist - und dies tut und kann gerade das
Medium Fernsehen auf ganz spezifische Weise.

Uber die Tauglichkeit des Exempels, das die Elektronische Kirche Nordamerikas vorweist,
kann man unterschiedlicher Meinung sein. Jedenfalls ist die Verhiltnisbestimmung von
Fernsehen und Religion nicht mehr dieselbe; sie mufl neu durchdacht und praktiziert wer-
den. Die katholische Kirche Deutschlands hat zum Fernsehen ein noch aufierordentlich
sprodes Verhiltnis, und mit der Heraufkunft der Neuen Medien verbindet sich eine
merkwiirdige Angstlichkeit, die kein guter Ratgeber ist. Das Fernsehen mit seinen Méglich-
keiten gilt es auch fiir die Religion und das religiose Gefiihl tiberhaupt erst noch zu
entdecken.

Anmerkungen

Margaret O’Brien Steinfels, Peter Steinfels, The New Awakening: Getting Religion in the Video
Age, in: Channels of Communications, Jan/Feb 1983, 25.

Ben Armstrong: The Electric Church. Nashville 1979, 7.

Margaret O’Brien Steinfels, Peter Steinfels, a.a.O., 24.

Jeffrey K. Hadden, Charles E. Swann, Prime Time Preachers: The Rising Power of Televangelism.
Reading, Massachusetts, 1981,

5 Ibid., 19.

6 Ibid., 11.

7 1bid., 103f.

8 Tony Schwartz, Media: The Second God. Garden City, New York 1983, Introduction, 107f.

9

10

F RIS )

Jeffrey K. Hadden, Charles E. Swann, a.a.O., 8.
Robert M. Price: Evangelism as Entertainment, in: The Christian Century, November4, 1981, 1122,

11 Ibid., 1124,

12 Harvey Cox: Verfiithrung des Geistes, Stuttgart 1974, 261.

13 Ibid., 262, 13f.

14 Vgl. Eugen Biser: Der Schuldner des Wortes. Gedanken zum Luther-Jubildum 1983, in: Stimmen
der Zeit, Heft 11/1983, 742f. Dazu auch: Jorg Zink: Askese im Fernsehen. Gegen die Inflation von
Fernsehgottesdiensten, in: Evangelische Kommentare, 5/ 1980, 272.

15 Jorg Zink, a.a.0., 274.

16 Vgl. Richard Quebedeaux: The Worldly Evangelists, San Francisco 1980, 52f.

17 Vgl. God in America. Religion is alive and well in America, in: Chicago Tribune, October 23, 1983.
Dazu auch: Hermann Boventer: Religion als Fernsehshow. Die Elektronische Kirche in den USA,
in: Herder Korresspondenz, 5/1981, 231.

18 Vgl. Derrick de Kerckhove: Televangelism: A Theology for the Central Nervous System, in:
Communio, Fall 1982, 264. ,,Demokratisch* ist die Elektronische Kirche nicht zuletzt deshalb, weil
sie sich groftenteils nicht aus kommerzieller Werbung oder 6ffentlichen ZuschuBmitteln finanziert,
sondern von den Geldern kleiner Leute lebt. Allerdings gilt auch der Einwand, die,,Verkaufstechni-
ken* mancher TV-Evangelisten iibertrifen an Harte und psychologischem Geschick bei weitem die
tiblichen Markttechniken des kommerziellen Fernsehens. Kerckhove fragt, was einfache Biirger be-
wegt, aus freien Stiicken betrachtliche Summen als Spenden zu geben. Er glaubt einen Wertewandel
zu erkennen ,,im gesellschaftlichen Klima von der Giiterproduktion zur Herstellung von Informa-
tion als neuem und dominierendem Industriezweig®. Das Geld, mit dem Information erworben wird,
verwandelt sich in Information, nicht mehr in einen materiellen Gegenwert von Giitern, die man
kauft.

19 Gregor T. Goethals: The TV Ritual. Worship at the Video Altar, Boston 1981, 125f.

20 Thomas H. Clancy: Martin Luther in a Television Age, in: America, May 14, 1983, 373.

21 Martin E. Marty: Religion in America since Mid-century, in: Mary Douglas, Steven Tipton (Ed.):
Religion in America. Spiritual Life in a Secular Age, Boston 1982, 273.

22 So zum Beispiel die United States Catholic Conference (USCC), die mit der Errichtung eines
Caiholic Telecommunication Network of America (CTNA) eine nationale Rundfunkorganisation
fiir die neuen Medien geschaffen hat und die lokalen Diézesen mit solchen Diensten wie Satelliten-

186

12.01.2026, 17:55:01. Access - [T



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fernsehen, Kabelfernsehen, elektronischer Post, Bildschirmtext und der entsprechenden, Software*
im religiosen Programmbereich versorgt. Die United Methodist Church und die Southern Baptist
Convention sind ebenfalls in die Produktion eigener Programme und TV-Dienste eingestiegen. Vgl.
Peter G. Horsfield: Religious Television in America. Its Influence and Future, besonders das Kapi-
tel ,,The Struggle within the Churches*”, demnachst im Druck.

23 William F. Fore: Assistant General Secretary for Communication of the National Council of
Churches, stellt diese Fragen in seinem Kommentar: Beyond the Electronic Church, in: The
Christian Century, January 7-14, 1981, 29.

24 Harvey Cox, a.a.0., 267, 273.

SUMMARY

What are the chances as well as the dangers in transmitting religious contents with the medium of tele-
vision, is the basic question of this contribution. The author discusses judgements on the lively and
penetrating programmes of the ,electronic Church* in the United States. These programmes find quite
an interest with the public, which is also reflected in the financial contributions of the viewers. Are the
welectronic Church* activities manipulation, business or a trivialisation of the message of Christ, or even
wopium for the people?*. Is a medium which can only show the surface of things, able at all to deal with
religious contents, or must there not be attributed to television a kind of ,sacramental symbolism*
similar to picture Bibles of the mediaeval times in placing the Gospel into the daily life of a secular
culture?

The author proposes to the German Churches to deal more deeply with the sociology and psychology of
religious programming in television.

RESUME

La question principale de cette contribution s'oriente aux possibilités et dangers des ¢missions
religieuses transmises par la télévision. L’auteur discute des jugements sur les programmes pénétrants de
»I'Eglise Electronique* aux Etats Unis. L’intérét du public pour ces programmes se reflete dans les
considérables contributions financiéres des téléspectateurs. Est-ce-que lactivité de ,I'Eglise
Electronique* est une manipulation, du commerce ou une trivialisation du Message du Christ, ou méme
de ,J'opium pour le peuple*? Est-ce qu'un moyen, qui ne peut que montrer la surface des sujets, est
capable de traiter des contenus religieux? Ou doit-on attribuer a la télévision un genre de ,symbolism
sacramental* comme aux Bibles illustrées du Moyen Age, qui ont placé I'Evangile dans la vie
quotidienne d’une culture séculaire?

L’auteur propose aux Eglises Allemandes de traiter plus profondément la sociologie et la psychologie de
la programmation religieuse dans la télévision.

RESUMEN

Cuales son las posibilidades asi como los peligros de transmitir contenidos religiosos a través de la
television..? Esta es la pregunta bésica que plantea este articulo. El autor discute los juicios de los
programas vivos y penetrantes de la ,lglesia Electrdnica* en Estados Unidos. Estos programas
encuentran un interés cierto en el publico lo que se refleja en la contribucidn financiera de los televiden-
tes. Acaso las actividades de la ,lglesia Electrénica* son manipulacién negocio o una vulgarizacién
(abusiva) del mensaje de Cristo, 0 ain un ,opio para el pueblo? Es este un medio que solo puede
mostrar superficialmente las cosas, incapaz de tratar contenidos religiosos, o acaso se debe atribuirala
television una especie de ,simbolismo sacramental®, similar al de las imagenes de las Biblias de la época
Medieval, colocando el Evangelio en la vida cotidiana de una cultura secular?

El autor propone finalmente que la Iglesia Alemana trate con mayor profundidad la siciologia y la
psicologia de los programas religiosos en television. ’

187

12.01.2026, 17:55:01. Access - [T



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1984-3-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

