
Nachwörtliche Überlegungen zu Prozessstrukturen 
des Wandels von Bildung und Gesellschaft 

Arnd-Michael Nohl 

Der Zusammenhang von Bildung und sozialem Wandel ist außergewöhnlich 
komplex. Die Beiträge in diesem Band machen deutlich, wie viele unterschiedli-
che Aspekte, Verzweigungen, Spuren, Gegenstände, Prozesse und Strukturen zu 
berücksichtigen sind, wenn dieser Zusammenhang auch nur am Beispiel eines 
Landes ausgeleuchtet werden soll. Die empirische Untersuchung kann aber nur 
ein Teil der wissenschaftlichen Beschäftigung mit Bildung und sozialem Wandel 
sein; es bedarf theoretischer Reflexion, und allzumal grundlagentheoretischer Ka-
tegorien, um der Komplexität von Bildung und sozialem Wandel auch nur an-
nähernd gerecht zu werden.  

Wie wir in der Einleitung zu diesem Band gezeigt haben, ist die internationale 
Diskussion noch weit davon entfernt, tragfähige theoretische Fundamente zur 
Erforschung dieses Gegenstandes bereitzustellen. Dies hat nicht nur mit der He-
terogenität der Standpunkte, Ansätze und Perspektiven zu tun, sondern ist vor 
allem darin begründet, dass der Zusammenhang von Bildung und sozialem 
Wandel in den vergangenen Jahren nicht gerade zu den zentralen Themen der 
Erziehungswissenschaft und ihrer Nachbardisziplinen (unter anderem Soziologie, 
Psychologie, Geschichtswissenschaft, Ökonomie) gehörte.  

Dieses Fehlen eines paradigmatischen Rahmens, in dem unser Gegenstand zu 
diskutieren ist (oder an dem man sich zumindest abarbeiten müsste), ist jedoch 
für diese nachwörtlichen Überlegungen gleich in zweierlei Hinsicht von Vorteil: 
Erstens lässt sich so, unter Rückgriff auf die Beiträge zu diesem Band, aber auch 
auf eigene erziehungswissenschaftliche Forschungsarbeiten zur Türkei, recht of-
fen ein übergreifender Blick auf den Wandel von Bildung und Gesellschaft, wie 
er sich in der Türkei gestaltet, werfen. Diesem Blick fehlt sicherlich die Schärfe, 
die die Einbettung in ein Paradigma mit sich bringt, er wird aber auch durch des-
sen wissenschaftliche ‚Blickfeldverengungen‘ weniger getrübt. Zweitens erscheint 
es angesichts der wenig fortgeschrittenen Diskussion legitim, diese nachwörtli-
chen Überlegungen in vorläufiger Weise, sozusagen als eine noch im Entstehen 
begriffene Arbeit, zu formulieren. Auch wenn dies der sprachliche Duktus nicht 
immer unterstreicht, sind meine Ausführungen also als ein laufendes Nachden-
ken über den Wandel von Bildung und Gesellschaft, nicht aber als feststehendes 
Resultat einer erschöpfenden Erforschung zu verstehen.1 

1 Meine Überlegungen haben von den Anregungen, die mir die TeilnehmerInnen des Sympo-
siums „Bildung und sozialer Wandel in der Türkei“, Orient-Institut Istanbul, Mai 2009, sowie 
Carola Groppe, Florian von Rosenberg und Anja Mensching gegeben haben, sehr profitiert.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 290 

Dass es noch keinen paradigmatisch festgelegten Rahmen zur Erforschung von 
Bildung und sozialem Wandel gibt, bedeutet nicht, dass meine Überlegungen frei 
schweben würden; meine Forschung zum Thema ist vielmehr einem Ansatz – mal 
mehr, mal weniger – verpflichtet, der versucht, die unterschiedlichen Ebenen von 
Gesellschaft in ihrem Zusammenspiel zu fassen und dabei weder dessen Statik 
noch dessen Dynamik über die Maßen zu betonen. Wo es um Strukturen geht, 
muss immer auch auf deren Prozesshaftigkeit hingewiesen werden, wo Prozesse des 
Wandels in den Blick kommen, verlieren diese ihre Flüchtigkeit in den Strukturie-
rungen. Um diese beiden Aspekte miteinander zu verknüpfen, widme ich mich 
hier insbesondere den Prozessstrukturen des Wandels von Bildung und Gesell-
schaft.2  

Ich versuche, anhand von Beispielen aus der osmanischen und türkischen Ge-
schichte einige Prozessstrukturen, das heißt die modi operandi herauszuarbeiten, 
die dem Wandel von Bildung und Gesellschaft unterliegen. Dabei geht es mir 
zunächst um den Zirkel von Problembewältigung und Innovation, in dessen Zu-
ge neue Institutionen und Systeme (1.) entstehen können. Dass hierbei ein Para-
digmenwechsel (2.) vonstatten gehen kann, der die älteren Generationen von 
jüngeren abspaltet, führt zu Retardierungen wie Akzelerationen im Wandlungs-
prozess (3.). Dabei ist hinsichtlich des Wandels selbst zwischen der Reform und 
dem Ersatz von Institutionen zu unterscheiden (4.), wobei zwischen unterschied-
lichen Anstößen zum Wandel (5.), Utopien (6.), Macht (7.) und Konkurrenz (8.) 
zu differenzieren und ein zentrales Augenmerk auf die Frage zu richten ist, in-
wieweit das Bildungssystem sich dadurch von seiner Umwelt unterscheiden 
kann, dass es gesellschaftliche Anstöße zum Wandel eigensinnig bearbeitet (9.). 
Erst am Ende meines Nachworts werde ich darauf eingehen, wie Bildung selbst 
zum gesellschaftlichen Wandel beitragen kann (10.). 

2 Der Begriff der Prozessstruktur findet sich in unterschiedlichen Ansätzen der rekonstrukti-
ven Sozialforschung, so bei Schütze (1983) und Bohnsack (2007: 146). Oevermann, der 
selbst nicht von Prozessstrukturen, sondern von „Fallstrukturen“ spricht, fasst Struktur und 
Prozess „als Einheit“, insofern die Struktur ohne ihre prozesshafte „Reproduktion“ nicht 
existieren kann (2000: 71). Dass sozialer Wandel nicht als Sonderphänomen der Gesell-
schaft, sondern als eines ihrer konstitutiven Momente zu begreifen ist, hat schon Norbert 
Elias deutlich gemacht. Wandel ergibt sich, so Elias, aus der „Konsequenz der Verflechtun-
gen von Aktionen vieler interdependenter Menschen“ (2006: 195). Es ist insofern eine 
„Verflechtungsordnung, die den Gang des geschichtlichen Wandels bestimmt“ (1988: 314). 
Diese „immanente Ordnung des Wandels“ (2006: 200) gilt es, in ihrem Zusammenhang 
mit Bildung, zu begreifen. Dabei ist, so Reckwitz (2006: 74), die Unterscheidung von Sta-
bilität und Transformation nur eine „relative“, insofern selbst in Phasen, in denen sich 
Handlungspraktiken zu „Reproduktionen einer kulturellen Formation verdichten, keine 
vollständige Wiederholung identischer sozialer Praktiken“ zustande komme. Es komme 
stets zur „Sinnverschiebung“ (Reckwitz 2006: 74), wobei aber zwischen „Phasen einer Häu-
fung von abweichenden Ereignissen“ und solchen größerer Kontinuität zu unterscheiden 
sei (Reckwitz 2006: 76). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHWÖRTLICHE ÜBERLEGUNGEN 291 

Innovation und Problembewältigung als Circulus Transformationis 

Eine recht basale Prozessstruktur des Wandels ist die Innovation durch Problem-
bewältigung. Man kann schon – wie ich in meinem einführenden Beitrag zu die-
sem Band gezeigt habe – im Osmanischen Reich des frühen 19. Jahrhunderts ver-
folgen, wie die Probleme der Herrschaftssicherung und die militärischen Niederla-
gen der Osmanen zur Erneuerung zunächst der Armee und dann der Bürokratie 
führten. Doch war auch qualifiziertes Personal für diese Innovationen nötig, und 
damit stand man vor dem nächsten Problem, das zunächst durch den Aufbau von 
Professionsschulen – zum Beispiel die Militärakademie (mekteb-i harbiye) im Jahre 
1834 – für die militärische und zivile Staatslaufbahn gelöst wurde. Auch diese In-
novation erzeugte ihre eigenen Probleme, insbesondere dadurch, dass die Professi-
onsschulen die mangelnde Qualifikation ihrer neu aufgenommenen Schüler miss-
billigten (Somel 2001: 21). Dies führte wiederum zu Innovationen, etwa der Ent-
stehung der Heranwachsenden- und Sekundarstufe II-Schulen (rüşdiye und idadiye) 
(Somel 2001: 15). In Abbildung 1 ist dieser Circulus Transformationis graphisch 
dargestellt. 

Abbildung 1: Der Circulum Transformationis von Bildung und sozialem Wandel 

 

Charakteristisch für diese Prozessstruktur ist nicht alleine, dass es aufgrund der 
Problembewältigung zu Innovationen kommt, sondern dass dies wiederum zu 
neuen Problemen führt, die durch weitere Innovationen bewältigt werden. So 
hängt es geradezu von der zeitlichen Perspektive ab, ob man den Aufbau der 
Professionsschulen als Innovation (für die Erneuerung von Armee und Bürokra-
tie) oder als Problem (der ungenügenden Eingangsqualifikationen ihrer Novizen) 
sieht. Problembewältigung und Innovation bilden also einen Zirkel, innerhalb 
dessen sich beide wechselseitig steigern und komplexer werden.3 Dieser Circulus 
                                                                                          
3 Handlungstheoretisch wurde die Prozessstruktur von Problem und Innovation schon im 

Pragmatismus, unter anderem von John Dewey, herausgearbeitet. Dewey (1986) zufolge 
kommt es in dem Moment, zu dem alte Routinen und Gewohnheiten – etwa die Ausbil-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 292 

Transformationis führt, wie man anhand der osmanischen Schulgeschichte er-
kennen kann, letztlich dazu, dass sich – allmählich – auch neue Institutionen, 
Organisationen und schließlich ein Bildungssystem bilden.4  

Die Paradigmenabhängigkeit des Wandels 

Organisationen wie die Professionsschulen oder die neuen Primar- und Sekun-
darschulen (ibtidai und idadi mektebi) im Osmanischen Reich, aber auch die neu-
en Grundschulen in der türkischen Republik, können nicht von denjenigen ab-
strahiert werden, die sie mit Leben erfüllen, ja gar zum Leben bringen: Den Leh-
rerInnen. Das damit verbundene Problem, vor dem Bildungsreformer stehen, 
kann theoretisch folgendermaßen formuliert werden: Wie kann man eine neue 
Bildungsorganisation aufbauen, wenn diejenigen, die in ihr arbeiten sollen (also 
die LehrerInnen) die Handlungen, die in der Organisation erwartet werden, noch 
gar nicht beherrschen?  

Stand man im ausgehenden 19. Jahrhundert vor dem Problem, LehrerInnen 
zu finden, die überhaupt pädagogisch ausgebildet und nicht lediglich Absolven-
ten einer medrese waren, so stellt sich mehr als hundert Jahre später, bei der Cur-
riculumreform von 2004, dieses Problem anders dar: Wie können LehrerInnen, 
deren gesamte akademische und berufliche Sozialisation durch ein Curriculum 
geprägt worden ist, das – wie es die Erziehungsgewerkschaft formuliert – „am 
Auswendiglernen orientiert ist“ und darauf zielt, „nicht denkende, nicht hinter-
fragende und diskutierende Individuen heranzuziehen“ (Eğitim Sen 2007: 13), 
nun ein Curriculum vertreten, das sich dem Konstruktivismus verschreibt? Müge 
Ayan Ceyhan zeigt in ihrem Beitrag, wie schwer es für LehrerInnen ist, in der 
Bildungspraxis die Prinzipien des neuen Curriculums durchzuhalten. Projektun-
terricht, Diskussion unter SchülerInnen, Gruppenarbeit und problemlösendes 
Denken erfordern, so die „Initiative zur Erziehungsreform“ (Eğitim Reformu Gi-
rişimi), eine Weiterbildung der LehrerInnen, die auch auf eine „Veränderung der 
Mentalität der LehrerInnen“ zielt (ERG 2005: 48). Ob sich allerdings die Menta-
lität durch Weiterbildung verändern lässt, erscheint fraglich, haben wir es doch 

dung der Soldaten in den Schulen für die Janitscharen (acemi oğlanları mektebi) – nicht 
mehr funktionieren, zu Suchprozessen. In deren Zuge greift man auf alle möglichen Anre-
gungen zurück und verleiht ihnen als Problemlösung Sinn. Derartige Anregungen können 
natürlich auch von Vorbildern aus dem europäischen Ausland stammen, wie dies bei den 
osmanischen Militärschulen der Fall war (Fortna 2005). Solche Anregungen werden dann 
mit dem – für das Osmanische Reich eigenen – Sinn erfüllt, das heißt es handelt sich nicht 
um Adoptionen, sondern um Adaptionen. Dass jedes Moment dieses Zirkels Problemlö-
sung (Innovation) in Bezug auf das vorangegangene Moment, zugleich aber Problem für 
das nachfolgende Moment ist, hat schon Dewey (1963) gezeigt. 

4 Zur Unterscheidung von Institution, Organisation und Bildungssystem sowie zum Aufbau 
des osmanisch-türkischen Bildungssystems im Zuge der reziproken Organisierung von Bil-
dung siehe meinen Beitrag in diesem Band. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHWÖRTLICHE ÜBERLEGUNGEN 293 

bei dem alten behavioristischen und dem neuen konstruktivistischen Curriculum 
mit unterschiedlichen Paradigmen im Sinne von Thomas Kuhn zu tun.5 So lässt 
sich auch Müge Ayan Ceyhans Argument in der Weise verstehen, dass ein neues 
Curriculum nicht einfach einer Gesellschaft aufoktroyiert werden sollte, sondern 
mit deren herrschenden Menschenbild verknüpft werden muss.  

Wenn im Zuge des gesellschaftlichen Wandels neue Problemlösungen im Sinne 
eines neuen Paradigmas aufkommen, so lässt sich dieses nicht einfach als eine Wei-
terentwicklung aus dem alten Paradigma ableiten. Es handelt sich vielmehr um ei-
nen Bruch in der Perspektive, mit dem eine neue Weltsicht verknüpft ist. Die An-
hänger des alten und jene des neuen Paradigmas leben, so schreibt Kuhn, in „ver-
schiedenen Welten“ und sehen „verschiedene Dinge“ (Kuhn 1973: 198). Überzeu-
gung im Sinne einer wissenschaftlichen Beweisführung spielt hier keine Rolle, da 
die Grundlagen einer Beweisführung von der einen epistemischen Gemeinschaft 
zur anderen auseinander klaffen. Eine Überzeugung zu besitzen, meint hier schon 
eher existentiell an eine exemplarische Problemlösung gebunden zu sein. 

Wer also einmal in die Normalität eines behavioristischen Curriculums einso-
zialisiert ist, dem fällt es schwer, sich in das neue, auf völlig anderen, konstrukti-
vistischen Grundlagen basierende Curriculum hineinzudenken und sich mit die-
sem zu identifizieren.6 Die altgedienten LehrerInnen bleiben ihrem curricularem 
Paradigma vor der Reform verbunden, so könnte man dies mit Kuhn interpretie-
ren; das neue Paradigma des konstruktivistischen Curriculums, so wäre dann zu 
prognostizieren, etabliert sich daher nicht durch die Beeinflussung, Schulung 
oder Überzeugung der alten LehrerInnen, sondern durch deren Abtreten (Kuhn 
1973: 200). Gleichzeitig wird eine neue Gruppe von LehrerInnen herangezogen, 
die fest im neuen Paradigma verwurzelt sind (Kuhn 1973: 202). 

Denkt man Thomas Kuhns Theorie des Paradigmenwechsels weiter, so kommt 
man zu dem Schluss, dass eigentlich – auf der Ebene des Personals, das eine In-
stitution beziehungsweise Organisation ausmacht – überhaupt keine Reform im 
engeren Sinne vollzogen wird. Das alte Personal reformiert sich nicht, sondern 
übernimmt das neue Curriculum nur oberflächlich und ohne sich mit ihm zu 
identifizieren. Das neue Personal kennt indes das alte Curriculum nicht, fasst das 
neue bereits als selbstverständlich auf und durchläuft insofern keine Reform. 

Generationsbedingte Retardierungs- und Akzelerationseffekte 

Im Problemzusammenhang sozialen Wandels ist der Paradigmenwechsel eng mit 
der Zugehörigkeit zu einer Generation verbunden. Je nachdem, zu welchem hi-
                                                                                          
5 Der Begriff des Paradigmas wird übrigens auch von Ziya Selçuk, dem Präsidenten des Er-

ziehungsrates (Talim Terbiye Kurulu) zu Zeiten der Curriculumreform, gebraucht (Selçuk 
2005). 

6 Dies könnte ein Grund für die Probleme sein, auf die Kemal İnal in seinen Ausführungen 
zur Bildungsreform in Entwicklungsländern (in seinem Beitrag zu diesem Band) hinweist.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 294 

storisch-sozialen Zeitpunkt man geboren ist und welche Erfahrungen man in sei-
ner jugendlichen Sozialisation gemacht hat, wird man – wie Karl Mannheim 
deutlich macht – „auf einen bestimmten Spielraum möglichen Geschehens“ be-
schränkt, mit dem „eine spezifische Art des Erlebens und Denkens“ nahegelegt 
wird (1964: 528). In den Jahren, in denen eine neue Generation heranwächst, 
formiert sich also eine generationsspezifische Perspektive, die eng an diese histo-
risch-soziale Konstellation gebunden ist.  

Diese generationelle Perspektivität bringt eine „Ungleichzeitigkeit des Gleich-
zeitigen“ (Pinder 1926: 21) mit sich. Ein und dieselbe historisch-soziale Zeit (et-
wa die Curriculumsreform im Jahre 2004 oder die osmanische Reformzeit des 
Tanzimat) wird von der jüngeren Generation anders als von der älteren Generati-
on erlebt. Dies hat auch damit zu tun, dass die jüngere Generation einen „neuen 
Zugang“ zu den alten Problemstellungen der Gesellschaft entwickelt, der mit ei-
nem „neuartigen Ansatz bei der Aneignung, Verarbeitung und Fortbildung des 
Vorhandenen“ verknüpft ist (Mannheim 1964: 531). Oder, in Anknüpfung an 
Kuhns Konzept des Paradigmas: Zur Zeit der Tanzimat waren die älteren Genera-
tionen noch einem Paradigma verhaftet, das dem ancient regime entsprach. Mit 
der neu heranwachsenden Generation etablierte sich dann das Paradigma, dem 
die Tanzimat-Reformen gefolgt waren. 

Wenn man radikale Reformen auf diese Weise als Paradigmenwechsel begreift 
und die Generationsabhängigkeit eines Paradigmas sieht, so lassen sich mit die-
sen beiden Begriffen bestimmte Eigenheiten von Wandlungsprozessen begreifen. 
Zu Beginn eines Wandlungsprozesses wird der Aufbau oder die Veränderung ei-
ner Institution bisweilen durch einige wenige angetrieben, die meist mit Macht 
und teilweise mit Legitimation ausgestattet sind.  

Nehmen wir als Beispiel die Einführung der neuen Fassung der türkischen 
Sprache in den 1930er Jahren. Es handelt sich hier sicherlich um einen Paradig-
menwechsel, der zudem aber mit einem generationsbedingten Retardierungs- 
und Akzelerationseffekt verbunden war. George Lewis (1999) macht in seiner 
einschlägigen Studie deutlich, dass mit der neuen Sprache nicht auch schon 
sogleich eine größere Gruppe von Menschen, die mit ihr vertraut waren, ent-
stand. Zur damaligen Zeit war nur eine kleine Gruppe von LehrerInnen mit dem 
modernen Türkisch vertraut, alle anderen mussten es noch erlernen. Sie waren 
noch in das osmanische Türkisch mit seiner arabischen Schrift einsozialisiert; die 
lateinische Schrift und das moderne Türkisch sind ihnen lange Zeit – oder gar für 
immer – fremd geblieben. Es hat viel Engagement gebraucht, um gegen diesen 
generationsbedingten Retardierungseffekt anzukommen und die LehrerInnen im 
modernen Türkisch zu schulen.7 

7 Wir kennen andere Beispiele, etwa aus der osmanischen Schulgeschichte, in der eine Re-
form (so die der sıbyan- und rüşdiye-Schulen) am generationsbedingten Retardierungseffekt 
gescheitert ist. Wie Somel (2001: 60) schreibt, wurden in den rüşdiye-Schulen und auch in 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHWÖRTLICHE ÜBERLEGUNGEN 295 

In dem Moment aber, an dem eine neu heranwachsende Generation vollstän-
dig in die neue Sprache einsozialisiert ist, beschleunigt sich der Wandel ganz 
plötzlich. In den 1940er und 1950er Jahren wuchs in der Türkei schnell eine 
neue Generation (von LehrerInnen) heran, für die nichts selbstverständlicher war 
als das moderne Türkisch, lateinisch geschrieben. Das Paradigma der älteren Ge-
neration, die osmanische Sprache und ihre arabische Schrift, gerieten fast in Ver-
gessenheit. Ihr Schriftgut konnte nicht mehr rezipiert, sondern musste ins Neu-
Türkische übersetzt werden. Insofern also die Sprachreform dazu führte, dass das 
Osmanische nicht mehr verstanden wurde, war ihr ein, wie Lewis (1999) es im 
Untertitel seines Buches nennt, „katastrophaler Erfolg“ beschieden. Das ist die 
generationsbedingte Akzeleration gesellschaftlichen Wandels.8 

Reform oder Ersatz? 

Die Paradigmen- und Generationenabhängigkeit des Wandels, auch von Bildungs-
institutionen, hat schon gezeigt, dass der Wandel zeitlich kein linearer Prozess ist. 
Betrachtet man Veränderungsprozesse im Bildungssystem des Osmanischen 
Reichs und der türkischen Republik, so kann man nicht einmal in jedem Fall da-
von sprechen, dass sich eine spezifische Institution wandelt. Denn zwischen der 
Reform einer Institution und ihrem Ersatz durch eine andere Institution ist zu 
unterscheiden.  

Zum Beispiel hat man in den 1860er Jahren versucht, die traditionellen Kna-
benschulen (sıbyan mektebi) zu reformieren, indem man das Lesen und Schreiben 
zum Unterrichtsgegenstand zu machen trachtete. Als die Reform dieser Bildungs-
institution jedoch scheiterte, wurde die Veränderung im Bildungssystem auf ande-
rem Wege erreicht: Man schaffte institutionellen Ersatz, indem man ab 1872 die 
Primar- (ibtidai) Schulen gründete, die von vorneherein auf den neuen Lehrme-
thoden beruhten.9 

Die Ersetzung der Knaben- durch die Primarschulen (ibtidai) ist ein gutes Bei-
spiel dafür, dass der Ersatz ganz allmählich vonstatten gehen kann, ja dass am An-
fang noch gar nicht klar ist, dass die eine Bildungsinstitution überhaupt durch die 
andere abgelöst werden wird. Denn die Knabenschulen existierten bis in das 20. 
Jahrhundert fort, sodass es zu einer etwa 50-jährigen Zeit der Überlappung zwi-
schen beiden Institutionen kam. Dieser überlappende Ersatz einer Bildungsinsti-
                                                                                                                                                                                                                          

reformierten sıbyan-Schulen häufig – aufgrund des Mangels an neu ausgebildetem Personal 
– Religionsgelehrte (ulema) als Lehrer eingesetzt.  

8 Es wäre allerdings falsch, die Generationenabhängigkeit des Wandels nur im Kontext von 
Be- und Entschleunigung zu sehen. Wie im Beitrag von Adnan Gümüş deutlich wird, kann 
man die frührepublikanische LehrerInnengeneration in gesellschaftspolitischer Hinsicht 
auch als treibende Kraft beim Aufbau des Staates betrachten, während diese Funktion in 
späteren LehrerInnengenerationen (auch aufgrund des sinkenden Ansehens der LehrerIn-
nen) allmählich verloren ging. 

9 Ein anderes Beispiel ist die überlappende Ersetzung der rüşdiye durch die idadi-Schule. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 296 

tution kann – wie in diesem Fall – darin begründet sein, dass es an der nötigen 
politischen Macht und Durchsetzungskraft fehlte, die alte Bildungsinstitution so-
fort zu schließen. Er kann aber auch dadurch zustande kommen, dass man auf 
den Bildungsbeitrag der alten Institution nicht verzichten möchte, weil nicht so-
fort genügend Organisationen10 innerhalb der neuen Institution aufzubauen sind 
– auch dies war bei den sıbyan mektebi der Fall (Somel 2001: 108f.).

Ein konsekutiver Ersatz findet sich demgegenüber dort, wo mit der Gründung 
der neuen Bildungsinstitution die alte aufhört zu existieren. Die Ablösung der 
medrese durch die Schulen für Prediger und Vorbeter (Imam Hatip-Schulen) nach 
1923 ist ein Beispiel hierfür,11 aber auch die Auflösung der Institute für die Leh-
rerInnenbildung und die gleichzeitig erfolgende Gründung von Fakultäten für 
Erziehungswissenschaften im Jahre 1982 (Okçabol 2005: 84–85).  

Es gibt jedoch auch Institutionen, die man nicht eindeutig als reformiert oder 
als durch eine andere Institution ersetzt bezeichnen kann. Wie in Mustafa Çapars 
Beitrag deutlich wird, existierten die Schulen bestimmter Minderheiten (Griechen, 
Juden, Armenier) zwar nach der Republiksgründung weiter; sie wurden aber unter 
die Aufsicht des Nationalen Erziehungsministeriums gestellt und in ihrer Personal-
struktur sowie hinsichtlich des Curriculums so stark verändert, dass schon kaum 
mehr von einer Reform, sondern von einem Ersatz gesprochen werden muss. 

Wandel durch funktionale und gesellschaftliche Outputkontrolle 

Wie aber kommt es überhaupt zum Wandel im Bildungssystem, gleich ob dieser 
über die Reform oder den Ersatz einer Institution verläuft? Ich möchte zunächst 
auf zwei Formen des Anstoßes zum Wandel hinweisen, die sich idealtypisch un-
terscheiden lassen (weitere folgen in den nächsten Abschnitten). 

Zum einen können sich Bildungsinstitutionen dadurch verändern, dass ihre 
AbsolventInnen als ungenügend für die Aufnahme in die nächst höhere Bil-
dungsinstitution bewertet werden. So standen seit ihrer Gründung 1847 die rüş-
diye-Schulen unter dem Reformdruck, den die Professionsschulen auf sie ausüb-
ten, da jenen die rüşdiye-AbsolventInnen als zu gering qualifiziert erschienen. Ei-
ne ähnliche funktionale Outputkontrolle findet sich auch im Verhältnis zwischen 
den Sekundarschulen (rüşdiye und idadi) einerseits und den Primarschulen ande-
rerseits, da hier die ersteren darauf drängten, dass die letzteren ihre SchülerInnen 
alphabetisierten.  

10 Zwar spuren Institutionen wie Organisationen Handlungen ein, indem sie Erwartungen auf 
Dauer stellen. Während aber Institutionen Handeln nur „restringieren und ermöglichen“, 
ohne dass man es ihnen selbst zuschreiben könnte, werden „Organisationen … Handlun-
gen und Handlungsfolgen zugeschrieben, sie gelten als zurechnungsfähig, verantwortlich“ 
(Ortmann 2004: 25). Siehe hierzu auch meinen Beitrag zu diesem Band.  

11 Allerdings wurden die Schulen für Prediger und Vorbeter dann 1930 ganz geschlossen 
(Gökaçtı 2005: 143). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHWÖRTLICHE ÜBERLEGUNGEN 297 

Ich bezeichne dies als eine funktionale Outputkontrolle, da hier nicht nur die 
Funktionsfähigkeit der aufnehmenden Bildungsinstitution zum Maßstab ge-
macht wird, sondern dies zudem innerhalb des (allmählich entstehenden) Bil-
dungssystems – als einem gesellschaftlichen Funktionssystem – und innerhalb 
von dessen zentralen Code der Unterscheidung zwischen ‚gebildet und nicht ge-
bildet‘ geschieht. Zu dieser funktionalen Outputkontrolle zählt auch die Beob-
achtung von Bildungsorganisationen daraufhin, ob sie das öffentliche Gut Bil-
dung gerecht verteilen. Fatma Gök und Nazlı Somel zeigen in ihren Beiträgen zu 
diesem Band, dass diese Anforderungen an Schulen, Bildungsgerechtigkeit wal-
ten zu lassen, immer wieder innerhalb des Bildungssystems erhoben, aber dort 
auch unterlaufen werden.  

Idealtypisch zu unterscheiden hiervon ist der Wandel durch systemexterne ge-
sellschaftliche Outputkontrolle.12 Hier geht es nicht darum, ob systemimmanen-
te Probleme mit den Abgängern einer Bildungsinstitution entstanden sind, die 
auf deren Reformbedürftigkeit hinweisen; es geht vielmehr um Defizite, die von 
anderen gesellschaftlichen Teilsystemen, der Politik oder Wirtschaft etwa, indi-
ziert worden sind.13  

Eine solche externe gesellschaftliche Outputkontrolle ist meines Erachtens die 
Anpassung des Curriculums und der Bildungsorganisationen an die Interessen 
der Wirtschaft, wie sie in den Beiträgen von Kemal İnal und Ramazan Günlü un-
ter dem Stichwort der Neoliberalisierung kritisiert werden. Typischer Weise wird 
der 1990 erschienene Bericht der Unternehmervereinigung TÜSİAD (Baloğlu 
1990) als Beginn der neoliberalen Reform des Curriculums betrachtet, wiewohl 
hier auch die Einflüsse supranationaler Organisationen (Weltbank, OECD) eine 
wichtige Rolle spielen.  

                                                                                          
12 In Bezug auf die Frage, wie das Verhältnis von Bildung(ssystem) und anderen gesellschaft-

lichen Bereichen/Systemen aussieht, lassen sich dort, wo man von einer Beeinflussung des 
Bildungswesens durch die Gesellschaft ausgeht, zweierlei Wege identifizieren: Zum einen 
gibt es die unmittelbare Beeinflussung durch die Gesellschaft beziehungsweise ihre Teilsy-
steme (zum Beispiel bezüglich der Militärprofessionsschulen durch die Armee nach den 
Krimkriegen, oder bezüglich der Bürokratenschule (mülkiye) durch die Bürokratie, nach-
dem die zentrale Verwaltung ausgebaut werden musste). Zum anderen aber gibt es die mit-
telbare Beeinflussung des Bildungswesens durch die Gesellschaft beziehungsweise ihre Teil-
systeme (zum Beispiel beim Aufbau der idadi-Schulen, aus denen sich die Schüler der Pro-
fessionsschulen rekrutieren sollten). Allerdings muss man – gerade im Falle des Osmani-
schen Reichs – auch von einer ausländischen Beeinflussung des Bildungswesens/-systems 
ausgehen, die sich keineswegs immer so direkt vollzog wie angenommen. Eher indirekt 
wurde das Bildungswesen von den militärischen Niederlagen des Osmanischen Reichs be-
einflusst. Direkter war demgegenüber die – auf ausländischen Druck zustande gekommene 
– Gewährung gleicher Staatsbürgerschaftsrechte für alle Mitglieder der osmanischen Gesell-
schaft, insofern nun auch Minderheitenangehörige Zugang zu den zivilen und militäri-
schen Professionsschulen bekamen (Somel 2001: 42). 

13 Oft werden auch Problemlagen, die in anderen Systemen nicht bearbeitet werden können, 
in das pädagogische System ab- oder verschoben. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 298 

Utopien als Reformmotor 

Ein Anstoß für Reformen können Utopien sein. Man kann den Mut von Musta-
fa Kemal, als er das lateinische Alphabet einführte und mit seiner Person für die-
se Reform einstand, nicht hoch genug einschätzen. Doch auch schon die Bil-
dungsreformen im Osmanischen Reich des 19. Jahrhunderts, mit denen säkulare 
Schulen und Hochschulen etabliert wurden, versprachen ihren SchülerInnen eine 
Zukunft, die noch nicht mit Händen zu greifen war.  

In diesem Sinne sind Erziehungsreformen immer schon ein wenig mit Utopi-
en verknüpft, begreift man – mit Karl Mannheim – Utopien als eine Bewusst-
seinsform, die die bestehenden Verhältnisse zu transzendieren versucht und dar-
auf zielt, jene radikal zu verändern (Mannheim 1985: 169). Reformen müssen 
sich geradezu vom empirisch Gegebenen lösen und eine Zukunft versprechen, in 
der die Gesellschaft eine andere ist als die heutige. Ihr utopischer Aspekt macht 
Reformen riskant, weil sie im wörtlichen Sinne viel-versprechend sind. 

Das Utopische kann indes zum Ideologischen mutieren, wenn Erziehung zum 
Herrschaftsmittel wird. Dann sind die „herrschenden Gruppen in ihrem Denken 
so intensiv mit ihren Interessen an eine Situation gebunden“, dass „sie schließ-
lich die Fähigkeit verlieren, bestimmte Tatsachen zu sehen, die sie in ihrem Herr-
schaftsbewußtsein verstören könnten“ (Mannheim 1985: 36). Nicht nur die Be-
schwörung des individualistisch verstandenen Leistungsprinzips, auf die Fatma 
Gök und Kemal İnal in ihren Beiträgen aufmerksam machen, kann zur ideologi-
schen Verschleierung sozialer Ungleichheitsmechanismen werden. Auch etwa der 
frührepublikanische Glaube daran, Bildung werde die türkische Gesellschaft sä-
kularisieren, hat bisweilen ideologische Züge angenommen. 

Anstoß oder Macht? 

Es ist nicht sonderlich präzise, bei den von mir gegebenen Beispielen von einem 
bloßen ‚Anstoß‘ zum Wandel zu sprechen, sind doch viele von diesen Reformen 
durchaus auch unter den Vorzeichen von Machtbeziehungen zustande gekom-
men. Als Anstoß zum Wandel möchte ich daher jene Prozessstrukturen bezeich-
nen, bei denen Bildungsinstitutionen, -organisationen und -systeme dadurch zum 
Wandel motiviert werden, dass sich ihre Umwelt in für sie ungünstiger Weise ver-
ändert. Die Professionsschulen beschweren sich über die mangelnden Lese- und 
Schreibkenntnisse ihrer neuen SchülerInnen und dies wird zum Anstoß für Kna-
benschulen, ihre Lehre zu verbessern. Die Industrie fordert mehr technisch gebil-
dete Novizen, und dies bringt das Erziehungsministerium dazu, die technischen 
Gymnasien auszubauen (Günlü 2008). Der theoretisch zentrale Punkt am ‚An-
stoß‘ ist, dass es der ‚angestoßenen Institution‘ beziehungsweise dem Bildungs- 
system offen steht, ob und wie sie diesen Impuls aufnimmt.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHWÖRTLICHE ÜBERLEGUNGEN 299 

Der Anstoß zum Wandel ist in dieser Reinform empirisch sicherlich kaum zu 
finden, sondern häufig durch machtförmige Prozesse begleitet. Unter Macht ver-
stehe ich – in Anlehnung an Niklas Luhmann (1964) –, dass man sich in seinen 
Handlungen dem Willen eines anderen fügt, weil von Seiten dieses anderen an-
sonsten negative Sanktionen zu erwarten wären. 

Machtförmige Beziehungen können zwischen Personen aufgebaut werden, sie 
entfalten ihre eigentliche Wirksamkeit aber erst in organisatorischen Kontexten 
(Nohl 2010, Kap. 6.4). Dort funktioniert Macht geräuschlos. Jede/r LehrerIn in 
der Türkei muss sich – unter der nicht einmal der Explikation bedürfenden An-
drohung der Disziplinarstrafe oder Entlassung – zum Beispiel dem neuen Curri-
culum fügen. Schon das Wissen um den möglichen Verlust der Mitgliedschaft 
(das heißt der Anstellung als LehrerIn) reicht aus, damit das Bildungsministerium 
seine LehrerInnen gefügig machen kann.14 (Das gilt natürlich für alle Arbeitsver-
hältnisse.) Wenn wir hier von Mitgliedschaft sprechen, ist natürlich auch nicht zu 
vergessen, dass das Bildungsministerium selbst machtförmiger Kommunikation 
ausgeliefert ist. Schon die in Aussicht gestellte Mitgliedschaft zur Europäischen 
Union gibt jener die Macht, Reformprozesse in der Türkei anzuschieben.15 Diese 
Macht hat die Europäische Union allerdings nur so lange, als die Rücknahme der 
Mitgliedschaftsoption für sie weniger schlimm ist als für die Türkei. 

Konkurrenz als Wandlungsimpuls 

Eine besondere Form des Wandlungsimpulses ist die Konkurrenz. Während der 
oben genannte Anstoß von Institutionen oder gesellschaftlichen Teilsystemen 
ausgeht, die in einem Verhältnis funktionaler Komplementarität zu der ‚angesto-
ßenen‘ Institution stehen (die idadi-Schulen als Abnehmer von sıbyan mektebi-
Absolventen oder die Industrie als Abnehmer von Technikgymnasiasten), ent-
steht Konkurrenz in einem Verhältnis funktionaler Äquivalenz.16  

Wie Fortna zeigt, stand das hamidische Bildungswesen auch dadurch unter Re-
formdruck, dass Missionarsschulen, millet-Schulen und Schulen angrenzender 
Länder die Funktion der Sekundarbildung auch für Muslime zu übernehmen 
drohten.17 Das heißt, die konkurrierende Bildungsinstitution übernimmt äquiva-

                                                                                          
14 Damit wird zwar nicht das Handeln des einzelnen Lehrers festgelegt, aber doch sicherge-

stellt, dass niemand gegen die neue Regel erklärtermaßen verstößt. Vielmehr sind damit 
Abweichungen von der neuen Regel nur noch im Bereich ihrer informellen Anwendung 
zu finden.  

15 Siehe hierzu auch den Beitrag von Kemal İnal in diesem Band. 
16 Funktionale Komplementarität verweist darauf, dass Bildungsorganisationen einander er-

gänzen (das Gymnasium die Primarschule etwa), während funktionale Äquivalenz dort 
vorliegt, wo Bildungsorganisationen einander prinzipiell ersetzen könnten, weil sie eine 
ähnliche Funktion erfüllen (zum Beispiel eine private und eine staatliche Schule). 

17 Fortna (2005: 75–85) macht deutlich, wie stark sich der Osmanische Staat mit seinen Schu-
len auch in Konkurrenz zu den Missionarsschulen gesehen hat, die von ausländischen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 300 

lente Funktionen. Die Konkurrenz ist insofern eine besondere Ausprägung des 
Anstoßes, denn es liegt im Benehmen der Bildungsinstitution, ob sie die Kon-
kurrenz aufnimmt und wie sie dies tut. Zum Beispiel kann man sagen, dass die 
hamidischen Bildungsinstitutionen sich durchaus der als ‚ausländisch‘ empfun-
denen Konkurrenz erwehrt haben (Fortna 2005: 84), während das zeitgenössische 
türkische Bildungssystem die Konkurrenz durch Privatschulen, etwa jene der Gü-
len-Bewegung,18 kaum als Anlass zum Wandel begriffen hat, sondern ihr Funkti-
onsverlust bei der Vorbereitung auf Universitätseingangsprüfungen nunmehr 
durch private Paukschulen kompensiert wird. Die Privatschulen selbst aber wan-
deln sich durchaus unter dem Druck der Konkurrenz, wie Barbara Pusch in die-
sem Buch am Beispiel der Deutschen Schule Istanbul zeigt.  

Zur Eigenständigkeit des Wandels im Bildungssystem 

Mit der Unterscheidung von ‚Anstoß‘, ‚Konkurrenz‘ und ‚Macht‘ habe ich auf 
kontingente Spielräume bei der Be- und Verwertung von Impulsen verwiesen, die 
Bildungsinstitutionen und -systeme von außen erhalten. Wie diese Spielräume 
aussehen, möchte ich im Folgenden ein wenig erörtern. 

Man kann anhand der osmanischen und türkischen Bildungsgeschichte beo-
bachten (und selbstverständlich auch in anderen Ländern), dass die Spielräume 
bei der Be- und Verwertung von Wandlungsimpulsen dort zunehmen, wo Bil-
dungsinstitutionen/-organisationen komplexer werden, sich mit anderen Bil-
dungsinstitutionen/-organisationen verknüpfen und auf diese Weise ein Bil-
dungssystem als eigenständiges Funktionssystem einer Gesellschaft entsteht.  

Mächten finanziert wurden. Diese Missionarsschulen wurden nicht nur als finanzielle und 
statistische Bedrohung, sondern auch als Bedrohung für die islamisch geprägte Kultur ange-
sehen. Fortna spricht insofern von einem „Kulturkrieg“ (2005: 82). Er weist darauf hin, dass 
es den Osmanen nicht eingefallen ist, die „Regeln des Wettbewerbs“ selbst in Frage zu stel-
len. Vielmehr habe man sich damit zufrieden gegeben, die Ausländer auf ihrem eigenen 
Gebiet, den Schulen, zu schlagen (2005: 84). Die Zahl der ausländischen Schulen, von de-
nen nur ein kleinerer Teil eine offizielle Lizenz hatte, betrug 427 im Jahre 1894. Auch an 
den Grenzen zu den ehemaligen osmanischen Ländern (im Balkan, Irak und so weiter) gab 
es eine ähnliche Konkurrenzsituation, die die Osmanen dazu brachte, mehr in die Bildung 
zu investieren und allmählich auch ein echtes Bildungssystem aufzubauen. Da es aber gera-
de auch um einen Kulturkampf ging, war es für die Osmanen völlig normal, hier nicht al-
leine die säkularen Kräfte, sondern auch die ulema einzubinden. Insofern seien, so Fortna, 
die säkularen Schulen der hamidischen Zeit keineswegs derartig große Kontraste zu den is-
lamischen Schulen gewesen, wie dies die republikanische Geschichtsschreibung suggeriere 
(2005: 91–92). Die Schulen der Minderheiten (millet) wurden indes nicht so eindeutig als 
Gefahr, sondern bisweilen auch als Vorbild gesehen (2005: 101). Da die millet-Schulen ja 
auch schon lange im Osmanischen Reich üblich gewesen waren, waren sie – eher als die 
Missionsschulen – dazu geeignet, als Vorbild zu dienen. Auch Somel (2001: 70ff. und 99) 
zeigt, wie wichtig die Konkurrenz mit nichtmuslimischen Schulen in den Provinzen gewe-
sen ist, und dass häufig Entscheidung zum Aufbau einer Knabenschule getroffen wurden, 
um die Attraktivität der Missionars- oder Minderheitenschulen für Muslime zu mindern. 

18 Siehe hierzu den Beitrag von Bekim Agai in diesem Band. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHWÖRTLICHE ÜBERLEGUNGEN 301 

Der Aufbau militärischer Ingenieursschulen im ausgehenden 18. Jahrhundert 
erscheint – trotz des Widerstands aus der ulema und dem Janitscharenkorps (So-
mel 2001: 23) – ein einfaches Unternehmen, handelt es sich hier doch um eine 
einzelne Organisation. Wie schwierig war es indes, die vielen rüşdiye-Schulen zu 
etablieren, denn diese mussten, trotz vorhandenen politischen Willens, organi-
siert und mit Personal versehen werden. Die politische Führung scheiterte hier 
nicht so sehr an fehlendem Mut zum Wandel denn an den informellen Praktiken, 
die sich in den rüşdiye-Schulen entwickelten: Die LehrerInnen waren ebenso 
schlecht ausgebildet wie die SchülerInnen, die nicht einmal das Alphabet be-
herrschten. Selbst dort, wo mit Macht Reformen auf den oberen Hierarchieebe-
nen von Schulorganisationen durchgesetzt werden, müssen diese Reformen doch 
auf einer unteren Ebene in die Praxis umgesetzt werden. Wie ich weiter oben 
deutlich gemacht habe, ist anzunehmen, dass diese Reformen – je nach Generati-
ons- und sonstigen sozialen Zugehörigkeiten der LehrerInnen – sehr unterschied-
lich in die Praxis umgesetzt werden. 

Je komplexer die Institution oder das Bildungssystem ist, desto deutlicher 
dürften die Abänderungen, ‚Verwässerungen‘ und eigenwilligen Anwendungen 
ausfallen, die eine von oben beschlossene Reform erfährt. Hoch ausdifferenzierte 
Bildungssysteme wie das türkische zu reformieren, dürfte daher ungleich schwe-
rer sein als eine neue militärische Ingenieursschule in die Welt zu setzen. Dies 
gilt meines Erachtens auch dort, wo Reformen in machtförmigen Beziehungen 
umgesetzt werden. 

Gesellschaftlicher Wandel durch Bildung 

Bislang habe ich nur Überlegungen zu jenen Prozessstrukturen angestellt, die für 
den Wandel von Bildungsinstitutionen und -systemen charakteristisch sind. Auch 
wenn nur in Ausnahmefällen zu sehen ist, dass das Bildungssystem eine Vorrei-
terrolle bei gesellschaftlichen Veränderungen einnimmt, ist doch die Frage zu 
stellen: Wie verändert Bildung die Gesellschaft? 

Wo Bildung nicht mehr dem Belieben des Einzelnen anheim gestellt ist, son-
dern – wie etwa mit der im Osmanischen Reich seit 1847 diskutierten Schul-
pflicht (Somel 2001: 39; Okçabol 2005: 27) – zu einem institutionalisierten Be-
standteil eines jeden Lebenslaufs geworden ist, werden gesellschaftliche Ressour-
cen in Form von Zeit, Raum und Kapital umdisponiert. Das Geld für die Schul-
uniform kann nicht in Saatgut investiert werden, die Schulzeit der Heranwach-
senden fehlt der bäuerlichen Familie bei der Ernte. Auf diese Weise verändert 
sich das Gefüge der gesellschaftlichen Funktionssysteme, das heißt das Bildungs-
wesen erhält gegenüber Politik, Wirtschaft und Militär eine andere Stellung.19 

                                                                                          
19 Dass dieser Wandel im Gefüge der gesellschaftlichen Funktionssysteme anhält, darauf ver-

weisen die Schwierigkeiten, die es bei der Durchsetzung der Schulpflicht gerade in ländli-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 302 

Zugleich wird die Allokation von Bildungszeit auch zur gesellschaftlich institu-
tionalisierten Erwartung an den Einzelnen: Kindern wird eine Kindheit, geprägt 
durch Schulbesuch, zugestanden, und mit dem Ausbau der Sekundar- und Hoch-
schulen in der Türkei hat sich – wie Annegret Warth in ihrem Beitrag zeigt – auch 
eine Jugendphase institutionalisiert, wie sie zuvor weithin unbekannt war. Die In-
stitutionalisierung von Kindheit und Jugend ist aber mit ebenso stark gesellschaft-
lich verankerten Erwartungen an die Fähigkeiten jener verknüpft, die das Bil-
dungsmoratorium hinter sich gelassen haben: So kann zum Beispiel vom türki-
schen Parlamentsabgeordneten zumindest der Primarschulabschluss erwartet wer-
den, in kaufmännischen Tätigkeitsbereichen gehören Computerkenntnisse zum 
Standard. 

Dass ein Großteil der Bevölkerung alphabetisiert ist, hat Rationalisierungen 
ungeahnten Ausmaßes möglich gemacht. ArbeiterInnen können Bedienungsanlei-
tungen komplizierter Maschinen lesen, KundInnen ihre Überweisungsformulare 
auf der Bank ausfüllen, man kann Programme von Parteien lesen oder die kriti-
sche Berichterstattung einer Zeitung verfolgen. Und man kann, mit den heutigen 
IT-Fähigkeiten ausgerüstet, sich seine elektronische Fahrkarte für den Bus selbst 
aufladen.  

Doch hat der Ausbau des Bildungssystems nicht nur Rationalisierungen in der 
Gesellschaft möglich gemacht: Dass einige – nicht alle – Gesellschaftsmitglieder 
in der (Hoch-)Schule die Fähigkeit zu lernen erworben haben, macht Innovation 
auch als Dauereinrichtung möglich: Betriebe können Produktionsabläufe verän-
dern und Regierungen die Steuergesetze, weil sie davon ausgehen können, dass 
Gesellschaftsmitglieder das Lernen gelernt haben. 

Das Bildungssystem stellt insofern ein Mittel bereit, damit sich andere gesell-
schaftliche Institutionen und Teilsysteme immer wieder verändern können. Der 
generationsbedingte Retardierungseffekt wird sicherlich nicht aufgehoben, wohl 
aber dadurch handhabbar gemacht, dass auch Erwachsene noch lernen können, 
weil sie das Lernen einst in der Schule gelernt haben. 

Schließlich ist Bildung – und die Entwicklung des Bildungssystems – ein wich-
tiges Moment im Wandel der (Gesamt-)Gesellschaft als solcher. Als im 19. Jahr-
hundert allmählich von dem Selektionsprinzip der Herkunft auf das der Leistung 
bei der Rekrutierung von osmanischen Bürokraten umgestellt wurde, markierte 
dies den Beginn eines allmählichen (in Teilen immer noch andauernden) Wandel 
von einer feudalen Ständegesellschaft zu einer funktional differenzierten Gesell-
schaft, die sich – wenn auch nicht ausschließlich – an meritokratischen Prinzipi-
en zumindest in dem Sinne orientiert, dass sie gesellschaftliche Positionen hier-
über legitimiert. Der Platz, den eine Person im Osmanischen Reich eingenom-
men hat, war noch hauptsächlich durch ihre Zugehörigkeit zu einer Volksgruppe 

chen Gebieten und solchen gibt, die noch stärker feudal bestimmt und weniger durch 
funktionale Differenzierung gekennzeichnet sind. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHWÖRTLICHE ÜBERLEGUNGEN 303 

(millet) und einem Stand (vor-)bestimmt. Zu Beginn des 21. Jahrhunderts hinge-
gen legitimieren sich in der Türkei gesellschaftliche Positionen hauptsächlich 
durch die Qualifikationen, die man im Bildungssystem erworben hat. Damit will 
ich nicht die Augen davor verschließen, dass mit jedem Regierungswechsel viele 
Bürokraten etwa durch Parteifreunde ersetzt werden; doch gerade die Klagen 
hierüber machen deutlich, dass gesellschaftliche Positionen mittlerweile haupt-
sächlich über Qualifikationen legitimiert werden (Toprak 2009: 119ff.).20  

Ohne die Entwicklung des Bildungssystems wäre diese Transformation der Ge-
sellschaft nicht möglich gewesen. Doch mit ebensolchem Recht müsste man sa-
gen: Ohne die Transformation der Gesellschaft – ohne dass Qualifikationen für 
die Verteilung von gesellschaftlichen Positionen eine solche Bedeutung gewon-
nen hätten – wäre die Entwicklung des Bildungssystems nicht möglich gewesen.  

Literaturangaben 

Bohnsack, R. 2007. Rekonstruktive Sozialforschung. Opladen: UTB. 
Baloğlu, Z. 1990. Türkiye’de Eğitim. Istanbul: TÜSİAD Yayını.  
Dewey, J. 1963. The Reflex Arc Concept. In J. Dewey (Hrsg.). Philosophy, Psychol-

ogy, and Social Practice. New York: Putnam’s Sons, 252–266. 
Dewey, J. 1986. How We Think. In J. A. Boydston (Hrsg.). John Dewey – The Later 

Works, 1925–1953. Vol. 8: 1933. Carbondale: Southern Illinois University Press, 
105–352. 

Eğitim Sen 2007. Milli Eğitim Bakanlığı’nda AKP’nin 4 Yılı. www.e-kutuphane. 
egitimsen.org.tr/pdf/681.pdf, zuletzt abgerufen am 14.03.2011. 

Elias, N. 1988. Über den Prozeß der Zivilisation. Band 2. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.  

Elias, N. 2006. Was ist Soziologie?. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
ERG (=Eğitim Reformu Girişimi) 2005. Yeni Eğitim Programları İnceleme ve Değer-

lendirme Raporu. Istanbul. 
Fortna, B. 2005. Mekteb-i Hümayun – Osmanlı İmparatorluğu’nun Son Döneminde 

İslam, Devlet ve Eğitim. Istanbul: İletişim. 
Gök, F. 1999. 75 Yılda İnsan Yetiştirme Eğitim ve Devlet. In F. Gök (Hrsg.). 75 

Yılda Eğitim. Istanbul: Tarih Vafkı Yayınları, 1–8. 
Gökaçtı, M. A. 2005. Türkiye’de Din Eğitimi ve İmam Hatipler. Istanbul: İletişim. 
Günlü, R. 2008. Vocational Education and Labor Market Integration in Turkey. 

In A.-M. Nohl/A. Akkoyunlu-Wigley/S. Wigley (Hrsg.). Education in Turkey. 
Münster/New York: Waxmann, 107–130. 

İnal, K. 2008. Eğitim ve İdeoloji. Istanbul: Kalkedon. 
                                                                                          
20 Dass weiterhin auch die Bedeutung von Klassen, Gender und Regionszugehörigkeiten 

wichtig ist, wird zumindest nicht mehr als selbstverständlich hingenommen, sondern deut-
lich beklagt, wie in den Beiträgen von Somel und Gök evident wird. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 304 

Kuhn, T. 1973. Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Lewis, G. L. 1999. The Turkish Language Reform. A Catastrophic Success. Oxford: 
Oxford University Press. 

Luhmann, N. 1964. Funktionen und Folgen formaler Organisation. Berlin: Duncker 
& Humblot. 

Mannheim, K. 1964. Das Problem der Generationen. In K. Mannheim (Hrsg.). 
Wissenssoziologie. München: Luchterhand, 509–565. 

Mannheim, K. 1985. Ideologie und Utopie. Frankfurt am Main: Klostermann.  
Nohl, A.-M. 2010. Konzepte interkultureller Pädagogik. Eine systematische Einführung. 

Bad Heilbrunn: Klinkhardt.  
Okçabol, R. 2005. Türkiye Eğitim Sistemi. Ankara: Ütopya. 
Oevermann, U. 2000. Die Methode der Fallrekonstruktion in der Grundlagen-

forschung sowie der klinischen und pädagogischen Praxis. In K. Kraimer 
(Hrsg.). Die Fallrekonstruktion. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 58–156. 

Ortmann, G. 2004. Als Ob. Fiktionen und Organisationen. Wiesbaden: VS-Verlag.  
Pinder, W. 1926. Das Problem der Generation. Berlin: Frankfurter Verlagsanstalt.  
Reckwitz, A. 2006. Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der bür-

gerlichen Moderne zur Postmoderne. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 
Schütze, F. 1983. Biographieforschung und narratives Interview. Neue Praxis (3): 

283–293. 
Selçuk, Z. 2005. Türk Eğitim ve Öğretim Sistemi Reformu – Pilot Bölgelerinden İlk İzle-

nimler. Vortrag in der Konrad Adenauer Stiftung Ankara. http://www.konrad. 
org.tr/Egitimturk/05%20ziya%20selcuk.pdf, zuletzt abgerufen am 05.07.2011. 

Somel, S. A. 2001. The Modernization of Public Education in the Ottoman Empire 
1839–1908 – Islamization, Autocracy and Discipline. Leiden: Brill.  

Toprak, B. 2009. Türkiye’de Farklı Olmak. Istanbul: Metis. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289 - am 21.01.2026, 07:02:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

