2. Glaube und Person

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. - [



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang W. Miiller

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft
Oder:

Was haben Kurt Hiibner und Hans Urs von
Balthasar gemeinsam!?

Methodologisch ist Folgendes festzuhalten: Der theologische Diskurs
muss immer im Bedingten seine Aussagen iiber das Unbedingte
machen. Die christliche Theologie weify um die unendliche Transzen-
denz Gottes; die klassische Theologie schloss von den Wirkungen und
Handlungen Gottes auf dessen Wesen. Gott kann aber niemals Teil der
kategorialen Wirklichkeit werden. Karl Rahner urteilt tiber diesen
Sachverhalt so: »Wie gesagt, das hat die christliche Metaphysik immer
gewusst. Aber man muss es sagen, so paradox es klingt, sie hat es zu
wenig gelebt.«!

Theologie als Glaubenslehre méchte zeigen, dass die menschliche
Vernunft in ihrem Weltbezug grundsitzlich auf Transzendenz hin of-
fen ist. Die Weltbezogenheit der Theologie driickt sich vielfiltig in
Sinnlichkeit, Kulturbezogenheit, Kontextualitit, Geschichtlichkeit
und Gesellschaftlichkeit aus. Der Mensch wird unter dem normativen
Anspruch der Offenbarung als Horer einer realen Wortoffenbarung
Gottes in der Geschichte gesehen. Die Offenbarung des einen Gottes
als Schopfer, Erloser und Vollender der Welt ist geschichtlich. So muss
die Theologie als Glaubenswissenschaft eine Relation vornehmen, be-
schreiben und formulieren, die zwischen eschatologischem Wahrheits-
anspruch und geschichtlicher Offenbarung besteht. Ebenso gilt es eine
Relation zwischen geschichtlichen und gesellschaftlichen Bedingthei-
ten des Glaubens vorzunehmen, zu beschreiben und zu formulieren.
Die von Gott ergangene Offenbarung ist im Horen der Botschaft vom
Menschen anzunehmen. Der personale Glaubensvollzug ist wiederum
geschichtlich. Die normativen Glaubensaussagen des dogmatischen
Diskurses sind so zu formulieren, dass Totalitit und Definitivitdt des
im dogmatischen Diskurs Ausgesagten mit der Freiheit des personalen
Glaubens positiv vermittelt wird.

! Karl Rahner: Schriften zur Theologie, Bd. 3., Einsiedeln 1956, S. 460.

115

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang W. Miiller

»Actus autem credentis non terminatur ad enuntiabile, sed ad
rem: non enim formamus enuntiabilis, nisi ut per ea de rebus cognitio-
nem habeamus, sicut in scientia, ita et in fide« (SThII-I[ q. 1 a. 2 ad 2).

Die Dogmatik wiirdigt die Wirklichkeit des christlichen Glaubens
und der Kirche nicht nur exklusiv unter historischen, psychologischen
und soziologischen Aspekten, sondern ebenfalls unter dem Anspruch
der Vernunft systematisch. M.a. W.: Die dogmatische Theologie stellt
die Frage, ob und wie die Wirklichkeit des christlichen Glaubens und
der darin zum Ausdruck kommende Anspruch auf Wahrheit begriind-
bar ist. Sie stellt die Frage, ob und wie die Faktizitit einer die Vernunft
iberragenden Offenbarung Gottes einem wissenschaftlichen Diskurs
zugénglich sei; sie stellt die Frage, ob es eine Wissenschaft vom Glau-
ben als Inhalt (»fides quae«) und als Akt (»fides qua«) geben konne.
Der Glaube driickt sich geschichtlich in einem je eigenen kulturellen
Kontext aus. Die Methoden der Theologie haben auf die »Zeichen der
Zeit« zu achten und den Glauben unter den Bedingungen eines plura-
len Kultur- und Gesellschaftsverstandnisses zu artikulieren.

Dogmatische Theologie hat immer mit Philosophie zu tun. Ohne
auf die nihere Verhiltnisbestimmung beider Bereiche einzugehen,
kann heute nicht mehr von einem einheitlichen Philosophiebegriff
ausgegangen werden. Die Theologie kann sich auf diesen pluralen Be-
griff von Philosophie einlassen, da das tertium comparationis der Frage
nach der Wahrheit die Vernunft ist. Dogmatische wie fundamental-
theologische Ansitze treten in Dialog mit neueren philosophischen
Ansitzen.

Die klassische Methode dogmatischer Theologie, die bis zum

2 Vgl. Papst Johannes Paul II: Enzyklika FIDES ET RATIO. Zur historischen Genese der
Synthese von Glauben und Vernunft neuerdings: Alain de Libera: Raison et Foi. Arch-
éologie d’une crise d’Albert le Grand a Jean-Paul II., Paris: Ed. Seuil 2003. Allgemein zu
den verschiedenen philosophischen Ansitzen: a) Metaphysik: Walter Kasper: Zustim-
mung zum Denken. Von der Unerlisslichkeit der Metaphysik fiir die Sache der Theo-
logie. In: Ders.: Theologie und Kirche II., Mainz 1999, S. 11-27; b) Theorie des kommu-
nikativen Handelns: Edmund Arens (Hrsg.): Habermas und die Theologie. Beitrige zur
theologischen Rezeption, Diskussion und Kritik der Theorie kommunikativen Han-
delns, 2. Aufl. Diisseldorf 1989; c) Subjektphilosophie: Klaus Miiller: Wie viel Vernunft
braucht der Glaube?; d) Transzendentalphilosophie: Hansjiirgen Verweyen: Gottes letz-
tes Wort. Grundriss der Fundamentaltheologie, Diisseldorf 1991; ) Moderne Freiheits-
philosophie: Thomas Prépper: Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologi-
schen Hermeneutik, Freiburg i. Br. 2001.

116

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft

II. Vatikanum gepflegt worden war, besteht aus drei Schritten.> Die
ersten beiden »positiven« Teilabschnitte bestehen im Nachweis, dass
im Satz realiter eine dogmatische Aussage enthalten ist. Eine von Gott
geoffenbarte Wahrheit, die im Glauben zu bekennen und festzuhalten
ist. Der weitere Schritt enthilt die Darstellung der Lehre, wie sie in den
Quellen enthalten ist und sich entwickelt hat (vgl. das Verhaltnis von
Schrift und Tradition). Der letzte, dritte Schritt stellt eine systemati-
sche Erklarung und Verarbeitung der dogmatischen Aussage (oder des
Dogmas) dar.

Die heutige Theologie geht vom geschichtlichen Verstindnis einer
dogmatischen Aussage aus. Die Glaubensaussage als hermeneutisches
Geschehen verlangt eine Methodenvielfalt. Die wissenschaftliche Re-
flexion der Glaubensaussage fordert ebenfalls eine Vielfalt der Metho-
den. Texte der Schrift und Texte der Tradition bedingen den Einsatz
historischer und wissenschaftlicher Methoden. Die Um-/Uberset-
zungsarbeit der Glaubensaussage in den Vorstellungshorizont der je-
weiligen geistesgeschichtlichen Situation kann methodische Anleihen
bei Anthropologie, Kultur-, Geistes- und Sozialwissenschaften ma-
chen. Melchior Cano entwickelte in seinem epochemachenden Werk
»De locis theologicis« (1563) eine Theorie der Instanzen und Autoriti-
ten, die methodisch geboten sind. Er unterscheidet dabei zwischen Loci
proprii (z.B. Schrift, Konzilien, Theologen) und Loci alieni (z.B. Ver-
nunft, Philosophie). Peter Hiinermann greift diese klassische Lehre auf
und weitet sie unter den Bedingungen der Moderne.* Die Wandlung
der Gesellschaft und des Wissenschaftsbegriffs bedingten Fortschrei-
bung, Zuordnung und Gebrauch der verschiedenen Loci proprii wie loci
alieni. Als theologische Instanzen nennt Hiinermann Autoritdt von
Schrift und Tradition, Autoritit der Gemeinschaft der Glaubenden,
Autoritit der Liturgie, Autoritit des Magisteriums, Autoritit der sa-
pientia christiana, Autoritit der Theologen und Theologien, Autoritit
der Glaubensiiberlieferung in den anderen christlichen Kirchen und
Gemeinschaften. Ebenso erfahren die loci alieni eine Weitung. In den
Dokumenten des II. Vatikanums und in der Theologie der nachkon-
ziliaren Zeit zeichnen sich folgende auflertheologische Instanzen ab:

3 Bernhard Durst: Zur theologischen Methode. In: ThRv 26 (1927) S. 297-313; S. 361—
372.

*+ Vgl. zum Folgenden: Peter Hiinermann: Dogmatische Prinzipienlehre. Glaube — Uber-
lieferung — Theologie als Sprach- und Wahrheitsgeschehen, Miinster 2003, S. 207-251.

117

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang W. Miiller

Philosophie, Kosmos der Wissenschaften, Kultur, Gesellschaft, Religio-
nen und Geschichte.

Die neuere theologische Methodendiskussion setzt die klassische
Topenlehre zur Begriffsbildung ein. Die Topoi werden Kategorien
gleichgestellt und in der Dialektik des Gesprichs ereignet sich die
Wahrheitssuche als ein Geschehen des Zusammentreffens der Selbst-
heit mit der Alteritit. Die Topologie bleibt dabei immer in statu viato-
ris, d. h. sie lebt aus dem Hoffnungspotenzial christlichen Glaubens.®

Theologische und auflertheologische Instanzen sowie verschiede-
ne Methoden der theologischen Erkenntnislehre erlauben, objektive
wie subjektive Momente der Theoriebildung in einem pluralen Da-
seinsverstindnis aufzunehmen.

Wolfhart Pannenberg verweist angesichts der Herausforderung
der Theologie durch den Pluralismus auf die Notwendigkeit einer neu-
en Synthese zwischen Glaube und Vernunft. Diese neu zu etablierende
Verbindung erlaubt, den theologischen Diskurs zwischen Skylla des
Dogmatismus und Charybdis des absoluten Pluralismus zu situieren.
Die neue Synthese erwehrt sich gegen den Fundamentalismus, der sei-
nen Anspruch auf Allgemeinheit und Wahrheit im Zweifelsfall gegen
die Vernunft (!) geltend macht. Gegen einen absoluten Pluralismus
erhebt die gesuchte Synthese den Anspruch auf Allgemeinheit und
Wahrheit.® Programmatisch formuliert die grundsitzliche Fragestel-
lung der neueren Theologie in einer theologiegeschichtlichen Perspek-
tive Kurt Hiibner wie folgt: »Seit dem Beginn der europaischen Auf-
klarung sah sich die Theologie in die Defensive gedringt. Vergangen
war die Zeit, in der die Philosophie als ancilla, als Magd der Theologie
galt. Nun drehte sich der Spiefs um: Das Schlagwort der Aufklirung
hief$ >Vernunft« und die Theologie hatte sich vor dieser hochstrichter-
lichen Instanz zu rechtfertigen.«”

Mit Friedrich Schleiermacher nahm die Theologie erstmals die In-
fragestellung der neuen Instanz in einer erkenntnistheoretischen Per-

> Die verschiedenen Ansitze (R.Bubner, K.Lehmann, O.Poggeler, P. Hiinermann
u.a.m.) werden referiert bei: Margit Eckholt: Poetik der Kultur, Freiburg i.Br. 2002,
S. 386—423.

¢ »Entscheidend ... ist, dass der Glaube am Anspruch auf Wahrheit und damit auch
grundsitzlich am Anspruch auf Ubereinstimmung mit der wahren Vernunft festhalten
muss« (Wolfhart Pannenberg: Kirche und Okumene. Beitrige zur Systematischen
Theologie, Bd. 3., Gottingen 2000, S. 38).

7 Kurt Hiibner: Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne, Augsburg 2006, S. 11.

118

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft

spektive in Angriff. Sein Epoche machendes Werk >Der christliche
Glaube« (1821/22) beschreibt den Vorgang, wie im Grundsatz alles
Endliche zur Manifestation des Unendlichen und zum Stoff religicser
Anschauung werden kann. Denn im religiosen Gefiihl wird die Trans-
zendenz des Jenseitigen offenbar, in dem Endliches und Unendliches
vollkommen zusammengehen: Anschauung ohne Gefiihl sei nichts, so
schreibt Friedrich Schleiermacher, wie Gefiihl ohne Anschauung eben-
falls nichts sei. Adolf von Harnack als Vertreter des Kulturprotestan-
tismus untersucht in historischer Absicht die Genese der christlichen
Dogmen und beschreibt das Genuine des Christlichen als Bekenntnis,
das sich von dem (spiter formulierten) Lehrbekenntnis abhebt: »Das
Evangelium ist keine theoretische Lehre, keine Weltweisheit; Lehre
ist es nur insofern, als es die Wirklichkeit Gottes des Vaters lehrt. Es
ist eine frohe Botschaft, die uns des ewigen Lebens versichert und uns
sagt, was die Dinge und die Krifte wert sind, mit denen wir es zu thuen
haben.«?

Karl Barth, Rudolf Bultmann und Paul Tillich sind Vertreter der
lutherischen wie reformierten Theologie, die die Anfragen der kurz
skizzierten theologischen Entwiirfe der beiden genannten Autoren im
20. Jh. weiter ausbauen und selbst Schule mach(t)en resp. bilden/bilde-
ten. Romano Guardini mit seiner Theologie aus dem Geist der Liturgie,
Henri de Lubacs Programm einer >théologie nouvelle;, Karl Rahners
Ansatz einer transzendentalen Theologie, die den Programmentwurf
Joseph Maréchals >Le point de départ de la métaphysique< mit der Er-
kenntnislehre I. Kants verbindet, Pierre Teilhard de Chardin mit sei-
nem Ansatz, die klassische Theologie mit dem naturwissenschaftlichen
Paradigma der Evolution in Einklang zu bringen, Hans Urs von Baltha-
sars innovativer Entwurf einer theologischen Asthetik sind erkenntnis-
theoretische Ansitze, die katholischerseits zu nennen sind, wenn es um
die Bewiltigung der Anfragen der Aufklirung in der neueren Theo-
logie geht.’

Theologen der Gegenwart wie theologische Stromungen der
Theologie, hier wire an Theologie der Befreiung, Feministische Theo-

8 Adolf von Harnnack: Wesen des Christentums, S. 156.

° Kurt Hiibner geht in seiner Schrift >Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne«
auf die verschiedenen neueren Ansitze in einer kritischen Lektiire ein. Es fillt allerdings
auf, dass in diesem interessanten Buch der Entwurf Hans Urs von Balthasar nicht eigens
genannt wird.

119

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang W. Miiller

logie oder Prozesstheologie zu denken, setzen die systematischen Be-
strebungen der genannten Entwiirfe fort.

In neuerer Zeit prasentiert sich die religitse Landschaft sehr kom-
plex und widerspriichlich. Fiir viele unserer Zeitgenossen hat sich die
Sache mit Gott erledigt, denn ein autonomer und selbstbewusster
Mensch des 21. Jh. bedarf nicht mehr der Hilfskonstruktion einer Re-
ligion oder der Anlehnung und Stiitze eines allmachtigen Gottes. Ver-
treterinnen eines radikalen Feminismus lehnen die klassische Gottes-
vorstellung als Ausdruck eines patriarchalen Weltbildes ab, das zur
Unterdriickung der Frau beigetragen hatte. Der moderne Humanismus
wie der technische Fortschritt scheinen fiir viele ohne einen Gedanken
an Gott auszukommen. Debatten in den Feuilletons westeuropaischer
Zeitungen spiegeln diese neue Beschiftigung mit der Gottesfrage und
beteiligen sich an diesem neuen Spiel >Gottfrage ja vs. Gottesfrage
nein«. Seit geraumer Zeit spricht man von der Wiederkehr des Religio-
sen. Damit einher geht ein neues Interesse an der Gottesfrage. Dieses
Interesse muss allerdings als kontrovers umschrieben werden. Die Got-
tesrede oszilliert angesichts der Herausforderung des postmodernen
Pluralismus zwischen gegenliufigen Tendenzen: einer totalen Belie-
bigkeit oder Gleichgiiltigkeit oder aggressiven Bekimpfung einer mog-
lichen Gottesrede einerseits, eines fanatischen Fundamentalismus
andererseits, der z.B. dem Christentum im Westen eine Glaubens-
schwiche vorwirft. Der Monotheismus sitzt z. T. auf der Anklagebank.
Monotheismus wird angeklagt als: a) reduzierter Totalitarismus, b) als
apokalyptische Illusion, c) als Intoleranz. Zugleich gibt es ein wieder-
erwachtes Interesse am Polytheismus. Verschiedene Denkrichtungen
pladieren fiir ein polytheistisches Denken, das sich, in Abkehr vom
sogenannten Gewaltmonopol monotheistischer Religionen, dem Viel-
faltigen auch in der Gottesfrage zuwendet.

Durch die Globalisierung erfahren wir einerseits einen Glaubens-
verlust in unseren europiischen Gesellschaften, die zugleich eine Pri-
senz anderer Religionen erleben.!® Der postmoderne Westeuropéer er-
lebt vor seiner eigenen Haustiire die religiosen Praktiken von
Menschen aus anderen Kulturen und Religionen, die nun mit ihm le-
ben und arbeiten.

Die einleitenden Bemerkungen manifestieren in aller Deutlichkeit

10 Siehe zu diesem Komplex: Kurt Hiibner: Das Christentum im Streit der Weltreligio-
nen, Tiibingen 2003.

120

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft

die Radikalitdt der Frage nach dem Proprium des theologischen Diskur-
ses angesichts der pluralen und pluralistischen gesellschaftlichen Si-
tuation in den westlichen und nordamerikanischen Zivilisationen. Zu-
gleich stellt sich die seit der Aufklirung relevante Frage nach der
Verhiltnisbestimmung von Glaube und Vernunft. »Seit der Aufkla-
rung ist die christliche Religion Gegenstand wissenschaftlicher Kri-
tik.«' M.a. W.: der theologische Diskurs muss sich seiner erkenntnis-
theoretischen Grundlagen versichern. Nach Kurt Hiibner besteht der
>Irrwegc der neueren Theologie darin, dass sie sich durch den Anspruch
des neuzeitlichen Vernunftdenkens, einer dezidiert undogmatischen,
grundlegend hypothetisch-kritischen Form des Denkens, in ihrem
Selbstverstindnis auflgste und ihre Dogmen entweder aufweichte oder
iiberhaupt auf sie verzichtete. Die erkenntnistheoretischen Reflexio-
nen der Philosophen méchten dagegen die Berechtigung eines genuin
theologischen Denkens aufweisen. Wie wird dieser Weg verfolgt? Was
haben die erkenntnistheoretischen Uberlegungen eines Philosophen
dem heutigen theologischen Schaffen zu sagen?

Die rentmythologisierte Welt« tritt im Namen einer »aufgeklartenc
Vernunft gegen alles Mythische: »Der Mythos ist unserer wissen-
schaftlich-technischen Welt weitgehend entriickt und scheint, aus ihrer
Sicht, einer lingst iiberwundenen Vergangenheit anzugehoren.«!?
Kurt Hiibner plddiert in seinen erkenntnistheoretischen Werken fiir
eine sachliche Auseinandersetzung mit dem Mythos, der sich auch
heute (noch) in Politik, Kultur und Religion manifestiert. Hiibners
Auseinandersetzungen mit dem Mythos verstehen sich weder als eine
historische Darstellung noch als eine Rekonstruktion, sondern setzen
sich mit dem Postulat auseinander, der Mythos besitze keine Wahrheit
oder sei sittlich abzulehnen. Daraus folgert der Philosoph fiir seine
Arbeit mit dem Mythos, dass »derartige Versuche ... erkenntnistheo-
retischer wie normativer Natur« seien »und daher »als« Gegenstand
der systematischen Philosophie« zu gelten haben."

Diese erkenntnistheoretische Pramisse hat selbstverstindlich fiir

1 Kurt Hiibner: Die Wahrheit des Mythos, Miinchen 1985, S. 324. Exemplarisch zeigt
Kurt Hiibner diese Konfrontation Glauben vs. Denken am theologischen Programm der
Entmythologisierung Rudolf Bultmanns, siehe dazu etwa: Die Wahrheit des Mythos,
S. 324-348; ders.: Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne, Augsburg 2006,
S. 99-144.

2 Hiibner: Die Wahrheit des Mythos, S. 16.

3 Edb., S. 16.

121

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang W. Miiller

die christliche Theologie eine grofle Relevanz, insofern die biblischen
Aussagen in mythische Sprache gekleidet sind. Der neuzeitliche Um-
gang mit dem Mythos trifft den Nerv theologischer Reflexion und Dis-
kurse. Der neueren Theologie stellt sich die Frage nach ihrem Verhilt-
nis oder Zugang zum Mythos.

In einer allgemeinen Metatheorie benennt Hiibner den aspekti-
schen Charakter der Wirklichkeit, wie er sich in Wissenschaft, Mythos
und Religion manifestiert. Die empirische Wissenschaft versteht sich
als ein Modus der Welterklirung, wobei unter Erklarung die Riickfiih-
rung wahrnehmbarer Phinomene auf Gesetze und Regeln verstanden
wird. Aussagen tiber die Realitit werden jedoch nicht durch Erfahrung
gewonnen, sondern lassen sich durch die zugrunde liegende Annahme
eruieren, dass die Wirklichkeit durch den Unterschied von abstrakten
Allgemeinbegriffen und singuléren Tatsachen bestimmt wird. Der da-
durch gewonnene Erkenntnisgrad muss als eine ontologische Aussage
bezeichnet werden. M.a. W.: Es handelt sich um eine Ontologie der
Wissenschaft. Der Mythos dagegen unterscheidet gerade nicht zwi-
schen Allgemeinem und Besonderem, sondern ldsst im Einzelnen die
Substanz eines numinosen und individuellen Wesens wirken, das iiber-
all im entsprechenden Phianomenbereich auf gleiche Weise anwesend
ist. Unter diesem Aspekt sind sowohl die Aussagen zur empirischen
Wissenschaft und zum Mythos metatheoretische Aussagen. Die Plura-
litdt der Ontologien (des Mythos, der Wissenschaft und der Religion)
reklamieren ein erstes allgemeines Toleranzprinzip, das Folgendes be-
sagt: »In der Hinsicht, dass alle Ontologien kontingent sind und keine
eine notwendige Geltung hat, ist keine irgendeiner anderen vorzu-
ziehen.«'* Dieser Grundsatz postuliert also eine Gleichberechtigung
aller (wissenschaftlichen wie nichtwissenschaftlichen) Ontologien. Es
ist dabei von einem mehrdimensionalen Charakter der Wirklichkeit
auszugehen. Werden nun Mythos und Religion in erkenntnistheoreti-
scher Perspektive in ihren Aussagen als allen anderen Ontologien
gleichgestellt betrachtet, dann sind zum einen alle Ontologien kontin-
gent, zum anderen konnen die nichtwissenschaftlichen Ontologien in
einer Innenperspektive sich auf Numinoses berufen. Daraus folgert
Kurt Hiibner ein zweites Toleranzprinzip, das lautet: »Nichtontologi-
sche, oder von keiner Ontologie abhingige Wirklichkeitsauffassung
mit ihren besonderen (numinosen) Erfahrungen lassen sich wegen die-

4 Hiibner: Glauben und Denken, S. 5.

122

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft

ser Wirklichkeitsauffassungen ontologisch nicht widerlegen, sie seien
in der Auflenbetrachtung begriffswissenschaftlich in eine Ontologie
transformierbar oder nicht.«'>

Das neuzeitliche Denken kennt vier Weisen des Zweifels an my-
thischen und religiosen Wirklichkeiten: Der theoretische Zweifel ist
versucht, die gewonnenen Erkenntnisse der empirischen Wissenschaft
mit dem Pridikat absoluter Giiltigkeit zu belegen. Der fundamentale
Glaubenszweifel dagegen will die Moglichkeit des Glaubenskénnens
generell in Frage stellen. Der Auslegezweifel entziindet sich an der
pluralistischen Auslegung einer historisch verstandenen normativen
Schrift einer Glaubensgemeinschaft. Formuliert sich der fundamentale
Glaubenszweifel >ad extra¢, versteht sich der existenzielle Glaubens-
zweifel als einem Zweifel an der religiosen Wirklichkeit »ad intrax.

Der Unterschied zwischen einem Logos der Metaphysik und
einem Logos der Offenbarung, um den es im christlichen Glauben
geht, zeigt sich am Vorwissenschaftlichen der Offenbarung selbst. Ver-
steht sich der Logos der Metaphysik als die Beziehung des Seienden im
Ganzen (= Objekt) zum menschlichen Denken als Vernunft (= Sub-
jekt), muss dagegen der Logos des christlichen Glaubens nicht als die
Beziehung des Seienden auf das menschliche Denken verstanden wer-
den. Er artikuliert dagegen die Beziehung des Seienden zu Gott. »Die-
ser Logos liegt nicht in dem das Sein bestimmenden Denken des Men-
schen, sondern in dem das Sein bestimmenden Wort Gottes.«* So
muss beispielsweise die jesuanische Gleichnisrede als eine Bildrede ver-
standen werden, die in Bildern, die dem Lebenskontext der Zuhorer
schaft Jesu entnommen sind, zugleich eine existenzielle Beziehung der
Menschen zu Gott thematisieren soll. Die in mythischem Gewand for-
mulierte jesuanische Rede zeigt, dass die gottliche Wirklichkeit (als
Inhalt dieser Rede) innerhalb unmittelbar fassbarer, existenzieller,
menschlicher Wirklichkeit geoffenbart wird. Christlicher Glaube be-
ruht auf der biblischen Narration und entschliisselt sich den Hoérenden
und Lesenden in dem biblischen Kerygma, das den Logos in Gottes und
Jesu ungeschriebenen, gesprochenen Wort umfasst.'”

Das Religiose ist deswegen als ein genuiner Sprach- und Erkennt-

5 Edb, S.7.
16 Edb, S. 16.
7 Vgl. Edb,, S. 21.

123

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang W. Miiller

nismodus zu umschreiben und zu verstehen, der nicht exklusiv in eine
entmythologische« Rede aufgelost werden darf.

Dieser erkenntnistheoretische Grundsatz artikuliert die eigen-
stindige Dimension der Wirklichkeit, wie sie in einer vorkritschen
und vorwissenschaftlichen Perspektive formuliert wurde und den
Wirklichkeitswahrnehmungen von Kunst und Mythos verwandt ist.
Mit Recht verweist Romano Guardini auf die Unentbehrlichkeit my-
thischer Weltsicht fiir den Glauben an den einen Gott, der die Welt
erschaffen und erlost hat. Alle dogmatischen Aussagen des christlichen
Glaubens (Siinde, Gnade, Heil usw.) sind fiir Hiibner von diesem Hin-
tergrund her zu verstehen. Es stellt fiir den Philosophen einen >Irrweg«
neuerer Theologie dar, diese Inhalte in die hypothetische Unverbind-
lichkeit des wissenschaftlichen Denkens zu transponieren. Ein Denken
in den Koordinaten von Mythos und Offenbarung ist nicht als ein sa-
crificium intellectus zu verstehen, sondern als ein eigenstiandiger Mo-
dus des Denkens.

In diesem Zugang zur Realitdt des christlichen Glaubens zeigt sich
eine Nihe dieser erkenntnistheoretischen Reflexionen eines Philoso-
phen mit einem systematischen Ansatz neuerer Theologie: es ist hier-
bei die Rede von der dsthetischen Theologie des Basler Theologen Hans
Urs von Balthasar. Worin zeigt sich diese postulierte Nihe?

»Wer ist ein Christ?« fragt der Theologe Hans Urs von Balthasar
in einer kleinen Schrift aus dem Jahr 1983. Diese grundsitzliche Frage
stellt sich heute fiir die Glaubenden angesichts der modernen Welt, die
vom Autonomiegedanken des Subjekts und einem profanen Weltver-
stindnis ausgeht. Der Gottesgedanke verfliichtigt sich, wird zu einem
fernen Geriicht. Dem Menschen in der (Post)Moderne bleibt es ver-
sagt, trotz aller Erfolge wissenschaftlicher Erkenntnis, sich selbst ver-
stehen und erkliren zu konnen. Alle reduktionistischen Versuche, sei-
en sie geistes-, sozial-, oder naturwissenschaftlicher Natur, das Dasein
zu deuten, konnen den Stachel im Fleisch, die Sehnsucht nach dem
Unbedingten im Bedingten, nicht stillen oder auflésen. Der Mensch
fragt nach Gott. Jesus aus Nazareth, der mit dem Anspruch auftritt,
der Weg, die Wahrheit und das Leben zu sein, wird in den Evangelien
als der schlechthin einmalige hingestellt; dies ist die unverriickbare
Antwort christlichen Glaubens auf die Frage der Menschen nach ihrem
Lebensgrund und Sinn des Daseins. »Keiner ist in den Himmel hinauf-
gestiegen als nur der Menschensohn, der vom Himmel herabgekom-
men ist« (Joh 3,13). Im Nachklang eines Jiingers hort sich die Glau-

124

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft

bensaussage wie folgt an: »Der geistige Mensch beurteilt alles, wih-
rend er selbst von niemanden beurteilt wird« (1 Kor 2,15). Jesus der
Christus als das konkrete Universale wird zum einen in der Kirche ver-
kiindet, zum anderen bildet diese historische Person die denkerische
Mitte aller Theologie. Jesus als der Christus ist Ziel und Eckpunkt des
Christlichen. Die Theologie hat fiir Hans Urs von Balthasar wesentlich
zwei Herausforderungen zu bestehen: einerseits ist sie durch die Sache
selbst, d.h. Jesus Christus, herausgefordert, andererseits muss sie sich
den Herausforderungen der Zeit stellen, um wahrhaftig zu sein. Theo-
logie muss sachgemifl und zeitgemif3 in einem sein; beides ist fiir Bal-
thasar miteinander verschriankt. Unermiidlich stellte er sich bereits in
jungen Jahren diesem systematischen Anspruch, wenn er die Trost-
losigkeit der neuscholastischen Theologie beklagte, sich fiir eine Neue-
rung der Theologie einsetzte. Richtungsweisend wurden fiir ihn zum
einen der Gestaltungsgedanke, den der Student der Germanistik im
Werk von J. W. von Goethe kennen lernte, zum anderen der Blick auf
die groflen Denker und Kiinstler, die von der Sehnsucht des Menschen
nach Gott sprechen. Das Geschift der Theologie bewegt sich zwischen
zwei Polen: »Schleifung der Bastionen« und dem »Ernstfall«. Einge-
fahrenes und Uberholtes sind in Kirche und Theologie zu schleifen,
um das Christusereignis in der Welt und fiir die Welt wieder bewusst
werden zu lassen. Schitze der christlichen Tradition gilt es hervorzu-
holen. Die postulierte »Schleifung der Bastionen« darf nicht als ein
Aktionismus, eine Verwidsserung oder ein falsch interpretiertes aggior-
namento missverstanden werden. Christlichem Glauben und christ-
licher Theologie muss es letztlich immer um die unmittelbare Nach-
folge als dem »Ernstfall« des Christlichen gehen. Das christliche Leben
und der christliche Glauben besitzen ihre Strahlkraft in der Welt durch
die unmittelbare Nachfolge Christi und nicht durch eine anpasserische
Verkiirzung oder verzerrende Simplifizierung der Botschaft. Sendung
hinein in die Welt in der Form direkter Christusnachfolge ist der Kern
aller christlichen Reflexion. Dieser weite Blick auf das Humane, die
Riickkehr zu den Quellen der Schrift und den Kirchenvitern, die
Kenntnis der Schitze der Tradition sind fiir von Balthasar die Elemen-
te, um eine Theologie zu entwerfen, die sich mit der Moderne in einem
Dialog befindet, eine erneute Begegnung von Offenbarung und Asthe-
tik ermdglicht und zugleich Jesus Christus als den Mittelpunkt nicht
aus den Augen verliert. In diesem Anliegen weif8 sich von Balthasar
mit dem groflen reformierten Basler Theologen Karl Barth verbunden,

125

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang W. Miiller

mit dem er auch zeitlebens freundschaftlich verbunden war. Das Buch
Balthasars iiber das Werk Karl Barth spiegelt nicht nur die skume-
nische Dimension seiner Theologie, sondern verweist auf die christo-
zentrische Mitte, die beide, Barth wie von Balthasar, in ihrem je eige-
nen theologischen Arbeiten vereint. Im Dialog mit Karl Barths
Theologie, die sich geschichtlich und existenziell um ein »Deus dixit«
konstruiert, st6f3t von Balthasar auf eine Ahnlichkeit seines Denkens.
Von Balthasar kiampft fiir die Figenstindigkeit der Theologie,
denn die christliche Wahrheit ist in sich selbst gegriindet. Das Ereignis
der Offenbarung Gottes in Jesus Christus wird zum Grund und Maf3
allen theologischen Denkens, von dem nicht abstrahiert werden kann.
Gottes Gottlichkeit schlieSt seine Menschlichkeit nicht aus. Die Chris-
tologie von Balthasars sieht, im Einklang mit dem Johannesevangeli-
um, das Kreuz als einmaliges und absolutes Versshnungsgeschehen,
das in der Ohnmacht des Menschen die >Herrlichkeit< Gottes am deut-
lichsten zeigt. In der Dialektik von >Verherrlichung« und Sterben des
Weizenkorns findet die Theologie ihre Mitte. Diese Sichtweise {iber-
windet die kontroverstheologische Trennung der s>theologia crucisc
von einer >theologia gloriae«. Alles vereinigt sich in dem einen Gesche-
hen der Liebe Gottes als das Geschehen der Stunde. Im Leben, Sterben
und in der Auferstehung Christi manifestiert sich die Doxa Gottes.
Somit gewinnt der Begriff der Herrlichkeit eine theologische Relevanz.
In der Erniedrigung des Kreuzes verherrlicht Jesus den Vater, der ihn
seinerseits verherrlichen wird (Joh 13,32). Dies ist nur im Licht des
Glaubens zu verstehen und einsichtig zu machen. Darauf griindet das
Zeugnis der Apostel im Evangelium. Die Aussage des Johannesevan-
geliums »Wir sahen seine Herrlichkeit« (Joh 1,14) manifestiert diese
»Schau« der Offenbarungsgestalt, die den ersten Schritt theologischen
Erkennens darstellt. Dieses Erblicken der Herrlichkeit Gottes ist kein
Spiel i.S. eines >I’art pour 'art¢, sondern die Grundlage der Wahrheit
theologischer Erkenntnis. Es meint kein unbeteiligtes #sthetisches
(Zu)Schauen, sondern das existenzielle Ergriffensein oder Innewerden
eines Schon-Beteiligt-Seins. Balthasar geht es nicht um eine philoso-
phische Letztbegriindung, sondern um eine theologische Verstindi-
gung tiber die Mitte der Offenbarung: der Liebe Gottes zu uns Men-
schen. Gott ist Liebe, die uns in der Person Jesus Christus erschlossen
wird. Gott begegnet der Welt mit Liebe. Der Glaube an Jesus als den
Christus kann deswegen nicht als eine eigene Moglichkeit des Men-
schen verstanden werden. Der Glaube ist aus der Welt nicht ableitbar.

126

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft

Dieses Geheimnis wird den Glaubenden als Wirklichkeit Gottes zuge-
spielt. Der Mensch ist, biblisch gesprochen, ein hérender und empfan-
gender. Diese theo-zentrische Begriindung der Welt hat Konsequenzen
fiir das Verstindnis von Mensch und Welt. Theologie als s>Hermeneutik
Gottes< orientiert sich an der Gestalt Christi. In Jesus Christus mani-
festiert sich Gott als eine wirklich »lesbare Gestalt< vor den Menschen,
die wahrgenommen werden will. Der Sohn legt den Vater aus (Joh
1,18). Die Inkarnation ist das Grunddiktum christlicher Rede von Gott.
Alle Rede von Gott muss sich an diese Selbstentduflerung Gottes hal-
ten, will sie wirklich von Gott handeln und nicht ihr Proprium ver-
lieren. Der Inhalt der Theologie ist die Offenbarung selbst.

Der personale und phinomenologische Ansatz Hans Urs von Ba-
lathasars kreist um das Mysterium unableitbarer Singularitit der Of-
fenbarung. Dies erfordert, so das Postulat des Balser Theologen, eine
Neukonzeption der Theologie. Aus diesen grundsitzlichen Uberlegun-
gen ergibt sich das formale Strukturgitter des theologischen Aufbaus
der drei Hauptwerke Hans Urs von Balthasars:

Die theologische Asthetik als Schau der Gestalt, die objektive wie
subjektive Evidenz des Geschehens in sich vereint. Das erste grofle
Werk wird Herrlichkeit genannt werden, weil es darum gehen wird,
der Offenbarung Gottes iiberhaupt ansichtig zu werden. In der Offen-
barung manifestiert sich Gott, um den Menschen seine ewige dreieine
Liebe zu zeigen. Die Theodramatik, das zweite Oeuvre, ein iiber-
raschender Titel fiir ein theologisches Werk, handelt von der gottlichen
wie menschlichen Freiheit: »Das Aufscheinen Gottes (Theophania) ist
nur der Auftakt zum Zentralen: der in der Schépfung und Geschichte
sich ereignenden Auseinandersetzung zwischen der gottlichen unend-
lichen und der menschlichen endlichen Freiheit«.'® Im dritten Teil der
Trilogie, der Theologik, handelt es sich um eine nachtrigliche metho-
dische Reflexion, auf das, was in der Herrlichkeit und der Theodrama-
tik dargelegt wurde. Die methodische Reflexion bezieht sich sowohl auf
die Bedingungen der Wahrheit der Welt als auch auf die Wahrheit
Gottes. Gottes Wort, das immer auch eine Tat Gottes ist, beweist seine
Wahrheit und Fruchtbarkeit durch sich selbst, im Geist der Wahrheit,
der die Kirche und die Glaubenden einschliefit. In der theologischen
Asthetik geht es von Balthasar um eine Lehre der Wahrnehmung des
Christlichen in der Welt. Was man ndmlich wahrnimmt ist das Wahre,

18 Hans Urs von Balthasar: Zu seinem Werk, 2. Aufl. Freiburg 2000, S. 82.

127

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang W. Miiller

die Glorie der armen Liebe Gottes. Die Theodramatik wiederum be-
handelt das Wahrgenommene unter dem dramatischen Spiel der Nach-
folge, die die theologische Logik mit menschlicher Vernunft unter den
Augen Gottes betrachtet. Das Christliche ist nicht als eine Synthese a
la Hegel zu deuten, sondern muss, unter den Bedingungen des Frag-
mentarischen menschlicher Existenz, als Ganzes im Fragment verstan-
den werden. Das Ganze, was Gott den Menschen zu sagen hat, ist in
einem Menschen, in einer Kirche gesagt worden: Aber so, dass das
Fragment katholisch ist, das heif3t allgemein und umfassend, und durch
den HI. Geist sich ausweitet bis hin zum All, bis Gott alles in allem sein
wird. Diese katholische Weite bedenkt die Trilogie Herrlichkeit — Theo-
dramatik — Theologik.

Die Aneignung der Herrlichkeit Gottes entspringt einer sympho-
nischen Wahrheit, die ein vitales Interesse auszeichnet: Es geht von
Balthasar um die Christianisierung alles Geistigen. Dieser Grundzug
der Theologie Balthasars soll am Beispiel der Musik illustriert werden.
Die Liebe zur Musik kann nicht nur in der Biografie des Basler Theo-
logen ausgemacht werden, sondern spiegelt sich in seinem Werk be-
stindig wider. Musik als die unfassbarste Kunst tritt an den Menschen
heran und dringt tiefer als alle anderen Kiinste in den Menschen ein.
Die Musik versteht sich als Symbol des Wirkens der dynamischen Ent-
wicklung der Welt. Musik ist jene Form, die uns dem Geist am néchs-
ten bringt. Musik lebt von der Form. Form als Beschrankung zeigt, dass
die Gesamtidee in der kontingenten Form nie vollstindig ist, sondern
stets fragmentarisch bleibt (>der Ton verklingt(). Musik versteht unser
Theologe als Grenzpunkt des Menschlichen; an diesem Grenzpunkt
beginnt das Gottliche. Musik als ewiges Denkmal dafiir, dass die Men-
schen es ahnen kénnen, was Gott ist, ewig einfach, mannigfaltig und
dynamisch, flieend in sich selbst und in der Welt als Logos. Musika-
lische Bilder und Metaphern finden sich in seiner Trilogie immer
wieder. Die Behandlung eines christlichen Pluralismus wird program-
matisch unter dem Titel »die Wahrheit ist symphonisch« zusammen-
gefasst. Das Werk Herrlichkeit bezeichnet Balthasar selbst als eine kul-
turell-geschichtliche Orchestrierung, um zu zeigen, welche Schitze die
Tradition der Kirche und Theologie besitzt. Diese Schitze gilt es zu
heben und fiir die Gegenwart zu transponieren. In der Tradition der
scholastischen Theologie wird der Inhalt christlicher Theologie unter
den Transzendentalien Verum (das Wahre), Bonum (das Gute) und
Unum (das Eine) gefasst. Balthasar beschreibt den Inhalt christlichen

128

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft

Glaubens ausgehend von einer weiteren Kategorie: Pulchrum (das
Schéne). Damit transponiert er Inhalte der klassischen Theologie in
eine Aussageform, um Theologie in einem nachmetaphysischen Zeit-
alter zu treiben. Das eigentliche Anliegen der Frage nach der theologi-
schen Asthetik ist die Offenbarung selbst. Gestalt und Glanz der Of-
fenbarung sind Momente, durch die wir Menschen der gottlichen
Botschaft der Inkarnation begegnen kénnen. Das Schone sagt, wie sich
das Bonum Gottes schenkt, als Verum sagt es, wie es von Gott aus-
gesagt werden und vom Menschen verstanden werden kann (vgl. das
Programm der Theologischen Logik!). Auch das spitere Werk Theo-
dramatik arbeitet mit musikalischen Begriffen. Das Theologische, dies-
mal in die Metapher des Theaters transponiert, spielt mit der Dialektik
von Verhiillen und Enthiillen. In der Metapher des Theatralischen
kann sich deshalb eine Tiir zur Wahrheit der wirklichen Offenbarung
offnen. Das Welttheater aus theozentrischer Perspektive betrachtet,
zeigt Gott als Komponisten unserer Weltoper. Gott, so Balthasar, fiihrt
in seiner Offenbarung eine Symphonie auf, von der man nicht sagen
kann, was reicher ist: der einheitliche Einfall des Komponisten oder das
polyfone Orchester der Schopfung, das er sich dafiir bereitet hat.

Die philosophischen Reflexionen zum christlichen Glauben, die
Kurt Hiibner in seinem Oeuvre immer wieder anklingen ldsst, finden
ein theologisches Pendant in der theologischen Asthetik von Hans Urs
von Balthasar. Beim Vergleich beider Autoren zeigt sich, dass das Ge-
nuine christlichen Glaubens unter den Bedingungen der Neuzeit in
einer asthetischen Wahrnehmung addquat formuliert werden kann.
Die nihere und griindlichere Untersuchung der erkenntnistheoreti-
schen, geistigen wie geistlichen Nihe des Ansatzes Kurt Hiibners mit
der Theologie Hans Urs von Balthasars stellt m.E. ein Postulat neuer
Theologiegeschichte wie systematischer Theologie dar. Die vorliegen-
den kurzen (wie unvollstindigen) Reflexionen mochten dazu einen
ersten Beitrag erbringen.

129

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruprecht Wimmer
Einer der »drei Gewaltigen«

Die Gestalt Luthers im Spatwerk Thomas Manns

I.  Der unglaubige Thomas

Ich beginne mit einem Diebstahl. Der Titel dieses Einleitungskapitels
stammt nicht von mir, es handelt sich um den Gliicksfund meines
Schweizer Kollegen Thomas Sprecher, der eine Ziiricher Ringvor-
lesung unter dieses Motto stellte; der Untertitel lautete: »Religion in
den Romanen Thomas Manns.« In sdmtlichen Vortrigen und den je-
weils anschlieenden Diskussionen zeichnete sich eine communis opi-
nio der Thomas-Mann-Forschung ab: man schrieb dem Komplex
>Theologie und Religion« eine tragende Funktion im Gesamtwerk zu,
stellte aber zugleich eine christliche Glaubigkeit des Autors, und sei es
auch in weitester, iiberkonfessioneller Hinsicht, in Abrede. Freilich
nicht in dem Sinn, dass man Thomas Mann einen lediglich spieleri-
schen, einen lediglich kulturell-zitierenden Umgang mit Theologie,
Religion und Glaube attestiert hitte; Glaubigkeit, Ungldubigkeit und
Religion im Allgemeinen fordern ihn, darin war man sich einig, von
allem Anfang an heraus, es ist ihm Ernst damit.

Konzentrieren wir uns auf das obige Thema, auf Luther, so ist vor
allen anderen ein Name zu nennen: Herbert Lehnert. Er hat schon vor
Jahrzehnten mit seiner umfangreichen Abhandlung iiber Thomas
Manns Lutherbild eine neue Dimension gedffnet: er spiirt namlich
samtlichen Spuren lutherischer Theologie nach, die sich in den Texten
finden. Dabei ist slutherisch< klein zu schreiben, denn Lehnerts Interes-
se gilt auch der lutherischen Theologie nach Luther und damit all jenen
Gedanken iiber Gott, die sich in der Nachfolge Martin Luthers sehen.!

! Herbert Lehnert: Thomas Manns Lutherbild, in: Ders: Thomas Mann. Fiktion, My-
thos, Religion, 2. Aufl. Stuttgart 1968, S.269-381. Das Thema wurde immer wieder
aufgegriffen. Stellvertretend fiir viele sei eine Studie genannt, die iiber ihren spezifi-
schen Gegenstand hinaus den Gesamtkomplex >Lutherc und die einschligige For-

130

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einer der »drei Gewaltigen«

Ich mochte anders vorgehen: Es geht mir um die Person Luther,
um deren personliche Charakterziige und theologische Positionen, und
es geht mir um die spiten Jahre Thomas Manns, also um die Entste-
hungsjahre des Doktor Faustus (1943-1947) und die folgenden acht
letzten Lebensjahre, wobei Thomas Manns Lutherstudien der allerletz-
ten Zeit im Uberblick behandelt werden, da sie nicht mehr zu einem
Werk wurden; das beabsichtigte Drama Luthers Hochzeit wurde nicht
mehr geschrieben.?

Freilich dispensiert uns diese zeitliche Einschrinkung nicht von
einem auswihlenden Riickblick auf das Frithwerk. Thomas Mann
wuchs im Luthertum auf, ohne dass wir seiner Familie eine besondere
Nihe zur lutherischen Konfession zuschreiben konnten. Ein zutiefst
lutherisches Lebensprinzip aber prigte ihn von Anfang an, das hat er
immer wieder gesagt und eingestanden: die lutherische Ethik, das
lutherische Pflichtdenken. Er sah die ganze Liibecker Kaufmannswelt
seiner jungen Jahre davon bestimmt, und die Welt seines Erstlings-
romans, der Buddenbrooks, ist in groflen Teilen davon geradezu deter-
miniert; die aufeinander folgenden Generationen der Kaufmannsfami-
lie Buddenbrook verhalten sich unterschiedlich zu Luthers ethischen
Maximen. Dass die vorgestellte Welt des Romans mit einer Frage des
Kleinen Lutherischen Katechismus beginnt (»Was ist das?«) und mit
einer von dessen Antworten endet, die jeweils eine Glaubenswahrheit
bestitigen (»Es ist so« resp. »Es ist gewisslich wahr«), kommt nicht von
ungefihr, doch ist dieser lutherische »Rahmen« ironisch relativiert.
Denn es ist die den ganzen Roman hindurch falsch prophezeiende Er-
zieherin Sesemi Weichbrod, die mit ihrem Schlusssatz (»Es ist so!«)
das Wiedersehen der Verstorbenen im Jenseits, und damit ein real exis-
tierendes Jenseits beschwort. Nimmt man noch die Karikaturen der
verschiedenen Pastoren hinzu, dann kommt man hier bereits zur An-
nahme, dass im Roman an nichts so direkt geglaubt wird, dass aber
Lebensweise und Lebensfiihrung vom Luthertum ganz wesentlich mit-
gestaltet werden.?

schungssituation tiiberblickt: Bernd Hamacher: Thomas Manns letzter Werkplan >Lu-
thers Hochzeit«. Edition, Vorgeschichte und Kontexte, Frankfurt/Main 1996 (= Thomas
Mann-Studien XV).

2 Vgl. hierzu die Studie Hamachers (Anm. 1)

> Wieder stellvertretend fiir die immense Forschung: Eckhard Heftrich: Vom Verfall zur
Apokalypse. Uber Thomas Mann, Bd. 2, Frankfurt/Main 1982 (= Das Abendland, N.F,
Bd. 14) und ders. (in Zusammenarbeit mit Stephan Stachorski und Herbert Lehnert):

131

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruprecht Wimmer

Auch der zweite Roman Konigliche Hoheit (1909) kennt eine pa-
rodistisch gezeichnete Pastorenfigur; doch auch hier spielt eine an der
Pflicht orientierte Lebensfiihrung, diesmal diejenige des zur Hoheit
erwihlten und bestimmten Prinzen Klaus Heinrich, verbunden mit
der Liebe zur amerikanischen Millionirstochter Imma Spoehlmann,
eine tragende Rolle. Hoheit (das ist Erwahltheit) und Liebe ergeben
»ein strenges Gliick« im Dienste der allgemeinen Wohlfahrt — man
vereinfacht nicht zu sehr, wenn man festhilt: Geglaubt wird auch hier
nichts, aber gelebt wird nach Grundsitzen, die auf eine bestimmte Art
von Glauben zuriickgehen.

Hier iibergehe ich etwas, was der Klarheit halber erst spiter zur
Sprache kommen soll: die allmahliche Entstehung von Portratkonturen
der Luthergestalt, vor allem im Gefolge Nietzsches und Goethes, die
sich in den Betrachtungen eines Unpolitischen (1918) abzuzeichnen
beginnen.

Endlos (und zugleich verlockend) wire jetzt die Auseinanderset-
zung mit dem Zauberberg (1924) und den vier Joseph-Romanen
(1933-1943); es mag gentigen, auf die Vision sozial-humaner Liebe
im Sanatoriumsroman und auf Josephs selbstbewusst-genialen Dienst
an der Gemeinschaft zu erinnern. Uber allem steht — beschworen oder
realisiert — eine Ethik, die sich zumindest partiell von Luther herleitet.
Sie ist, das war schon festzuhalten, zugleich Lebensprinzip des Autors,
sie begleitet ihn bei der Planung, der Niederschrift, beim »Fertigma-
chen« seiner Werke.

Luther ist bis jetzt nicht direkt »aufgetreten«, auch wenn er indi-
rekt — als eine Art »Denkwelt« — teils den Entwurf von Romanhand-
lungen mitbestimmt, immer aber die Arbeit an diesen Romanen be-
gleitet.

Wenn wir jetzt zum Spitwerk iibergehen, begegnen wir Luther
direkt. Entweder als parodistischer Kontrafaktur oder als Thema im
Essay — oder gar als Person im geplanten Spitdrama, freilich hier nicht
mehr definitiv, er verbleibt als Figur im Notizenstadium.

Ich folge nicht strikt der Chronologie, sondern behandle — gewis-
sermafSen in steigernder Abfolge — verschiedene Perspektiven, die sich

Buddenbrooks. Kommentar, GKFA 1., 2. Fiir die im Folgenden nur kurz gestreiften
Romane Konigliche Hoheit und Zauberberg ist hier schon auf die einschlidgigen Binde
der GKFA zu verweisen.

132

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einer der »drei Gewaltigen«

in den Titeln einzelner Kapitel abbilden. Diese lauten: Luther wird pa-
rodiert — Luther wird kritisiert und ins grofse Format gehoben — Luther
wird gebraucht und: Luther tritt auf — beinahe.

Il.  Luther wird parodiert

Der Held des Doktor Faustus, »der deutsche Tonsetzer Adrian Lever-
kiihn«, studiert an der Universitit Halle Theologie, bevor er endgiiltig
zur Musik findet.* Thomas Mann présentiert im Munde des Erzihlers
Zeitblom, eines Jugendfreundes Adrians, die dortigen Theologieprofes-
soren in scharf gezeichneten Charakterstudien. Einer davon ist Ehren-
fried Kumpf, der »Systematik« liest.> Der Name ist eine » Transplanta-
tion« wie viele Namen des Buchs, er stammt aus der »altdeutschen«
Sphire, aus der Zeit des historischen Doktor Faust: Ehrenfried Kumpf
war zur Zeit der Bauernkriege Biirgermeister von Rothenburg und
spiter von Wiirzburg. Diesmal also keine Kombination eines Vor-
namens und eines Nachnamens je verschiedener Herkunft, wie sonst
so oft. Allerdings hatte der Autor zunichst so etwas ins Auge gefasst:
in der Handschrift ist bei der ersten Erwidhnung >Ehrenfried< aus »Mar-
tinc korrigiert. Die urspriingliche kombinierte Namengebung hatte
wohl zwei Griinde: Kumpf ist eine Mischfigur zweier Modelle: Pate
gestanden haben der Hallenser Professor Martin Kahler, von dem Tho-
mas aus einem Brief des befreundeten Theologen Paul Tillich erfuhr,
der selbst bei Kahler studiert hatte — ja, und eben Martin Luther selbst.
Uns interessiert bei unserem Einstieg in die Luther-Thematik natiirlich
vor allem der Reformator.

Kumpf trigt unverkennbar Lutherische Ziige, wie sie Thomas
Manns Zeit als selbstverstindlich annahm; Luther wird in ihm und
durch ihn parodiert, verspottet — und zwar ohne Liebe. Einige Kostpro-
ben: Kumpf galt als »der saftigste Sprecher an der ganzen Hochschule«
(141). Nach den Worten des Erzihlers Zeitblom, der iibrigens der
Zweideutigkeit des gesamten Romans dadurch aufhilft, dass er katho-
lisch ist und einem sittlich geddmpften Humanismus huldigt, war er

* Hier sei generell verwiesen auf Edition und Kommentar von Ruprecht Wimmer, unter
Mitarbeit von Stephan Stachorski, GKFA 10. 1 und 2, Frankfurt/Main 2007.
> GKFA 10.1, S. 141ff, 10. 2, S. 348f.

133

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.


https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruprecht Wimmer

durchaus das, was die Studenten eine »wuchtige Persénlichkeit« nannten,
und auch ich konnte mich einer gewissen Bewunderung seines Tempera-
ments nicht entschlagen, liebte ihn aber gar nicht und habe niemals glauben
konnen, dass nicht auch Adrian 6fters von seiner Herzhaftigkeit sollte pein-
lich beriihrt gewesen sein, obgleich er ihn nicht offen ironisierte. »Wuchtig«
war er schon seiner Physis nach: ein grofer, massiger, voller Mann mit ge-
polsterten Hénden, drohnender Stimme und einer vom vielen Sprechen
leicht vorgebdumten, zum Spritzen geneigten Unterlippe. (141f.)

Derartiges ist in Tillichs Brief nicht gesagt, der den Autor tiber Kahler
und die Hallesche Theologie im Allgemeinen informiert hatte, ledig-
lich von Kahlers »Wucht« ist dort die Rede. Thomas Manns Eigentum
ist auch Kumpfs Redeweise, ein Amalgam aus altdeutschen Wendun-
gen, die teilweise aus Grimmelshausens Simplicissimus, teilweise aus
den Briefen Luthers stammen, aus letzteren kommt z.B.: »weylinger
Weise«, »Heilige Geschrift«, »es gehet mit Krautern zu«, »wie ein win-
diger Wal« — und schliefSlich »Dass ihn der Teufel bescheisse! Amen!«

Wihrend Kumpfs Improvisationen in seinen Vorlesungen, seine
so genannten »Ex-Paukenc, sich dem Vorbild Kihler verdanken, sind
die Begebenheiten im »Familienkreis«, in den Erzihler und Held ver-
schiedentlich geladen werden, wieder reine Luther-Parodie.

Die beiden Studenten »hatten Abendessen« mit Kumpf, »seiner
Gemahlin und ihren beiden, grell rotwangigen Téchtern, deren gewis-
serte Zopfe so fest geflochten waren, dass sie ihnen schrige vom Kopfe
abstanden.«

Dann aber legte sich der Hausherr, unter vielseitigen Expektorationen, die
Gott und Welt, Kirche, Politik, Universitit und sogar Kunst und Theater be-
trafen, und mit denen er unverkennbar Luthers Tischreden nachahmte, ge-
waltig ins Zeug mit Essen und Trinken, zum Zeichen und guten Exempel,
dass er gegen Weltfreude und gesunden Kulturgenuss nichts einzuwenden
habe; ermahnte uns auch wiederholt, brav mitzuhalten und die Gottesgabe,
die Hammelkeule, das Moselbliimchen nicht zu verschmihen [...] (145)

SchliefSlich nimmt Kumpf, »zum Schrecken« seiner jungen Giste, die
Gitarre von der Wand und beginnt Studentenlieder zu schmettern, als
deren letzte Aufgipfelung aber gerade dasjenige, das mit Worten be-
ginnt, die seit jeher filschlich Luther zugeschrieben wurden: »Wer
nicht liebt Wein, Weib und Gesang ...«

es musste kommen, und es kam. Er rief es [das falsche Lutherwort] aus, in-
dem er vor unseren Augen seine runde Frau um die Mitte fasste. Und dann

134

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einer der »drei Gewaltigen«

wies er mit dem gepolsterten Zeigefinger in einen schattigen Winkel des
Speisezimmers [...] »Seht!« rief er. »Da steht er im Eck, der Speivogel, der
Wendenschimpf, der traurige, saure Geist und mag nicht leiden, dass unser
Herz frohlich sei in Gott bei Mahl und Sang! Soll uns aber nichts anhaben,
der Kernbosewicht, mit seinen listigen, feurigen Pfeilen! Apage!« donnerte
er, griff eine Semmel und schleuderte sie in den finsteren Winkel. Nach die-
sem Strauf3 griff er wieder in die Saiten und sang« Wer recht in Freuden
wandern will«.(145f.)

»Dies alles war ja eher ein Schrecknis«, kommentiert der wie gesagt
katholische Erzihler und verweilt bei Adrians Stolz, der seinen Lehrer
nicht ironisch preisgeben wollte, aber dann auf dem Heimweg von
einem nicht enden wollenden Lachkrampf geschiittelt wurde.

Man kann natiirlich in den zitierten Texten mehr als nur Spott
und Parodie sehen; auch der Gedanke der deplazierten Nachahmung
kommt ins Spiel, bis hinein in einzelne Luthersche Redewendungen
(»der traurige, saure Geist«, »frohlich bei Mahl und Sang«), wodurch
Kumpfs Benehmen zwischendurch zum Rollenspiel wird. Dennoch:
Wer versucht, die Szene lutherisch-positiv zu lesen, kommt auf keinen
griinen Zweig. Schon gar nicht, wenn er auf die Verzerrung der be-
kannten Wartburg-Anekdote blickt, wo die Semmel an die Stelle des
Tintenfasses gesetzt wird.

Es bleibt noch anzufiigen, dass spiter, im bertihmten Gesprich, in
dem sich Leverkiihn mit einem - vielleicht teilweise halluzinierten —
Teufel auseinandersetzt, dieser Teufel die Rede auf die Jahre vor der
Lutherzeit bringt und sich ironisch verplappert. Er kommt gerade auf
jene Zeit zu sprechen, in der die Syphilis in Europa Einzug hielt, »kurz
bevor Doktor Martinus kam, der auf so derbem herzlichen Fuf8 mit mir
stand und mit der Semmel, nein mit dem Tintenfass nach mir warf ...«
(338)

Auf die makabre zeitliche Nachbarschaft von aufkommender Sy-
philis und Reformationszeit werden wir noch kurz kommen miissen,
wenn wir jetzt zur Behandlung des nicht mehr parodistischen, des
zwiespiltigen Lutherbildes iibergehen, das nicht nur im Roman, son-
dern auch in den etwa gleichzeitigen Vortrags- und Essaytexten zu
Tage tritt.

135

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruprecht Wimmer
lll. Luther wird kritisiert und ins groBe Format gehoben

Blicken wir noch kurz auf die Kumpfsche Lutherparodie zuriick, so
erkennen wir unschwer negative Ziige des Reformators, wie sie mehr
oder weniger kritiklos {iberliefert wurden: seine Derbheit, sein Genie-
Bertum, seine Sinnlichkeit, sein simpler Teufels- und Aberglaube. Ein
andermal heif3t es im Doktor Faustus, wieder gesagt vom humanistisch
gedampften Erzihler:

Ich fiihlte mich dort [in Halle] ein wenig wie einer meiner wissenschaftlichen
Ahnen, Crotus Rubianus, der um 1530 zu Halle Canonicus war, und den
Luther nicht anders als den »Epikurder Crotus« oder auch »Dr. Kréte, des
Kardinals zu Mainz Tellerlecker« nannte. Er sagte ja auch: »Des Teufels Saw,
der Bapst« und war allerwegen ein unleidlicher Grobian, wiewohl ein grofier
Mann. (130f.)

Hier nun erscheint zumindest einer der oben vorgestellten parodis-
tischen Ziige als historisch, freilich kénnen wir anhand der Quellen
feststellen, dass es sich um Uberlieferungen und Bewertungen aus
zweiter Hand handelt; die Invektiven gegen Crotus bezieht der Autor
aus David Friedrich Strauf8’ Buch iiber Ulrich von Hutten, die Papst-
beschimpfung steht so in der Genealogie der Moral Friedrich Nietz-
sches; sie kommt von weit her, schon aus der Zeit der Betrachtungen
eines Unpolitischen (1918). Am stiarksten unter Beschuss gerit Luther
aber in einem Vortrag aus der Faustus-Zeit, in Deutschland und die
Deutschen aus dem Jahr 1945.¢ Textparallelen zu Doktor Faustus sind
unverkennbar:

Ich liebe ihn nicht, das gestehe ich offen. Das Deutsche in Reinkultur, das
Separatistisch-Antiromische, Anti-Europaische befremdet und éngstigt mich,
auch wenn es als evangelische Freiheit und geistige Emanzipation erscheint,
und das spezifisch Lutherische, das Cholerisch-Grobianische, das Schimpfen,
Speien und Wiiten, das fiirchterlich Robuste, verbunden mit zarter Gemiits-
tiefe und dem massivsten Aberglauben an Damonen, Incubi und Kielkrépfe,
erregt meine instinktive Abneigung. Ich hatte nicht Luthers Tischgast sein
mogen, ich hitte mich wahrscheinlich bei ihm wie im trauten Heim eines
Ogers gefiihlt und bin iiberzeugt, dass ich mit Leo X., Giovanni de Medici,
dem freundlichen Humanisten, den Luther »desTeufels Sau, der Bapst«
nannte, viel besser ausgekommen wire. Auch erkenne ich den Gegensatz
von Volkskraft und Gesittung, die Antithese von Luther und dem feinen

6 Zit. nach Gesammelte Werke in 13 Binden, Bd. X1, S. 1126—1148.

136

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einer der »drei Gewaltigen«

Pedanten Erasmus gar nicht als notwendig an. Goethe ist iiber diesen Gegen-
satz hinaus und versohnt ihn. (1132f.)

Gehen wir wieder zuriick zum Doktor Faustus, so finden wir eine wei-
tere Luther-Invektive; sie holt weit aus und nimmt wieder Erasmus mit
ins Spiel.

Noch édrger aber war dem Weisen von Rotterdam der Hass, den Luther und
die Seinen den klassischen Studien zuzogen, von denen Luther persénlich
wenig genug besafi, die man jedoch als die Quelle des geistlichen Aufruhrs
betrachtete. Was aber damals im Schof3 der Weltkirche sich ereignete, der
Aufstand subjektiver Willkiir ndmlich gegen die objektive Bindung, das sollte
sich hundert und einige Jahre spiter innerhalb des Protestantismus selbst
wiederholen: als Revolution der frommen Gefiihle und der inneren himm-
lischen Freude gegen eine versteinte Orthodoxie, von welcher freilich kein
Bettelmann mehr ein Stiick Brot hatte nehmen wollen; als Pietismus also,
der bei Griindung der Universitit Halle die ganze theologische Fakultit be-
setzte. Auch er, dessen Hochburg die Stadt dann lange blieb, war, wie einst das
Luthertum, eine Erneuerung der Kirche, eine reformatorische Wiederbele-
bung der schon absterbenden, schon allgemeiner Gleichgiiltigkeit verfallenen
Religion. Und meinesgleichen mag sich wohl fragen, ob diese immer wieder-
kehrenden Lebensrettungen eines schon zu Grabe sich Neigenden unter dem
kulturellen Gesichtspunkt eigentlich zu begriilen, ob nicht die Reformatoren
eher als riickfillige Typen und Sendlinge des Ungliicks zu betrachten sind. Es
ist ja wohl kein Zweifel, dass der Menschheit unendliches BlutvergiefSen und
die entsetzlichste Selbstzerfleischung erspart geblieben wire, wenn Martin
Luther die Kirche nicht wiederhergestellt hitte. (131£.)

Die Reformation wird — wieder im Munde des katholischen Humanis-
tenerzihlers Zeitblom — dadurch verkleinert, dass sie als ein wiederhol-
bares und sich dhnlich wiederholendes Phanomen gewertet wird; der
Erzdhler macht ihr, zusammen mit ithrem Hauptexponenten, so will es
zunichst scheinen, den Garaus dadurch, dass er sie als Riickschritt, als
Veranlassung kiinftigen Unheils und als unwillentlichen Garanten fiir
die Erneuerung und das Weiterleben der Papstkirche sieht. Das Letztere
ist, wie oben angedeutet, nicht neu bei Thomas Mann und beileibe nicht
katholisch gedacht — der Nietzsche der Betrachtungen wird wieder als
Quelle sichtbar: der Gedanke von der unheilvoll restaurierenden Wir-
kung der Reformation steht im Ecce homo und im Antichrist.

Wir sind nun an dem Punkt angelangt, an dem man sich fragen
muss, ob der Lutheraner Thomas Mann, auf den Eideshelfer Nietzsche
sich berufend, nicht als radikaler Lutherfeind zu gelten hat.

137

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruprecht Wimmer

Es ist einzurdumen: um einer gewissen Systematik willen wurde
ein bisschen einseitig zitiert, aber es wurde immerhin schon eine Fihr-
te gelegt, die neugierig machen sollte: »... wiewohl ein grofier Mann«
hatte Zeitblom bei der Schilderung der grobianischen Ziige Luthers
scheinbar verdriefSlich eingeraumt — und wenn man den Luther-Passus
aus Deutschland und die Deutschen korrekt hitte beginnen lassen, hat-
te es geheiflen: »Martin Luther, eine riesenhafte Inkarnation deutschen
Wesens, war auflerordentlich musikalisch. Ich liebe ihn nicht, das ge-
stehe ich offen ...«

Aus dem Jahr 1949, also aus den Jahren nach dem Doktor Faustus,
datiert nun ein Text, der bei der evangelischen Theologie auf erbittert-
ste Polemik stief3 — und doch ist es ein Text, der bei aller Wiederauf-
nahme ilterer Vorbehalte dem Reformator eine immense Grofle zu-
spricht, der ihn aber auch mit ddimonischer Zweideutigkeit ausstattet.
Und es wird sich zeigen, dass Thomas Mann einen Luther vorstellt,
genau so, wie er ihn kurz zuvor gebraucht hatte, genau so, wie er ihn
um eines Werkes, eben des Doktor Faustus’ willen nétig gehabt hatte.
Das Prosastiick hat — noch vom Autor — den endgiiltigen Titel Die drei
Gewaltigen’ erhalten und geht aus von dem einleitenden Gedanken:

Der deutsche Genius hat sich in drei Monumental-Gestalten verkorpert,
einer religiosen, einer dichterischen und einer politischen, die bei allen Ver-
schiedenheiten ihrer Sendung, ihres Zeitgepriges und ihrer Individualitit
eine entschiedene Familiendhnlichkeit aufweisen. Diese, mochte man sagen,
liegt schon in ihrer exorbitanten und vereinsamenden Grofle selbst, welche
scheinbar das europiische Maf3 iiberragt. (650)

Dies wird freilich sogleich zur »optischen Tduschung« erklért, da die
Geistesgroflen anderer Nationen und Kulturen eine Art »Gebirgs-
stock« darstellten, aus dem die Grofdten nicht unverhiltnismafig her-
vorragen, wihrend die groflen Deutschen sind wie

Bergkolosse, die sich in erdriickender Imposanz unvermittelt aus der Ebene
erheben und dadurch iiberdimensioniert, ja als die eigentlichen Beispiele ir-
discher Grofle iiberhaupt erscheinen. (Ebd.)

Und dann kommt der Autor zur Sache:

7 GKFA 19. 1, hrsg. von Herbert Lehnert, S. 650660, vgl. jeweils den Kommentar, 19.
2,S.742-759.

138

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einer der »drei Gewaltigen«

Die drei Gewaltigen, von denen ich hier spreche — um mit wahrer Herzens-
neigung nur von einem von ihnen zu sprechen — sind Luther, Goethe und
Bismarck. (Ebd., 651)

Die monumentale Ambivalenz der Luthergestalt erhalt ihre Kontur
gerade durch die Art, wie Friiheres wieder aufgenommen und teilweise
neu kontextualisiert wird:

Im sechszehnten Jahrhundert erschien der erste, Martin Luther, ein Reforma-
tor, der die konfessionelle Einheit des Erdteils sprengte, ein Fels und ein
Schicksal von einem Menschen, ein heftiger und roher, tief beseelter und
inniger Ausbruch deutscher Natur, ein Individuum, klobig und zart zugleich,
voller Wucht und Getriebenheit, von baurisch volkstiimlicher Urkraft, Theo-
log und Monch, aber ein unmdéglicher Ménch, »denn der Mann kann durch
natiirliche Begier des Weibes nicht entbehren«, — sinnlich und sinnig, revo-
lutiondr und riickschligig aus der Renaissance, mit deren Humanismus er
keine Fiihlung hatte, ins Mittelalter durch stete Balgerei mit dem Teufel und
massivsten Aberglauben an Diamonen und Kielkropfe, geistlich verdiistert
und doch lebenshell kraft seiner Liebe zu Wein, Weib und Gesang, seiner
Verkiindigung »evangelischer Freiheit«, schimpffroh, zanksiichtig, ein mach-
tiger Hasser, zum Blutvergieflen von ganzem Herzen bereit: mit den Waffen,
schreibt er, miisse man die Pest des Erdkreises angreifen, die Kardinile, die
Pipste und das ganze Geschwiir des romischen Sodom und sich die Hinde im
Blute waschen; ein militanter Anwalt des Individuums, seiner Gottesunmit-
telbarkeit und geistlichen Subjektivitit gegen das Objektive, die kirchliche
Ordnungsmacht, und dabei ein Erzieher seines Volkes zur Untertinigkeit
vor gottgewollter Obrigkeit, der die aufstindischen Bauern zu stechen, zu
schlagen, zu wiirgen auffordert; dem Humanismus seiner Tage, auch dem
deutschen, vollkommen fremd, aber desto gemiitstiefer versenkt in deutsche
Mystik, ein widerborstiger Orthodoxer, der aus der Kirche nur austritt, um
eine Gegenkirche mit einem Gegendogma, mit neuer priesterlicher Scholas-
tik und neuen Verketzerungen zu errichten; antirdmisch nicht nur, sondern
antieuropaisch, furios nationalistisch und antisemitisch, tief musikalisch da-
bei, auch als Gestalter der deutschen Sprache: — seine Bibeliibersetzung eine
literarische Tat ersten Ranges, von der jungen Druckerpresse in Tausenden
von Exemplaren ins Volk geschleudert, dankt seiner Musikalitit so viel wie
seinem liebevollen Ohr fiir den innigen Tonfall der Mystik, sie schuf die
deutsche Schriftsprache und gab dem politisch und religios zerrissenen Lande
die literarische Einheit. — Was nach und von ihm kann, und was Erasmus
vorhergesagt hatte, entsetzliches Blutvergieflen im Glaubenszwist, Bartholo-
mausnichte, Krieg dreif8ig Jahre lang, Deutschland entvolkert und in der
Kultur zuriickgeworfen um Jahre, dreimal so viel, das hitte der stiernackige
Gottesbarbar bereitwillig auf diesen seinen gedrungenen Hals genommen,
»Hier stehe ich, ich kann nicht anders.« (Ebd., 6511.)

139

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruprecht Wimmer

Das nahezu iibermenschliche Format des Charakterisierten steht aufSer
Frage, wenngleich Zeitbloms innere Abwendung (»Ich liebe ihn nicht«)
indirekt wieder sichtbar wird: Thomas Mann wird »mit wahrer Her-
zensneigung« nur von einem der drei Gewaltigen sprechen, und damit
meint er Goethe. (Auch Bismarck wird mit grofser innerer Distanz ge-
kennzeichnet.) Was noch auffillt: Luther erscheint {iberdimensional
gerade durch seine Zweigesichtigkeit.

Bevor nun die innere, die »kompositorische« Notwendigkeit die-
ses monumentalen Lutherbildes zur Sprache kommt, ist der Blick zu
richten auf das Echo, das speziell der Text iiber »die drei Gewaltigen«
innerhalb des Luthertums erweckt hat. Der Erlanger Theologe Kiin-
neth spricht von

Missdeutung, Entstellung der Gestalt des Reformators, ja [von] Umdrehung
des Tatsdchlichen ins Gegenteil, d. h. [von] grober Geschichtsfilschung. (19.2,
743)

Er konstatiert, dass der »bduerliche Luther« das Bild wiedergebe, das
der Nationalsozialismus vom Reformator entworfen habe, dass der
»sinnliche Luther« sich der »antikonfessionellen Polemik der Vergan-
genheit« verdanke, und auch der anti-europdische Luther sei eine Er-
findung Thomas Manns. Hinzu kam noch eine Erklirung des bayeri-
schen Landesbischofs Meiser, der sich nicht vorstellen konnte, dass
Thomas Mann »noch die Absicht hat, in Deutschland vor einem Publi-
kum zu sprechen, das sich zum GrofSteil aus Anhdngern Luthers zu-
sammensetzen diirfte.« Seine AuBlerungen schliigen »der historischen
Wahrheit ins Gesicht.« (19.2, 743f.) Dass Meiser selbst wegen seiner
angeblichen Willfahrigkeit gegeniiber den Nationalsozialisten in
Schwierigkeiten geraten wiirde, ist bekannt, doch kann dieses heikle
Thema hier beiseite bleiben.

Der Autor hielt dem allen entgegen, sein Lutherbild sei nicht ehr-
furchtslos, und seine Kritiker sollten ihm doch »nur einen unwahren
Zug darin nachweisen.« (Ebd., 744) Er spielte damit wohl auf seine
griindliche Quellenarbeit an — von der seine Kritiker nun wirklich kei-
ne Ahnung hatten, natiirlich auch nicht haben konnten —, unterschlagt
aber dabei, dass er Quellen herangezogen hatte, die ihrerseits parteiisch
waren (Nietzsche!) oder ihrer Zeit verhaftet sein mussten. Unsinn ist
jedenfalls, dass der Autor nationalsozialistische Lutherpolemik weiter
gefiihrt haben sollte.

Mit Blick auf das nichste Kapitel ist festzuhalten: Im essayisti-

140

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einer der »drei Gewaltigen«

schen Werk war ein Luther erschienen, wie ihn Thomas Mann fiir den
Doktor Faustus notig hatte, ein Luther, der geradezu zur Verkérperung
Deutschlands taugte — in seiner Musikalitit, seiner Sprachgewalt, aber
auch in seiner Ambivalenz, seinem Eingespanntsein zwischen Inner-
lichkeit und ddmonischer Gewaltbereitschaft. Der Reformator wird —
parallel zum altdeutschen Magier Doktor Faust — ins mythische Format
gehoben; er und seine Zeit erscheinen »mit Gegenwart geladen«, und
werden gebraucht, um eine deutsche Gegenwart Gestalt gewinnen zu
lassen, die ihrerseits »geladen ist« mit Vergangenem. Kurt Hiibner hat
eine vergleichbare »Entzeitlichung« mutatis mutandis fiir die Gedan-
ken- und Motivwelt des >Hollenfahrt«-Kapitels der Josephs-Tetralogie
herausgearbeitet.®

IV. Luther wird gebraucht

Die Entstehung des Doktor Faustus geht in die Anfinge von Thomas
Manns Schriftstellerleben zuriick. Es ist hier nicht der Ort, die einzel-
nen Motivfiden zuriickzuverfolgen bis in die ersten Jahre des zwan-
zigsten Jahrhunderts; es geniigt der Hinweis, dass der Fauststoff, und
zugleich das Motiv der Ansteckung durch die Syphilis, Thomas Mann
neben dem Frithwerk her begleiteten — allerdings vorerst nur unter
dem Zeichen »Kiinstlertum und seine Steigerung«. Noch nicht aktuell
waren am Anfang die Hintergrundsmuster Nietzsche — und Luther.
Nietzsche als der Selbstiiberwinder, der Zukunftsweisende kommt
wohl erst eindeutig 1918 ins Spiel. Und Luther ebenso. Er war von
dem Zeitpunkt an gegenwirtig, als die »Riickvertiefung« des Stoffs in
den Vordergrund dringt, die Riickvertiefung in die frithe Neuzeit, in
das sechzehnte Jahrhundert des halbhistorischen Doktor Faust. Das be-
ginnt, ich habe es erwihnt, schon zur Zeit der Betrachtungen eines
Unpolitischen; und es ist Nietzsche, iiber den Luther vermittelt wird.
Die Nietzscheperspektive der mittleren Jahre wirkt schon in den Dok-
tor Faustus herein, und auch Goethe ist beteiligt: Luther als Antihuma-
nist, als riickfalliger unabsichtlicher Restaurator des Katholizismus wa-
ren gegenwartig vor der Faustus-Zeit.

8 Kurt Hiibner: Hollenfahrt. Versuch einer Deutung von Thomas Manns Vorspiel zu
seinen Josephs-Romanen, in: Thomas Mann Jahrbuch 11 (1998), S. 73-90, hier S. 75.

141

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruprecht Wimmer

Die Gestalt des Reformators wird dann aber hochaktuell, als der
geplante Roman den Charakter nicht nur einer Selbstrechenschaft,
sondern auch einer Abrechnung mit dem schuldig gewordenen
Deutschland annimmt.

In den Apriltagen 1943 erreicht den Autor — der schon mitten im
Studium einschligiger Quellen steckt und den Beginn der Nieder-
schrift ins Auge fasst — ein Brief seines Verlegers Bermann Fischer,
der von einer schwedischen Anregung berichtet, doch ein »Buch iiber
Deutschland, Vergangenheit und Zukunft« zu schreiben. Die Idee
wirkt offenbar weiter; das Tagebuch hilt wenig spiter, am 16.4.43, fest:
»Gedanken zum Zusammenhang des Stoffes mit den deutschen Din-
gen, der deutschen Welteinsamkeit tiberhaupt. Hier liegen Symbolwer-
te.« Geplant ist da noch der Untertitel »Das seltsame Leben Adrian
Leverkiihns, erzihlt von einem Freunde«. Er wird sich im Lauf des
kommenden Jahres verwandeln in »Das Leben des deutschen Ton-
setzers Adrian Leverkiihn ...«

Es hatte sich rasch herausgestellt: Bei der kompositorischen Her-
stellung eines »Zusammenhangs mit den deutschen Dingen« war die
»Deutschheit« des Stoffes, der ja an sich schon eine zum deutschen
Mythos gewordene Geschichte erzihlt, mit deutlichen, mit deutlich-
sten Konturen zu versehen: und da bot sich Luther an, wenn man ihn
aus einer bestimmten Perspektive sah.

Leverkiihn verlebt in einer imaginiren Stadt Kaisersaschern an
der Saale seine jungen Jahre. Sie liegt »in Deutschlands Mitten, nicht
weit von Weimar, in dessen Nihe das Volksbuch den Doktor Faust ge-
boren sein ldsst, und

im Herzen der Luther-Gegend, welche die Stidtenamen Eisleben, Witten-
berg, Quedlinburg, auch Grimma, Wolfenbiittel und Eisenach umschreiben,
was nun wieder aufschlussreich fiir das Innenleben Leverkiihns, des Luthera-
ners, ist und mit seiner urspriinglichen Studienrichtung, der theologischen,
zusammenhingt. (18)

Er wird dann in Halle — einem Ort, der dem Universititsstandort Wit-
tenberg zugehort — Theologie studieren und dort, wie gesagt, auf Eh-
renfried Kumpf treffen. Leverkiihn wird wesentliche Ziige seiner lu-
therisch-mitteldeutschen Heimat, die iiberdies in ihrer Atmosphire
Charakteristika des dimonisch-chaotischen vorreformatorischen Spit-
mittelalters bewahrt hat, mit ins Leben hinausnehmen; auch seine Mu-
sik wird immer »Musik von Kaisersaschern« sein. Das »deutsche We-

142

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einer der »drei Gewaltigen«

sen«, das sich in Martin Luther »riesenhaft« verkorpert hat, pragt auch
den Helden des Romans — bis hinein in die Sprache, die sich fortschrei-
tend dem luthernahen Idiom Kumpfs annihert. Aber: Leverkiihn ist
hier, wie in seinen anderen von Luther mitverantworteten Eigenschaf-
ten und Positionen, niemals eine »Folgeerscheinungg, er ist immer ein
Mann des Vorbehaltes, und es muss genau an dieser Stelle festgehalten
werden, dass »die deutschen Dinge«, das deutsche Schicksal der Er-
zihlgegenwart des Dritten Reiches zwar im Zusammenhang mit der-
artigen historischen Konstellationen stehen, aber an keiner Stelle ex-
plizit als von der Historie verantwortete oder gar herbeigefiihrte
Folgen erscheinen.

Auch andere Ziige des Reformators sind im Helden wirksam, wer-
den aber von ihm und in ihm neu gestaltet bzw. in Frage gestellt: Lever-
kiihn weigert sich, Deutschland zu verlassen, seine »Deutschheit« ist
also in gewisser Hinsicht europa-resistent, andererseits fiihrt er in sei-
ner Kunst die Musik Europas, ja der ganzen Welt zusammen. Er sieht
wohl die zur zuriickweisenden Aggressivitit geneigte deutsche Art,
steht ihr aber kritisch-auflosend gegentiber. Seine Musikalitdt be-
kommt es mit der deutsch-romantischen Innerlichkeit zu tun — ihm
wird es gerade darum gehen, dariiber mit neuen Mitteln objektiv hi-
nauszugelangen, Gefiihl und »Seele« in neuer Weise zu schaffen. Auch
Luthers gigantische Kulturleistung, die Zusammenfiihrung Deutsch-
lands in seiner Sprache, farbt irgendwie auf den Helden ab. Dem geht
es ja um nicht weniger als um die Schaffung einer neuen Kunst jenseits
der an ihr Ende gekommenen deutschen musikalischen Spatromantik.

Beklemmend wird es freilich, wenn wir uns trotz allem die Frage
stellen: Ist nicht Leverkiihn, der sich dem Teufel verschreibt, das heif3t,
sich willentlich mit der Syphilis infiziert, und am Ende abstiirzt in die
Katastrophe — im Roman ist das die Paralyse — ein fast allegorisches
Bild Deutschlands, das sich dem Teufel Hitler ausgeliefert hat und in
die absoluteste der Niederlagen stiirzt? Und ist nicht Luther, der ihm
gewissermafsen an der Wiege steht, der ihn wesentlich »mitbestimmtc,
einer von denen, die diese Katastrophe, als Inkarnationen »deutschen
Wesens« von langer Hand vorbereiten halfen?

Das gerade Vermutete, das fragend Gesagte, kann nun keineswegs
mit grofler Geste zuriickgewiesen und triumphal widerlegt werden.
Die Sache ist wieder einmal so einfach nicht. Was ist mit Luthers, des
»michtigen Hassers«, Bereitschaft zum Blutvergieflen, mit seinem
»furiosen Antisemitismus und Nationalismus«, mit seiner Glorifizie-

143

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic


https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruprecht Wimmer

rung der Obrigkeit — alles aus der Perspektive Thomas Manns gesehen
—ist er nicht » Vorldufer«! Er, mit dem, wieder nach der Darstellung des
Romans, fast zeitgleich die Syphilis, also Leverkiihns »Teufel«, nach
Europa kam?

Das alles konnte zu Zorn und geistigem Widerstand reizen, und
die Aufnahme des Doktor Faustus speziell in Nachkriegsdeutschland
zeigt das deutlich. Man hat dort den Roman nicht einstimmig, wie
Peter de Mendelssohn, ein deutschsprachiger Emigrant, in seiner en-
thusiastischen Rezension das wollte, als Geschenk empfunden und an-
genommen®; er galt vielen, und tut das gelegentlich noch heute, als
Literatur gewordener Vorwurf einer deutschen Kollektivschuld, an
der die deutsche Kultur und Geschichte ihren wesentlichen Anteil ha-
ben sollen, und Luther nicht den kleinsten. Oben wurden mit den
evangelischen Reaktionen auf Die drei Gewaltigen schon Kostproben
vorgestellt.

Dazu ist nach wie vor zu sagen: es gibt Signale, die in diese Rich-
tung weisen, doch erlauben sie nicht, Thomas Manns deutsches Ge-
schichtsbild als plane kausale Folgestruktur zu verstehen. Dagegen
sprechen: Seine Verliebtheit in Leverkiihn, seine eigene Zugehorigkeit
zu deutscher Geschichte und Kultur, lutherischer Kultur zum groflen
Teil — er schreibt den Faustus zwar mit amerikanischem Pass, aber nicht
als Amerikaner — und seine Nahe zum Geschichtsbild Lord Vansittards.

Das ergibt noch drei kurze Einlassungen, bevor wir Luther selbst
auftreten lassen — beinahe.

Wire Leverkiihn als nazideutsche Allegorie und als nichts sonst
zu verstehen, wie hitte dann der Autor sagen konnen, er habe nie eine
seiner »Imaginationen«, das heifst eine der von ihm gedachten und
erfundenen Figuren, so geliebt wie ihn? Adrian ist nicht nur der, der
parallel mit dem schuldig gewordenen Deutschland zu sehen und zu
»lesen« ist; als Deutscher par excellence, und dazu trigt sein Luther-
tum wesentlich bei, trigt er die Hypotheken, aber auch die Chancen
seiner Herkunft in sich und wirkt als Uberwinder, als Erloser, auch
wenn das bei seiner faustischen Verdammtheit paradox scheint. Er
tragt, wie Thomas Mann an anderer Stelle sagt, das »Leid seiner Epo-
che«, um zu Neuem vorzustofSen. Und gerade hier erkennen wir den
Hauptgrund der Verliebtheit Thomas Manns in seine Figur: diese ist
darin ihrem Erfinder dhnlich.

° Vgl. GKFA 10. 2, das Kapitel zur Rezeption des Romans, S. 112f.

144

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einer der »drei Gewaltigen«

Womit wir schon bei unserer zweiten Einlassung sind: Thomas
Mann schreibt den Doktor Faustus nicht als Abrechnung wie ein Au-
Benstehender, er selbst fiihlt sich zur Rechenschaft aufgerufen — als
Erbe der deutschen Kultur, ja als ihr Reprisentant in der Situation der
Emigration, und damit auch als einer, der von lang her aus dem Geiste
des Luthertums kommt.

Drittens: Es kann dem Autor nicht um eine gewissermaflen che-
mische Trennung von drohend-gefihrlichen und heilsam-zukunfts-
trichtigen Elementen des Deutschen gehen. In Fallen dieser Art pflegte
auch damals schon nur die marxistische Geschichtsdeutung zu tappen,
und auch sie nur in ihren simpleren Varianten. In Deutschland und die
Deutschen heif3t es programmatisch, »dass es nicht zwei Deutschland
gibt, ein boses und ein gutes, sondern nur eines, dem sein Bestes durch
Teufelslist zum Bosen ausschlug.«® Das ist die Ubernahme der Positi-
on des britischen Philosophen Lord Vansittard — und sie wird anderwei-
tig gestiitzt durch Stevensons schauerliche Novelle Dr. Jekyll and Mr.
Hide, die einen Menschen mit zwei Gesichtern und véllig verschiede-
nen Charakteren vorstellt. Thomas Mann las sie zur Entstehungszeit
des Romans."!

So ist der Altersroman beides zugleich: eine Abrechnung mit dem
entarteten Deutschland und eine radikale autobiografische Selbstkritik
und Selbstrechtfertigung, die sich an der Frage abarbeitet, wie denn
dieses Deutschland, das eigene, geliebte Herkunftsdeutschland, so weit
kommen konnte. Und Luther ist involviert — auch er gehort, so wie
Thomas Mann ihn sieht, in den Bereich der deutschen Genialitdt und
zugleich latenten Diamonie.

Es war der Luther, den der Autor brauchte — zu seiner Rechen-
schaft wie zu seiner Abrechnung.

Und ich denke, es ist miiflig, jetzt die Keule der historischen Au-
thentizitdt zu schwingen: wir haben es hier mit keiner bosartigen Ver-
zerrung zu tun, das ist schon angesichts der kontroversen Luther-
rekonstruktionen der vorangehenden Jahrzehnte, ja Jahrhunderte

10 Gesammelte Werke in dreizehn Binden, Bd. X1, S. 1146.

" Vgl. Hans Rudolf Vaget: Germany: Jekyll and Hide. Sebastian Haffners Deutschland-
bild und die Genese des >Doktor Faustus, in: Eckhard Heftrich/Helmut Koopmann
(Hgg.): Thomas Mann und seine Quellen. Fs. fiir Hans Wysling, Frankfurt/Main 1991,
S.249-271. Ferner: GKFA 10. 2, S. 131, 77.

145

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruprecht Wimmer

nicht festzumachen — zu tun haben wir es jedoch mit einer von einem
entstehenden Kunstwerk her motivierten Funktionalisierung. Thomas
Manns Lutherbild der Faustus-Zeit ist nicht schlichtweg falsch, es ist
dominiert von kompositorisch-literarischen Motiven. Und einmal
mehr wird klar, dass Glaube sensu proprio hier nicht im Spiel ist. Unser
Thomas ist und bleibt im Auge des christlichen Theologen »ungldubig«
— mag der nun evangelisch oder katholisch sein.

V. Luther tritt auf — beinahe

Wir verlassen den Doktor Faustus, und es ist zu betonen, dass natiirlich
nicht alle »Lutheriana« des Romans zur Sprache kommen konnten,
auch wenn sie noch der Person des Reformators zuzuschlagen wiren —
etwa die Luthersche Abwertung der »unvollkommenen Reue«, der at-
tritio, gegen die kompromisslos vollkommene, die contritio, was uns
noch auf die detaillierte Analyse des Erlosungsmotivs und auf die
immer gegebene Moglichkeit des Gnadenerweises gebracht hatte.

Abschlieflend ist noch kurz auf das Luther-Projekt des ganz alten
Thomas Mann einzugehen. Bernd Hamacher hat 1996 eine Studie vor-
gelegt zu Thomas Manns letztem Werkplan >Luthers Hochzeit., die
noch deutlich iiber Lehnerts Materialien und Resultate hinaus-
gelangt.’? Hier nur das Nétigste, nur grobe Konturen.

Das Projekt fillt, wenn man das eng sieht, in die letzten drei Le-
bensjahre 1953 bis 1955. Wir konnen mit Herbert Lehnert davon aus-
gehen, dass »eine fortwihrende Anziehungskraft« der Person des Re-
formators der Grund war, warum Thomas Mann 1953 wieder begann,
viel »iiber Luther und seine Zeit« zu lesen, moglicherweise auch auf
der Suche nach einem letzten »wiirdigen Werke, das die 1954 erschei-
nende Fortsetzung des Felix Krull vielleicht doch nicht so ganz war. Es
fallt auf, dass der Autor keineswegs an das Aufwiarmen alter Materia-
lien denkt, er wendet sich véllig neuer Literatur zu, etwa dem Buch
Karl August Meiflingers iiber den katholischen Luther (1952), zwei
Vortragsmanuskripten von Ernst Barnikol (1954) und einer von Karl
Gerhard Steck herausgegebenen Textanthologie (1955), auflerdem be-
schiftigt er sich mit der ins Deutsche iibersetzten Luther-Biographie

2§ oben Anm. 1.

146

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einer der »drei Gewaltigen«

von Richard Bainton und derjenigen Julius Késtlins von 1875, auf die
er durch Meiflinger aufmerksam gemacht worden war.

Wir haben in einigen der genannten Werke Anstreichungen vor-
liegen, auflerdem ein fiir Thomas Manns Verhaltnisse recht schlankes
Notizenkonvolut (von einigen vierzig Seiten) aus dem Todesjahr
1955.

Natiirlich werden diese Akzentuierungen nicht zu Text, wenn wir
von einigen Randkommentaren absehen, doch lassen sie einige Schliis-
se zu, die eher Vermutungen sind. Was die Struktur des Dramas be-
trifft, so konnte es sein, dass der dem Autor bekannte Plan Wagners
tiber s>Luthers Hochzeit< eine Komddie zu schreiben oder zu komponie-
ren, zunichst herkommliche Strukturiiberlegungen ins Spiel brachte:
die Heirat als happy ending etwa. Freilich zeigt sich dann vielerorts —
ich spezifiziere jetzt nicht mehr jedes Mal nach einzelnen Quellen -,
dass das Augenmerk sich auf die Komplexitit der Luthergestalt richte-
te; dabei 6ffnete sich Thomas Mann durchaus Tendenzen, z. B. bei Mei-
Binger, gangige Vorstellungen und Legenden zu zerstoren, etwa die
von der dominanten Sinnlichkeit und der »Wein, Weib und Gesangs«-
Mentalitit. Andererseits erkannte er Ziige seines alten Lutherbildes
mit sichtbarer Genugtuung wieder; wenn er sie in Frage gestellt fand,
verteidigte er sie gelegentlich durch Randanmerkungen. Verletzend
ungeriihrt — ohne Protest, sondern nur mit einem enigmatischen Aus-
rufungszeichen — nahm er Meiflingers schiefe Invektive gegen ihn
selbst zur Kenntnis, er habe Luther fiir die unheilvolle Entwicklung
Deutschlands verantwortlich gemacht.

Was ihn von neuem und mit neuer Intensitit anzog, waren Ge-
genbilder, etwa Zwingli, Melanchthon und Erasmus von Rotterdam,
dann der Niirnberger Patriziersohn Hieronymus Baumgirtner, in den
Katharina von Bora eigentlich verliebt war. Dazu die Spannungsfelder,
in die Luther sich versetzt sah, sein Bemiihen um den rechten Gottes-
dienst. Dann, was im Rahmen des Faustus schon anzudeuten war: der
genaue Blick auf die Theologie der Gnade, einer Gnade, die dem per se
vollig defizitiren Menschen im Falle der kompromisslosen Reue ge-
schenkt wird.

Da wir das Drama nicht haben, nicht einmal seine Konturen wirk-
lich festlegen konnen, fehlt diesen Darlegungen der pointierte Schluss
—von der Sache her. Und doch hére ich nicht einfach auf, sondern halte
fest: Bei seinen spiten Studien fasste Thomas Mann weder einen
Widerruf des Friiheren noch dessen weiterfiihrende Verteidigung ins

147

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruprecht Wimmer

Auge. Vielmehr wandte er sich erneut und mit anhaltender Neugierde
einer Gestalt zu, die ihn lebenslang nicht losgelassen hatte. »Kennst du
einen Affekt, der stirker ist als die Liebe?« fragt im Faustus der Er-
zihler Zeitblom seinen Freund Leverkiihn. »Ja« antwortet dieser: »das
Interesse.«

148

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic


https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Borchmeyer

Thomas Mann und der Papst

»Am Mittwoch den 29. April Spezial-Audienz bei Pius XII, rithrends-
tes und stirkstes Erlebnis, das seltsam tief in mir fortwirkt«, schreibt
Thomas Mann nach seiner Rom-Reise Ende April 1953 am 1. Mai in
sein Tagebuch.! Der Begriff »Spezial-Audienz« stimmt {iberein mit der
Bekanntmachung des Kanzlers der Accademia Nazionale dei Lincei,
Professor Raffaelo Morghen vom 28. April: »dal morgen 29. April
um 12 % Uhr, Herr Prof. Thomas Mann von Seiner Heiligkeit Pius XII.
in Spezialaudienz / (allein) empfangen wird.«? »Allein-Empfang« im
Stehen (Katia muss im Vorraum warten, was sie, wie Klaus Jonas auf-
grund eines Gesprichs mit ihr berichtet,? nicht wenig gekrinkt hat).
»Die weille Gestalt des Papstes vor mich tretend. Bewegte Kniebeu-
gung und Dank fiir die Gnade. Hielt lange meine Hand.« Gnade — die-
ses Grundwort des spdten Thomas Mann hat in seinem Munde immer

! Dieses und die folgenden Tagebuch-Zitate nach: Thomas Mann: Die Tagebiicher
1953-1955. Hrsg. v. Inge Jens, Frankfurt a. M. 1995, S. 53f.

2 Anmerkungen ebd. S. 431f.

3 Miindliche Mitteilung von Klaus Jonas und Frido Mann. In einem Brief an den Ver-
fasser dieses Aufsatzes schreibt Klaus Jonas am 7. Februar 2011, Katia Mann habe sich
nur ein einziges Mal im Gesprich mit ihm iiber ihren Mann beklagt: dass er sie nicht an
der Papst-Audienz teilnehmen lief} (was nach Ansicht von Jonas schwerlich auf das
vatikanische Protokoll zuriickzufiihren war). Als Jonas sie bei einem seiner Besuche in
Kilchberg gefragt habe, warum sie bei der Papst-Audienz nicht zugegen gewesen sei,
»dusserte sich Katia Mann zum ersten und einzigen Male sehr kritisch [iiber ihren
Mann] und gab mir gegeniiber zu verstehen, daf8 T. M. sie nie aufgefordert habe, ihn
zur Audienz zu begleiten, und dass sie zu stolz gewesen sei, ihn darum zu bitten. [...]
Mir schien, dass sie ihrem Mann diese >Unterlassungssiinde< niemals verziehen hatte.«
Frido Mann berichtet, seine GrofSmutter sei in religiéser Hinsicht durchaus gleichgiiltig
gewesen, wie er an ihrer ratlosen Reaktion auf seine Konversion zur katholischen Kirche
und seine Lektiire des Neuen Testaments gemerkt habe. Ob Thomas Mann auch wegen
dieser religiosen Gleichgiiltigkeit Katias lieber darauf verzichtet hat, ihre Teilnahme an
der Papst-Audienz zu erbitten? Der Hauptgrund diirfte freilich ein anderer sein, wie wir
sehen werden.

149

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Borchmeyer

einen weit ausschwingenden Glockenklang. Mit dem Wort »Begna-
dung« schlieft denn auch der Riickblick auf die Papst-Audienz, in
dem er sein Leben wie das eines >Erwihlten< Revue passieren ldsst: »O
seltsames Leben, wie es ebenso noch keiner gefiihrt, leidend und un-
gldubig erhoben. Elend, Begnadung. —«*

Thomas Mann hatte die Privataudienz bei Pius XII. nicht etwa auf
sich zukommen lassen, sondern tiber den Archiologen Bandinelli, den
Generaldirektor des Antiken Museums in Rom, und Arangio-Ruiz,
den Prisidenten der Accademia Nazionale dei Lincei, intensiv um sie
nachgesucht.’ Joseph Kardinal Ratzinger, der spitere Papst Benedikt
XVI., hat auf Bitten von Inge Jens, der Herausgeberin der Tagebiicher
Thomas Manns und Gattin von Ratzingers fritherem Tiibinger Univer-
sititskollegen Walter Jens, nach Quellen zu Thomas Manns Papst-Au-
dienz im Archiv des vatikanischen Staatsekretariats geforscht und der
Herausgeberin u.a. einen Bericht der »Gazzetta del Popolo« vom
30.1V. des Jahres zugeleitet, der auf einem Beiblatt des damaligen Sub-
stituts Montini, des spiteren Papstes Paul VI, freilich als nicht zuver-
ldssig bezeichnet wird. Das bezieht sich wohl vor allem auf das von der
Zeitung wiedergegebene Geriicht, die Kurie habe sich wegen Thomas
Manns angeblichen (von der Zeitung widerlegten) »Philokommunis-
mus« gegen die Audienz gewehrt, Pius XII. habe sie jedoch gegen den
Rat seiner Periti personlich durchgesetzt.¢ Bemerkenswert, dass sich
also drei Pipste agierend, organisierend und recherchierend mit Tho-
mas Manns Audienz im Vatikan befasst haben!

Die »Gazzetta del Popolo« berichtet, Thomas Mann habe dreimal
das Haupt gesenkt, ehe er vor den Heiligen Vater getreten sei. Es folgte
ein etwa viertelstiindiges, natiirlich auf Deutsch gefiihrtes Gesprich
iiber Rom und tiber Deutschland, wo der Papst, der einstige apostoli-
sche Nuntius Eugenio Pacelli, im Jahrzehnt von 1917 bis 1929 »offen-
bar seine gliicklichste Zeit« verlebt habe, »und die auf Dauer zu erwar-
tende Wiedervereinigung«.” Pius XII. gedenkt des Eindrucks, den die
Wartburg seinerzeit auf ihn gemacht hat. »Das ist eine gesegnete
Burg!« soll er damals ausgerufen haben.® »Was doch fiir einen katho-

* Die Tagebiicher 19531955, S. 53 1.

5 Siehe ebd., S. 48.

¢ Ebd., (Anmerkungen), S. 432{. Vgl. dazu auch Inge Jens ebd. S. XXI.

7 Ebd., (Tagebuch), S. 53 f.

8 So Thomas Mann in seinem Brief an Emil Preetorius vom 29.V.1953, ebd. S. 827.

150

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Mann und der Papst

lischen Kirchenfiirsten eine bemerkenswerte AufSerung ist«, kommen-
tiert Thomas Mann in seinem Brief an Emil Preetorius vom 29.V.1953
jenen Ausruf. »Daran erinnerte ich ihn und sagte, das Wort habe mir
darum solchen Eindruck gemacht, weil es zeige, wie doch die homines
religiosi im Grunde eines Sinnes seien und die Unterschiede der Kon-
fession schlieBlich keine so grofSe Rolle spielten. Er stimmte lebhaft zu
— vielleicht doch nur aus Hoflichkeit gegen den armen Protestanten,
der iibrigens ohne die leiseste innere Hemmung das Knie beugte.«®
Die von Thomas Mann in seinen Erzihlungen von der Audienz immer
wieder erwihnte Kniebeuge scheint ihm, den wir uns doch nur so
schwer mit gebeugtem Knie vorstellen kénnen, mithin ganz leicht
vom Bein gegangen zu sein, denn: »Kniete nicht vor einem Menschen
und Politiker, sondern vor einem weiflen geistlich milden Idol, das
2 abendlindische Jahrtausende vergegenwirtigt.« Den Angelpunkt
des Gesprichs bildete allen Berichten Thomas Manns zufolge die »Ein-
heit der religiosen Welt«.’® Von der »letztlichen Solidaritit aller homi-
nes religiosi« sei die Rede gewesen, schreibt er auch Reinhold Schnei-
der in seinem Brief vom 18.XII.1953: »Das ist alles nur eine Welt.« So
die von ihm wiedergegebenen Worte des Papstes.!!

Zur Verabschiedung empfingt Thomas Mann eine Gedenk-
medaille. Als der Heilige Vater ihm die Hand reicht, fragt er: »Ist das
der Ring des Fischers? Darf ich ihn kiissen?« Und er setzt im Tagebuch
lakonisch hinzu: »Ich tat es.«’> Unter Gliickwiinschen zu seinem lite-
rarischen Werk, das der Papst »weiter lesen« und sich »moglichst zu
eigen machen« will'® (vor allem Doktor Faustus und Der Erwdhlte
scheinen eine Rolle gespielt zu haben), wird er entlassen. Reinhold
Schneider gesteht er: »Ohne den leisesten inneren Widerstand beugte

° Ebd., S. 827; die Passage nach dem Gedankenstrich hat Thomas Mann in der Druck-
fassung des Briefes gestrichen und statt dessen von dem »geistlich-weltmannischen
Geltenlassen, das er im Gesprich mit dem armen Protestanten bewihrte«, gesprochen
(ebd.).

10 Ebd., (Tagebuch), S. 53f.

" Dichter iiber ihre Dichtungen. Thomas Mann. Hrsg. v. Hans Wysling. Miinchen
1983. Bd. 111, S. 430; Die Tagebiicher 1953-1955, S. 542. Diese Worte klingen in Erinne-
rung an die Papst-Audienz in Thomas Manns AuBerungen der Folgezeit immer wieder
nach. Vgl. dazu Dirk Heif8erer: »Die Welt des Religiosen ist nur eine«. Zu einem unbe-
kannten Brief Thomas Manns (1954). In: Dirk Heiflerer (Hrsg.): Thomas Mann in Miin-
chen III. Vortragsreihe Sommer 2005. Miinchen 2005, S. 28-33.

12 Die Tagebticher 1953-1955, S. 54.

13 Ebd., S. 542 (Brief an Reinhold Schneider vom 18.XII.1953).

151

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Borchmeyer

der Luther-Sprofs, der iibrigens Luther nicht recht leiden kann, das
Knie vor der weifSen Gestalt, tief geriihrt, und halt diesen Augenblick
in Ehren.«* Das Tagebuch fihrt fort: »Riickweg gewiesen von den
Kiammerlingen in lila Seidenmanteln. [...] K[atja] hatte gewartet« —in
welcher Stimmung, verrit das Tagebuch nicht. Die »Audienz im Ste-
hen« erinnert Thomas Mann an Goethes Begegnung mit Napoleon
beim Erfurter Fiirstentag. Pius XII. und Thomas Mann in Spuren Na-
poleons und Goethes.!> (Dabei — in dieser quasi >mythischen< Konstel-
lation — hitte freilich die Anwesenheit von Katia gestort. Das diirfte der
Hauptgrund dafiir gewesen sein, dass er sie nicht dabeihaben wollte.
Sie passte einfach nicht ins archetypische Bild.¢)

Noch einmal am Ende seines Lebens also eine Goethe-Imitatio!
Freilich, so kann Thomas Mann mit innerem Stolz bekennen, nicht
einem Politiker, sondern dem Reprisentanten einer zweitausendjih-
rigen geistlichen Tradition habe er gegeniibergestanden. Eine Woche
spiter sagt er noch einmal im Tagebuch vom 6.V.1953 iiber die »Be-
gegnung im Vatikanc, dass »von deren rithrender nachhaltiger Bedeu-
tung fiir mich der Papst sich wohl keine Vorstellung macht«.'” Immer
wieder erzihlt er, wie die Tagebiicher ausweisen, Freunden und Be-
kannten von seiner Begegnung mit Pius XII., »die ihm von allen
Ehrungen die hochste bedeutete« (Inge Jens),'s auch wenn er manche
bedenklichen Sympathien des Heiligen Vaters, so fiir McCarthy und
Franco (»alles schlimm genug«), nicht iibersehen hat. (Sie wurden in
seinen Augen freilich ausgeglichen durch seine Verurteilung der »Ha-
resie« der Atombombe. Die Zuriickhaltung von Pius XII. in seinen Au-
Berungen zur Verfolgung und Ermordung der europiischen Juden,!
wie sie seit Rolf Hochhuths Stellvertreter 1963 heftig diskutiert wurde,
war ihm noch nicht bewusst. Eine Ahnung davon hitte sein hagiogra-
phisches Papstbild wohl einigermafSen erschiittert.)?® Gleichwohl: »Der
Augenblick, wo der Zogling protestantischer Kultur ohne die leiseste

4 Dichter iiber ihre Dichtungen. Thomas Mann. Bd. I1I, S. 430; Die Tagebiicher 1953—
1955, S. 542.

15 Die Tagebiicher 1953-1955, S. 54.

16 Auf diese Idee hat mich Heinrich Detering gebracht.

17 Die Tagebiicher 1953-1955, S. 57.

18 Ebd., S. XV.

19 Vgl. Saul Friedlédnder: Pius XII. und das Dritte Reich. Eine Dokumentation, Miinchen
2011.

2 Die Tagebiicher 1953-1955, S. 612 (an Victor Wittkowski, 18.V.1954).

152

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Mann und der Papst

Hemmung das Knie beugte vor der weifSen Gestalt Pius XII., der lange
meine Hand hielt [das vergisst er nie zu erwihnen], kann ich nicht
vergessenc, schreibt er am 12.V.1953 an Henry Walter Braun.?!

Wie sehr Thomas Mann die Papst-Audienz in seiner kulturpro-
testantischen Haltung irritiert hat — genau wie zehn Jahre zuvor die
Konversion und Taufe Alfred Doblins?? —, zeigt der erwihnte Brief an
Reinhold Schneider: »Um Thre katholische Basis und Bindung sind Sie
zu beneiden. Mir fehlt diese Geborgenheit, denn mein Protestantismus
ist blofle Kultur, nicht Religion.«?* Die Anteilnahme, welche gerade
gldubige Christen seinem Werk entgegenbringen, bestirkt ihn jedoch
in der Uberzeugung, dass Hans Egon Holthusen ihm in seiner vier
Jahre zuvor erschienenen Streitschrift gegen den Doktor Faustus — un-
ter dem ihn so maf3los verbitternden Titel Welt ohne Transzendenz* —
tiefes Unrecht angetan hat: »Stinde es freilich so schlimm um mich,
wie die garantiert transzendenten Holthusen meinen, so hitte kaum
[...] Pius XII. meine Hand so lang in seiner gehalten.«?

Als Thomas Mann im folgenden Jahr von der schweren Erkran-
kung des Heiligen Vaters erfahrt, ist er bestiirzt, wie die Tagebuchein-
trige zeigen, die wiederholt auf den Gesundheitszustand des Papstes
Bezug nehmen. So schreibt er am 16.11.1954: »Der Papst Pius war sehr
krank, schwere Gastritis, Erschopfung, Tage lang kiinstliche Ernih-
rung, ernste Bulletins im >Corriere¢, den wir nachmittags bekommen.
Ich schrieb einen Brief der Teilnahme, des Gedenkens und der Bitte um
Ubermittelung an den Archivar u. Privatsekretir Padre Roberto Lei-
ber.« Und Thomas Manns »nicht leicht zu erklirende briiderliche Teil-
nahmec, von der er am 25.11.1954 spricht, geht so weit, dass er auf die
Nachricht von der Erkrankung des Papstes hin gleich selber erkrankt:
»In dem Augenblick wurde ich selbst von Fieberfrost ergriffen«.?
Schon in seinem Brief an Emil Preetorius vom 29.V.1953 empfindet

21 Ebd., S. 443.

2 Vgl. dazu Helmuth Kiesel: Kierkegaard, Alfred Déblin, Thomas Mann und der
Schlufl des »Doktor Faustusc, in: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch N.F. 31 (1990),
S. 233-249.

¥ Dichter iiber ihre Dichtungen. Thomas Mann. Bd. III, S. 430; Die Tagebiicher 1953~
1955, S. 543.

* Hans-Egon Holthusen: Die Welt ohne Transzendenz. Eine Studie zu Thomas Manns
Doktor Faustus und seinen Nebenschriften, Hamburg 1949.

» Dichter iiber ihre Dichtungen: Thomas Mann. Bd. I1I, S. 430; Die Tagebiicher 1953~
1955, S. 542.

% Die Tagebiicher 1953-1955, S. 181.

153

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Borchmeyer

er aufgrund der gemeinsamen gesundheitlichen Disposition eine Art
telepathischer Verbindung zwischen dem Heiligen Vater und sich sel-
ber. Den in jenem Brief wiedergegebenen Dialog, der im Tagebuch
nicht vorkommt, hat er in der Druckfassung des Schreibens freilich
gestrichen, gewiss nicht zuletzt aus Diskretionsgriinden: »Darf ich
mich nach dem Befinden Eurer Heiligkeit erkundigen?«« — »Danke,
es geht besser. Die Krankheit, wissen Sie, wenn es nur die wire. Aber
die Kur! Die geht einem nach.c Natiirlich hatte man ihm das Er-
denklichste eingespritzt gegen die virus-Infektion, die er ungefihr
gleichzeitig mit mir durchzumachen hatte. Dies, zusammen mit der
Gleichaltrigkeit, flgsste mir kameradschaftliche Gefiihle ein.«*” Kame-
radschaftlichkeit auf dem Gipfel gemeinsamen (,pipstlichen<) Repri-
sentantentums — hier der kulturell-literarischen, dort der sakralen Tra-
dition.

In seinem Brief an Pater Roberto Leiber erinnert Thomas Mann
im flieBenden Italienisch seiner Tochter Elisabeth noch einmal daran,
dass Seine Heiligkeit ihm »einige Augenblicke fiir einen Austausch
von Erinnerungen, insbesondere an Deutschland, an die klassischen
Stitten von Weimar, die Wartburg usw.« gewéhrt habe. »Diese Begeg-
nung wird mich fiir den Rest meines Lebens (ich habe das gleiche Alter
wie S. H.) innerlich beschiftigen, und die liebenswiirdige Personlich-
keit des Heiligen Vaters und die Giite, die er mir erwiesen hat, werden
mir immer gegenwirtig sein.« Instdndig bittet er Pater Leiber, den
Papst von seinem Brief zu unterrichten und ihm seine herzlichen Ge-
nesungswiinsche zu {ibermitteln.?® — Pius XII. hat Thomas Mann
schliefSlich um mehr als drei Jahre iiberlebt.

In zwei Werken hat Thomas Mann schon einmal eine Papst-Au-
dienz geschildert: im 1919 erschienenen Gesang vom Kindchen, der
Hexameter-Idylle auf die Geburt seiner Tochter Elisabeth, und dreiflig
Jahre spiter im Roman Der Erwdihlte. »Die Audienz« lautet die Uber-
schrift des letzten Kapitels von Thomas Manns Gregorius-Roman, und
da ist der Papst ebenfalls ein weifSes, mildes Idol, Inbegriff geistlicher
Duldsamkeit, der alle ab- und ausgrenzende »Uberstrenge«?’ abweist
und die christliche Religion im Geiste weltumspannender Humanitét

27 Ebd., S. 827.

5 Ebd., S. 845f.

2 Thomas Mann: Gesammelte Werke in dreizehn Binden, Bd. VII, 2. Aufl. Frankfurt
a.M. 1974, S. 239.

)

154

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Mann und der Papst

erneuert. Dieser Papst hat schon ein Vorbild dort, wo man es nicht
erwarten sollte: in Thomas Manns Joseph in Agypten. Dieses Vorbild
ist der Oberpriester von On = Heliopolis, wo der Kultus des Atum-Ré
zu Hause ist, des »weltweiten und weltfreundlichen« Gottes und
»Herrn des weiten Horizontes«, dem alle »engstirnige AnmafSung«
widerstrebt und dessen Verehrung in der »Zusammenschau« der Viel-
gestaltigkeit der Gotterkulte im Geiste der Einheit des Gottlichen
besteht. Der Oberpriester dieser duldsamen Religion ist eine weifle
Gestalt wie der Papst: vom »mildlachelnden Angesicht des Vater-Ober-
priesters« ist die Rede, »der, ein goldenes Kiappchen auf der von wei-
3em Haar umwehten Glatze, das weifse Gewand weit um sich her ge-
ordnet, in einem goldenen Stuhl am FufSe des groflen Obelisken sitze
[eben des Obelisken aus dem Sonnenheiligtum von Heliopolis, der un-
ter Caligula nach Rom gebracht und von Papst Sixtus V. 1586 auf dem
Petersplatz zu Rom aufgerichtet worden ist!], eine gefliigelte Sonnen-
scheibe in seinem Riicken, und heiterer Giite voll die Darbringungen
tiberwache«.®

Ein solch weltfreundlicher Vater-Oberpriester aber ist auch Papst
Gregorius. Und wie Thomas Mann in seiner »Spezial-Audienz« den
Fischerring des Papstes kiissen wird, so ist diese »Gnade« im Erwdhlten
der Mutter des Gregorius vergonnt. Schon fiir das Papst-Bild des Ro-
mans diirfte Thomas Manns »geistlicher Ubervater Papst Pius XII.«
(Inge Jens)®! das lebendige Modell gewesen sein. Als der von seiner
Krankheit voriibergehend genesene Pius XII. in einer Predigt das Ma-
rianische Jahr 1954 beschlie8t, sitzt Thomas Mann am Radio und
schreibt am néchsten Tag ins Tagebuch: »Horten gestern Pius XII mit
fester Stimme, aber lyrisch weich bei den Anrufungen der Jungfrau,
italienisch und lateinisch, das >Marianische Jahr< beschlieflen. >Wir
freuen uns, zum Schlusse das Opfer unseres korperlichen Leidens ha-
ben bringen zu konnen.« Ganz Gregorius: Die romischen Glocken. —«32
Diese romischen Glocken haben es Thomas Mann angetan. Sie erklan-
gen schon zu Beginn des Erwdihlten und liuteten spiter dessen Kapitel
»Der sehr grofse Papst« ein: »Glockenschall, Glockenschwall supra ur-
bem, iiber der ganzen Stadt, in ihren von Klang tiberfiillten Liiften!
Glocken, Glocken, sie schwingen und schaukeln, wogen und wiegen

30 Gesammelte Werke, Bd. 1V, S. 736f.
31 Die Tagebiicher 1953-1955, S. XV.
32 Ebd., S. 296.

155

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Borchmeyer

ausholend an ihren Balken, in ihren Stiihlen, hundertstimmig, in ba-
bylonischem Durcheinander.«*

Diese romischen Glocken sind es auch gewesen, die Thomas Mann
in ihrer klangsymbolischen Vergegenwirtigung am Schluss des ersten
Aufzugs von Hans Pfitzners Palestrina bei dessen Miinchener Urauf-
fithrung 1917 so unausldschlichen Eindruck gemacht haben: »die Mor-
genglocken von Rom, nicht wirkliche Glocken, nur nachgeahmt vom
Orchester, doch so, wie hundertfach schwingendes, ténendes, dréhnen-
des Kirchenglockenerzgetose iiberhaupt noch niemals kiinstlerisch
nachgeahmt wurde«. So die Betrachtungen eines Unpolitischen.

Im dritten Akt des Palestrina tritt Papst Pius IV. auf, um den
Komponisten seiner Bewunderung zu versichern. »Der Papst singt He-
xameter ... eine wunderlich grofle Idee«, schreibt Thomas Mann in den
Betrachtungen.® Wenig spiter wird der Papst auch bei ihm in Hexa-
metern auftreten: in seinem Gesang vom Kindchen (1919). Hier stili-
siert er sein Tochterchen Elisabeth zum gottlichen Kind der Vierten
Ekloge Vergils und des Evangeliums, um dann — gewiss von Pfitzners
Palestrina inspiriert — zum Bild des segnenden Papstes tiberzuleiten:
»wenn auf schwankender Hohe des Tragstuhls / Weif3, in heiliger
Schwiiche, der Greis, der Vater und Konig, / Schwebt in den ungeheue-
ren Saal, das sithnende Zeichen / Unermiidlich beschreibend mit wich-
serner Hand in den Liiften, / Wihrend die Haupter sich, bis zum Er-
denstaube die Knie / Beugten und manchem Aug’ unauthaltsame
Tranen entstiirzten.«%

Zu den Kardinalideen Thomas Manns gehort spitestens seit den
Josephsromanen die Uberzeugung, dass sich sein Leben in Spuren my-
thisch-prototypischer Personen und Situationen bewegte. So mag ihm
vor seiner Audienz bei Pius XII. das Vorbild der Begegnung zwischen
Pius IV. und Palestrina in Pfitzners Oper vorgeschwebt haben, deren
Urauffithrung trotz der dubiosen Rolle des Komponisten bei der Ver-
treibung Thomas Manns aus Miinchen 1933 eines der grofiten Kunst-
ereignisse in seinem Leben blieb. Wihrend Pfitzners Palestrina das
papstliche Lob nicht braucht und sucht (der Heilige Vater selber ist es,
der ihn aufsucht), hat Thomas Mann sich der »Gnade« der héchsten

3 Gesammelte Werke, Bd. VII, S. 9.

3 Gesammelte Werke, Bd. XII, S. 410f.
35 Ebd., S. 413.

36 Gesammelte Werke, Bd. VIII, S. 1093.

156

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Mann und der Papst

geistlichen Institution nachdriicklich vergewissern wollen. Aus der
Unverbindlichkeit eines agnostizistischen Kulturchristentums sehnte
er sich nach verbindlichem Glauben. Das Gefiihl der Einheit der reli-
giosen Welt bot ihm Ersatz fiir diesen nicht zu erzwingenden Glauben,
und die Konzilianz des Papstes, sein »geistlich-weltminnisches Gelten-
lassen«, von dem er in seinem Brief an Emil Preetorius vom 29.V.1953
spricht, das auch den »armen Protestanten« gnadenhaft umhiillte,>
bestirkte ihn in dem Bewusstsein, ein homo religiosus zu sein, einer
unsichtbaren Kirche mit weltweit gedffneten Toren anzugehéren.

37 Tagebiicher 1953-1955, S. 827.

157

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludvik E. Viclavek

Bertha von Suttner und ihr Pazifismus

Bertha von Suttner, geborene Grifin Kinsky (1843-1914), eine hervor-
ragende Gestalt der dsterreichischen Kulturgeschichte mit einer reich-
haltigen Biographie, eine emanzipierte Frau, welche nicht nur die
weibliche, sondern auch die allgemein menschliche Emanzipation
durchzusetzen bemiiht war, ist bekannt als Verfasserin einer ansehn-
lichen Reihe von Romanen, Novellen und publizistischen Schriften, als
Verkiinderin des Pazifismus und Organisatorin seines Einflusses. Thre
ideeliche und praktische Einwirkung auf die europiische Gesellschaft
begann in dem Umfeld von Alfred Nobel und dessen Bemiihungen um
die Wiirdigung des Fortschritts in der Wissenschaft, Kultur und dem
politischen Leben. Sie engagierte sich in der Bekimpfung des Anti-
semitismus, der in den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts in
Osterreich (und nicht nur dort) grassierte.

Ich méchte auf einige Momente hinweisen, die man bei der Beur-
teilung des Phdnomens »Suttner« nicht immer oder gar nicht in Be-
tracht zu nehmen pflegt. Die Tochter des tschechischen Adels-
geschlechtes kam aus Prag, aus jener intellektuellen Welt, in der die
grofle Prager deutsche Literatur entstehen konnte, die als ein bedeu-
tendes Phianomen in der Weltliteratur bekannt ist.! Die berithmte Ge-
neration Rilke-Kafka-Werfel-Meyrink-Brod u.a. entstammt freilich
einer spateren Zeit: Die Keime dieses erhabenen Prags, der Prager Aris-

! Siehe z.B.:

Max Brod: Der Prager Kreis, Frankfurt 1966.

Eduard Goldstiicker (Hrsg.): Weltfreunde, Konferenz iiber die Priger deutsche Literatur,
Praha 1967.

Johannes Urzidil: Da geht Kafka, Ziirich 1965.

Jiirgen Born (Hrsg.): Deutschsprachige Literatur aus Prag und den bhmischen Lindern
1900-1925, Wuppertal 1988 (A. Aufl.).

Ingeborg Fiala-Fiirst: Der Beitrag der Prager deutschen Literatur zum literarischen Ex-
pressionismus, St. Ingbert 1966.

158

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bertha von Suttner und ihr Pazifismus

tokratie des Geistes, wuchsen jedoch schon friither heran — so der Phi-
losoph Bernhard Bolzano und dessen Schiiler Karl Postl-Sealsfield am
Anfang des 19. Jahrhunderts sowie spéter die Generation der Beitriger
der Prager Zeitschrift Ost und West (1837-1848) — Moritz Hartmann,
Karl Egon Ebert, Karl Herloszsohn, Siegfried Kapper u.a. Bertha Gra-
fin Kinsky verlebte in Prag nur eine kurze Zeit; allerdings weist die
Denkweise und die Art der Beurteilung der Werte bekanntlich in der
Familie, und besonders in einer adligen, eine zihe Kontinuitit auf und
wird von einer Generation zur anderen vererbt, so dass eine ausgeprig-
te mentale Basis entsteht. Einen Teil ihrer aufnahmefihigen Kindheit
verbrachte sie in Briinn — so hatte sie Gelegenheit, das biirgerliche
Milieu einer Provinzstadt der Donaumonarchie kennenzulernen und
deren Atmosphire einzuatmen. Und auch das war ein wichtiger Faktor
fiir die Gestaltung ihrer geistigen Einstellung. Hier will ich auf eine
Parallele mit Robert Musil eingehen. Sein »Mann ohne Eigenschaften«
ist in das fiktive Reich Kakanien situiert, das allerdings einerseits das
allegorisch stilisierte (und auch wieder desallegorisierte) reale Oster-
reich-Ungarn darstellt, andererseits die Zivilisation der neuen Zeit
tiberhaupt. Der deutsche Literaturhistoriker Diether Krywalski weist
mit Recht darauf hin, dass Musils Wahrnehmung und Darstellung des
Phénomens Kakanien nicht erst auf Grund des Erlebnisses des kaiser-
lichen Wiens geformt wurde, sondern bereits in Abhiangigkeit von sei-
ner Kenntnis und Reflexion der kakanischen Welt in und durch die
damalige Hauptstadt Mahrens.? Musils Briinn ist freilich jiinger als
dasjenige Suttners, man kann aber die Existenz der Keime der ent-
sprechenden spiteren Atmosphire der Stadt und ihrer Atmosphire
schon um die Mitte des 19. Jahrhunderts voraussetzen.

Die Herkunft aus Prag und Briinn, dann das Wiener Milieu (und
die Opposition dagegen) — das war eine giinstige Grundlage fiir Sutt-
ners Weg in die kosmopolite Welt des modernen Europas, nach Paris
und in das Bewusstsein der Kulturschichten der zivilisierten Lander.
Mit Recht wurde ihr 1905 der Friedensnobelpreis erteilt, dessen Errich-
tung sie einige Jahre zuvor initiiert hatte. Gegen Ende des 19. und zu
Beginn des 20. Jahrhunderts war sie die Galionsfigur der pazifistischen
Bewegung in Europa und Nordamerika, unermiidlich agil in der orga-

2 Diether Krywalski: Weit von hier wohnen wir, weit von hier. Beobachtungen und
Gedanken zur deutschsprachigen Literatur in den Bohmischen Léndern, Prag 2002,
S. 335-345.

159

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludvik E. Véaclavek

nisatorischen Titigkeit, in der Publizistik und in ihrer eigenen literari-
schen Produktion. Dieser Pazifismus, weitgreifend in internationalen
Intellektuellenkreisen organisiert — allerdings ohne breite Bevolke-
rungsschichten anzusprechen — wollte vor der Entstehung neuer Krie-
ge warnen, trat gegen Militarismus auf und wandte sich an das Ge-
wissen der Menschheit, vor allem der Denker, Kiinstler, Politiker,
Diplomaten, mit der Absicht, dass Gebildete und Méchtige internatio-
nal eine Friedensgesellschaft konstituieren sollten. Es besteht eine weit
verbreitete Auffassung der historischen Situation und Ereignisse vor
1900 und spiter, die voraussetzt, dass damals die Spannung zwischen
den GroBBmichten kontinuierlich anwuchs, dass ununterbrochen neue
Kriege drohten, dass eine gefdhrliche Ddmmerung nach einer langen
Periode der Ruhe wahrnehmbar war. Und dass der Pazifismus mit Bert-
ha von Suttner an der Spitze diese drohende Gefahr mit Befiirchtungen
empfand, dass er Widerstand leistete dem, was kommen konnte und
letztendlich kommen sollte. — Es mag sein, dass damals gefahrliche
Krifte am Werk waren, und auch humane Geister, die das wahr-
nahmen.

Ich sehe den Pazifismus Suttners und der ihr gleichgesinnten
Kreise anders. Die pazifistische Anschauung und Gemeinschaft ent-
wickelte sich in einer Zeit, wo die Kriege in Europa lingst vorbei waren
— 1866, 1870, und wo der Friede offensichtlich triumphierte. Vierzig
Jahre lang gab es da keinen Krieg, und es lichteten sich auch die Reihen
derer, die einst die bewaffneten Auseinandersetzungen erlebt hatten.
Das wirkte prigend auf die Mentalitit der Gesellschaft ein. Kriege sind
zu einer peripheren Angelegenheit geworden und verliefen nur noch in
»weiter Ferne« — so der russisch-tiirkische Krieg auf dem Balkan 1877,
der »Boxer«-Aufstand 1900 in China, der Herero-Krieg in Siidafrika
1904 u.a. Der Pazifismus — und nicht nur er allein, sondern die gesamte
europiische Population — konnte die Empfindung hegen, dass die hoch-
entwickelten, auf Wissenschaften aller Art gestiitzten, humanistisch
kultivierten Strukturen der modernen Gesellschaft keinen Krieg her-
beifilhren konnten, dass gebildete Menschen aufSerstande wiren,
Europa in ein Kriegsfeld zu verwandeln. Die pazifistische Intellektuel-
lenbewegung, von der die Rede ist, stellte eine Komponente einer hu-
manistisch geprigten Kultur und einer gesellschaftlichen Atmosphire
dar, die von einer Welle des Gefiihls »der Krieg ist unméglich« getra-
gen wurde. Sie lebte mit dem Gefiihl der Befriedigung, ja des Trium-
phes der weit und lange bestehenden und wirkenden Ruhe, wo die »ge-

160

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bertha von Suttner und ihr Pazifismus

bildete Humanitit« die Politiker, die potentiellen Kriegsfiihrer, Intri-
ganten etc. »unter Kontrolle« hitte. Von dieser Atmosphire des Quie-
tismus und Optimismus zeugt z. B. nicht nur Stefan Zweigs idealisie-
rend gestimmtes Buch »Die Welt von gestern, sondern auch die in der
deutschen und dsterreichischen Literatur weit verbreitete Empfindung
und Gesinnung der »machtgeschiitzten Innerlichkeit« oder das lebens-
bejahende Pathos, das durch die Kunst des Jugendstils zum Ausdruck
kam. Das Bose ist iiberwunden, eventuell {iberwindbar- das war die
Uberzeugung der geistigen Welt. Das Moment der Warnung vor dem
Krieg, im Pazifismus natiirlich prisent, war in den Jahren nach 1900
pddagogisch, mit Hinweis auf die Vergangenheit; es war allgemein-
ethisch, und stand in keiner direkten Beziehung zur aktuellen Realitit.
Die Hochschitzung, ja Anbetung des Friedens stellte eine dsthetische
Manifestierung einer humanen Gesinnung, eines edlen Geistes dar.
Ahnlich dachten auch weitere Personlichkeiten, die sich im Umkreis
des pazifistischen Denkens bewegten — so der Autor christlich-pazifis-
tischer Romane Karl May, der kurz vor seinem Lebensende in Wien
mit seinem Vortrag »Empor ins Reich des Edelmenschen« vor ein ihm
begeistert zuhérendes Publikum trat.> — Es ist dann anders gekommen;
die Tllusion des »ewigen Friedens« ist 1914 zusammengebrochen. Ber-
tha von Suttner hat die Katastrophe — zum Gliick fiir sie — nicht mehr
erlebt. Nach dem Ersten Weltkrieg ist die Friedensillusion nicht mehr
auf den Plan gekommen, zumindest nicht in jener utopischen Form wie
vor dem Krieg. — Es sei hier bemerkt, dass Suttner eine Hinneigung zu
utopischen Vorstellungen aufwies — man beachte ihr allzu optimisti-
sches Vertrauen in die angeblich den Frieden schaffende Aktivitit und
Reformlustigkeit des russischen Kaisers Nikolaus II.

3> Auf einer christlich-humanen pazifistischen Utopie sind die letzten Romane Karl
Mays aufgebaut — »Und Friede auf Erden« (1904), Ardistan und Dschinnistan« (1908),
»Winnetous Erben« (1910). — Mays Vortrag in Wien am 22. Mirz 1912 erfolgte auf
Einladung des Verbandes fiir Literatur und Musik und in Anwesenheit von B. v. Suttner.

161

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. - [



https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft. Oder: Was haben Kurt Hübner und Hans Urs von Balthasar gemeinsam?
	Einer der »drei Gewaltigen«
	I. Der ungläubige Thomas
	II. Luther wird parodiert
	III. Luther wird kritisiert und ins große Format gehoben
	IV. Luther wird gebraucht
	V. Luther tritt auf – beinahe

	Thomas Mann und der Papst
	Bertha von Suttner und ihr Pazifismus

