
2. Glaube und Person

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfgang W. Müller

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft
Oder:
Was haben Kurt Hübner und Hans Urs von
Balthasar gemeinsam?

Methodologisch ist Folgendes festzuhalten: Der theologische Diskurs
muss immer im Bedingten seine Aussagen über das Unbedingte
machen. Die christliche Theologie weiß um die unendliche Transzen-
denz Gottes; die klassische Theologie schloss von den Wirkungen und
Handlungen Gottes auf dessen Wesen. Gott kann aber niemals Teil der
kategorialen Wirklichkeit werden. Karl Rahner urteilt über diesen
Sachverhalt so: »Wie gesagt, das hat die christliche Metaphysik immer
gewusst. Aber man muss es sagen, so paradox es klingt, sie hat es zu
wenig gelebt.«1

Theologie als Glaubenslehre möchte zeigen, dass die menschliche
Vernunft in ihrem Weltbezug grundsätzlich auf Transzendenz hin of-
fen ist. Die Weltbezogenheit der Theologie drückt sich vielfältig in
Sinnlichkeit, Kulturbezogenheit, Kontextualität, Geschichtlichkeit
und Gesellschaftlichkeit aus. Der Mensch wird unter dem normativen
Anspruch der Offenbarung als Hörer einer realen Wortoffenbarung
Gottes in der Geschichte gesehen. Die Offenbarung des einen Gottes
als Schöpfer, Erlöser und Vollender der Welt ist geschichtlich. So muss
die Theologie als Glaubenswissenschaft eine Relation vornehmen, be-
schreiben und formulieren, die zwischen eschatologischem Wahrheits-
anspruch und geschichtlicher Offenbarung besteht. Ebenso gilt es eine
Relation zwischen geschichtlichen und gesellschaftlichen Bedingthei-
ten des Glaubens vorzunehmen, zu beschreiben und zu formulieren.
Die von Gott ergangene Offenbarung ist im Hören der Botschaft vom
Menschen anzunehmen. Der personale Glaubensvollzug ist wiederum
geschichtlich. Die normativen Glaubensaussagen des dogmatischen
Diskurses sind so zu formulieren, dass Totalität und Definitivität des
im dogmatischen Diskurs Ausgesagten mit der Freiheit des personalen
Glaubens positiv vermittelt wird.

115

1 Karl Rahner: Schriften zur Theologie, Bd. 3., Einsiedeln 1956, S. 460.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Actus autem credentis non terminatur ad enuntiabile, sed ad
rem: non enim formamus enuntiabilis, nisi ut per ea de rebus cognitio-
nem habeamus, sicut in scientia, ita et in fide« (STh II–II q. 1 a. 2 ad 2).

Die Dogmatik würdigt die Wirklichkeit des christlichen Glaubens
und der Kirche nicht nur exklusiv unter historischen, psychologischen
und soziologischen Aspekten, sondern ebenfalls unter dem Anspruch
der Vernunft systematisch. M. a.W.: Die dogmatische Theologie stellt
die Frage, ob und wie die Wirklichkeit des christlichen Glaubens und
der darin zum Ausdruck kommende Anspruch auf Wahrheit begründ-
bar ist. Sie stellt die Frage, ob und wie die Faktizität einer die Vernunft
überragenden Offenbarung Gottes einem wissenschaftlichen Diskurs
zugänglich sei; sie stellt die Frage, ob es eine Wissenschaft vom Glau-
ben als Inhalt (»fides quae«) und als Akt (»fides qua«) geben könne.
Der Glaube drückt sich geschichtlich in einem je eigenen kulturellen
Kontext aus. Die Methoden der Theologie haben auf die »Zeichen der
Zeit« zu achten und den Glauben unter den Bedingungen eines plura-
len Kultur- und Gesellschaftsverständnisses zu artikulieren.

Dogmatische Theologie hat immer mit Philosophie zu tun. Ohne
auf die nähere Verhältnisbestimmung beider Bereiche einzugehen,
kann heute nicht mehr von einem einheitlichen Philosophiebegriff
ausgegangen werden. Die Theologie kann sich auf diesen pluralen Be-
griff von Philosophie einlassen, da das tertium comparationis der Frage
nach der Wahrheit die Vernunft ist. Dogmatische wie fundamental-
theologische Ansätze treten in Dialog mit neueren philosophischen
Ansätzen.2

Die klassische Methode dogmatischer Theologie, die bis zum

116

Wolfgang W. Müller

2 Vgl. Papst Johannes Paul II: Enzyklika FIDES ET RATIO. Zur historischen Genese der
Synthese von Glauben und Vernunft neuerdings: Alain de Libera: Raison et Foi. Arch-
éologie d’une crise d’Albert le Grand à Jean-Paul II., Paris: Ed. Seuil 2003. Allgemein zu
den verschiedenen philosophischen Ansätzen: a) Metaphysik: Walter Kasper: Zustim-
mung zum Denken. Von der Unerlässlichkeit der Metaphysik für die Sache der Theo-
logie. In: Ders.: Theologie und Kirche II., Mainz 1999, S. 11–27; b) Theorie des kommu-
nikativen Handelns: Edmund Arens (Hrsg.): Habermas und die Theologie. Beiträge zur
theologischen Rezeption, Diskussion und Kritik der Theorie kommunikativen Han-
delns, 2. Aufl. Düsseldorf 1989; c) Subjektphilosophie: Klaus Müller: Wie viel Vernunft
braucht der Glaube?; d) Transzendentalphilosophie: Hansjürgen Verweyen: Gottes letz-
tes Wort. Grundriss der Fundamentaltheologie, Düsseldorf 1991; e) Moderne Freiheits-
philosophie: Thomas Pröpper: Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologi-
schen Hermeneutik, Freiburg i. Br. 2001.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Vatikanum gepflegt worden war, besteht aus drei Schritten.3 Die
ersten beiden »positiven« Teilabschnitte bestehen im Nachweis, dass
im Satz realiter eine dogmatische Aussage enthalten ist. Eine von Gott
geoffenbarte Wahrheit, die im Glauben zu bekennen und festzuhalten
ist. Der weitere Schritt enthält die Darstellung der Lehre, wie sie in den
Quellen enthalten ist und sich entwickelt hat (vgl. das Verhältnis von
Schrift und Tradition). Der letzte, dritte Schritt stellt eine systemati-
sche Erklärung und Verarbeitung der dogmatischen Aussage (oder des
Dogmas) dar.

Die heutige Theologie geht vom geschichtlichen Verständnis einer
dogmatischen Aussage aus. Die Glaubensaussage als hermeneutisches
Geschehen verlangt eine Methodenvielfalt. Die wissenschaftliche Re-
flexion der Glaubensaussage fordert ebenfalls eine Vielfalt der Metho-
den. Texte der Schrift und Texte der Tradition bedingen den Einsatz
historischer und wissenschaftlicher Methoden. Die Um-/Überset-
zungsarbeit der Glaubensaussage in den Vorstellungshorizont der je-
weiligen geistesgeschichtlichen Situation kann methodische Anleihen
bei Anthropologie, Kultur-, Geistes- und Sozialwissenschaften ma-
chen. Melchior Cano entwickelte in seinem epochemachenden Werk
»De locis theologicis« (1563) eine Theorie der Instanzen und Autoritä-
ten, die methodisch geboten sind. Er unterscheidet dabei zwischen Loci
proprii (z. B. Schrift, Konzilien, Theologen) und Loci alieni (z. B. Ver-
nunft, Philosophie). Peter Hünermann greift diese klassische Lehre auf
und weitet sie unter den Bedingungen der Moderne.4 Die Wandlung
der Gesellschaft und des Wissenschaftsbegriffs bedingten Fortschrei-
bung, Zuordnung und Gebrauch der verschiedenen Loci proprii wie loci
alieni. Als theologische Instanzen nennt Hünermann Autorität von
Schrift und Tradition, Autorität der Gemeinschaft der Glaubenden,
Autorität der Liturgie, Autorität des Magisteriums, Autorität der sa-
pientia christiana, Autorität der Theologen und Theologien, Autorität
der Glaubensüberlieferung in den anderen christlichen Kirchen und
Gemeinschaften. Ebenso erfahren die loci alieni eine Weitung. In den
Dokumenten des II. Vatikanums und in der Theologie der nachkon-
ziliaren Zeit zeichnen sich folgende außertheologische Instanzen ab:

117

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft

3 Bernhard Durst: Zur theologischen Methode. In: ThRv 26 (1927) S. 297–313; S. 361–
372.
4 Vgl. zum Folgenden: Peter Hünermann: Dogmatische Prinzipienlehre. Glaube – Über-
lieferung – Theologie als Sprach- und Wahrheitsgeschehen, Münster 2003, S. 207–251.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie, Kosmos der Wissenschaften, Kultur, Gesellschaft, Religio-
nen und Geschichte.

Die neuere theologische Methodendiskussion setzt die klassische
Topenlehre zur Begriffsbildung ein. Die Topoi werden Kategorien
gleichgestellt und in der Dialektik des Gesprächs ereignet sich die
Wahrheitssuche als ein Geschehen des Zusammentreffens der Selbst-
heit mit der Alterität. Die Topologie bleibt dabei immer in statu viato-
ris, d. h. sie lebt aus dem Hoffnungspotenzial christlichen Glaubens.5

Theologische und außertheologische Instanzen sowie verschiede-
ne Methoden der theologischen Erkenntnislehre erlauben, objektive
wie subjektive Momente der Theoriebildung in einem pluralen Da-
seinsverständnis aufzunehmen.

Wolfhart Pannenberg verweist angesichts der Herausforderung
der Theologie durch den Pluralismus auf die Notwendigkeit einer neu-
en Synthese zwischen Glaube und Vernunft. Diese neu zu etablierende
Verbindung erlaubt, den theologischen Diskurs zwischen Skylla des
Dogmatismus und Charybdis des absoluten Pluralismus zu situieren.
Die neue Synthese erwehrt sich gegen den Fundamentalismus, der sei-
nen Anspruch auf Allgemeinheit und Wahrheit im Zweifelsfall gegen
die Vernunft (!) geltend macht. Gegen einen absoluten Pluralismus
erhebt die gesuchte Synthese den Anspruch auf Allgemeinheit und
Wahrheit.6 Programmatisch formuliert die grundsätzliche Fragestel-
lung der neueren Theologie in einer theologiegeschichtlichen Perspek-
tive Kurt Hübner wie folgt: »Seit dem Beginn der europäischen Auf-
klärung sah sich die Theologie in die Defensive gedrängt. Vergangen
war die Zeit, in der die Philosophie als ancilla, als Magd der Theologie
galt. Nun drehte sich der Spieß um: Das Schlagwort der Aufklärung
hieß ›Vernunft‹ und die Theologie hatte sich vor dieser höchstrichter-
lichen Instanz zu rechtfertigen.«7

Mit Friedrich Schleiermacher nahm die Theologie erstmals die In-
fragestellung der neuen Instanz in einer erkenntnistheoretischen Per-

118

Wolfgang W. Müller

5 Die verschiedenen Ansätze (R. Bubner, K. Lehmann, O. Pöggeler, P. Hünermann
u.a.m.) werden referiert bei: Margit Eckholt: Poetik der Kultur, Freiburg i. Br. 2002,
S. 386–423.
6 »Entscheidend … ist, dass der Glaube am Anspruch auf Wahrheit und damit auch
grundsätzlich am Anspruch auf Übereinstimmung mit der wahren Vernunft festhalten
muss« (Wolfhart Pannenberg: Kirche und Ökumene. Beiträge zur Systematischen
Theologie, Bd. 3., Göttingen 2000, S. 38).
7 Kurt Hübner: Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne, Augsburg 2006, S. 11.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spektive in Angriff. Sein Epoche machendes Werk ›Der christliche
Glaube‹ (1821/22) beschreibt den Vorgang, wie im Grundsatz alles
Endliche zur Manifestation des Unendlichen und zum Stoff religiöser
Anschauung werden kann. Denn im religiösen Gefühl wird die Trans-
zendenz des Jenseitigen offenbar, in dem Endliches und Unendliches
vollkommen zusammengehen: Anschauung ohne Gefühl sei nichts, so
schreibt Friedrich Schleiermacher, wie Gefühl ohne Anschauung eben-
falls nichts sei. Adolf von Harnack als Vertreter des Kulturprotestan-
tismus untersucht in historischer Absicht die Genese der christlichen
Dogmen und beschreibt das Genuine des Christlichen als Bekenntnis,
das sich von dem (später formulierten) Lehrbekenntnis abhebt: »Das
Evangelium ist keine theoretische Lehre, keine Weltweisheit; Lehre
ist es nur insofern, als es die Wirklichkeit Gottes des Vaters lehrt. Es
ist eine frohe Botschaft, die uns des ewigen Lebens versichert und uns
sagt, was die Dinge und die Kräfte wert sind, mit denen wir es zu thuen
haben.«8

Karl Barth, Rudolf Bultmann und Paul Tillich sind Vertreter der
lutherischen wie reformierten Theologie, die die Anfragen der kurz
skizzierten theologischen Entwürfe der beiden genannten Autoren im
20. Jh. weiter ausbauen und selbst Schule mach(t)en resp. bilden/bilde-
ten. Romano Guardini mit seiner Theologie aus dem Geist der Liturgie,
Henri de Lubacs Programm einer ›théologie nouvelle‹, Karl Rahners
Ansatz einer transzendentalen Theologie, die den Programmentwurf
Joseph Maréchals ›Le point de départ de la métaphysique‹ mit der Er-
kenntnislehre I. Kants verbindet, Pierre Teilhard de Chardin mit sei-
nem Ansatz, die klassische Theologie mit dem naturwissenschaftlichen
Paradigma der Evolution in Einklang zu bringen, Hans Urs von Baltha-
sars innovativer Entwurf einer theologischen Ästhetik sind erkenntnis-
theoretische Ansätze, die katholischerseits zu nennen sind, wenn es um
die Bewältigung der Anfragen der Aufklärung in der neueren Theo-
logie geht.9

Theologen der Gegenwart wie theologische Strömungen der
Theologie, hier wäre an Theologie der Befreiung, Feministische Theo-

119

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft

8 Adolf von Harnnack: Wesen des Christentums, S. 156.
9 Kurt Hübner geht in seiner Schrift ›Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne‹
auf die verschiedenen neueren Ansätze in einer kritischen Lektüre ein. Es fällt allerdings
auf, dass in diesem interessanten Buch der Entwurf Hans Urs von Balthasar nicht eigens
genannt wird.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logie oder Prozesstheologie zu denken, setzen die systematischen Be-
strebungen der genannten Entwürfe fort.

In neuerer Zeit präsentiert sich die religiöse Landschaft sehr kom-
plex und widersprüchlich. Für viele unserer Zeitgenossen hat sich die
Sache mit Gott erledigt, denn ein autonomer und selbstbewusster
Mensch des 21. Jh. bedarf nicht mehr der Hilfskonstruktion einer Re-
ligion oder der Anlehnung und Stütze eines allmächtigen Gottes. Ver-
treterinnen eines radikalen Feminismus lehnen die klassische Gottes-
vorstellung als Ausdruck eines patriarchalen Weltbildes ab, das zur
Unterdrückung der Frau beigetragen hatte. Der moderne Humanismus
wie der technische Fortschritt scheinen für viele ohne einen Gedanken
an Gott auszukommen. Debatten in den Feuilletons westeuropäischer
Zeitungen spiegeln diese neue Beschäftigung mit der Gottesfrage und
beteiligen sich an diesem neuen Spiel ›Gottfrage ja vs. Gottesfrage
nein‹. Seit geraumer Zeit spricht man von der Wiederkehr des Religiö-
sen. Damit einher geht ein neues Interesse an der Gottesfrage. Dieses
Interesse muss allerdings als kontrovers umschrieben werden. Die Got-
tesrede oszilliert angesichts der Herausforderung des postmodernen
Pluralismus zwischen gegenläufigen Tendenzen: einer totalen Belie-
bigkeit oder Gleichgültigkeit oder aggressiven Bekämpfung einer mög-
lichen Gottesrede einerseits, eines fanatischen Fundamentalismus
andererseits, der z. B. dem Christentum im Westen eine Glaubens-
schwäche vorwirft. Der Monotheismus sitzt z. T. auf der Anklagebank.
Monotheismus wird angeklagt als: a) reduzierter Totalitarismus, b) als
apokalyptische Illusion, c) als Intoleranz. Zugleich gibt es ein wieder-
erwachtes Interesse am Polytheismus. Verschiedene Denkrichtungen
plädieren für ein polytheistisches Denken, das sich, in Abkehr vom
sogenannten Gewaltmonopol monotheistischer Religionen, dem Viel-
fältigen auch in der Gottesfrage zuwendet.

Durch die Globalisierung erfahren wir einerseits einen Glaubens-
verlust in unseren europäischen Gesellschaften, die zugleich eine Prä-
senz anderer Religionen erleben.10 Der postmoderne Westeuropäer er-
lebt vor seiner eigenen Haustüre die religiösen Praktiken von
Menschen aus anderen Kulturen und Religionen, die nun mit ihm le-
ben und arbeiten.

Die einleitenden Bemerkungen manifestieren in aller Deutlichkeit

120

Wolfgang W. Müller

10 Siehe zu diesem Komplex: Kurt Hübner: Das Christentum im Streit der Weltreligio-
nen, Tübingen 2003.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Radikalität der Frage nach dem Proprium des theologischen Diskur-
ses angesichts der pluralen und pluralistischen gesellschaftlichen Si-
tuation in den westlichen und nordamerikanischen Zivilisationen. Zu-
gleich stellt sich die seit der Aufklärung relevante Frage nach der
Verhältnisbestimmung von Glaube und Vernunft. »Seit der Aufklä-
rung ist die christliche Religion Gegenstand wissenschaftlicher Kri-
tik.«11 M. a. W.: der theologische Diskurs muss sich seiner erkenntnis-
theoretischen Grundlagen versichern. Nach Kurt Hübner besteht der
›Irrweg‹ der neueren Theologie darin, dass sie sich durch den Anspruch
des neuzeitlichen Vernunftdenkens, einer dezidiert undogmatischen,
grundlegend hypothetisch-kritischen Form des Denkens, in ihrem
Selbstverständnis auflöste und ihre Dogmen entweder aufweichte oder
überhaupt auf sie verzichtete. Die erkenntnistheoretischen Reflexio-
nen der Philosophen möchten dagegen die Berechtigung eines genuin
theologischen Denkens aufweisen. Wie wird dieser Weg verfolgt? Was
haben die erkenntnistheoretischen Überlegungen eines Philosophen
dem heutigen theologischen Schaffen zu sagen?

Die ›entmythologisierte Welt‹ tritt im Namen einer ›aufgeklärten‹
Vernunft gegen alles Mythische: »Der Mythos ist unserer wissen-
schaftlich-technischen Welt weitgehend entrückt und scheint, aus ihrer
Sicht, einer längst überwundenen Vergangenheit anzugehören.«12

Kurt Hübner plädiert in seinen erkenntnistheoretischen Werken für
eine sachliche Auseinandersetzung mit dem Mythos, der sich auch
heute (noch) in Politik, Kultur und Religion manifestiert. Hübners
Auseinandersetzungen mit dem Mythos verstehen sich weder als eine
historische Darstellung noch als eine Rekonstruktion, sondern setzen
sich mit dem Postulat auseinander, der Mythos besitze keine Wahrheit
oder sei sittlich abzulehnen. Daraus folgert der Philosoph für seine
Arbeit mit dem Mythos, dass »derartige Versuche … erkenntnistheo-
retischer wie normativer Natur« seien »und daher »als« Gegenstand
der systematischen Philosophie« zu gelten haben.13

Diese erkenntnistheoretische Prämisse hat selbstverständlich für

121

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft

11 Kurt Hübner: Die Wahrheit des Mythos, München 1985, S. 324. Exemplarisch zeigt
Kurt Hübner diese Konfrontation Glauben vs. Denken am theologischen Programm der
Entmythologisierung Rudolf Bultmanns, siehe dazu etwa: Die Wahrheit des Mythos,
S. 324–348; ders.: Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne, Augsburg 2006,
S. 99–144.
12 Hübner: Die Wahrheit des Mythos, S. 16.
13 Edb., S. 16.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die christliche Theologie eine große Relevanz, insofern die biblischen
Aussagen in mythische Sprache gekleidet sind. Der neuzeitliche Um-
gang mit dem Mythos trifft den Nerv theologischer Reflexion und Dis-
kurse. Der neueren Theologie stellt sich die Frage nach ihrem Verhält-
nis oder Zugang zum Mythos.

In einer allgemeinen Metatheorie benennt Hübner den aspekti-
schen Charakter der Wirklichkeit, wie er sich in Wissenschaft, Mythos
und Religion manifestiert. Die empirische Wissenschaft versteht sich
als ein Modus der Welterklärung, wobei unter Erklärung die Rückfüh-
rung wahrnehmbarer Phänomene auf Gesetze und Regeln verstanden
wird. Aussagen über die Realität werden jedoch nicht durch Erfahrung
gewonnen, sondern lassen sich durch die zugrunde liegende Annahme
eruieren, dass die Wirklichkeit durch den Unterschied von abstrakten
Allgemeinbegriffen und singulären Tatsachen bestimmt wird. Der da-
durch gewonnene Erkenntnisgrad muss als eine ontologische Aussage
bezeichnet werden. M. a.W.: Es handelt sich um eine Ontologie der
Wissenschaft. Der Mythos dagegen unterscheidet gerade nicht zwi-
schen Allgemeinem und Besonderem, sondern lässt im Einzelnen die
Substanz eines numinosen und individuellen Wesens wirken, das über-
all im entsprechenden Phänomenbereich auf gleiche Weise anwesend
ist. Unter diesem Aspekt sind sowohl die Aussagen zur empirischen
Wissenschaft und zum Mythos metatheoretische Aussagen. Die Plura-
lität der Ontologien (des Mythos, der Wissenschaft und der Religion)
reklamieren ein erstes allgemeines Toleranzprinzip, das Folgendes be-
sagt: »In der Hinsicht, dass alle Ontologien kontingent sind und keine
eine notwendige Geltung hat, ist keine irgendeiner anderen vorzu-
ziehen.«14 Dieser Grundsatz postuliert also eine Gleichberechtigung
aller (wissenschaftlichen wie nichtwissenschaftlichen) Ontologien. Es
ist dabei von einem mehrdimensionalen Charakter der Wirklichkeit
auszugehen. Werden nun Mythos und Religion in erkenntnistheoreti-
scher Perspektive in ihren Aussagen als allen anderen Ontologien
gleichgestellt betrachtet, dann sind zum einen alle Ontologien kontin-
gent, zum anderen können die nichtwissenschaftlichen Ontologien in
einer Innenperspektive sich auf Numinoses berufen. Daraus folgert
Kurt Hübner ein zweites Toleranzprinzip, das lautet: »Nichtontologi-
sche, oder von keiner Ontologie abhängige Wirklichkeitsauffassung
mit ihren besonderen (numinosen) Erfahrungen lassen sich wegen die-

122

Wolfgang W. Müller

14 Hübner: Glauben und Denken, S. 5.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ser Wirklichkeitsauffassungen ontologisch nicht widerlegen, sie seien
in der Außenbetrachtung begriffswissenschaftlich in eine Ontologie
transformierbar oder nicht.«15

Das neuzeitliche Denken kennt vier Weisen des Zweifels an my-
thischen und religiösen Wirklichkeiten: Der theoretische Zweifel ist
versucht, die gewonnenen Erkenntnisse der empirischen Wissenschaft
mit dem Prädikat absoluter Gültigkeit zu belegen. Der fundamentale
Glaubenszweifel dagegen will die Möglichkeit des Glaubenskönnens
generell in Frage stellen. Der Auslegezweifel entzündet sich an der
pluralistischen Auslegung einer historisch verstandenen normativen
Schrift einer Glaubensgemeinschaft. Formuliert sich der fundamentale
Glaubenszweifel ›ad extra‹, versteht sich der existenzielle Glaubens-
zweifel als einem Zweifel an der religiösen Wirklichkeit ›ad intra‹.

Der Unterschied zwischen einem Logos der Metaphysik und
einem Logos der Offenbarung, um den es im christlichen Glauben
geht, zeigt sich am Vorwissenschaftlichen der Offenbarung selbst. Ver-
steht sich der Logos der Metaphysik als die Beziehung des Seienden im
Ganzen (= Objekt) zum menschlichen Denken als Vernunft (= Sub-
jekt), muss dagegen der Logos des christlichen Glaubens nicht als die
Beziehung des Seienden auf das menschliche Denken verstanden wer-
den. Er artikuliert dagegen die Beziehung des Seienden zu Gott. »Die-
ser Logos liegt nicht in dem das Sein bestimmenden Denken des Men-
schen, sondern in dem das Sein bestimmenden Wort Gottes.«16 So
muss beispielsweise die jesuanische Gleichnisrede als eine Bildrede ver-
standen werden, die in Bildern, die dem Lebenskontext der Zuhörer-
schaft Jesu entnommen sind, zugleich eine existenzielle Beziehung der
Menschen zu Gott thematisieren soll. Die in mythischem Gewand for-
mulierte jesuanische Rede zeigt, dass die göttliche Wirklichkeit (als
Inhalt dieser Rede) innerhalb unmittelbar fassbarer, existenzieller,
menschlicher Wirklichkeit geoffenbart wird. Christlicher Glaube be-
ruht auf der biblischen Narration und entschlüsselt sich den Hörenden
und Lesenden in dem biblischen Kerygma, das den Logos in Gottes und
Jesu ungeschriebenen, gesprochenen Wort umfasst.17

Das Religiöse ist deswegen als ein genuiner Sprach- und Erkennt-

123

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft

15 Edb., S. 7.
16 Edb., S. 16.
17 Vgl. Edb., S. 21.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nismodus zu umschreiben und zu verstehen, der nicht exklusiv in eine
›entmythologische‹ Rede aufgelöst werden darf.

Dieser erkenntnistheoretische Grundsatz artikuliert die eigen-
ständige Dimension der Wirklichkeit, wie sie in einer vorkritschen
und vorwissenschaftlichen Perspektive formuliert wurde und den
Wirklichkeitswahrnehmungen von Kunst und Mythos verwandt ist.
Mit Recht verweist Romano Guardini auf die Unentbehrlichkeit my-
thischer Weltsicht für den Glauben an den einen Gott, der die Welt
erschaffen und erlöst hat. Alle dogmatischen Aussagen des christlichen
Glaubens (Sünde, Gnade, Heil usw.) sind für Hübner von diesem Hin-
tergrund her zu verstehen. Es stellt für den Philosophen einen ›Irrweg‹
neuerer Theologie dar, diese Inhalte in die hypothetische Unverbind-
lichkeit des wissenschaftlichen Denkens zu transponieren. Ein Denken
in den Koordinaten von Mythos und Offenbarung ist nicht als ein sa-
crificium intellectus zu verstehen, sondern als ein eigenständiger Mo-
dus des Denkens.

In diesem Zugang zur Realität des christlichen Glaubens zeigt sich
eine Nähe dieser erkenntnistheoretischen Reflexionen eines Philoso-
phen mit einem systematischen Ansatz neuerer Theologie: es ist hier-
bei die Rede von der ästhetischen Theologie des Basler Theologen Hans
Urs von Balthasar. Worin zeigt sich diese postulierte Nähe?

»Wer ist ein Christ?« fragt der Theologe Hans Urs von Balthasar
in einer kleinen Schrift aus dem Jahr 1983. Diese grundsätzliche Frage
stellt sich heute für die Glaubenden angesichts der modernen Welt, die
vom Autonomiegedanken des Subjekts und einem profanen Weltver-
ständnis ausgeht. Der Gottesgedanke verflüchtigt sich, wird zu einem
fernen Gerücht. Dem Menschen in der (Post)Moderne bleibt es ver-
sagt, trotz aller Erfolge wissenschaftlicher Erkenntnis, sich selbst ver-
stehen und erklären zu können. Alle reduktionistischen Versuche, sei-
en sie geistes-, sozial-, oder naturwissenschaftlicher Natur, das Dasein
zu deuten, können den Stachel im Fleisch, die Sehnsucht nach dem
Unbedingten im Bedingten, nicht stillen oder auflösen. Der Mensch
fragt nach Gott. Jesus aus Nazareth, der mit dem Anspruch auftritt,
der Weg, die Wahrheit und das Leben zu sein, wird in den Evangelien
als der schlechthin einmalige hingestellt; dies ist die unverrückbare
Antwort christlichen Glaubens auf die Frage der Menschen nach ihrem
Lebensgrund und Sinn des Daseins. »Keiner ist in den Himmel hinauf-
gestiegen als nur der Menschensohn, der vom Himmel herabgekom-
men ist« (Joh 3,13). Im Nachklang eines Jüngers hört sich die Glau-

124

Wolfgang W. Müller

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bensaussage wie folgt an: »Der geistige Mensch beurteilt alles, wäh-
rend er selbst von niemanden beurteilt wird« (1 Kor 2,15). Jesus der
Christus als das konkrete Universale wird zum einen in der Kirche ver-
kündet, zum anderen bildet diese historische Person die denkerische
Mitte aller Theologie. Jesus als der Christus ist Ziel und Eckpunkt des
Christlichen. Die Theologie hat für Hans Urs von Balthasar wesentlich
zwei Herausforderungen zu bestehen: einerseits ist sie durch die Sache
selbst, d. h. Jesus Christus, herausgefordert, andererseits muss sie sich
den Herausforderungen der Zeit stellen, um wahrhaftig zu sein. Theo-
logie muss sachgemäß und zeitgemäß in einem sein; beides ist für Bal-
thasar miteinander verschränkt. Unermüdlich stellte er sich bereits in
jungen Jahren diesem systematischen Anspruch, wenn er die Trost-
losigkeit der neuscholastischen Theologie beklagte, sich für eine Neue-
rung der Theologie einsetzte. Richtungsweisend wurden für ihn zum
einen der Gestaltungsgedanke, den der Student der Germanistik im
Werk von J. W. von Goethe kennen lernte, zum anderen der Blick auf
die großen Denker und Künstler, die von der Sehnsucht des Menschen
nach Gott sprechen. Das Geschäft der Theologie bewegt sich zwischen
zwei Polen: »Schleifung der Bastionen« und dem »Ernstfall«. Einge-
fahrenes und Überholtes sind in Kirche und Theologie zu schleifen,
um das Christusereignis in der Welt und für die Welt wieder bewusst
werden zu lassen. Schätze der christlichen Tradition gilt es hervorzu-
holen. Die postulierte »Schleifung der Bastionen« darf nicht als ein
Aktionismus, eine Verwässerung oder ein falsch interpretiertes aggior-
namento missverstanden werden. Christlichem Glauben und christ-
licher Theologie muss es letztlich immer um die unmittelbare Nach-
folge als dem »Ernstfall« des Christlichen gehen. Das christliche Leben
und der christliche Glauben besitzen ihre Strahlkraft in der Welt durch
die unmittelbare Nachfolge Christi und nicht durch eine anpasserische
Verkürzung oder verzerrende Simplifizierung der Botschaft. Sendung
hinein in die Welt in der Form direkter Christusnachfolge ist der Kern
aller christlichen Reflexion. Dieser weite Blick auf das Humane, die
Rückkehr zu den Quellen der Schrift und den Kirchenvätern, die
Kenntnis der Schätze der Tradition sind für von Balthasar die Elemen-
te, um eine Theologie zu entwerfen, die sich mit der Moderne in einem
Dialog befindet, eine erneute Begegnung von Offenbarung und Ästhe-
tik ermöglicht und zugleich Jesus Christus als den Mittelpunkt nicht
aus den Augen verliert. In diesem Anliegen weiß sich von Balthasar
mit dem großen reformierten Basler Theologen Karl Barth verbunden,

125

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit dem er auch zeitlebens freundschaftlich verbunden war. Das Buch
Balthasars über das Werk Karl Barth spiegelt nicht nur die ökume-
nische Dimension seiner Theologie, sondern verweist auf die christo-
zentrische Mitte, die beide, Barth wie von Balthasar, in ihrem je eige-
nen theologischen Arbeiten vereint. Im Dialog mit Karl Barths
Theologie, die sich geschichtlich und existenziell um ein »Deus dixit«
konstruiert, stößt von Balthasar auf eine Ähnlichkeit seines Denkens.

Von Balthasar kämpft für die Eigenständigkeit der Theologie,
denn die christliche Wahrheit ist in sich selbst gegründet. Das Ereignis
der Offenbarung Gottes in Jesus Christus wird zum Grund und Maß
allen theologischen Denkens, von dem nicht abstrahiert werden kann.
Gottes Göttlichkeit schließt seine Menschlichkeit nicht aus. Die Chris-
tologie von Balthasars sieht, im Einklang mit dem Johannesevangeli-
um, das Kreuz als einmaliges und absolutes Versöhnungsgeschehen,
das in der Ohnmacht des Menschen die ›Herrlichkeit‹ Gottes am deut-
lichsten zeigt. In der Dialektik von ›Verherrlichung‹ und Sterben des
Weizenkorns findet die Theologie ihre Mitte. Diese Sichtweise über-
windet die kontroverstheologische Trennung der ›theologia crucis‹
von einer ›theologia gloriae‹. Alles vereinigt sich in dem einen Gesche-
hen der Liebe Gottes als das Geschehen der Stunde. Im Leben, Sterben
und in der Auferstehung Christi manifestiert sich die Doxa Gottes.
Somit gewinnt der Begriff der Herrlichkeit eine theologische Relevanz.
In der Erniedrigung des Kreuzes verherrlicht Jesus den Vater, der ihn
seinerseits verherrlichen wird (Joh 13,32). Dies ist nur im Licht des
Glaubens zu verstehen und einsichtig zu machen. Darauf gründet das
Zeugnis der Apostel im Evangelium. Die Aussage des Johannesevan-
geliums »Wir sahen seine Herrlichkeit« (Joh 1,14) manifestiert diese
›Schau‹ der Offenbarungsgestalt, die den ersten Schritt theologischen
Erkennens darstellt. Dieses Erblicken der Herrlichkeit Gottes ist kein
Spiel i.S. eines ›l’art pour l’art‹, sondern die Grundlage der Wahrheit
theologischer Erkenntnis. Es meint kein unbeteiligtes ästhetisches
(Zu)Schauen, sondern das existenzielle Ergriffensein oder Innewerden
eines Schon-Beteiligt-Seins. Balthasar geht es nicht um eine philoso-
phische Letztbegründung, sondern um eine theologische Verständi-
gung über die Mitte der Offenbarung: der Liebe Gottes zu uns Men-
schen. Gott ist Liebe, die uns in der Person Jesus Christus erschlossen
wird. Gott begegnet der Welt mit Liebe. Der Glaube an Jesus als den
Christus kann deswegen nicht als eine eigene Möglichkeit des Men-
schen verstanden werden. Der Glaube ist aus der Welt nicht ableitbar.

126

Wolfgang W. Müller

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses Geheimnis wird den Glaubenden als Wirklichkeit Gottes zuge-
spielt. Der Mensch ist, biblisch gesprochen, ein hörender und empfan-
gender. Diese theo-zentrische Begründung der Welt hat Konsequenzen
für das Verständnis von Mensch und Welt. Theologie als ›Hermeneutik
Gottes‹ orientiert sich an der Gestalt Christi. In Jesus Christus mani-
festiert sich Gott als eine wirklich ›lesbare Gestalt‹ vor den Menschen,
die wahrgenommen werden will. Der Sohn legt den Vater aus (Joh
1,18). Die Inkarnation ist das Grunddiktum christlicher Rede von Gott.
Alle Rede von Gott muss sich an diese Selbstentäußerung Gottes hal-
ten, will sie wirklich von Gott handeln und nicht ihr Proprium ver-
lieren. Der Inhalt der Theologie ist die Offenbarung selbst.

Der personale und phänomenologische Ansatz Hans Urs von Ba-
lathasars kreist um das Mysterium unableitbarer Singularität der Of-
fenbarung. Dies erfordert, so das Postulat des Balser Theologen, eine
Neukonzeption der Theologie. Aus diesen grundsätzlichen Überlegun-
gen ergibt sich das formale Strukturgitter des theologischen Aufbaus
der drei Hauptwerke Hans Urs von Balthasars:

Die theologische Ästhetik als Schau der Gestalt, die objektive wie
subjektive Evidenz des Geschehens in sich vereint. Das erste große
Werk wird Herrlichkeit genannt werden, weil es darum gehen wird,
der Offenbarung Gottes überhaupt ansichtig zu werden. In der Offen-
barung manifestiert sich Gott, um den Menschen seine ewige dreieine
Liebe zu zeigen. Die Theodramatik, das zweite Oeuvre, ein über-
raschender Titel für ein theologisches Werk, handelt von der göttlichen
wie menschlichen Freiheit: »Das Aufscheinen Gottes (Theophania) ist
nur der Auftakt zum Zentralen: der in der Schöpfung und Geschichte
sich ereignenden Auseinandersetzung zwischen der göttlichen unend-
lichen und der menschlichen endlichen Freiheit«.18 Im dritten Teil der
Trilogie, der Theologik, handelt es sich um eine nachträgliche metho-
dische Reflexion, auf das, was in der Herrlichkeit und der Theodrama-
tik dargelegt wurde. Die methodische Reflexion bezieht sich sowohl auf
die Bedingungen der Wahrheit der Welt als auch auf die Wahrheit
Gottes. Gottes Wort, das immer auch eine Tat Gottes ist, beweist seine
Wahrheit und Fruchtbarkeit durch sich selbst, im Geist der Wahrheit,
der die Kirche und die Glaubenden einschließt. In der theologischen
Ästhetik geht es von Balthasar um eine Lehre der Wahrnehmung des
Christlichen in der Welt. Was man nämlich wahrnimmt ist das Wahre,

127

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft

18 Hans Urs von Balthasar: Zu seinem Werk, 2. Aufl. Freiburg 2000, S. 82.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Glorie der armen Liebe Gottes. Die Theodramatik wiederum be-
handelt das Wahrgenommene unter dem dramatischen Spiel der Nach-
folge, die die theologische Logik mit menschlicher Vernunft unter den
Augen Gottes betrachtet. Das Christliche ist nicht als eine Synthese à
la Hegel zu deuten, sondern muss, unter den Bedingungen des Frag-
mentarischen menschlicher Existenz, als Ganzes im Fragment verstan-
den werden. Das Ganze, was Gott den Menschen zu sagen hat, ist in
einem Menschen, in einer Kirche gesagt worden: Aber so, dass das
Fragment katholisch ist, das heißt allgemein und umfassend, und durch
den Hl. Geist sich ausweitet bis hin zum All, bis Gott alles in allem sein
wird. Diese katholische Weite bedenkt die Trilogie Herrlichkeit – Theo-
dramatik – Theologik.

Die Aneignung der Herrlichkeit Gottes entspringt einer sympho-
nischen Wahrheit, die ein vitales Interesse auszeichnet: Es geht von
Balthasar um die Christianisierung alles Geistigen. Dieser Grundzug
der Theologie Balthasars soll am Beispiel der Musik illustriert werden.
Die Liebe zur Musik kann nicht nur in der Biografie des Basler Theo-
logen ausgemacht werden, sondern spiegelt sich in seinem Werk be-
ständig wider. Musik als die unfassbarste Kunst tritt an den Menschen
heran und dringt tiefer als alle anderen Künste in den Menschen ein.
Die Musik versteht sich als Symbol des Wirkens der dynamischen Ent-
wicklung der Welt. Musik ist jene Form, die uns dem Geist am nächs-
ten bringt. Musik lebt von der Form. Form als Beschränkung zeigt, dass
die Gesamtidee in der kontingenten Form nie vollständig ist, sondern
stets fragmentarisch bleibt (›der Ton verklingt‹). Musik versteht unser
Theologe als Grenzpunkt des Menschlichen; an diesem Grenzpunkt
beginnt das Göttliche. Musik als ewiges Denkmal dafür, dass die Men-
schen es ahnen können, was Gott ist, ewig einfach, mannigfaltig und
dynamisch, fließend in sich selbst und in der Welt als Logos. Musika-
lische Bilder und Metaphern finden sich in seiner Trilogie immer
wieder. Die Behandlung eines christlichen Pluralismus wird program-
matisch unter dem Titel »die Wahrheit ist symphonisch« zusammen-
gefasst. Das Werk Herrlichkeit bezeichnet Balthasar selbst als eine kul-
turell-geschichtliche Orchestrierung, um zu zeigen, welche Schätze die
Tradition der Kirche und Theologie besitzt. Diese Schätze gilt es zu
heben und für die Gegenwart zu transponieren. In der Tradition der
scholastischen Theologie wird der Inhalt christlicher Theologie unter
den Transzendentalien Verum (das Wahre), Bonum (das Gute) und
Unum (das Eine) gefasst. Balthasar beschreibt den Inhalt christlichen

128

Wolfgang W. Müller

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glaubens ausgehend von einer weiteren Kategorie: Pulchrum (das
Schöne). Damit transponiert er Inhalte der klassischen Theologie in
eine Aussageform, um Theologie in einem nachmetaphysischen Zeit-
alter zu treiben. Das eigentliche Anliegen der Frage nach der theologi-
schen Ästhetik ist die Offenbarung selbst. Gestalt und Glanz der Of-
fenbarung sind Momente, durch die wir Menschen der göttlichen
Botschaft der Inkarnation begegnen können. Das Schöne sagt, wie sich
das Bonum Gottes schenkt, als Verum sagt es, wie es von Gott aus-
gesagt werden und vom Menschen verstanden werden kann (vgl. das
Programm der Theologischen Logik!). Auch das spätere Werk Theo-
dramatik arbeitet mit musikalischen Begriffen. Das Theologische, dies-
mal in die Metapher des Theaters transponiert, spielt mit der Dialektik
von Verhüllen und Enthüllen. In der Metapher des Theatralischen
kann sich deshalb eine Tür zur Wahrheit der wirklichen Offenbarung
öffnen. Das Welttheater aus theozentrischer Perspektive betrachtet,
zeigt Gott als Komponisten unserer Weltoper. Gott, so Balthasar, führt
in seiner Offenbarung eine Symphonie auf, von der man nicht sagen
kann, was reicher ist: der einheitliche Einfall des Komponisten oder das
polyfone Orchester der Schöpfung, das er sich dafür bereitet hat.

Die philosophischen Reflexionen zum christlichen Glauben, die
Kurt Hübner in seinem Oeuvre immer wieder anklingen lässt, finden
ein theologisches Pendant in der theologischen Ästhetik von Hans Urs
von Balthasar. Beim Vergleich beider Autoren zeigt sich, dass das Ge-
nuine christlichen Glaubens unter den Bedingungen der Neuzeit in
einer ästhetischen Wahrnehmung adäquat formuliert werden kann.
Die nähere und gründlichere Untersuchung der erkenntnistheoreti-
schen, geistigen wie geistlichen Nähe des Ansatzes Kurt Hübners mit
der Theologie Hans Urs von Balthasars stellt m. E. ein Postulat neuer
Theologiegeschichte wie systematischer Theologie dar. Die vorliegen-
den kurzen (wie unvollständigen) Reflexionen möchten dazu einen
ersten Beitrag erbringen.

129

Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruprecht Wimmer

Einer der »drei Gewaltigen«

Die Gestalt Luthers im Spätwerk Thomas Manns

I. Der ungläubige Thomas

Ich beginne mit einem Diebstahl. Der Titel dieses Einleitungskapitels
stammt nicht von mir, es handelt sich um den Glücksfund meines
Schweizer Kollegen Thomas Sprecher, der eine Züricher Ringvor-
lesung unter dieses Motto stellte; der Untertitel lautete: »Religion in
den Romanen Thomas Manns.« In sämtlichen Vorträgen und den je-
weils anschließenden Diskussionen zeichnete sich eine communis opi-
nio der Thomas-Mann-Forschung ab: man schrieb dem Komplex
›Theologie und Religion‹ eine tragende Funktion im Gesamtwerk zu,
stellte aber zugleich eine christliche Gläubigkeit des Autors, und sei es
auch in weitester, überkonfessioneller Hinsicht, in Abrede. Freilich
nicht in dem Sinn, dass man Thomas Mann einen lediglich spieleri-
schen, einen lediglich kulturell-zitierenden Umgang mit Theologie,
Religion und Glaube attestiert hätte; Gläubigkeit, Ungläubigkeit und
Religion im Allgemeinen fordern ihn, darin war man sich einig, von
allem Anfang an heraus, es ist ihm Ernst damit.

Konzentrieren wir uns auf das obige Thema, auf Luther, so ist vor
allen anderen ein Name zu nennen: Herbert Lehnert. Er hat schon vor
Jahrzehnten mit seiner umfangreichen Abhandlung über Thomas
Manns Lutherbild eine neue Dimension geöffnet: er spürt nämlich
sämtlichen Spuren lutherischer Theologie nach, die sich in den Texten
finden. Dabei ist ›lutherisch‹ klein zu schreiben, denn Lehnerts Interes-
se gilt auch der lutherischen Theologie nach Luther und damit all jenen
Gedanken über Gott, die sich in der Nachfolge Martin Luthers sehen.1

130

1 Herbert Lehnert: Thomas Manns Lutherbild, in: Ders: Thomas Mann. Fiktion, My-
thos, Religion, 2. Aufl. Stuttgart 1968, S. 269–381. Das Thema wurde immer wieder
aufgegriffen. Stellvertretend für viele sei eine Studie genannt, die über ihren spezifi-
schen Gegenstand hinaus den Gesamtkomplex ›Luther‹ und die einschlägige For-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich möchte anders vorgehen: Es geht mir um die Person Luther,
um deren persönliche Charakterzüge und theologische Positionen, und
es geht mir um die späten Jahre Thomas Manns, also um die Entste-
hungsjahre des Doktor Faustus (1943–1947) und die folgenden acht
letzten Lebensjahre, wobei Thomas Manns Lutherstudien der allerletz-
ten Zeit im Überblick behandelt werden, da sie nicht mehr zu einem
Werk wurden; das beabsichtigte Drama Luthers Hochzeit wurde nicht
mehr geschrieben.2

Freilich dispensiert uns diese zeitliche Einschränkung nicht von
einem auswählenden Rückblick auf das Frühwerk. Thomas Mann
wuchs im Luthertum auf, ohne dass wir seiner Familie eine besondere
Nähe zur lutherischen Konfession zuschreiben könnten. Ein zutiefst
lutherisches Lebensprinzip aber prägte ihn von Anfang an, das hat er
immer wieder gesagt und eingestanden: die lutherische Ethik, das
lutherische Pflichtdenken. Er sah die ganze Lübecker Kaufmannswelt
seiner jungen Jahre davon bestimmt, und die Welt seines Erstlings-
romans, der Buddenbrooks, ist in großen Teilen davon geradezu deter-
miniert; die aufeinander folgenden Generationen der Kaufmannsfami-
lie Buddenbrook verhalten sich unterschiedlich zu Luthers ethischen
Maximen. Dass die vorgestellte Welt des Romans mit einer Frage des
Kleinen Lutherischen Katechismus beginnt (»Was ist das?«) und mit
einer von dessen Antworten endet, die jeweils eine Glaubenswahrheit
bestätigen (»Es ist so« resp. »Es ist gewisslich wahr«), kommt nicht von
ungefähr, doch ist dieser lutherische »Rahmen« ironisch relativiert.
Denn es ist die den ganzen Roman hindurch falsch prophezeiende Er-
zieherin Sesemi Weichbrod, die mit ihrem Schlusssatz (»Es ist so!«)
das Wiedersehen der Verstorbenen im Jenseits, und damit ein real exis-
tierendes Jenseits beschwört. Nimmt man noch die Karikaturen der
verschiedenen Pastoren hinzu, dann kommt man hier bereits zur An-
nahme, dass im Roman an nichts so direkt geglaubt wird, dass aber
Lebensweise und Lebensführung vom Luthertum ganz wesentlich mit-
gestaltet werden.3

131

Einer der »drei Gewaltigen«

schungssituation überblickt: Bernd Hamacher: Thomas Manns letzter Werkplan ›Lu-
thers Hochzeit‹. Edition, Vorgeschichte und Kontexte, Frankfurt/Main 1996 (= Thomas
Mann-Studien XV).
2 Vgl. hierzu die Studie Hamachers (Anm. 1)
3 Wieder stellvertretend für die immense Forschung: Eckhard Heftrich: Vom Verfall zur
Apokalypse. Über Thomas Mann, Bd. 2, Frankfurt/Main 1982 (= Das Abendland, N.F.,
Bd. 14) und ders. (in Zusammenarbeit mit Stephan Stachorski und Herbert Lehnert):

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch der zweite Roman Königliche Hoheit (1909) kennt eine pa-
rodistisch gezeichnete Pastorenfigur; doch auch hier spielt eine an der
Pflicht orientierte Lebensführung, diesmal diejenige des zur Hoheit
erwählten und bestimmten Prinzen Klaus Heinrich, verbunden mit
der Liebe zur amerikanischen Millionärstochter Imma Spoehlmann,
eine tragende Rolle. Hoheit (das ist Erwähltheit) und Liebe ergeben
»ein strenges Glück« im Dienste der allgemeinen Wohlfahrt – man
vereinfacht nicht zu sehr, wenn man festhält: Geglaubt wird auch hier
nichts, aber gelebt wird nach Grundsätzen, die auf eine bestimmte Art
von Glauben zurückgehen.

Hier übergehe ich etwas, was der Klarheit halber erst später zur
Sprache kommen soll: die allmähliche Entstehung von Porträtkonturen
der Luthergestalt, vor allem im Gefolge Nietzsches und Goethes, die
sich in den Betrachtungen eines Unpolitischen (1918) abzuzeichnen
beginnen.

Endlos (und zugleich verlockend) wäre jetzt die Auseinanderset-
zung mit dem Zauberberg (1924) und den vier Joseph-Romanen
(1933–1943); es mag genügen, auf die Vision sozial-humaner Liebe
im Sanatoriumsroman und auf Josephs selbstbewusst-genialen Dienst
an der Gemeinschaft zu erinnern. Über allem steht – beschworen oder
realisiert – eine Ethik, die sich zumindest partiell von Luther herleitet.
Sie ist, das war schon festzuhalten, zugleich Lebensprinzip des Autors,
sie begleitet ihn bei der Planung, der Niederschrift, beim »Fertigma-
chen« seiner Werke.

Luther ist bis jetzt nicht direkt »aufgetreten«, auch wenn er indi-
rekt – als eine Art »Denkwelt« – teils den Entwurf von Romanhand-
lungen mitbestimmt, immer aber die Arbeit an diesen Romanen be-
gleitet.

Wenn wir jetzt zum Spätwerk übergehen, begegnen wir Luther
direkt. Entweder als parodistischer Kontrafaktur oder als Thema im
Essay – oder gar als Person im geplanten Spätdrama, freilich hier nicht
mehr definitiv, er verbleibt als Figur im Notizenstadium.

Ich folge nicht strikt der Chronologie, sondern behandle – gewis-
sermaßen in steigernder Abfolge – verschiedene Perspektiven, die sich

132

Ruprecht Wimmer

Buddenbrooks. Kommentar, GKFA 1., 2. Für die im Folgenden nur kurz gestreiften
Romane Königliche Hoheit und Zauberberg ist hier schon auf die einschlägigen Bände
der GKFA zu verweisen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in den Titeln einzelner Kapitel abbilden. Diese lauten: Luther wird pa-
rodiert – Luther wird kritisiert und ins große Format gehoben – Luther
wird gebraucht und: Luther tritt auf – beinahe.

II. Luther wird parodiert

Der Held des Doktor Faustus, »der deutsche Tonsetzer Adrian Lever-
kühn«, studiert an der Universität Halle Theologie, bevor er endgültig
zur Musik findet.4 Thomas Mann präsentiert im Munde des Erzählers
Zeitblom, eines Jugendfreundes Adrians, die dortigen Theologieprofes-
soren in scharf gezeichneten Charakterstudien. Einer davon ist Ehren-
fried Kumpf, der »Systematik« liest.5 Der Name ist eine »Transplanta-
tion« wie viele Namen des Buchs, er stammt aus der »altdeutschen«
Sphäre, aus der Zeit des historischen Doktor Faust: Ehrenfried Kumpf
war zur Zeit der Bauernkriege Bürgermeister von Rothenburg und
später von Würzburg. Diesmal also keine Kombination eines Vor-
namens und eines Nachnamens je verschiedener Herkunft, wie sonst
so oft. Allerdings hatte der Autor zunächst so etwas ins Auge gefasst:
in der Handschrift ist bei der ersten Erwähnung ›Ehrenfried‹ aus ›Mar-
tin‹ korrigiert. Die ursprüngliche kombinierte Namengebung hatte
wohl zwei Gründe: Kumpf ist eine Mischfigur zweier Modelle: Pate
gestanden haben der Hallenser Professor Martin Kähler, von dem Tho-
mas aus einem Brief des befreundeten Theologen Paul Tillich erfuhr,
der selbst bei Kähler studiert hatte – ja, und eben Martin Luther selbst.
Uns interessiert bei unserem Einstieg in die Luther-Thematik natürlich
vor allem der Reformator.

Kumpf trägt unverkennbar Lutherische Züge, wie sie Thomas
Manns Zeit als selbstverständlich annahm; Luther wird in ihm und
durch ihn parodiert, verspottet – und zwar ohne Liebe. Einige Kostpro-
ben: Kumpf galt als »der saftigste Sprecher an der ganzen Hochschule«
(141). Nach den Worten des Erzählers Zeitblom, der übrigens der
Zweideutigkeit des gesamten Romans dadurch aufhilft, dass er katho-
lisch ist und einem sittlich gedämpften Humanismus huldigt, war er

133

Einer der »drei Gewaltigen«

4 Hier sei generell verwiesen auf Edition und Kommentar von Ruprecht Wimmer, unter
Mitarbeit von Stephan Stachorski, GKFA 10. 1 und 2, Frankfurt/Main 2007.
5 GKFA 10. 1, S. 141ff., 10. 2, S. 348f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durchaus das, was die Studenten eine »wuchtige Persönlichkeit« nannten,
und auch ich konnte mich einer gewissen Bewunderung seines Tempera-
ments nicht entschlagen, liebte ihn aber gar nicht und habe niemals glauben
können, dass nicht auch Adrian öfters von seiner Herzhaftigkeit sollte pein-
lich berührt gewesen sein, obgleich er ihn nicht offen ironisierte. »Wuchtig«
war er schon seiner Physis nach: ein großer, massiger, voller Mann mit ge-
polsterten Händen, dröhnender Stimme und einer vom vielen Sprechen
leicht vorgebäumten, zum Spritzen geneigten Unterlippe. (141 f.)

Derartiges ist in Tillichs Brief nicht gesagt, der den Autor über Kähler
und die Hallesche Theologie im Allgemeinen informiert hatte, ledig-
lich von Kählers »Wucht« ist dort die Rede. Thomas Manns Eigentum
ist auch Kumpfs Redeweise, ein Amalgam aus altdeutschen Wendun-
gen, die teilweise aus Grimmelshausens Simplicissimus, teilweise aus
den Briefen Luthers stammen, aus letzteren kommt z. B.: »weylinger
Weise«, »Heilige Geschrift«, »es gehet mit Kräutern zu«, »wie ein win-
diger Wal« – und schließlich »Dass ihn der Teufel bescheisse! Amen!«

Während Kumpfs Improvisationen in seinen Vorlesungen, seine
so genannten »Ex-Pauken«, sich dem Vorbild Kähler verdanken, sind
die Begebenheiten im »Familienkreis«, in den Erzähler und Held ver-
schiedentlich geladen werden, wieder reine Luther-Parodie.

Die beiden Studenten »hatten Abendessen« mit Kumpf, »seiner
Gemahlin und ihren beiden, grell rotwangigen Töchtern, deren gewäs-
serte Zöpfe so fest geflochten waren, dass sie ihnen schräge vom Kopfe
abstanden.«

Dann aber legte sich der Hausherr, unter vielseitigen Expektorationen, die
Gott und Welt, Kirche, Politik, Universität und sogar Kunst und Theater be-
trafen, und mit denen er unverkennbar Luthers Tischreden nachahmte, ge-
waltig ins Zeug mit Essen und Trinken, zum Zeichen und guten Exempel,
dass er gegen Weltfreude und gesunden Kulturgenuss nichts einzuwenden
habe; ermahnte uns auch wiederholt, brav mitzuhalten und die Gottesgabe,
die Hammelkeule, das Moselblümchen nicht zu verschmähen […] (145)

Schließlich nimmt Kumpf, »zum Schrecken« seiner jungen Gäste, die
Gitarre von der Wand und beginnt Studentenlieder zu schmettern, als
deren letzte Aufgipfelung aber gerade dasjenige, das mit Worten be-
ginnt, die seit jeher fälschlich Luther zugeschrieben wurden: »Wer
nicht liebt Wein, Weib und Gesang …«

es musste kommen, und es kam. Er rief es [das falsche Lutherwort] aus, in-
dem er vor unseren Augen seine runde Frau um die Mitte fasste. Und dann

134

Ruprecht Wimmer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wies er mit dem gepolsterten Zeigefinger in einen schattigen Winkel des
Speisezimmers […] »Seht!« rief er. »Da steht er im Eck, der Speivogel, der
Wendenschimpf, der traurige, saure Geist und mag nicht leiden, dass unser
Herz fröhlich sei in Gott bei Mahl und Sang! Soll uns aber nichts anhaben,
der Kernbösewicht, mit seinen listigen, feurigen Pfeilen! Apage!« donnerte
er, griff eine Semmel und schleuderte sie in den finsteren Winkel. Nach die-
sem Strauß griff er wieder in die Saiten und sang« Wer recht in Freuden
wandern will«.(145 f.)

»Dies alles war ja eher ein Schrecknis«, kommentiert der wie gesagt
katholische Erzähler und verweilt bei Adrians Stolz, der seinen Lehrer
nicht ironisch preisgeben wollte, aber dann auf dem Heimweg von
einem nicht enden wollenden Lachkrampf geschüttelt wurde.

Man kann natürlich in den zitierten Texten mehr als nur Spott
und Parodie sehen; auch der Gedanke der deplazierten Nachahmung
kommt ins Spiel, bis hinein in einzelne Luthersche Redewendungen
(»der traurige, saure Geist«, »fröhlich bei Mahl und Sang«), wodurch
Kumpfs Benehmen zwischendurch zum Rollenspiel wird. Dennoch:
Wer versucht, die Szene lutherisch-positiv zu lesen, kommt auf keinen
grünen Zweig. Schon gar nicht, wenn er auf die Verzerrung der be-
kannten Wartburg-Anekdote blickt, wo die Semmel an die Stelle des
Tintenfasses gesetzt wird.

Es bleibt noch anzufügen, dass später, im berühmten Gespräch, in
dem sich Leverkühn mit einem – vielleicht teilweise halluzinierten –
Teufel auseinandersetzt, dieser Teufel die Rede auf die Jahre vor der
Lutherzeit bringt und sich ironisch verplappert. Er kommt gerade auf
jene Zeit zu sprechen, in der die Syphilis in Europa Einzug hielt, »kurz
bevor Doktor Martinus kam, der auf so derbem herzlichen Fuß mit mir
stand und mit der Semmel, nein mit dem Tintenfass nach mir warf …«
(338)

Auf die makabre zeitliche Nachbarschaft von aufkommender Sy-
philis und Reformationszeit werden wir noch kurz kommen müssen,
wenn wir jetzt zur Behandlung des nicht mehr parodistischen, des
zwiespältigen Lutherbildes übergehen, das nicht nur im Roman, son-
dern auch in den etwa gleichzeitigen Vortrags- und Essaytexten zu
Tage tritt.

135

Einer der »drei Gewaltigen«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Luther wird kritisiert und ins große Format gehoben

Blicken wir noch kurz auf die Kumpfsche Lutherparodie zurück, so
erkennen wir unschwer negative Züge des Reformators, wie sie mehr
oder weniger kritiklos überliefert wurden: seine Derbheit, sein Genie-
ßertum, seine Sinnlichkeit, sein simpler Teufels- und Aberglaube. Ein
andermal heißt es im Doktor Faustus, wieder gesagt vom humanistisch
gedämpften Erzähler:

Ich fühlte mich dort [in Halle] ein wenig wie einer meiner wissenschaftlichen
Ahnen, Crotus Rubianus, der um 1530 zu Halle Canonicus war, und den
Luther nicht anders als den »Epikuräer Crotus« oder auch »Dr. Kröte, des
Kardinals zu Mainz Tellerlecker« nannte. Er sagte ja auch: »Des Teufels Saw,
der Bapst« und war allerwegen ein unleidlicher Grobian, wiewohl ein großer
Mann. (130 f.)

Hier nun erscheint zumindest einer der oben vorgestellten parodis-
tischen Züge als historisch, freilich können wir anhand der Quellen
feststellen, dass es sich um Überlieferungen und Bewertungen aus
zweiter Hand handelt; die Invektiven gegen Crotus bezieht der Autor
aus David Friedrich Strauß’ Buch über Ulrich von Hutten, die Papst-
beschimpfung steht so in der Genealogie der Moral Friedrich Nietz-
sches; sie kommt von weit her, schon aus der Zeit der Betrachtungen
eines Unpolitischen (1918). Am stärksten unter Beschuss gerät Luther
aber in einem Vortrag aus der Faustus-Zeit, in Deutschland und die
Deutschen aus dem Jahr 1945.6 Textparallelen zu Doktor Faustus sind
unverkennbar:

Ich liebe ihn nicht, das gestehe ich offen. Das Deutsche in Reinkultur, das
Separatistisch-Antirömische, Anti-Europäische befremdet und ängstigt mich,
auch wenn es als evangelische Freiheit und geistige Emanzipation erscheint,
und das spezifisch Lutherische, das Cholerisch-Grobianische, das Schimpfen,
Speien und Wüten, das fürchterlich Robuste, verbunden mit zarter Gemüts-
tiefe und dem massivsten Aberglauben an Dämonen, Incubi und Kielkröpfe,
erregt meine instinktive Abneigung. Ich hätte nicht Luthers Tischgast sein
mögen, ich hätte mich wahrscheinlich bei ihm wie im trauten Heim eines
Ogers gefühlt und bin überzeugt, dass ich mit Leo X., Giovanni de Medici,
dem freundlichen Humanisten, den Luther »desTeufels Sau, der Bapst«
nannte, viel besser ausgekommen wäre. Auch erkenne ich den Gegensatz
von Volkskraft und Gesittung, die Antithese von Luther und dem feinen

136

Ruprecht Wimmer

6 Zit. nach Gesammelte Werke in 13 Bänden, Bd. XI, S. 1126–1148.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pedanten Erasmus gar nicht als notwendig an. Goethe ist über diesen Gegen-
satz hinaus und versöhnt ihn. (1132 f.)

Gehen wir wieder zurück zum Doktor Faustus, so finden wir eine wei-
tere Luther-Invektive; sie holt weit aus und nimmt wieder Erasmus mit
ins Spiel.

Noch ärger aber war dem Weisen von Rotterdam der Hass, den Luther und
die Seinen den klassischen Studien zuzogen, von denen Luther persönlich
wenig genug besaß, die man jedoch als die Quelle des geistlichen Aufruhrs
betrachtete. Was aber damals im Schoß der Weltkirche sich ereignete, der
Aufstand subjektiver Willkür nämlich gegen die objektive Bindung, das sollte
sich hundert und einige Jahre später innerhalb des Protestantismus selbst
wiederholen: als Revolution der frommen Gefühle und der inneren himm-
lischen Freude gegen eine versteinte Orthodoxie, von welcher freilich kein
Bettelmann mehr ein Stück Brot hatte nehmen wollen; als Pietismus also,
der bei Gründung der Universität Halle die ganze theologische Fakultät be-
setzte. Auch er, dessen Hochburg die Stadt dann lange blieb, war, wie einst das
Luthertum, eine Erneuerung der Kirche, eine reformatorische Wiederbele-
bung der schon absterbenden, schon allgemeiner Gleichgültigkeit verfallenen
Religion. Und meinesgleichen mag sich wohl fragen, ob diese immer wieder-
kehrenden Lebensrettungen eines schon zu Grabe sich Neigenden unter dem
kulturellen Gesichtspunkt eigentlich zu begrüßen, ob nicht die Reformatoren
eher als rückfällige Typen und Sendlinge des Unglücks zu betrachten sind. Es
ist ja wohl kein Zweifel, dass der Menschheit unendliches Blutvergießen und
die entsetzlichste Selbstzerfleischung erspart geblieben wäre, wenn Martin
Luther die Kirche nicht wiederhergestellt hätte. (131 f.)

Die Reformation wird – wieder im Munde des katholischen Humanis-
tenerzählers Zeitblom – dadurch verkleinert, dass sie als ein wiederhol-
bares und sich ähnlich wiederholendes Phänomen gewertet wird; der
Erzähler macht ihr, zusammen mit ihrem Hauptexponenten, so will es
zunächst scheinen, den Garaus dadurch, dass er sie als Rückschritt, als
Veranlassung künftigen Unheils und als unwillentlichen Garanten für
die Erneuerung und das Weiterleben der Papstkirche sieht. Das Letztere
ist, wie oben angedeutet, nicht neu bei Thomas Mann und beileibe nicht
katholisch gedacht – der Nietzsche der Betrachtungen wird wieder als
Quelle sichtbar: der Gedanke von der unheilvoll restaurierenden Wir-
kung der Reformation steht im Ecce homo und im Antichrist.

Wir sind nun an dem Punkt angelangt, an dem man sich fragen
muss, ob der Lutheraner Thomas Mann, auf den Eideshelfer Nietzsche
sich berufend, nicht als radikaler Lutherfeind zu gelten hat.

137

Einer der »drei Gewaltigen«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist einzuräumen: um einer gewissen Systematik willen wurde
ein bisschen einseitig zitiert, aber es wurde immerhin schon eine Fähr-
te gelegt, die neugierig machen sollte: »… wiewohl ein großer Mann«
hatte Zeitblom bei der Schilderung der grobianischen Züge Luthers
scheinbar verdrießlich eingeräumt – und wenn man den Luther-Passus
aus Deutschland und die Deutschen korrekt hätte beginnen lassen, hät-
te es geheißen: »Martin Luther, eine riesenhafte Inkarnation deutschen
Wesens, war außerordentlich musikalisch. Ich liebe ihn nicht, das ge-
stehe ich offen …«

Aus dem Jahr 1949, also aus den Jahren nach dem Doktor Faustus,
datiert nun ein Text, der bei der evangelischen Theologie auf erbittert-
ste Polemik stieß – und doch ist es ein Text, der bei aller Wiederauf-
nahme älterer Vorbehalte dem Reformator eine immense Größe zu-
spricht, der ihn aber auch mit dämonischer Zweideutigkeit ausstattet.
Und es wird sich zeigen, dass Thomas Mann einen Luther vorstellt,
genau so, wie er ihn kurz zuvor gebraucht hatte, genau so, wie er ihn
um eines Werkes, eben des Doktor Faustus’ willen nötig gehabt hatte.
Das Prosastück hat – noch vom Autor – den endgültigen Titel Die drei
Gewaltigen7 erhalten und geht aus von dem einleitenden Gedanken:

Der deutsche Genius hat sich in drei Monumental-Gestalten verkörpert,
einer religiösen, einer dichterischen und einer politischen, die bei allen Ver-
schiedenheiten ihrer Sendung, ihres Zeitgepräges und ihrer Individualität
eine entschiedene Familienähnlichkeit aufweisen. Diese, möchte man sagen,
liegt schon in ihrer exorbitanten und vereinsamenden Größe selbst, welche
scheinbar das europäische Maß überragt. (650)

Dies wird freilich sogleich zur »optischen Täuschung« erklärt, da die
Geistesgrößen anderer Nationen und Kulturen eine Art »Gebirgs-
stock« darstellten, aus dem die Größten nicht unverhältnismäßig her-
vorragen, während die großen Deutschen sind wie

Bergkolosse, die sich in erdrückender Imposanz unvermittelt aus der Ebene
erheben und dadurch überdimensioniert, ja als die eigentlichen Beispiele ir-
discher Größe überhaupt erscheinen. (Ebd.)

Und dann kommt der Autor zur Sache:

138

Ruprecht Wimmer

7 GKFA 19. 1, hrsg. von Herbert Lehnert, S. 650–660, vgl. jeweils den Kommentar, 19.
2, S. 742–759.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die drei Gewaltigen, von denen ich hier spreche – um mit wahrer Herzens-
neigung nur von einem von ihnen zu sprechen – sind Luther, Goethe und
Bismarck. (Ebd., 651)

Die monumentale Ambivalenz der Luthergestalt erhält ihre Kontur
gerade durch die Art, wie Früheres wieder aufgenommen und teilweise
neu kontextualisiert wird:

Im sechszehnten Jahrhundert erschien der erste, Martin Luther, ein Reforma-
tor, der die konfessionelle Einheit des Erdteils sprengte, ein Fels und ein
Schicksal von einem Menschen, ein heftiger und roher, tief beseelter und
inniger Ausbruch deutscher Natur, ein Individuum, klobig und zart zugleich,
voller Wucht und Getriebenheit, von bäurisch volkstümlicher Urkraft, Theo-
log und Mönch, aber ein unmöglicher Mönch, »denn der Mann kann durch
natürliche Begier des Weibes nicht entbehren«, – sinnlich und sinnig, revo-
lutionär und rückschlägig aus der Renaissance, mit deren Humanismus er
keine Fühlung hatte, ins Mittelalter durch stete Balgerei mit dem Teufel und
massivsten Aberglauben an Dämonen und Kielkröpfe, geistlich verdüstert
und doch lebenshell kraft seiner Liebe zu Wein, Weib und Gesang, seiner
Verkündigung »evangelischer Freiheit«, schimpffroh, zanksüchtig, ein mäch-
tiger Hasser, zum Blutvergießen von ganzem Herzen bereit: mit den Waffen,
schreibt er, müsse man die Pest des Erdkreises angreifen, die Kardinäle, die
Päpste und das ganze Geschwür des römischen Sodom und sich die Hände im
Blute waschen; ein militanter Anwalt des Individuums, seiner Gottesunmit-
telbarkeit und geistlichen Subjektivität gegen das Objektive, die kirchliche
Ordnungsmacht, und dabei ein Erzieher seines Volkes zur Untertänigkeit
vor gottgewollter Obrigkeit, der die aufständischen Bauern zu stechen, zu
schlagen, zu würgen auffordert; dem Humanismus seiner Tage, auch dem
deutschen, vollkommen fremd, aber desto gemütstiefer versenkt in deutsche
Mystik, ein widerborstiger Orthodoxer, der aus der Kirche nur austritt, um
eine Gegenkirche mit einem Gegendogma, mit neuer priesterlicher Scholas-
tik und neuen Verketzerungen zu errichten; antirömisch nicht nur, sondern
antieuropäisch, furios nationalistisch und antisemitisch, tief musikalisch da-
bei, auch als Gestalter der deutschen Sprache: – seine Bibelübersetzung eine
literarische Tat ersten Ranges, von der jungen Druckerpresse in Tausenden
von Exemplaren ins Volk geschleudert, dankt seiner Musikalität so viel wie
seinem liebevollen Ohr für den innigen Tonfall der Mystik, sie schuf die
deutsche Schriftsprache und gab dem politisch und religiös zerrissenen Lande
die literarische Einheit. – Was nach und von ihm kann, und was Erasmus
vorhergesagt hatte, entsetzliches Blutvergießen im Glaubenszwist, Bartholo-
mäusnächte, Krieg dreißig Jahre lang, Deutschland entvölkert und in der
Kultur zurückgeworfen um Jahre, dreimal so viel, das hätte der stiernackige
Gottesbarbar bereitwillig auf diesen seinen gedrungenen Hals genommen,
»Hier stehe ich, ich kann nicht anders.« (Ebd., 651 f.)

139

Einer der »drei Gewaltigen«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das nahezu übermenschliche Format des Charakterisierten steht außer
Frage, wenngleich Zeitbloms innere Abwendung (»Ich liebe ihn nicht«)
indirekt wieder sichtbar wird: Thomas Mann wird »mit wahrer Her-
zensneigung« nur von einem der drei Gewaltigen sprechen, und damit
meint er Goethe. (Auch Bismarck wird mit großer innerer Distanz ge-
kennzeichnet.) Was noch auffällt: Luther erscheint überdimensional
g e r a d e durch seine Zweigesichtigkeit.

Bevor nun die innere, die »kompositorische« Notwendigkeit die-
ses monumentalen Lutherbildes zur Sprache kommt, ist der Blick zu
richten auf das Echo, das speziell der Text über »die drei Gewaltigen«
innerhalb des Luthertums erweckt hat. Der Erlanger Theologe Kün-
neth spricht von

Missdeutung, Entstellung der Gestalt des Reformators, ja [von] Umdrehung
des Tatsächlichen ins Gegenteil, d.h. [von] grober Geschichtsfälschung. (19.2,
743)

Er konstatiert, dass der »bäuerliche Luther« das Bild wiedergebe, das
der Nationalsozialismus vom Reformator entworfen habe, dass der
»sinnliche Luther« sich der »antikonfessionellen Polemik der Vergan-
genheit« verdanke, und auch der anti-europäische Luther sei eine Er-
findung Thomas Manns. Hinzu kam noch eine Erklärung des bayeri-
schen Landesbischofs Meiser, der sich nicht vorstellen konnte, dass
Thomas Mann »noch die Absicht hat, in Deutschland vor einem Publi-
kum zu sprechen, das sich zum Großteil aus Anhängern Luthers zu-
sammensetzen dürfte.« Seine Äußerungen schlügen »der historischen
Wahrheit ins Gesicht.« (19.2, 743 f.) Dass Meiser selbst wegen seiner
angeblichen Willfährigkeit gegenüber den Nationalsozialisten in
Schwierigkeiten geraten würde, ist bekannt, doch kann dieses heikle
Thema hier beiseite bleiben.

Der Autor hielt dem allen entgegen, sein Lutherbild sei nicht ehr-
furchtslos, und seine Kritiker sollten ihm doch »nur einen unwahren
Zug darin nachweisen.« (Ebd., 744) Er spielte damit wohl auf seine
gründliche Quellenarbeit an – von der seine Kritiker nun wirklich kei-
ne Ahnung hatten, natürlich auch nicht haben konnten –, unterschlägt
aber dabei, dass er Quellen herangezogen hatte, die ihrerseits parteiisch
waren (Nietzsche!) oder ihrer Zeit verhaftet sein mussten. Unsinn ist
jedenfalls, dass der Autor nationalsozialistische Lutherpolemik weiter
geführt haben sollte.

Mit Blick auf das nächste Kapitel ist festzuhalten: Im essayisti-

140

Ruprecht Wimmer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Werk war ein Luther erschienen, wie ihn Thomas Mann für den
Doktor Faustus nötig hatte, ein Luther, der geradezu zur Verkörperung
Deutschlands taugte – in seiner Musikalität, seiner Sprachgewalt, aber
auch in seiner Ambivalenz, seinem Eingespanntsein zwischen Inner-
lichkeit und dämonischer Gewaltbereitschaft. Der Reformator wird –
parallel zum altdeutschen Magier Doktor Faust – ins mythische Format
gehoben; er und seine Zeit erscheinen »mit Gegenwart geladen«, und
werden gebraucht, um eine deutsche Gegenwart Gestalt gewinnen zu
lassen, die ihrerseits »geladen ist« mit Vergangenem. Kurt Hübner hat
eine vergleichbare »Entzeitlichung« mutatis mutandis für die Gedan-
ken- und Motivwelt des ›Höllenfahrt‹-Kapitels der Josephs-Tetralogie
herausgearbeitet.8

IV. Luther wird gebraucht

Die Entstehung des Doktor Faustus geht in die Anfänge von Thomas
Manns Schriftstellerleben zurück. Es ist hier nicht der Ort, die einzel-
nen Motivfäden zurückzuverfolgen bis in die ersten Jahre des zwan-
zigsten Jahrhunderts; es genügt der Hinweis, dass der Fauststoff, und
zugleich das Motiv der Ansteckung durch die Syphilis, Thomas Mann
neben dem Frühwerk her begleiteten – allerdings vorerst nur unter
dem Zeichen »Künstlertum und seine Steigerung«. Noch nicht aktuell
waren am Anfang die Hintergrundsmuster Nietzsche – und Luther.
Nietzsche als der Selbstüberwinder, der Zukunftsweisende kommt
wohl erst eindeutig 1918 ins Spiel. Und Luther ebenso. Er war von
dem Zeitpunkt an gegenwärtig, als die »Rückvertiefung« des Stoffs in
den Vordergrund drängt, die Rückvertiefung in die frühe Neuzeit, in
das sechzehnte Jahrhundert des halbhistorischen Doktor Faust. Das be-
ginnt, ich habe es erwähnt, schon zur Zeit der Betrachtungen eines
Unpolitischen; und es ist Nietzsche, über den Luther vermittelt wird.
Die Nietzscheperspektive der mittleren Jahre wirkt schon in den Dok-
tor Faustus herein, und auch Goethe ist beteiligt: Luther als Antihuma-
nist, als rückfälliger unabsichtlicher Restaurator des Katholizismus wa-
ren gegenwärtig vor der Faustus-Zeit.

141

Einer der »drei Gewaltigen«

8 Kurt Hübner: Höllenfahrt. Versuch einer Deutung von Thomas Manns Vorspiel zu
seinen Josephs-Romanen, in: Thomas Mann Jahrbuch 11 (1998), S. 73–90, hier S. 75.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Gestalt des Reformators wird dann aber hochaktuell, als der
geplante Roman den Charakter nicht nur einer Selbstrechenschaft,
sondern auch einer Abrechnung mit dem schuldig gewordenen
Deutschland annimmt.

In den Apriltagen 1943 erreicht den Autor – der schon mitten im
Studium einschlägiger Quellen steckt und den Beginn der Nieder-
schrift ins Auge fasst – ein Brief seines Verlegers Bermann Fischer,
der von einer schwedischen Anregung berichtet, doch ein »Buch über
Deutschland, Vergangenheit und Zukunft« zu schreiben. Die Idee
wirkt offenbar weiter; das Tagebuch hält wenig später, am 16. 4. 43, fest:
»Gedanken zum Zusammenhang des Stoffes mit den deutschen Din-
gen, der deutschen Welteinsamkeit überhaupt. Hier liegen Symbolwer-
te.« Geplant ist da noch der Untertitel »Das seltsame Leben Adrian
Leverkühns, erzählt von einem Freunde«. Er wird sich im Lauf des
kommenden Jahres verwandeln in »Das Leben des deutschen Ton-
setzers Adrian Leverkühn …«

Es hatte sich rasch herausgestellt: Bei der kompositorischen Her-
stellung eines »Zusammenhangs mit den deutschen Dingen« war die
»Deutschheit« des Stoffes, der ja an sich schon eine zum deutschen
Mythos gewordene Geschichte erzählt, mit deutlichen, mit deutlich-
sten Konturen zu versehen: und da bot sich Luther an, wenn man ihn
aus einer bestimmten Perspektive sah.

Leverkühn verlebt in einer imaginären Stadt Kaisersaschern an
der Saale seine jungen Jahre. Sie liegt »in Deutschlands Mitten«, nicht
weit von Weimar, in dessen Nähe das Volksbuch den Doktor Faust ge-
boren sein lässt, und

im Herzen der Luther-Gegend, welche die Städtenamen Eisleben, Witten-
berg, Quedlinburg, auch Grimma, Wolfenbüttel und Eisenach umschreiben,
was nun wieder aufschlussreich für das Innenleben Leverkühns, des Luthera-
ners, ist und mit seiner ursprünglichen Studienrichtung, der theologischen,
zusammenhängt. (18)

Er wird dann in Halle – einem Ort, der dem Universitätsstandort Wit-
tenberg zugehört – Theologie studieren und dort, wie gesagt, auf Eh-
renfried Kumpf treffen. Leverkühn wird wesentliche Züge seiner lu-
therisch-mitteldeutschen Heimat, die überdies in ihrer Atmosphäre
Charakteristika des dämonisch-chaotischen vorreformatorischen Spät-
mittelalters bewahrt hat, mit ins Leben hinausnehmen; auch seine Mu-
sik wird immer »Musik von Kaisersaschern« sein. Das »deutsche We-

142

Ruprecht Wimmer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen«, das sich in Martin Luther »riesenhaft« verkörpert hat, prägt auch
den Helden des Romans – bis hinein in die Sprache, die sich fortschrei-
tend dem luthernahen Idiom Kumpfs annähert. Aber: Leverkühn ist
hier, wie in seinen anderen von Luther mitverantworteten Eigenschaf-
ten und Positionen, niemals eine »Folgeerscheinung«, er ist immer ein
Mann des Vorbehaltes, und es muss genau an dieser Stelle festgehalten
werden, dass »die deutschen Dinge«, das deutsche Schicksal der Er-
zählgegenwart des Dritten Reiches zwar im Zusammenhang mit der-
artigen historischen Konstellationen stehen, aber an keiner Stelle ex-
plizit als von der Historie verantwortete oder gar herbeigeführte
Folgen erscheinen.

Auch andere Züge des Reformators sind im Helden wirksam, wer-
den aber von ihm und in ihm neu gestaltet bzw. in Frage gestellt: Lever-
kühn weigert sich, Deutschland zu verlassen, seine »Deutschheit« ist
also in gewisser Hinsicht europa-resistent, andererseits führt er in sei-
ner Kunst die Musik Europas, ja der ganzen Welt zusammen. Er sieht
wohl die zur zurückweisenden Aggressivität geneigte deutsche Art,
steht ihr aber kritisch-auflösend gegenüber. Seine Musikalität be-
kommt es mit der deutsch-romantischen Innerlichkeit zu tun – ihm
wird es gerade darum gehen, darüber mit neuen Mitteln objektiv hi-
nauszugelangen, Gefühl und »Seele« in neuer Weise zu schaffen. Auch
Luthers gigantische Kulturleistung, die Zusammenführung Deutsch-
lands in seiner Sprache, färbt irgendwie auf den Helden ab. Dem geht
es ja um nicht weniger als um die Schaffung einer neuen Kunst jenseits
der an ihr Ende gekommenen deutschen musikalischen Spätromantik.

Beklemmend wird es freilich, wenn wir uns trotz allem die Frage
stellen: Ist nicht Leverkühn, der sich dem Teufel verschreibt, das heißt,
sich willentlich mit der Syphilis infiziert, und am Ende abstürzt in die
Katastrophe – im Roman ist das die Paralyse – ein fast allegorisches
Bild Deutschlands, das sich dem Teufel Hitler ausgeliefert hat und in
die absoluteste der Niederlagen stürzt? Und ist nicht Luther, der ihm
gewissermaßen an der Wiege steht, der ihn wesentlich »mitbestimmt«,
einer von denen, die diese Katastrophe, als Inkarnationen »deutschen
Wesens« von langer Hand vorbereiten halfen?

Das gerade Vermutete, das fragend Gesagte, kann nun keineswegs
mit großer Geste zurückgewiesen und triumphal widerlegt werden.
Die Sache ist wieder einmal so einfach nicht. Was ist mit Luthers, des
»mächtigen Hassers«, Bereitschaft zum Blutvergießen, mit seinem
»furiosen Antisemitismus und Nationalismus«, mit seiner Glorifizie-

143

Einer der »drei Gewaltigen«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung der Obrigkeit – alles aus der Perspektive Thomas Manns gesehen
– ist er nicht »Vorläufer«! Er, mit dem, wieder nach der Darstellung des
Romans, fast zeitgleich die Syphilis, also Leverkühns »Teufel«, nach
Europa kam?

Das alles konnte zu Zorn und geistigem Widerstand reizen, und
die Aufnahme des Doktor Faustus speziell in Nachkriegsdeutschland
zeigt das deutlich. Man hat dort den Roman nicht einstimmig, wie
Peter de Mendelssohn, ein deutschsprachiger Emigrant, in seiner en-
thusiastischen Rezension das wollte, als Geschenk empfunden und an-
genommen9 ; er galt vielen, und tut das gelegentlich noch heute, als
Literatur gewordener Vorwurf einer deutschen Kollektivschuld, an
der die deutsche Kultur und Geschichte ihren wesentlichen Anteil ha-
ben sollen, und Luther nicht den kleinsten. Oben wurden mit den
evangelischen Reaktionen auf Die drei Gewaltigen schon Kostproben
vorgestellt.

Dazu ist nach wie vor zu sagen: es gibt Signale, die in diese Rich-
tung weisen, doch erlauben sie nicht, Thomas Manns deutsches Ge-
schichtsbild als plane kausale Folgestruktur zu verstehen. Dagegen
sprechen: Seine Verliebtheit in Leverkühn, seine eigene Zugehörigkeit
zu deutscher Geschichte und Kultur, lutherischer Kultur zum großen
Teil – er schreibt den Faustus zwar mit amerikanischem Pass, aber nicht
als Amerikaner – und seine Nähe zum Geschichtsbild Lord Vansittards.

Das ergibt noch drei kurze Einlassungen, bevor wir Luther selbst
auftreten lassen – beinahe.

Wäre Leverkühn als nazideutsche Allegorie und als nichts sonst
zu verstehen, wie hätte dann der Autor sagen können, er habe nie eine
seiner »Imaginationen«, das heißt eine der von ihm gedachten und
erfundenen Figuren, so geliebt wie ihn? Adrian ist nicht nur der, der
parallel mit dem schuldig gewordenen Deutschland zu sehen und zu
»lesen« ist; als Deutscher par excellence, und dazu trägt sein Luther-
tum wesentlich bei, trägt er die Hypotheken, aber auch die Chancen
seiner Herkunft in sich und wirkt als Überwinder, als Erlöser, auch
wenn das bei seiner faustischen Verdammtheit paradox scheint. Er
trägt, wie Thomas Mann an anderer Stelle sagt, das »Leid seiner Epo-
che«, um zu Neuem vorzustoßen. Und gerade hier erkennen wir den
Hauptgrund der Verliebtheit Thomas Manns in seine Figur: diese ist
darin ihrem Erfinder ähnlich.

144

Ruprecht Wimmer

9 Vgl. GKFA 10. 2, das Kapitel zur Rezeption des Romans, S. 112f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Womit wir schon bei unserer zweiten Einlassung sind: Thomas
Mann schreibt den Doktor Faustus nicht als Abrechnung wie ein Au-
ßenstehender, er selbst fühlt sich zur Rechenschaft aufgerufen – als
Erbe der deutschen Kultur, ja als ihr Repräsentant in der Situation der
Emigration, und damit auch als einer, der von lang her aus dem Geiste
des Luthertums kommt.

Drittens: Es kann dem Autor nicht um eine gewissermaßen che-
mische Trennung von drohend-gefährlichen und heilsam-zukunfts-
trächtigen Elementen des Deutschen gehen. In Fallen dieser Art pflegte
auch damals schon nur die marxistische Geschichtsdeutung zu tappen,
und auch sie nur in ihren simpleren Varianten. In Deutschland und die
Deutschen heißt es programmatisch, »dass es nicht zwei Deutschland
gibt, ein böses und ein gutes, sondern nur eines, dem sein Bestes durch
Teufelslist zum Bösen ausschlug.«10 Das ist die Übernahme der Positi-
on des britischen Philosophen Lord Vansittard – und sie wird anderwei-
tig gestützt durch Stevensons schauerliche Novelle Dr. Jekyll and Mr.
Hide, die einen Menschen mit zwei Gesichtern und völlig verschiede-
nen Charakteren vorstellt. Thomas Mann las sie zur Entstehungszeit
des Romans.11

So ist der Altersroman beides zugleich: eine Abrechnung mit dem
entarteten Deutschland und eine radikale autobiografische Selbstkritik
und Selbstrechtfertigung, die sich an der Frage abarbeitet, wie denn
dieses Deutschland, das eigene, geliebte Herkunftsdeutschland, so weit
kommen konnte. Und Luther ist involviert – auch er gehört, so wie
Thomas Mann ihn sieht, in den Bereich der deutschen Genialität und
zugleich latenten Dämonie.

Es war der Luther, den der Autor brauchte – zu seiner Rechen-
schaft wie zu seiner Abrechnung.

Und ich denke, es ist müßig, jetzt die Keule der historischen Au-
thentizität zu schwingen: wir haben es hier mit keiner bösartigen Ver-
zerrung zu tun, das ist schon angesichts der kontroversen Luther-
rekonstruktionen der vorangehenden Jahrzehnte, ja Jahrhunderte

145

Einer der »drei Gewaltigen«

10 Gesammelte Werke in dreizehn Bänden, Bd. XI, S. 1146.
11 Vgl. Hans Rudolf Vaget: Germany: Jekyll and Hide. Sebastian Haffners Deutschland-
bild und die Genese des ›Doktor Faustus‹, in: Eckhard Heftrich/Helmut Koopmann
(Hgg.): Thomas Mann und seine Quellen. Fs. für Hans Wysling, Frankfurt/Main 1991,
S. 249–271. Ferner: GKFA 10. 2, S. 13 f., 77.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht festzumachen – zu tun haben wir es jedoch mit einer von einem
entstehenden Kunstwerk her motivierten Funktionalisierung. Thomas
Manns Lutherbild der Faustus-Zeit ist nicht schlichtweg falsch, es ist
dominiert von kompositorisch-literarischen Motiven. Und einmal
mehr wird klar, dass Glaube sensu proprio hier nicht im Spiel ist. Unser
Thomas ist und bleibt im Auge des christlichen Theologen »ungläubig«
– mag der nun evangelisch oder katholisch sein.

V. Luther tritt auf – beinahe

Wir verlassen den Doktor Faustus, und es ist zu betonen, dass natürlich
nicht alle »Lutheriana« des Romans zur Sprache kommen konnten,
auch wenn sie noch der Person des Reformators zuzuschlagen wären –
etwa die Luthersche Abwertung der »unvollkommenen Reue«, der at-
tritio, gegen die kompromisslos vollkommene, die contritio, was uns
noch auf die detaillierte Analyse des Erlösungsmotivs und auf die
immer gegebene Möglichkeit des Gnadenerweises gebracht hätte.

Abschließend ist noch kurz auf das Luther-Projekt des ganz alten
Thomas Mann einzugehen. Bernd Hamacher hat 1996 eine Studie vor-
gelegt zu Thomas Manns letztem Werkplan ›Luthers Hochzeit‹, die
noch deutlich über Lehnerts Materialien und Resultate hinaus-
gelangt.12 Hier nur das Nötigste, nur grobe Konturen.

Das Projekt fällt, wenn man das eng sieht, in die letzten drei Le-
bensjahre 1953 bis 1955. Wir können mit Herbert Lehnert davon aus-
gehen, dass »eine fortwährende Anziehungskraft« der Person des Re-
formators der Grund war, warum Thomas Mann 1953 wieder begann,
viel »über Luther und seine Zeit« zu lesen, möglicherweise auch auf
der Suche nach einem letzten »würdigen Werk«, das die 1954 erschei-
nende Fortsetzung des Felix Krull vielleicht doch nicht so ganz war. Es
fällt auf, dass der Autor keineswegs an das Aufwärmen alter Materia-
lien denkt, er wendet sich völlig neuer Literatur zu, etwa dem Buch
Karl August Meißingers über den katholischen Luther (1952), zwei
Vortragsmanuskripten von Ernst Barnikol (1954) und einer von Karl
Gerhard Steck herausgegebenen Textanthologie (1955), außerdem be-
schäftigt er sich mit der ins Deutsche übersetzten Luther-Biographie

146

Ruprecht Wimmer

12 S. oben Anm. 1.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Richard Bainton und derjenigen Julius Köstlins von 1875, auf die
er durch Meißinger aufmerksam gemacht worden war.

Wir haben in einigen der genannten Werke Anstreichungen vor-
liegen, außerdem ein für Thomas Manns Verhältnisse recht schlankes
Notizenkonvolut (von einigen vierzig Seiten) aus dem Todesjahr
1955.

Natürlich werden diese Akzentuierungen nicht zu Text, wenn wir
von einigen Randkommentaren absehen, doch lassen sie einige Schlüs-
se zu, die eher Vermutungen sind. Was die Struktur des Dramas be-
trifft, so könnte es sein, dass der dem Autor bekannte Plan Wagners
über ›Luthers Hochzeit‹ eine Komödie zu schreiben oder zu komponie-
ren, zunächst herkömmliche Strukturüberlegungen ins Spiel brachte:
die Heirat als happy ending etwa. Freilich zeigt sich dann vielerorts –
ich spezifiziere jetzt nicht mehr jedes Mal nach einzelnen Quellen –,
dass das Augenmerk sich auf die Komplexität der Luthergestalt richte-
te; dabei öffnete sich Thomas Mann durchaus Tendenzen, z.B. bei Mei-
ßinger, gängige Vorstellungen und Legenden zu zerstören, etwa die
von der dominanten Sinnlichkeit und der »Wein, Weib und Gesangs«-
Mentalität. Andererseits erkannte er Züge seines alten Lutherbildes
mit sichtbarer Genugtuung wieder; wenn er sie in Frage gestellt fand,
verteidigte er sie gelegentlich durch Randanmerkungen. Verletzend
ungerührt – ohne Protest, sondern nur mit einem enigmatischen Aus-
rufungszeichen – nahm er Meißingers schiefe Invektive gegen ihn
selbst zur Kenntnis, er habe Luther für die unheilvolle Entwicklung
Deutschlands verantwortlich gemacht.

Was ihn von neuem und mit neuer Intensität anzog, waren Ge-
genbilder, etwa Zwingli, Melanchthon und Erasmus von Rotterdam,
dann der Nürnberger Patriziersohn Hieronymus Baumgärtner, in den
Katharina von Bora eigentlich verliebt war. Dazu die Spannungsfelder,
in die Luther sich versetzt sah, sein Bemühen um den rechten Gottes-
dienst. Dann, was im Rahmen des Faustus schon anzudeuten war: der
genaue Blick auf die Theologie der Gnade, einer Gnade, die dem per se
völlig defizitären Menschen im Falle der kompromisslosen Reue ge-
schenkt wird.

Da wir das Drama nicht haben, nicht einmal seine Konturen wirk-
lich festlegen können, fehlt diesen Darlegungen der pointierte Schluss
– von der Sache her. Und doch höre ich nicht einfach auf, sondern halte
fest: Bei seinen späten Studien fasste Thomas Mann weder einen
Widerruf des Früheren noch dessen weiterführende Verteidigung ins

147

Einer der »drei Gewaltigen«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auge. Vielmehr wandte er sich erneut und mit anhaltender Neugierde
einer Gestalt zu, die ihn lebenslang nicht losgelassen hatte. »Kennst du
einen Affekt, der stärker ist als die Liebe?« fragt im Faustus der Er-
zähler Zeitblom seinen Freund Leverkühn. »Ja« antwortet dieser: »das
Interesse.«

148

Ruprecht Wimmer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieter Borchmeyer

Thomas Mann und der Papst

»Am Mittwoch den 29. April Spezial-Audienz bei Pius XII, rührends-
tes und stärkstes Erlebnis, das seltsam tief in mir fortwirkt«, schreibt
Thomas Mann nach seiner Rom-Reise Ende April 1953 am 1. Mai in
sein Tagebuch.1 Der Begriff »Spezial-Audienz« stimmt überein mit der
Bekanntmachung des Kanzlers der Accademia Nazionale dei Lincei,
Professor Raffaelo Morghen vom 28. April: »daß morgen 29. April
um 12¼ Uhr, Herr Prof. Thomas Mann von Seiner Heiligkeit Pius XII.
in Spezialaudienz / (allein) empfangen wird.«2 »Allein-Empfang« im
Stehen (Katia muss im Vorraum warten, was sie, wie Klaus Jonas auf-
grund eines Gesprächs mit ihr berichtet,3 nicht wenig gekränkt hat).
»Die weiße Gestalt des Papstes vor mich tretend. Bewegte Kniebeu-
gung und Dank für die Gnade. Hielt lange meine Hand.« Gnade – die-
ses Grundwort des späten Thomas Mann hat in seinem Munde immer

149

1 Dieses und die folgenden Tagebuch-Zitate nach: Thomas Mann: Die Tagebücher
1953–1955. Hrsg. v. Inge Jens, Frankfurt a.M. 1995, S. 53 f.
2 Anmerkungen ebd. S. 431f.
3 Mündliche Mitteilung von Klaus Jonas und Frido Mann. In einem Brief an den Ver-
fasser dieses Aufsatzes schreibt Klaus Jonas am 7. Februar 2011, Katia Mann habe sich
nur ein einziges Mal im Gespräch mit ihm über ihren Mann beklagt: dass er sie nicht an
der Papst-Audienz teilnehmen ließ (was nach Ansicht von Jonas schwerlich auf das
vatikanische Protokoll zurückzuführen war). Als Jonas sie bei einem seiner Besuche in
Kilchberg gefragt habe, warum sie bei der Papst-Audienz nicht zugegen gewesen sei,
»äusserte sich Katia Mann zum ersten und einzigen Male sehr kritisch [über ihren
Mann] und gab mir gegenüber zu verstehen, daß T. M. sie nie aufgefordert habe, ihn
zur Audienz zu begleiten, und dass sie zu stolz gewesen sei, ihn darum zu bitten. […]
Mir schien, dass sie ihrem Mann diese ›Unterlassungssünde‹ niemals verziehen hatte.«
Frido Mann berichtet, seine Großmutter sei in religiöser Hinsicht durchaus gleichgültig
gewesen, wie er an ihrer ratlosen Reaktion auf seine Konversion zur katholischen Kirche
und seine Lektüre des Neuen Testaments gemerkt habe. Ob Thomas Mann auch wegen
dieser religiösen Gleichgültigkeit Katias lieber darauf verzichtet hat, ihre Teilnahme an
der Papst-Audienz zu erbitten? Der Hauptgrund dürfte freilich ein anderer sein, wie wir
sehen werden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen weit ausschwingenden Glockenklang. Mit dem Wort »Begna-
dung« schließt denn auch der Rückblick auf die Papst-Audienz, in
dem er sein Leben wie das eines ›Erwählten‹ Revue passieren lässt: »O
seltsames Leben, wie es ebenso noch keiner geführt, leidend und un-
gläubig erhoben. Elend, Begnadung. –«4

Thomas Mann hatte die Privataudienz bei Pius XII. nicht etwa auf
sich zukommen lassen, sondern über den Archäologen Bandinelli, den
Generaldirektor des Antiken Museums in Rom, und Arangio-Ruiz,
den Präsidenten der Accademia Nazionale dei Lincei, intensiv um sie
nachgesucht.5 Joseph Kardinal Ratzinger, der spätere Papst Benedikt
XVI., hat auf Bitten von Inge Jens, der Herausgeberin der Tagebücher
Thomas Manns und Gattin von Ratzingers früherem Tübinger Univer-
sitätskollegen Walter Jens, nach Quellen zu Thomas Manns Papst-Au-
dienz im Archiv des vatikanischen Staatsekretariats geforscht und der
Herausgeberin u.a. einen Bericht der »Gazzetta del Popolo« vom
30. IV. des Jahres zugeleitet, der auf einem Beiblatt des damaligen Sub-
stituts Montini, des späteren Papstes Paul VI., freilich als nicht zuver-
lässig bezeichnet wird. Das bezieht sich wohl vor allem auf das von der
Zeitung wiedergegebene Gerücht, die Kurie habe sich wegen Thomas
Manns angeblichen (von der Zeitung widerlegten) »Philokommunis-
mus« gegen die Audienz gewehrt, Pius XII. habe sie jedoch gegen den
Rat seiner Periti persönlich durchgesetzt.6 Bemerkenswert, dass sich
also drei Päpste agierend, organisierend und recherchierend mit Tho-
mas Manns Audienz im Vatikan befasst haben!

Die »Gazzetta del Popolo« berichtet, Thomas Mann habe dreimal
das Haupt gesenkt, ehe er vor den Heiligen Vater getreten sei. Es folgte
ein etwa viertelstündiges, natürlich auf Deutsch geführtes Gespräch
über Rom und über Deutschland, wo der Papst, der einstige apostoli-
sche Nuntius Eugenio Pacelli, im Jahrzehnt von 1917 bis 1929 »offen-
bar seine glücklichste Zeit« verlebt habe, »und die auf Dauer zu erwar-
tende Wiedervereinigung«.7 Pius XII. gedenkt des Eindrucks, den die
Wartburg seinerzeit auf ihn gemacht hat. »Das ist eine gesegnete
Burg!« soll er damals ausgerufen haben.8 »Was doch für einen katho-

150

Dieter Borchmeyer

4 Die Tagebücher 1953–1955, S. 53 f.
5 Siehe ebd., S. 48.
6 Ebd., (Anmerkungen), S. 432f. Vgl. dazu auch Inge Jens ebd. S. XXI.
7 Ebd., (Tagebuch), S. 53 f.
8 So Thomas Mann in seinem Brief an Emil Preetorius vom 29.V. 1953, ebd. S. 827.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lischen Kirchenfürsten eine bemerkenswerte Äußerung ist«, kommen-
tiert Thomas Mann in seinem Brief an Emil Preetorius vom 29. V.1953
jenen Ausruf. »Daran erinnerte ich ihn und sagte, das Wort habe mir
darum solchen Eindruck gemacht, weil es zeige, wie doch die homines
religiosi im Grunde eines Sinnes seien und die Unterschiede der Kon-
fession schließlich keine so große Rolle spielten. Er stimmte lebhaft zu
– vielleicht doch nur aus Höflichkeit gegen den armen Protestanten,
der übrigens ohne die leiseste innere Hemmung das Knie beugte.«9

Die von Thomas Mann in seinen Erzählungen von der Audienz immer
wieder erwähnte Kniebeuge scheint ihm, den wir uns doch nur so
schwer mit gebeugtem Knie vorstellen können, mithin ganz leicht
vom Bein gegangen zu sein, denn: »Kniete nicht vor einem Menschen
und Politiker, sondern vor einem weißen geistlich milden Idol, das
2 abendländische Jahrtausende vergegenwärtigt.« Den Angelpunkt
des Gesprächs bildete allen Berichten Thomas Manns zufolge die »Ein-
heit der religiösen Welt«.10 Von der »letztlichen Solidarität aller homi-
nes religiosi« sei die Rede gewesen, schreibt er auch Reinhold Schnei-
der in seinem Brief vom 18. XII. 1953: »Das ist alles nur eine Welt.« So
die von ihm wiedergegebenen Worte des Papstes.11

Zur Verabschiedung empfängt Thomas Mann eine Gedenk-
medaille. Als der Heilige Vater ihm die Hand reicht, fragt er: »Ist das
der Ring des Fischers? Darf ich ihn küssen?« Und er setzt im Tagebuch
lakonisch hinzu: »Ich tat es.«12 Unter Glückwünschen zu seinem lite-
rarischen Werk, das der Papst »weiter lesen« und sich »möglichst zu
eigen machen« will13 (vor allem Doktor Faustus und Der Erwählte
scheinen eine Rolle gespielt zu haben), wird er entlassen. Reinhold
Schneider gesteht er: »Ohne den leisesten inneren Widerstand beugte

151

Thomas Mann und der Papst

9 Ebd., S. 827; die Passage nach dem Gedankenstrich hat Thomas Mann in der Druck-
fassung des Briefes gestrichen und statt dessen von dem »geistlich-weltmännischen
Geltenlassen, das er im Gespräch mit dem armen Protestanten bewährte«, gesprochen
(ebd.).
10 Ebd., (Tagebuch), S. 53f.
11 Dichter über ihre Dichtungen. Thomas Mann. Hrsg. v. Hans Wysling. München
1983. Bd. III, S. 430; Die Tagebücher 1953–1955, S. 542. Diese Worte klingen in Erinne-
rung an die Papst-Audienz in Thomas Manns Äußerungen der Folgezeit immer wieder
nach. Vgl. dazu Dirk Heißerer: »Die Welt des Religiösen ist nur eine«. Zu einem unbe-
kannten Brief Thomas Manns (1954). In: Dirk Heißerer (Hrsg.): Thomas Mann in Mün-
chen III. Vortragsreihe Sommer 2005. München 2005, S. 28–33.
12 Die Tagebücher 1953–1955, S. 54.
13 Ebd., S. 542 (Brief an Reinhold Schneider vom 18.XII.1953).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Luther-Sproß, der übrigens Luther nicht recht leiden kann, das
Knie vor der weißen Gestalt, tief gerührt, und hält diesen Augenblick
in Ehren.«14 Das Tagebuch fährt fort: »Rückweg gewiesen von den
Kämmerlingen in lila Seidenmänteln. […] K[atja] hatte gewartet« – in
welcher Stimmung, verrät das Tagebuch nicht. Die »Audienz im Ste-
hen« erinnert Thomas Mann an Goethes Begegnung mit Napoleon
beim Erfurter Fürstentag. Pius XII. und Thomas Mann in Spuren Na-
poleons und Goethes.15 (Dabei – in dieser quasi ›mythischen‹ Konstel-
lation – hätte freilich die Anwesenheit von Katia gestört. Das dürfte der
Hauptgrund dafür gewesen sein, dass er sie nicht dabeihaben wollte.
Sie passte einfach nicht ins archetypische Bild.16 )

Noch einmal am Ende seines Lebens also eine Goethe-Imitatio!
Freilich, so kann Thomas Mann mit innerem Stolz bekennen, nicht
einem Politiker, sondern dem Repräsentanten einer zweitausendjäh-
rigen geistlichen Tradition habe er gegenübergestanden. Eine Woche
später sagt er noch einmal im Tagebuch vom 6. V.1953 über die »Be-
gegnung im Vatikan«, dass »von deren rührender nachhaltiger Bedeu-
tung für mich der Papst sich wohl keine Vorstellung macht«.17 Immer
wieder erzählt er, wie die Tagebücher ausweisen, Freunden und Be-
kannten von seiner Begegnung mit Pius XII., »die ihm von allen
Ehrungen die höchste bedeutete« (Inge Jens),18 auch wenn er manche
bedenklichen Sympathien des Heiligen Vaters, so für McCarthy und
Franco (»alles schlimm genug«), nicht übersehen hat. (Sie wurden in
seinen Augen freilich ausgeglichen durch seine Verurteilung der »Hä-
resie« der Atombombe. Die Zurückhaltung von Pius XII. in seinen Äu-
ßerungen zur Verfolgung und Ermordung der europäischen Juden,19

wie sie seit Rolf Hochhuths Stellvertreter 1963 heftig diskutiert wurde,
war ihm noch nicht bewusst. Eine Ahnung davon hätte sein hagiogra-
phisches Papstbild wohl einigermaßen erschüttert.)20 Gleichwohl: »Der
Augenblick, wo der Zögling protestantischer Kultur ohne die leiseste

152

Dieter Borchmeyer

14 Dichter über ihre Dichtungen. Thomas Mann. Bd. III, S. 430; Die Tagebücher 1953–
1955, S. 542.
15 Die Tagebücher 1953–1955, S. 54.
16 Auf diese Idee hat mich Heinrich Detering gebracht.
17 Die Tagebücher 1953–1955, S. 57.
18 Ebd., S. XV.
19 Vgl. Saul Friedländer: Pius XII. und das Dritte Reich. Eine Dokumentation, München
2011.
20 Die Tagebücher 1953–1955, S. 612 (an Victor Wittkowski, 18.V. 1954).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hemmung das Knie beugte vor der weißen Gestalt Pius XII., der lange
meine Hand hielt [das vergisst er nie zu erwähnen], kann ich nicht
vergessen«, schreibt er am 12. V. 1953 an Henry Walter Braun.21

Wie sehr Thomas Mann die Papst-Audienz in seiner kulturpro-
testantischen Haltung irritiert hat – genau wie zehn Jahre zuvor die
Konversion und Taufe Alfred Döblins22 –, zeigt der erwähnte Brief an
Reinhold Schneider: »Um Ihre katholische Basis und Bindung sind Sie
zu beneiden. Mir fehlt diese Geborgenheit, denn mein Protestantismus
ist bloße Kultur, nicht Religion.«23 Die Anteilnahme, welche gerade
gläubige Christen seinem Werk entgegenbringen, bestärkt ihn jedoch
in der Überzeugung, dass Hans Egon Holthusen ihm in seiner vier
Jahre zuvor erschienenen Streitschrift gegen den Doktor Faustus – un-
ter dem ihn so maßlos verbitternden Titel Welt ohne Transzendenz24 –
tiefes Unrecht angetan hat: »Stände es freilich so schlimm um mich,
wie die garantiert transzendenten Holthusen meinen, so hätte kaum
[…] Pius XII. meine Hand so lang in seiner gehalten.«25

Als Thomas Mann im folgenden Jahr von der schweren Erkran-
kung des Heiligen Vaters erfährt, ist er bestürzt, wie die Tagebuchein-
träge zeigen, die wiederholt auf den Gesundheitszustand des Papstes
Bezug nehmen. So schreibt er am 16. II. 1954: »Der Papst Pius war sehr
krank, schwere Gastritis, Erschöpfung, Tage lang künstliche Ernäh-
rung, ernste Bulletins im ›Corriere‹, den wir nachmittags bekommen.
Ich schrieb einen Brief der Teilnahme, des Gedenkens und der Bitte um
Übermittelung an den Archivar u. Privatsekretär Padre Roberto Lei-
ber.« Und Thomas Manns »nicht leicht zu erklärende brüderliche Teil-
nahme«, von der er am 25. II. 1954 spricht, geht so weit, dass er auf die
Nachricht von der Erkrankung des Papstes hin gleich selber erkrankt:
»In dem Augenblick wurde ich selbst von Fieberfrost ergriffen«.26

Schon in seinem Brief an Emil Preetorius vom 29. V.1953 empfindet

153

Thomas Mann und der Papst

21 Ebd., S. 443.
22 Vgl. dazu Helmuth Kiesel: Kierkegaard, Alfred Döblin, Thomas Mann und der
Schluß des »Doktor Faustus«, in: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch N.F. 31 (1990),
S. 233–249.
23 Dichter über ihre Dichtungen. Thomas Mann. Bd. III, S. 430; Die Tagebücher 1953–
1955, S. 543.
24 Hans-Egon Holthusen: Die Welt ohne Transzendenz. Eine Studie zu Thomas Manns
Doktor Faustus und seinen Nebenschriften, Hamburg 1949.
25 Dichter über ihre Dichtungen: Thomas Mann. Bd. III, S. 430; Die Tagebücher 1953–
1955, S. 542.
26 Die Tagebücher 1953–1955, S. 181.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er aufgrund der gemeinsamen gesundheitlichen Disposition eine Art
telepathischer Verbindung zwischen dem Heiligen Vater und sich sel-
ber. Den in jenem Brief wiedergegebenen Dialog, der im Tagebuch
nicht vorkommt, hat er in der Druckfassung des Schreibens freilich
gestrichen, gewiss nicht zuletzt aus Diskretionsgründen: »›Darf ich
mich nach dem Befinden Eurer Heiligkeit erkundigen?‹« – »›Danke,
es geht besser. Die Krankheit, wissen Sie, wenn es nur die wäre. Aber
die Kur! Die geht einem nach.‹ Natürlich hatte man ihm das Er-
denklichste eingespritzt gegen die virus-Infektion, die er ungefähr
gleichzeitig mit mir durchzumachen hatte. Dies, zusammen mit der
Gleichaltrigkeit, flösste mir kameradschaftliche Gefühle ein.«27 Kame-
radschaftlichkeit auf dem Gipfel gemeinsamen (,päpstlichen‹) Reprä-
sentantentums – hier der kulturell-literarischen, dort der sakralen Tra-
dition.

In seinem Brief an Pater Roberto Leiber erinnert Thomas Mann
im fließenden Italienisch seiner Tochter Elisabeth noch einmal daran,
dass Seine Heiligkeit ihm »einige Augenblicke für einen Austausch
von Erinnerungen, insbesondere an Deutschland, an die klassischen
Stätten von Weimar, die Wartburg usw.« gewährt habe. »Diese Begeg-
nung wird mich für den Rest meines Lebens (ich habe das gleiche Alter
wie S. H.) innerlich beschäftigen, und die liebenswürdige Persönlich-
keit des Heiligen Vaters und die Güte, die er mir erwiesen hat, werden
mir immer gegenwärtig sein.« Inständig bittet er Pater Leiber, den
Papst von seinem Brief zu unterrichten und ihm seine herzlichen Ge-
nesungswünsche zu übermitteln.28 – Pius XII. hat Thomas Mann
schließlich um mehr als drei Jahre überlebt.

In zwei Werken hat Thomas Mann schon einmal eine Papst-Au-
dienz geschildert: im 1919 erschienenen Gesang vom Kindchen, der
Hexameter-Idylle auf die Geburt seiner Tochter Elisabeth, und dreißig
Jahre später im Roman Der Erwählte. »Die Audienz« lautet die Über-
schrift des letzten Kapitels von Thomas Manns Gregorius-Roman, und
da ist der Papst ebenfalls ein weißes, mildes Idol, Inbegriff geistlicher
Duldsamkeit, der alle ab- und ausgrenzende »Überstrenge«29 abweist
und die christliche Religion im Geiste weltumspannender Humanität

154

Dieter Borchmeyer

27 Ebd., S. 827.
28 Ebd., S. 845f.
29 Thomas Mann: Gesammelte Werke in dreizehn Bänden, Bd. VII, 2. Aufl. Frankfurt
a.M. 1974, S. 239.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erneuert. Dieser Papst hat schon ein Vorbild dort, wo man es nicht
erwarten sollte: in Thomas Manns Joseph in Ägypten. Dieses Vorbild
ist der Oberpriester von On = Heliopolis, wo der Kultus des Atum-Rê
zu Hause ist, des »weltweiten und weltfreundlichen« Gottes und
»Herrn des weiten Horizontes«, dem alle »engstirnige Anmaßung«
widerstrebt und dessen Verehrung in der »Zusammenschau« der Viel-
gestaltigkeit der Götterkulte im Geiste der Einheit des Göttlichen
besteht. Der Oberpriester dieser duldsamen Religion ist eine weiße
Gestalt wie der Papst: vom »mildlächelnden Angesicht des Vater-Ober-
priesters« ist die Rede, »der, ein goldenes Käppchen auf der von wei-
ßem Haar umwehten Glatze, das weiße Gewand weit um sich her ge-
ordnet, in einem goldenen Stuhl am Fuße des großen Obelisken sitze
[eben des Obelisken aus dem Sonnenheiligtum von Heliopolis, der un-
ter Caligula nach Rom gebracht und von Papst Sixtus V. 1586 auf dem
Petersplatz zu Rom aufgerichtet worden ist!], eine geflügelte Sonnen-
scheibe in seinem Rücken, und heiterer Güte voll die Darbringungen
überwache«.30

Ein solch weltfreundlicher Vater-Oberpriester aber ist auch Papst
Gregorius. Und wie Thomas Mann in seiner »Spezial-Audienz« den
Fischerring des Papstes küssen wird, so ist diese »Gnade« im Erwählten
der Mutter des Gregorius vergönnt. Schon für das Papst-Bild des Ro-
mans dürfte Thomas Manns »geistlicher Übervater Papst Pius XII.«
(Inge Jens)31 das lebendige Modell gewesen sein. Als der von seiner
Krankheit vorübergehend genesene Pius XII. in einer Predigt das Ma-
rianische Jahr 1954 beschließt, sitzt Thomas Mann am Radio und
schreibt am nächsten Tag ins Tagebuch: »Hörten gestern Pius XII mit
fester Stimme, aber lyrisch weich bei den Anrufungen der Jungfrau,
italienisch und lateinisch, das ›Marianische Jahr‹ beschließen. ›Wir
freuen uns, zum Schlusse das Opfer unseres körperlichen Leidens ha-
ben bringen zu können.‹ Ganz Gregorius: Die römischen Glocken. –«32

Diese römischen Glocken haben es Thomas Mann angetan. Sie erklan-
gen schon zu Beginn des Erwählten und läuteten später dessen Kapitel
»Der sehr große Papst« ein: »Glockenschall, Glockenschwall supra ur-
bem, über der ganzen Stadt, in ihren von Klang überfüllten Lüften!
Glocken, Glocken, sie schwingen und schaukeln, wogen und wiegen

155

Thomas Mann und der Papst

30 Gesammelte Werke, Bd. IV, S. 736f.
31 Die Tagebücher 1953–1955, S. XV.
32 Ebd., S. 296.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausholend an ihren Balken, in ihren Stühlen, hundertstimmig, in ba-
bylonischem Durcheinander.«33

Diese römischen Glocken sind es auch gewesen, die Thomas Mann
in ihrer klangsymbolischen Vergegenwärtigung am Schluss des ersten
Aufzugs von Hans Pfitzners Palestrina bei dessen Münchener Urauf-
führung 1917 so unauslöschlichen Eindruck gemacht haben: »die Mor-
genglocken von Rom, nicht wirkliche Glocken, nur nachgeahmt vom
Orchester, doch so, wie hundertfach schwingendes, tönendes, dröhnen-
des Kirchenglockenerzgetöse überhaupt noch niemals künstlerisch
nachgeahmt wurde«. So die Betrachtungen eines Unpolitischen.34

Im dritten Akt des Palestrina tritt Papst Pius IV. auf, um den
Komponisten seiner Bewunderung zu versichern. »Der Papst singt He-
xameter … eine wunderlich große Idee«, schreibt Thomas Mann in den
Betrachtungen.35 Wenig später wird der Papst auch bei ihm in Hexa-
metern auftreten: in seinem Gesang vom Kindchen (1919). Hier stili-
siert er sein Töchterchen Elisabeth zum göttlichen Kind der Vierten
Ekloge Vergils und des Evangeliums, um dann – gewiss von Pfitzners
Palestrina inspiriert – zum Bild des segnenden Papstes überzuleiten:
»wenn auf schwankender Höhe des Tragstuhls / Weiß, in heiliger
Schwäche, der Greis, der Vater und König, / Schwebt in den ungeheue-
ren Saal, das sühnende Zeichen / Unermüdlich beschreibend mit wäch-
serner Hand in den Lüften, / Während die Häupter sich, bis zum Er-
denstaube die Knie / Beugten und manchem Aug’ unaufhaltsame
Tränen entstürzten.«36

Zu den Kardinalideen Thomas Manns gehört spätestens seit den
Josephsromanen die Überzeugung, dass sich sein Leben in Spuren my-
thisch-prototypischer Personen und Situationen bewegte. So mag ihm
vor seiner Audienz bei Pius XII. das Vorbild der Begegnung zwischen
Pius IV. und Palestrina in Pfitzners Oper vorgeschwebt haben, deren
Uraufführung trotz der dubiosen Rolle des Komponisten bei der Ver-
treibung Thomas Manns aus München 1933 eines der größten Kunst-
ereignisse in seinem Leben blieb. Während Pfitzners Palestrina das
päpstliche Lob nicht braucht und sucht (der Heilige Vater selber ist es,
der ihn aufsucht), hat Thomas Mann sich der »Gnade« der höchsten

156

Dieter Borchmeyer

33 Gesammelte Werke, Bd. VII, S. 9.
34 Gesammelte Werke, Bd. XII, S. 410f.
35 Ebd., S. 413.
36 Gesammelte Werke, Bd. VIII, S. 1093.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geistlichen Institution nachdrücklich vergewissern wollen. Aus der
Unverbindlichkeit eines agnostizistischen Kulturchristentums sehnte
er sich nach verbindlichem Glauben. Das Gefühl der Einheit der reli-
giösen Welt bot ihm Ersatz für diesen nicht zu erzwingenden Glauben,
und die Konzilianz des Papstes, sein »geistlich-weltmännisches Gelten-
lassen«, von dem er in seinem Brief an Emil Preetorius vom 29. V.1953
spricht, das auch den »armen Protestanten« gnadenhaft umhüllte,37

bestärkte ihn in dem Bewusstsein, ein homo religiosus zu sein, einer
unsichtbaren Kirche mit weltweit geöffneten Toren anzugehören.

157

Thomas Mann und der Papst

37 Tagebücher 1953–1955, S. 827.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ludvík E. Václavek

Bertha von Suttner und ihr Pazifismus

Bertha von Suttner, geborene Gräfin Kinsky (1843–1914), eine hervor-
ragende Gestalt der österreichischen Kulturgeschichte mit einer reich-
haltigen Biographie, eine emanzipierte Frau, welche nicht nur die
weibliche, sondern auch die allgemein menschliche Emanzipation
durchzusetzen bemüht war, ist bekannt als Verfasserin einer ansehn-
lichen Reihe von Romanen, Novellen und publizistischen Schriften, als
Verkünderin des Pazifismus und Organisatorin seines Einflusses. Ihre
ideeliche und praktische Einwirkung auf die europäische Gesellschaft
begann in dem Umfeld von Alfred Nobel und dessen Bemühungen um
die Würdigung des Fortschritts in der Wissenschaft, Kultur und dem
politischen Leben. Sie engagierte sich in der Bekämpfung des Anti-
semitismus, der in den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts in
Österreich (und nicht nur dort) grassierte.

Ich möchte auf einige Momente hinweisen, die man bei der Beur-
teilung des Phänomens »Suttner« nicht immer oder gar nicht in Be-
tracht zu nehmen pflegt. Die Tochter des tschechischen Adels-
geschlechtes kam aus Prag, aus jener intellektuellen Welt, in der die
große Prager deutsche Literatur entstehen konnte, die als ein bedeu-
tendes Phänomen in der Weltliteratur bekannt ist.1 Die berühmte Ge-
neration Rilke-Kafka-Werfel-Meyrink-Brod u.a. entstammt freilich
einer späteren Zeit: Die Keime dieses erhabenen Prags, der Prager Aris-

158

1 Siehe z. B.:
Max Brod: Der Prager Kreis, Frankfurt 1966.
Eduard Goldstücker (Hrsg.): Weltfreunde, Konferenz über die Präger deutsche Literatur,
Praha 1967.
Johannes Urzidil: Da geht Kafka, Zürich 1965.
Jürgen Born (Hrsg.): Deutschsprachige Literatur aus Prag und den böhmischen Ländern
1900–1925, Wuppertal 1988 (A. Aufl.).
Ingeborg Fiala-Fürst: Der Beitrag der Prager deutschen Literatur zum literarischen Ex-
pressionismus, St. Ingbert 1966.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tokratie des Geistes, wuchsen jedoch schon früher heran – so der Phi-
losoph Bernhard Bolzano und dessen Schüler Karl Postl-Sealsfield am
Anfang des 19. Jahrhunderts sowie später die Generation der Beiträger
der Prager Zeitschrift Ost und West (1837–1848) – Moritz Hartmann,
Karl Egon Ebert, Karl Herloszsohn, Siegfried Kapper u.a. Bertha Grä-
fin Kinsky verlebte in Prag nur eine kurze Zeit; allerdings weist die
Denkweise und die Art der Beurteilung der Werte bekanntlich in der
Familie, und besonders in einer adligen, eine zähe Kontinuität auf und
wird von einer Generation zur anderen vererbt, so dass eine ausgepräg-
te mentale Basis entsteht. Einen Teil ihrer aufnahmefähigen Kindheit
verbrachte sie in Brünn – so hatte sie Gelegenheit, das bürgerliche
Milieu einer Provinzstadt der Donaumonarchie kennenzulernen und
deren Atmosphäre einzuatmen. Und auch das war ein wichtiger Faktor
für die Gestaltung ihrer geistigen Einstellung. Hier will ich auf eine
Parallele mit Robert Musil eingehen. Sein »Mann ohne Eigenschaften«
ist in das fiktive Reich Kakanien situiert, das allerdings einerseits das
allegorisch stilisierte (und auch wieder desallegorisierte) reale Öster-
reich-Ungarn darstellt, andererseits die Zivilisation der neuen Zeit
überhaupt. Der deutsche Literaturhistoriker Diether Krywalski weist
mit Recht darauf hin, dass Musils Wahrnehmung und Darstellung des
Phänomens Kakanien nicht erst auf Grund des Erlebnisses des kaiser-
lichen Wiens geformt wurde, sondern bereits in Abhängigkeit von sei-
ner Kenntnis und Reflexion der kakanischen Welt in und durch die
damalige Hauptstadt Mährens.2 Musils Brünn ist freilich jünger als
dasjenige Suttners, man kann aber die Existenz der Keime der ent-
sprechenden späteren Atmosphäre der Stadt und ihrer Atmosphäre
schon um die Mitte des 19. Jahrhunderts voraussetzen.

Die Herkunft aus Prag und Brünn, dann das Wiener Milieu (und
die Opposition dagegen) – das war eine günstige Grundlage für Sutt-
ners Weg in die kosmopolite Welt des modernen Europas, nach Paris
und in das Bewusstsein der Kulturschichten der zivilisierten Länder.
Mit Recht wurde ihr 1905 der Friedensnobelpreis erteilt, dessen Errich-
tung sie einige Jahre zuvor initiiert hatte. Gegen Ende des 19. und zu
Beginn des 20. Jahrhunderts war sie die Galionsfigur der pazifistischen
Bewegung in Europa und Nordamerika, unermüdlich agil in der orga-

159

Bertha von Suttner und ihr Pazifismus

2 Diether Krywalski: Weit von hier wohnen wir, weit von hier. Beobachtungen und
Gedanken zur deutschsprachigen Literatur in den Böhmischen Ländern, Prag 2002,
S. 335–345.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nisatorischen Tätigkeit, in der Publizistik und in ihrer eigenen literari-
schen Produktion. Dieser Pazifismus, weitgreifend in internationalen
Intellektuellenkreisen organisiert – allerdings ohne breite Bevölke-
rungsschichten anzusprechen – wollte vor der Entstehung neuer Krie-
ge warnen, trat gegen Militarismus auf und wandte sich an das Ge-
wissen der Menschheit, vor allem der Denker, Künstler, Politiker,
Diplomaten, mit der Absicht, dass Gebildete und Mächtige internatio-
nal eine Friedensgesellschaft konstituieren sollten. Es besteht eine weit
verbreitete Auffassung der historischen Situation und Ereignisse vor
1900 und später, die voraussetzt, dass damals die Spannung zwischen
den Großmächten kontinuierlich anwuchs, dass ununterbrochen neue
Kriege drohten, dass eine gefährliche Dämmerung nach einer langen
Periode der Ruhe wahrnehmbar war. Und dass der Pazifismus mit Bert-
ha von Suttner an der Spitze diese drohende Gefahr mit Befürchtungen
empfand, dass er Widerstand leistete dem, was kommen konnte und
letztendlich kommen sollte. – Es mag sein, dass damals gefährliche
Kräfte am Werk waren, und auch humane Geister, die das wahr-
nahmen.

Ich sehe den Pazifismus Suttners und der ihr gleichgesinnten
Kreise anders. Die pazifistische Anschauung und Gemeinschaft ent-
wickelte sich in einer Zeit, wo die Kriege in Europa längst vorbei waren
– 1866, 1870, und wo der Friede offensichtlich triumphierte. Vierzig
Jahre lang gab es da keinen Krieg, und es lichteten sich auch die Reihen
derer, die einst die bewaffneten Auseinandersetzungen erlebt hatten.
Das wirkte prägend auf die Mentalität der Gesellschaft ein. Kriege sind
zu einer peripheren Angelegenheit geworden und verliefen nur noch in
»weiter Ferne« – so der russisch-türkische Krieg auf dem Balkan 1877,
der »Boxer«-Aufstand 1900 in China, der Herero-Krieg in Südafrika
1904 u.a. Der Pazifismus – und nicht nur er allein, sondern die gesamte
europäische Population – konnte die Empfindung hegen, dass die hoch-
entwickelten, auf Wissenschaften aller Art gestützten, humanistisch
kultivierten Strukturen der modernen Gesellschaft keinen Krieg her-
beiführen könnten, dass gebildete Menschen außerstande wären,
Europa in ein Kriegsfeld zu verwandeln. Die pazifistische Intellektuel-
lenbewegung, von der die Rede ist, stellte eine Komponente einer hu-
manistisch geprägten Kultur und einer gesellschaftlichen Atmosphäre
dar, die von einer Welle des Gefühls »der Krieg ist unmöglich« getra-
gen wurde. Sie lebte mit dem Gefühl der Befriedigung, ja des Trium-
phes der weit und lange bestehenden und wirkenden Ruhe, wo die »ge-

160

Ludvík E. Václavek

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bildete Humanität« die Politiker, die potentiellen Kriegsführer, Intri-
ganten etc. »unter Kontrolle« hätte. Von dieser Atmosphäre des Quie-
tismus und Optimismus zeugt z. B. nicht nur Stefan Zweigs idealisie-
rend gestimmtes Buch »Die Welt von gestern«, sondern auch die in der
deutschen und österreichischen Literatur weit verbreitete Empfindung
und Gesinnung der »machtgeschützten Innerlichkeit« oder das lebens-
bejahende Pathos, das durch die Kunst des Jugendstils zum Ausdruck
kam. Das Böse ist überwunden, eventuell überwindbar- das war die
Überzeugung der geistigen Welt. Das Moment der Warnung vor dem
Krieg, im Pazifismus natürlich präsent, war in den Jahren nach 1900
pädagogisch, mit Hinweis auf die Vergangenheit; es war allgemein-
ethisch, und stand in keiner direkten Beziehung zur aktuellen Realität.
Die Hochschätzung, ja Anbetung des Friedens stellte eine ästhetische
Manifestierung einer humanen Gesinnung, eines edlen Geistes dar.
Ähnlich dachten auch weitere Persönlichkeiten, die sich im Umkreis
des pazifistischen Denkens bewegten – so der Autor christlich-pazifis-
tischer Romane Karl May, der kurz vor seinem Lebensende in Wien
mit seinem Vortrag »Empor ins Reich des Edelmenschen« vor ein ihm
begeistert zuhörendes Publikum trat.3 – Es ist dann anders gekommen;
die Illusion des »ewigen Friedens« ist 1914 zusammengebrochen. Ber-
tha von Suttner hat die Katastrophe – zum Glück für sie – nicht mehr
erlebt. Nach dem Ersten Weltkrieg ist die Friedensillusion nicht mehr
auf den Plan gekommen, zumindest nicht in jener utopischen Form wie
vor dem Krieg. – Es sei hier bemerkt, dass Suttner eine Hinneigung zu
utopischen Vorstellungen aufwies – man beachte ihr allzu optimisti-
sches Vertrauen in die angeblich den Frieden schaffende Aktivität und
Reformlustigkeit des russischen Kaisers Nikolaus II.

161

Bertha von Suttner und ihr Pazifismus

3 Auf einer christlich-humanen pazifistischen Utopie sind die letzten Romane Karl
Mays aufgebaut – »Und Friede auf Erden« (1904), Ardistan und Dschinnistan« (1908),
»Winnetous Erben« (1910). – Mays Vortrag in Wien am 22. März 1912 erfolgte auf
Einladung des Verbandes für Literatur und Musik und in Anwesenheit von B. v. Suttner.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113 - am 24.01.2026, 02:43:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Gedanken zu einer geistigen Verwandtschaft. Oder: Was haben Kurt Hübner und Hans Urs von Balthasar gemeinsam?
	Einer der »drei Gewaltigen«
	I. Der ungläubige Thomas
	II. Luther wird parodiert
	III. Luther wird kritisiert und ins große Format gehoben
	IV. Luther wird gebraucht
	V. Luther tritt auf – beinahe

	Thomas Mann und der Papst
	Bertha von Suttner und ihr Pazifismus

