5. Beobachter und Beobachtung

5.1 KONIGS BEOBACHTUNG

Die Soziologie pflegt ein zwiespiltiges Verhiltnis zur Beobachtung.
Einerseits wird Beobachtung als universelle Grundlage jeglicher
Forschung anerkannt, andererseits aber auch wieder rasch in die
eher marginale Rolle einer nur methodischen Technik gedringt.
Schon in den 1960er und 1970er Jahren gab es deshalb Beschwer-
den, dass es an einer Theorie der Beobachtung fehle (vgl. Griimer
1974). Die wichtigsten Neuerungen zur Technik der Beobachtung
und zu moglichen Typen (offen/verdeckt, teilnehmend/nicht-teil-
nehmend etc.), aber auch zentrale Diskussionen der damit verbun-
denen Probleme, wie zum Beispiel zur Reaktivitit von Beobachtung,
stammen aus jener Zeit. Seitdem ruht die Entwicklung einer Theo-
rie der Beobachtung. Lehrbiicher systematisieren oder variieren je-
weils nur auf unterschiedliche Art und Weise, was im Wesentli-
chen bereits seit den sechziger Jahren des letzten Jahrhunderts be-
kannt ist.

In den vorangegangenen methodologischen Uberlegungen sind
bereits die Operation der Beobachtung, ihre Form und ihre Nihe
zum Kommunikationsbegriff vorgestellt worden. Dieses Kapitel setzt
diese Betrachtungen voraus, bereitet aber zugleich auch den Bo-
den, auf dem diese Betrachtungen in der soziologischen Forschung
Friichte tragen kénnen. Wer hier jedoch den Entwurf einer fiir Me-
thodenlehrbiicher kompatiblen Theorie der Beobachtung erwartet,
wird vermutlich enttiuscht werden. Es geht weiterhin um eine
Formtheorie der Kommunikation. Doch immerhin gilt es diesbe-
zliglich festzuhalten, dass die Formtheorie vollkommen von Beob-
achtung abhingig ist. Thre Beobachterabhingigkeit ist absolut, denn
jede Form ist ausnahmslos eine Form der Beobachtung eines Be-

16y

- am 14.02.2026, 19:00:35.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE FORMEN

obachters. Das ist aber weniger problematisch, wenn man weif, dass
sie genau deshalb auch vollkommen empirieabhingig wird. Nicht
nur deshalb ist es hilfreich, zu Beginn einige beobachtungstheore-
tische Faden aufzugreifen, die René Konig in seinem Beitrag fiir
das von ihm herausgegebene Handbuch der empirischen Sozialfor-
schung gesponnen hat (Kénig 1973b). Dieser bisher letzte, und im
Hinblick auf seinen theoretischen Anspruch wohl auch einzige, so-
ziologische Versuch, eine Theorie der Beobachtung zu entwerfen,
erweist sich hinsichtlich seines Gesptirs fiir grundlegende Proble-
me einer solchen Theorie nimlich als kompatibel mit der hier vor-
gestellten Theorie der Beobachtung auf Grundlage der Kybernetik
zweiter Ordnung.

René Konig startet seine Uberlegungen mit der Unterscheidung
von naiver und wissenschaftlicher Beobachtung. Er gewinnt daraus
seine grundlegende Problemstellung, an die spitestens seitdem in
methodischen Einfiihrungen immer wieder erinnert wird: wie sich
Beobachtung so konditionieren lisst, dass sie zu einer wissenschaft-
lich brauchbaren Beobachtung wird. Seine Antwort, die er im Fol-
genden systematisch ausarbeitet, lautet zunichst: durch »planmi-
Rige Schirfung unserer Sinneswahrnehmungen vermittels [...] Be-
obachtungstechniken« (ebd.: 1; Hervorhebungen im Original). Da es
sich sowohl bei naiver als auch bei wissenschaftlicher Beobachtung
um Beobachtung handelt, greift er dann auf die gestalttheoretische
Unterscheidung von Figur und Grund zuriick, um die konstitutive
Differenz der Beobachtung zu gewinnen. Beobachtung ist, so Konig,
Gestaltbeobachtung; und eine Gestalt ist die Differenz von Figur
und Hintergrund, wobei sich die Figur der Wahrnehmung auf-
driangt, wihrend der Hintergrund eigenttimlich diffus bleibt.

Schon in dieser Art des Anfangs fallen zwei Dinge sofort auf.
Konig begreift Beobachtung als einen Typ von Wahrnehmung, wenn
er sie nicht sogar mit Wahrnehmung gleichsetzt; und sein Ansatz-
punkt ist differenztheoretisch. Das heif$t, man muss Konigs Beob-
achtungsbegriff nur von der Vorstellung 16sen, dass es sich aus-
schlieRlich um eine Wahrnehmungsleistung handelt, um genau die-
jenige Abstraktion zu erreichen, zu der die Kybernetik zweiter Ord-
nung und mit ihr die Formtheorie einladen. Beobachten heifdt dann:
eine Differenz setzen, und zwar noch nicht einmal eine bestimmte
Differenz (zum Beispiel Figur/Grund), sondern irgendeine Differenz.
Die Operation, die eine Differenz in die Welt setzt, ist ziemlich vo-

168

- am 14.02.2026, 19:00:35.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOMMUNIKATION

raussetzungslos, ja geradezu leicht, man muss nur irgendetwas be-
zeichnen — denn indem man es bezeichnet, hat man es schon un-
terschieden. Dazu muss man nicht wahrnehmen kénnen. Wahrneh-
mung ist ein neurophysiologisches Privileg, Beobachtung dagegen
einfach ein Prozessieren von Bezeichnungen auf Basis einer Un-
terscheidung. Wahrnehmung ist, solange sie lduft, kontinuierlich, Be-
obachtung dagegen diskontinuierlich. Sie ist, mit anderen Worten,
im Gegensatz zu Beobachtung nicht dekomponierbar (vgl. Merleau-
Ponty 1946).

Anstatt Feldforscher nur daran zu erinnern, dass man auch mit
allen anderen Sinnen und nicht nur mit dem Sehsinn beobachten
kann (Flick 2007: 283), miisste man sie so gesehen viel dringlicher
daran erinnern, dass sie nicht nur beobachten, sondern auch wahr-
nehmen sollen. Natiirlich kénnen sie als Organismen nicht anders.
Der Punkt, auf den ich hinaus will, ist, dass einzig ein Gespiir fiir
die Differenz von Wahrnehmung und Beobachtung angemessen wiir-
digen kann, was beide jeweils leisten. Das Fallenlassen der Primis-
se, dass fiir Beobachtung Wahrnehmung erforderlich ist, wertet
letztere nicht ab, sondern vielmehr auf. Womdglich sind wir allzu
schnell als Beobachter unterwegs, vor allem bei systematischer und
geschulter Beobachtung mit Hilfe von Kategoriensystemen' und sind
zu selten in der Lage, blo wahrzunehmen, um dariiber zu tiberra-
schenden und deshalb informierenden Beobachtungen zu kommen.
Fur die Aufzeichnung selbst, genauso wie fiir die Codierung und
Aufbereitung von Wahrnehmung und Beobachtung in Form von
Text, kann man dann lediglich auf den Modus der Beobachtung zu-
riickgreifen, zumal es um die wissenschaftliche Verwendung ent-
sprechend konstruierter Daten geht, das Ganze also auf Kommu-
nikation abzielt und Kommunikation im Unterschied zu Bewusst-
sein nur beobachten, aber eben nicht wahrnehmen kann.

Die Aufforderung, nicht zu beobachten, sondern blof8 wahrzu-
nehmen, ist gewiss paradox. Der Versuch, das zu tun, unterliuft sich
selbst. Die Soziologie wire ohnehin nicht gut beraten, ausschlief3-
lich auf Wahrnehmung zu setzen, weil Sozialitit im Prinzip nicht
wahrnehmbar ist (Kénig 1973b: 6), was nur ein weiteres Argument

1 Siehe zur Konstruktion von Kategorien- und Ratingsystemen fiir Beob-
achter zum Beispiel Schnell/Hill/Esser 1989: 359 f. und Weick 1968.

169

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE FORMEN

dafiir ist, Beobachtung gerade nicht von Wahrnehmung abhingig
zu machen.

Diese Darstellung der Unterscheidung von Beobachtung und
Wahrnehmung impliziert natiirlich, dass Wahrnehmung selbst nicht
unterscheidungsbasiert ablduft, weil man sie andernfalls auf Beob-
achtung reduzieren kénnte.” Eine solche Reduktion ist durchaus at-
traktiv, aber vielleicht ldsst sich mit einem Zégern zunichst mehr
erreichen. Hier kann es daher einzig und allein darum gehen, diese
Fragen aufzuwerfen, sie gleichsam als Problem zu markieren. Die
Soziologie kann sie unmdoglich allein beantworten. Sie wird weiter
auf eine mit der Systemtheorie begonnene Anbindung an kogni-
tionswissenschaftliche Entwicklungen setzen miissen.

Schon die Konsultation der unmittelbaren Anfinge von Kénigs
Theorie der Beobachtung zeigt, dass ihre Kombination mit einem
Formbegriff der Unterscheidung nahe liegt. Es wiirde sich lohnen,
den ganzen Text von Konig derart zu beobachten. Ich méchte an
dieser Stelle allerdings nur noch zwei weitere Punkte ansprechen,
und zwar die Paradoxie des Beobachtens, aus der Konig letztlich
seine Kriterien fiir die Schirfung der Beobachtung fiir Zwecke der
Wissenschaft gewinnt; und seine Festlegung des Irrtums als Null-
punkt der Beobachtung.

Die Paradoxie der Beobachtung entdeckt Konig mit Bezug auf
die gestalttheoretische Annahme, dass einmal wahrgenommene Ge-
stalten auf eine Art und Weise einrasten, die es Beobachtern unmaog-
lich, mindestens jedoch sehr schwer macht, sich wieder von ihnen
zu lésen. Das fithrt zur Paradoxie, dass die Bedingung der Ermog-
lichung von Beobachtung, nimlich die Gestaltdifferenz Figur/Hin-
tergrund, jede Beobachtung im selben Augenblick verunmdoglicht
beziehungsweise korrumpiert. Jede weitere Beobachtung ist dann
uiberschattet durch die anfinglich eingerastete Gestalt. Es kommt
zu einem »Fehler des ersten Blicks« (ebd.: 7; Hervorhebung im Ori-
ginal). Man konnte den blinden Fleck der Beobachtung, iiber den
uns die Kybernetik zweiter Ordnung mit dem Hinweis informiert,

2 Bei Bateson (1982: 39) heifdt es: »[...] Wahrnehmung arbeitet nur mit
Unterschieden.« Was bei einem fliichtigen Blick wie eine Gegenthese
erscheint, erweist sich bei genauerem Hinsehen als eine interessante
Einsicht: Wahrnehmung arbeitet mit Unterschieden, Beobachtung mit

Unterscheidungen.

170

- am 14.02.2026, 19:00:35.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOMMUNIKATION

dass man nicht sieht, dass man nicht sieht (von Foerster 1973), kaum
besser treffen. Jede Beobachtung bezeichnet etwas und macht damit
einen Unterschied, kann aber in eben jenem Augenblick des Be-
zeichnens nicht zugleich die andere Seite der so entstandenen Un-
terscheidung mitbezeichnen. Dazu bedarf es einer weiteren Beob-
achtung, fur die dasselbe gilt. Jede Beobachtung hat ihren blinden
Fleck. Kann man ihn loswerden? René Kénig glaubt, dass man ihn
sukzessive verkleinern kann, und zwar indem dem ersten Blick im-
mer zumindest ein zweiter folgt. Deshalb die methodisch bekannte
Empfehlung, immer verschiedene Beobachter parallel einzusetzen
und eine Beobachtung stets zu wiederholen. Das multipliziert zwar
mogliche Beschreibungen und erméglicht Vergleiche der einzelnen
Beobachterpositionen, lisst den blinden Fleck aber keinesfalls ver-
schwinden. Der blinde Fleck ist konstitutiv fiir Beobachtung. Dem-
zufolge lautet die Empfehlung der Kybernetik zweiter Ordnung auch
anders, nimlich der Beobachtung erster Ordnung eine Beobachtung
zweiter Ordnung folgen zu lassen. Das meint nicht exakt dasselbe
wie die Unterscheidung vom ersten und zweiten Blick, schliefit sie
aber mit ein. Beobachtung zweiter Ordnung meint nicht nur, das in-
teressierende Phinomen mehrmals durch mehrere Beobachter zu
beobachten, sondern auch das Phinomen und die Teilnehmer
selbst als Beobachter (und nicht einfach als Subjekt-Objekte) zu
beobachten. Das Setting wird dadurch komplex (wenn es das nicht
zuvor schon war), bietet aber Gelegenheit fiir dichte Beschreibun-
gen und ist zudem niher an der Alltagskompetenz des Beobach-
tens gebaut, die kaum weniger komplex gebaut ist, aber offensicht-
lich im Umgang mit derartigen Verhiltnissen keinerlei Schwierig-
keiten hat. Es gilt also nicht, eine »naive« Beobachtung auszuschal-
ten, sondern sie als komplex zu entdecken und mit ihr zu arbeiten.

Was dabei allerdings notwendig auf der Strecke bleibt und blei-
ben muss, ist die von Konig und allen anderen methodisch-techni-
schen Abhandlungen zur Beobachtung gepflegte Vorstellung einer
beobachtungsunabhingigen Realitit, die man entweder korrekt oder
verzerrt wiedergeben kann. Auch wenn Konig der Vorstellung ver-
haftet bleibt, dass sich objektiv richtige und falsche Werte bestim-
men lassen, verliuft seine Argumentation in ihren Grundziigen pa-
rallel zu der Argumentation, die eine Methodologie der Form aus-
zeichnet:

171

- am 14.02.2026, 19:00:35.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE FORMEN

»Man versucht in der Beobachtung nicht, den Irrtum einfach auszuschalten,
sondern ihm einen festen und bekannten Wert zu geben, auf Grund dessen man
dann eine Art Nullpunkt fiir den Standort des Beobachters gewinnen kann.«
(Konig 1973b: 9; Hervorhebung im Original)

Der Nullpunkt der Beobachtung ist ein dezidiert gesetzter Irrtum,
der eine wissenschaftliche Einschitzung aller weiteren Beobachtung
ermdglicht. Es kann schon deswegen nur ein Irrtum sein, weil man
die Realitit, das »Ding an sich, nicht kennen kann. Man kann nur
beobachten. Aber immerhin kann man beobachten, wie, das heifdt
mit Hilfe welcher Unterscheidungen, Beobachter beobachten. Der
feste und bekannte Wert des Irrtums, der als Nullpunkt behandelt
werden kann, ergibt sich fiir Kénig aus dem Versuch, gemeinsame
Faktoren fiir alle Beobachter zu finden, so dass die Beobachtung von
anderen Faktoren unberiihrt bleiben kann. Das versucht man bli-
cherweise durch Kategorien- oder Rating-Systeme zu erreichen. Er-
setzt man »Faktoren« dagegen durch »Unterscheidungenc, zielt
man auf den Einsatz von Formalismen ab (Tilly 2004b).” Ein For-
malismus ist eine wissenschaftlich kondensierte Form, die in die-
sem Zusammenhang gleichsam als Beobachtungsaufforderung fun-
gieren kann; er entspricht der Setzung eines Nullpunkts, der dabei
hilft, Beobachtungen zu sortieren; er ist ein Irrtum, der Irrtiimer
aufspuirt. Konigs Antwort auf die Frage, wie sich solche Formalis-
men (bei ihm: Faktoren) finden und entwickeln lassen, lautet, we-
nig iiberraschend, Theorie.* Ohne theoretische Vorerérterungen
kann es wissenschaftliche Beobachtungen nicht geben: »dies ist ein
allgemeinster Satz aller soziologischen Methodenlehre.« (Konig
1973b: 32). So schliefit sich fiir René Konig der Kreis, denn damit
hat er zugleich auch das entscheidende Kriterium gefunden, nach
dem er suchte, um wissenschaftliche von naiver Beobachtung abzu-

Vgl. die Ausfithrungen in Teil I.

4 Im Ubrigen lisst sich auf dieselbe Weise, also durch Riickgriff auf
Theorie, das Problem der Auswahl von fiir die Beobachtung relevanten
Daten l6sen. Vgl. Konig 1973b: 2 ff., der zu diesem Zweck auf drei mog-
liche (ethnologische) Linien verweist: die Kulturanthropologie (Ruth
Benedict), die Morphologie (Marcel Mauss) und den Strukturalismus

(Claude Lévi-Strauss).

72

- am 14.02.2026, 19:00:35.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOMMUNIKATION

grenzen. Kontrollierte und kontrollierbare Beobachtung ist theorie-
geleitete Beobachtung.

5.2 SELBSTBEOBACHTUNG

Die Formtheorie greift diese Uberlegungen von René Kénig auf und
fithrt sie weiter. Sie kann dabei den Vorteil ausspielen, dass sie den
Beobachtungsbegriff unmittelbar in der Theorie verankert, so dass
man ihn nicht erst noch mit Theorie versorgen muss, um ihn wis-
senschaftlich kontrollieren zu kénnen. Aber man wird dafir in Kauf
nehmen miissen, dass man nicht mehr wissenschaftlich naiv Sub-
jekte als Objekte beobachten kann, die etwas tun, sagen oder schrei-
ben, sondern Subjekte gleichsam immer als Subjekte beobachten
muss, die selbst beobachten und insbesondere auch die Forscher
und ihre Beobachtung beobachten. Die sogenannte Reaktivitit der
Beobachtung ist dann kein Problem, das bestimmte Vorsichtsmaf3-
regeln erfordert und ausgeschaltet werde miisste, sondern der
Normalfall. Insofern braucht es eine entsprechende theoretische Ori-
entierung, die sich durch die Tatsache, dass der Gegenstand selbst
beobachtet, nicht beunruhigen lisst. Bislang hat man entsprechend
beunruhigt versucht, Sozialitit moéglichst unter Ausschluss von So-
zialitdt zu untersuchen. Und wo das Einlassen auf Kommunikation
offensichtlich ist und sich nicht vermeiden lisst, wie beim Inter-
view zum Beispiel, versucht man Sozialitit im Anschluss zumin-
dest wieder herauszurechnen, indem man eine ganze Reihe von re-
sponse sets formuliert. Selbstreferenz schreckt ersichtlich ab.

Ein Ruckblick auf die Form der soziologischen Methodologie
kann an dieser Stelle dabei helfen, einen entsprechenden Begriffsvor-
schlag zu machen (vgl. Gleichung 3.1). Im vorangegangenen Kapitel
sind die Form soziologischer Formalismen wie auch sozialer For-
men, also das re-entry von Methode und Theorie in die Theorie, dis-
kutiert worden. Beobachtung entspricht nun dem re-entry der Un-
terscheidung von Methode und Theorie in die Methode. Sie ist mit
anderen Worten die Form, in der die Soziologie, aber auch jede an-
dere Wissenschaft, sich einen Zugang zur Empirie erarbeitet.
Durch sie wird eine Bestimmung der unbestimmten Auflenseite
der Methodologie méglich, indem sie in der Theorie als Empirie
wieder auftaucht. Dass das gelingen kann, hingt vermutlich damit

73

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE FORMEN

zusammen, dass Beobachtung in der Wissenschaft genauso grund-
legend ist wie in einer (wie auch immer begriffenen) phinomeno-
logischen Lebenswelt. Im Terminus der Beobachtung konvergieren
gewissermaflen wissenschaftliche und naive Beobachtung fiir ei-
nen Moment, nur um sie dann iiber bestimmte methodische Krite-
rien und Kontrollen wieder auseinanderfallen zu lassen. Der Beob-
achtungsbegriff verbindet dadurch Theorie und Empirie auf eigen-
tiimliche Weise,” aber eben auch, wie unsere Form der Methodolo-
gie zeigt, Theorie und Methode. Beobachtung ist deshalb weitaus
mehr als nur eine wissenschaftliche Technik der Erhebung und
Konstruktion empirischer Daten. Sie ist im Kern genauso ein zen-
traler theoretischer Begriff, weil jede Form stets die Form eines
Beobachters ist. Formen bringen die Beobachtung des Beobachters
in Form. Sie in-formieren den Beobachter, der sich durch sie hin-
durch reproduziert und sich durch sie gleichsam sichtbar unsicht-
bar macht.

In Spencer-Browns Kalkiil taucht der Beobachter an einer inter-
essanten Stelle auf. Es lohnt sich, den im vorangehenden Kapitel
bereits zitierten ersten und zweiten Satz des ersten Kapitels der
Laws of Form noch einmal im Wortlaut in Erinnerung zu rufen:

»We take as given the idea of distinction and the idea of indication, and that
we cannot make an indication without drawing a distinction. We take,

therefore, the form of distinction for the form.« (Spencer-Brown 1969: 1)

Der gesamte Kalkiil ist nur eine Ausbuchstabierung dieses Satzes.
Darauf ist schon hingewiesen worden, aber jetzt wird es nétig, noch
einmal genauer hinzuschauen, warum das so ist. Ausgangspunkt
von Spencer-Brown ist offensichtlich die Unterscheidung von Unter-
scheidung und Bezeichnung, also ein re-entry — diejenige Figur, auf
die der Kalkill am Ende hinausliuft (vgl. Luhmann 1993a). Spen-
cer-Brown beginnt mit einer Unterscheidung, mit deren Hilfe er
die Struktur seines Texts entfaltet und fithrt mit dem, was er tut

5 Siehe zu dieser Differenz und ihrer Aufhebung durch qualitative For-
schung den Band von Kalthoff/Hirschauer/Lindemann 2008, aber auch
die frithe Bemerkung von Friedrichs/Luidtke 1973: 9, dass Theorie und
Empirie nicht als Gegensitze und deshalb auch nicht arbeitsteilig ver-

standen werden diirfen.

174

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOMMUNIKATION

(und in Textform beschreibt), vor, was er tut.® Es stellt sich heraus,
dass er tiber den Kalkiil eigentlich nur Operationen und Strukturen
seines eigenen Beobachtens beobachtet und entfaltet. Er fingt ir-
gendwie an und kommt zur Erkenntnis, wie er angefangen hat und
wie er dabei vorgegangen ist. Und so bleibt Spencer-Brown nur die
Schlussfolgerung im letzten Satz des letzten Kapitels:

»We see now that the first distinction, the mark, and the observer are not

only interchangeable, but, in the form, identical.« (Spencer-Brown 1969:
76)

Wenn die naheliegende Annahme korrekt ist, dass diejenige Ope-
ration, die einen Beobachter zum Beobachter macht, die Operation
der Beobachtung ist, dann kann man jetzt sagen, dass Spencer-
Brown mit einer Beobachtung begonnen hat und sich am Ende
selbst als Beobachter entdeckt, der diese Beobachtung vornimmt.
Beobachtung ist dann aber nichts anderes als die Unterscheidung,
mit der er begonnen hat, also formlich das Treffen der Unterschei-

6 Das ist sonst womdglich nur durch Meditation oder Kunst mdéglich.
Laurie Anderson tut das in ihrem unvergleichlichen Werk auf vielerlei
Weise, aber besonders auffillig in ihrer Arbeit HANDBOOK (1974). Das
Handbuch ist ein Buch auf einem Stinder, das einem in kurzen Sitzen
das beschreibt, was man tut, wenn man das Buch benutzt, so dass re-
port und command (Ruesch/Bateson 1951: 179 ff.) oder, in der Sprache
des Kalkiils, mark und cross und auflerdem die Frage, wer oder was denn
eigentlich beobachtet, nicht mehr eindeutig bestimmt werden kénnen.
Das heifdt man st6ft hier unerwartet unmittelbar auf Kommunikation.
Die Arbeit wird im Ausstellungskatalog mit folgenden Zeilen vorge-

stellt (Anderson 2003: 63):

This book is hand written

It is also hand operated

The things that can be learned
By analyzing the handwriting
Are unimportant

Here

The important thing is

Turning

175

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE FORMEN

dung zwischen Bezeichnung und Unterscheidung.” Beobachten heift,
eine Bezeichnung in Abhingigkeit von einer Unterscheidung vor-
zunehmen (vgl. Luhmann 2002: 141 ff.; Simon 1993). Ein Beobach-
ter ist also zunichst einfach etwas, das sich mit Hilfe von Opera-
tionen reproduziert, die diese Form haben. Jede seiner Operatio-
nen ist eine Beobachtungsoperation, die auf ihre Form hin beo-
bachtet werden kann und zur Bestimmung weiterer Operationen
dienen kann. Ein Beobachter verwendet insofern Beobachtungen,
um sich zugleich schlieffen (Reproduktion) und 6ffnen (Stérung)
zu konnen. Ein Beobachter ist ein System — und jedes System ist
ein Beobachter.

Das entspricht der grundlegenden Einsicht der Kybernetik zwei-
ter Ordnung, die eine Theorie nicht nur beobachteter, sondern be-
obachtender Systeme ist (von Foerster 1997). Man spricht in die-
sem Zusammenhang auch von Beobachtung zweiter Ordnung, die
dadurch gekennzeichnet ist, dass sie Beobachter beobachtet und
nicht Objekte. Oder anders: sie beobachtet mithin Objekte als Be-
obachter (Glanville 1988a). Sie ist somit eine Theorie, die damit
rechnet, dass auch ihre Untersuchungsgegenstinde, seien es Ma-
schinen, Tiere, Menschen oder Gesellschaften, selbst Beobachter
sind — also Bezeichnungen in Abhingigkeit von einer Unterschei-
dung vornehmen, um sich zu reproduzieren. Es gibt deshalb auch
keinen Grund, Beobachtung ausschliellich menschlichem Be-
wusstsein zuzusprechen und organische, mechanische oder soziale
Systeme davon auszunehmen.® Wenn man dies tite, wiirde das
blof dazu fithren, nur ganz bestimmte Instanzen fiir Beobachter
zu halten, das heifst vor allem Wissenschaftler und Detektive, wih-
rend alles andere (und alle anderen) keine Unterschiede registrie-
ren, also auch nichts Bezeichnen kénnen. Aber das wire empirisch
nur schwer vorstellbar. Wenn man Bezeichnungen vornehmen

7 Das wird hier nicht erneut notiert. Siehe oben Teil I, Kapitel 2, Glei-
chung (2.1).

8 Dieser Beobachterbegriff ist im Prinzip auch unabhingig von irgend-
einer Reflexionsfihigkeit des Gegenstands. Ein Beobachter muss sich
also nicht selbst als Beobachter reflektieren, um Beobachter zu sein.
Sonst konnte Francisco Varela den Kalkiil der Form auch nicht nutzen,
um Zellen, Nervensysteme oder Immunsysteme zu untersuchen. Vgl.

Varela 1979.

- am 14.02.2026, 19:00:35. A


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOMMUNIKATION

kann, dann hat man auch immer schon eine Unterscheidung be-
nutzt — auch wenn man das in jenem Moment nicht wissen muss,
aber von anderen Beobachtern darauthin beobachtet und entspre-
chend darauf hingewiesen werden kann.

5.3 SELBSTREFERENZ UND REKURSIVITAT

Sobald ein Beobachter die Bithne betritt, was bei Formen zwangs-
ldufig der Fall ist, kommt die Systemtheorie ins Spiel. Erst auf die-
ser Grundlage wird eine angemessene Theorie der Beobachtung
formulierbar, die unter anderem in aller Konsequenz abschitzen
kann, was es heiflt, den Beobachter als wissenschaftliches Mess-
instrument zu begreifen (Schnell/Hill/Esser 1989: 363). Das Mess-
instrument der Soziologie und der Sozialforschung ist letzten En-
des ein System. Aber hier darf man nicht nur an den einsamen Feld-
forscher denken, der mit seinem Bewusstsein und einem Block aus-
gestattet Notizen anfertigt oder an den einsamen Soziologen, der in
einem Biiro Aufsitze schreibt oder Daten auswertet. Besonders bei
einem Interview, telefonisch, schriftlich wie auch insbesondere
face-to-face, springt nimlich ins Auge, dass das Messinstrument ein
soziales System ist und beispielsweise nicht einfach nur aus dem
standardisierten Fragebogen besteht, der auf dem Tisch zum Aus-
filllen bereit liegt. Und man muss deshalb auch beachten, dass
niemals nur ein einziges Messinstrument im Einsatz ist. Bei der
anschliefenden Auswertung ist das Messinstrument vermutlich
schon wieder ein anderes: die Forschergruppe oder auch der einsa-
me Beobachter, der sich als Beobachter in Gesellschaft weif, weil
er seine Auswertung in irgendeiner Form mitteilen muss.

Wenn Beobachter Systeme sind, haben sie selbst eine Form,
nimlich mindestens die Form eines Systems.’ Ein Beobachter wire
nicht als Beobachter registrierbar, wenn er nicht nach einer ndichsten
Operation suchen wiirde, die er sich zurechnen kann. Das macht
ihn zum System, das seine Operationen selbst bestimmt und sich
dadurch von einer Umwelt unterscheidet, deren Stérungen er dann

9 Man kann die Form des Beobachters auch, und hier zeigt sich das Auf-
l6sungsvermdgen der Formtheorie, differenzierter bestimmen. Siehe

Baecker 2008. Zur Form des Systems Baecker 2000b.

77

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE FORMEN

immer in eigene Reproduktionsméglichkeiten, also in Information,
zu ibersetzen weifs. Ein System kann fiir diesen Vorgang nur ei-
gene Operationen verwenden, das heifdt es kann sich nur auf eige-
ne Operationen beziehen (Selbstreferenz), und zwar indem es auf
andere eigene Operationen vor- und zuriickgreift (Rekursivitat).
Das sind exakt die Grundlagen einer Theorie des Beobachters, die
Heinz von Foerster nennt: die Errechnung unendlicher Rekursio-
nen und ein Kalkiil der Selbstreferenz (von Foerster 1979: 89). Die
Systemtheorie ist eine Theorie des Beobachters.

Die Unterscheidung von System und Umwelt ist zwar im Lich-
te des Formkalkiils nur eine mégliche Unterscheidung unter vielen
anderen, die ein (wissenschaftlicher) Beobachter benutzen kann,
um sich einen Zugang zu seinem Gegenstand zu verschaffen. Aber
im selben Lichte wird auch deutlich, dass man es mit einer beson-
deren Unterscheidung zu tun hat, weil es keine Unterscheidung
ohne einen Beobachter gibt — was nicht bedeutet, dass zuerst der
Beobachter in die Welt kommt, denn ein Beobachter ist nur ein
Beobachter, wenn er eine Unterscheidung trifft.'® Das ist die ent-
scheidende Nahtstelle zwischen Formkalkiil und Systemtheorie.
Hinter jeder Beobachtung steckt ein Beobachter, der eine Unter-
scheidung trifft, die es ihm erlaubt, mindestens zwei Seiten zu
trennen und eine davon zu bezeichnen, um daraufhin bestimmen
zu kénnen wie weitergemacht werden kann. Denn wozu sollte er
eine Seite bezeichnen, wenn nicht, um Ankniipfungspunkte fiir
weitere Operationen zu gewinnen? Luhmann stellt diese einschnei-
dende Frage und gibt auch sogleich die Antwort:

»Das ganze Mangver hat nur Sinn, wenn eine Sequenz von Operationen
produziert wird, die [...] zur Gegenseite der Unterscheidung tibergehen

kann. Beobachtung ist also nie als isoliertes, vergangenheits- und zukunfts-

10 Ein Beobachter verwendet immer eine Unterscheidung, um Anschluss-
moglichkeiten zu eruieren. Konnte man den Moment dieser Verwen-
dung einfrieren, dann ist der Beobachter sogar nichts anderes als seine
aktuell getroffene Unterscheidung (auch wenn er sich selbst nur von
Bezeichnung zu Bezeichnung hangelt und das nicht im Hinblick auf
die verwendete Unterscheidung reflektieren muss). Die Unterschei-
dung und der Beobachter, wie es bei Spencer-Brown heifét, sind in der

Form identisch.

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOMMUNIKATION

loses Ereignis moglich. Sobald sich aber Sequenzen bilden, differenziert
sich die zustande gekommene Sequenz gegen andere, abgelehnte oder
nicht berticksichtigte Méglichkeiten. Es entsteht im Vollzug der Operation

eine Differenz — eben eine Differenz von System und Umwelt.« (Luhmann

1990¢: 9)

Systeme bekommen zwar formtheoretisch einen anderen Status, weil
die Formtheorie daran erinnert, dass ein System nur eine gesell-
schaftlich produzierte Sinnform unter anderen ist (Baecker 2005b:
152 ff.). Aber die Systemtheorie erinnert wiederum die Formtheorie
daran, dass ihre Rekursionen und ihre Selbstreferenz nur in Form
eines Systems-in-einer-Umwelt moglich sind. Es handelt sich des-
halb immer um perturbierte Rekursionen und nur deshalb lassen sich
Moglichkeiten der abweichenden Reproduktion gewinnen, so dass
dasselbe System immer wieder anders ist (Baecker 2000b; Glanville
1988b). Die Systemform reproduziert sich also nicht nur trotz, son-
dern auch dank der Stérungen, mit denen sie sich konfrontiert. Ein
System ist nicht autark, sondern autonom.

5.4 DIE GESELLSCHAFT DER BEOBACHTER

Aus diesen Uberlegungen folgt eine Annahme, mit der eine Form-
theorie steht und fillt und in der sie mit der Systemtheorie und
Kybernetik zweiter Ordnung zusammentrifft: Alles, was gesagt wird,
wird von einem Beobachter zu einem Beobachter gesagt (vgl. von Foer-
ster 1979; Maturana 1978; Maturana/Varela 1984). Da man auch
etwas sagen kann, ohne Sprache zu benutzen, kénnte die generali-
sierte Fassung lauten: Alles Bestimmte wird von einem Beobachter
fiir einen Beobachter bestimmt. Dieser Satz formuliert gleichsam
Anfang und Ende einer Formtheorie. Er fordert dazu auf zu beach-
ten, dass (a) nichts davon ausgenommen ist, das heiflt auch Beob-
achter selbst zu dem gehoren, was durch einen Beobachter be-
stimmt wird, dass (b) ein Beobachter niemals allein auftritt, son-
dern sich stets in kommunikativen Verhiltnissen bewegt, so dass
Kommunikation offensichtlich zugleich Problem und Lésung, zu-
gleich Ursache und Wirkung des Gesagten ist und dass deshalb (c)
eine Formtheorie, als Theorie der Beobachtung der Unterscheidun-

79

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE FORMEN

gen von Beobachtern, nur als Kommunikationstheorie gesagt wer-
den kann.

Denkt man nun zuriick an Spencer-Browns Einfithrung des
Beobachters als denjenigen, der eine Unterscheidung trifft, ja sogar
im Augenblick des Treffens einer Unterscheidung nichts anderes
als diese Unterscheidung ist, und nimmt die These hinzu, dass ein
Beobachter nur ein Beobachter in Gesellschaft sein kann, dann hat
Spencer-Brown nicht nur einen allgemeinen Formalismus der Be-
obachtung entworfen, sondern eher noch einen allgemeinen Forma-
lismus der Kommunikation (vgl. Baecker 2005b und siehe oben, Ka-
pitel 2).

Es ist unter diesen Umstinden vermutlich kein Zufall, dass die
beiden Anforderungen an eine Theorie des Beobachters, Selbstrefe-
renz und Rekursivitit, sich nicht nur mit den Grundlagen der Sys-
temtheorie, sondern auch mit Uberlegungen zu einer Kommunika-
tionstheorie decken, deren grundlegendes Theorem »Kommunika-
tion ist Rekursion« lautet (von Foerster 1993b: 83). Ausfihrlicher
formuliert heifdt es an ebendieser Stelle: »Kommunikation ist das
Eigenverhalten in einem rekursiv operierenden, zweifach geschlos-
senen System.« Beobachter existieren mit anderen Worten nur in
Kommunikationssystemen. Ein Beobachter kommt nicht nur sel-
ten, er kommt vielmehr nie allein. Er ist immer Beobachter in Ge-
sellschaft und alles, was sich an Kommunikation beteiligen kann,
ist ein Beobachter. Gesellschaft ist letztlich ein Beobachter, der Be-
obachter beobachtet — der sie markiert, Beobachtungen auf sie zu-
rechnet und sie dadurch zu Beobachtern macht.

»Gesellschaft« ist der Name, den Niklas Luhmann dem rekursiv
operierenden, doppelt geschlossenen System gibt, dessen Eigen-
verhalten Kommunikation ist. Er spricht in diesem Fall auch von ei-
ner Autopoiesis der Kommunikation (Luhmann 1984a; 1997a). Das
besagt einfach, dass Kommunikation nur auf weitere Kommunika-
tion vor- und zuriickgreifen kann, dass man also auch nur durch wei-
tere Kommunikation feststellen kann, ob kommuniziert worden ist
oder nicht. Man hat keine andere Moglichkeit. Man muss einen Ge-
danken schon duflern, dann ist es schon kein Gedanke mehr, und
ihn damit der Kommunikation veriuflern, die dann auf ihre Weise
damit umgeht. Dass dieser Umgang mit AuRerungen und Veriu-
Rerungen nicht rein zufillig verlduft, ist bestimmten kommunika-
tiven Eigenformen der Gesellschaft geschuldet, mit deren Redun-

180

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOMMUNIKATION

danz jegliches Bewusstsein zu rechnen gelernt hat — zum Beispiel
Takt, Person, Rolle, Norm, Wert, Organisation, Gesprich, Streit,
Stadt, Grenze, Wirtschaft, Religion, etc. Man kann eine AufRerung
oder einen Text zwar immer auf einen externen Beobachter als Ur-
sache fiir Kommunikation zurechnen, aber wie eine Auferung oder
ein Text in den Kommunikationsprozess eingebunden wird, ist kei-
ne Frage bewusster Intention. Es ist vielmehr die Gesellschaft, die
ihre Beobachtung derart externalisiert. Das heif3t nicht, dass es kei-
ne externen (energetischen) Ursachen fiir Gesellschaft gibt. Auto-
poiesis bezeichnet kein perpetuum mobile. Autopoietische Systeme
kontrollieren eben nicht alle Ursachen, die fiir ihr Fortbestehen
notwendig sind. Aber sie verstehen es, Ursachen zu selegieren und
zu rekombinieren, so dass man, wenn man etwas iiber Gesellschaft
beziehungsweise Kommunikation in Erfahrung bringen mochte, auf
ihre Formen der Selektion und Rekombination und auf die durch sie
er6ffneten Freiheitsgrade und ihre Konditionierung achten sollte —
nicht auf ihre Ursachen (Bateson 1972: 409 ff., 454 ff.; Baecker
2005b) Autopoiesis ist deshalb auch kein Erklirungsprinzip. Aber
sie erlaubt es, die Frage zu stellen, wie es ein System jeweils schatftt,
seine Autopoiesis trotz variierender Strukturformen aufrecht zu er-
halten, wie es also schafft, sich selbst zu reproduzieren.

Autopoietische Systeme haben daher ein Reproduktionsproblem
und keinesfalls ein Bestandsproblem. Dieses Problem stellt sich
ihnen durch die Tatsache, dass ihre Elemente Ereignisse sind, also
keine Dauer haben und stindig zerfallen (Luhmann 1984a; siche
zu dieser Figur auch Weick 1979: 161 ff.). Wenn es eine Losung fur
dieses Problem geben soll, muss das System sie selbst finden.

Die Grundlage fiir das Finden einer Lésung ist verbliiffend ein-
fach. Sie liegt darin, dass sich Systeme selbst beobachten, das heif3t
jede ihrer Operationen ist zugleich eine Beobachtung. Es gibt keine
andere Operationsform in einem System als Beobachtung. Sofern
man es mit autopoietischen Systemen zu tun hat, operieren sie
beobachtend, und zwar soziale Systeme genauso wie psychische,
organische, neuronale oder mechanische Systeme.'' Diese unter-

11 Tatsichlich gibt es noch keine Beschreibungen autopoietischer Systeme
auf mechanischer Operationsgrundlage. Sollte man sich an den Bau oder
die Beschreibung solcher Maschinen machen, wird man jedoch um die

Erprobung dieser Annahme nicht herum kommen. Es bleibt natiirlich

181

- am 14.02.2026, 19:00:35.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE FORMEN

schiedlichen Systeme unterscheiden sich also nicht dahingehend,
ob sie beobachten oder nicht, sondern darin, wie sie ihre Operatio-
nen beobachten und dadurch realisieren: durch Kommunikation,
Vorstellung, Metabolismus oder elektrischen Impuls."” Gleichwohl
bleibt strittig, inwieweit die Annahme, dass alle autopoietischen Sy-
steme beobachten, auf psychische und soziale Systeme beschrinkt
bleiben muss, weil es sich dabei um die einzigen autopoietischen
Systeme handelt, die Sinn erzeugen und verwenden (vgl. Fuchs 1999).
Das kann man hier jedoch offen lassen. Unser Interesse gilt ohne-
hin der Gesellschaft als soziales System und ihrer Operationsform
der Kommunikation. Und diesbeziiglich ist diese These — zumin-
dest systemtheoretisch — unstrittig und bereits vielfach empirisch
untersucht und bestitigt worden."®

Insofern also die Gesellschaft die Form eines Systems hat, um-
fasst der Gegenstand »Gesellschaft« die Gesellschaft und ihre Um-
welt; Kommunikation und Bewusstsein; Kommunikation und Wahr-
nehmung; oder, um diese Liste abzukiirzen, Kommunikation und
ihre unbestimmte, aber eben nur durch Kommunikation selbst be-
stimmbare Auflenseite, sei es Bewusstsein, Wahrnehmung, Kérper,
Materie oder was auch immer.'* Die Gesellschaft reproduziert sich,
wie jedes System, indem sie die permanenten Stérungen aus ihrer
Umwelt fiir Strukturaufbau zu nutzen versteht. Folglich ist die Ge-
sellschaft nur deshalb so, wie sie ist, weil sie immer schon mit den
Eigenarten und Stérungen des Bewusstseins vertraut ist. Genauso

eine Hypothese, die, wie jede Hypothese, zu Modifikationsvorschligen
(mithin: Falsifikationsversuchen) einlidt.

12 Uber diese Aussage wundert man sich nur, wenn man Beobachtung
mit menschlicher Wahrnehmung gleichsetzt. Diese Gleichsetzung hat
es bisher wohl auch erschwert, zu einer soziologischen Theorie der Be-
obachtung zu kommen.

13 Empirisch untersucht? Hier kann man problemlos auf alle Studien
Luhmanns zu den einzelnen Funktionssystemen, auf seine Forschun-
gen zu Organisation, zum Risiko und zu 6kologischen Gefihrdungen
und nicht zuletzt auf seine historischen Studien zu Gesellschaftsstruk-
tur und Semantik verweisen. Meistens wird ignoriert, dass das zu ei-
nem Grofteil empirische Studien sind, auch wenn Datentabellen, Stan-
dardabweichungen und Korrelationskoeffizienten fehlen.

14 Wir kommen im dritten Teil darauf zuriick.

182

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOMMUNIKATION

ist aber das Bewusstsein nur so, wie es ist, weil es immer schon mit
den Eigenarten und Stérungen der Gesellschaft vertraut ist. Man
spricht, auf Anregung von Spencer-Brown, von konditionierter Ko-
produktion (Fuchs 2004). Die Konsequenz aus diesen Uberlegun-
gen ist, dass ausnahmslos jede soziale Form an der Differenz von
Kommunikation und Bewusstsein arbeitet. Jede Form muss als ei-
ne Form verstanden werden, die sowohl Reproduktion als auch
Stérung ermoglicht.

Das Verhiltnis von Form- und Systemtheorie stellt uns vor ge-
wisse Herausforderungen. Unter anderem hat man es jetzt erst ein-
mal nur mit einem sozialen System, Gesellschaft, und einer Viel-
zahl kommunikativer Formen zu tun, in denen und durch die sich
dieses System reproduziert. Die Idee einer sozialen Autopoiesis wird
auf die Gesellschaft beschrinkt und das Problem der Autopoiesis
weiterer sozialer Systeme innerhalb der Autopoiesis der Gesell-
schaft umgangen."” Daraus ergeben sich mehrere Folgeprobleme, von
denen hier eines herausgegriffen wird, das besonders zentral zu sein
scheint. Man kénnte nimlich aus den vorangegangen Uberlegun-
gen schlieflen, dass sofern Gesellschaft das einzige soziale System
ist, sie auch der einzige soziale Beobachter ist. Aber die Gesell-
schaft ist keinesfalls ein einheitlicher Superbeobachter, weil sie sich
nicht jenseits ihrer Formen realisieren kann. Das heifit, sie findet ih-
ren Ausdruck nur in der jeweiligen Form, die sie gerade aufruft
und die es dann ermdéglicht, Kommunikation fortzusetzen. Sie er-
scheint deshalb, je nach Form, immer als ein anderer Beobachter,
und weil sie selbst nicht lokalisierbar ist und sich verteilt und
selbstihnlich reproduziert, erscheint sie auch stets als mehrere Be-
obachter gleichzeitig und deshalb, wenn man so will, auch als Viel-
zahl sozialer Systeme. Die Gesellschaft ist differenziert, das heifit sie
reproduziert sich durch Interaktion, durch Organisation, durch so-
ziale Bewegungen und durch jeden ihrer Funktionsbereiche, ohne

15 Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme und seine Differenzie-
rungstheorie der Gesellschaft sind durchaus eindrucksvolle Beweise
dafiir, dass die Konjektur einer Autopoiesis der Autopoiesis ein fiir die
Soziologie nicht nur gangbarer, sondern auch duflerst fruchtbarer Weg
ist. Es geht hier daher nicht um Substitution, sondern um eine Per-
spektivenverschiebung. Im dritten Teil werden die differenzierungs-

theoretischen Konsequenzen dieser Annahme ausfiihrlich behandelt.

183

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE FORMEN

in einer dieser sozialen Formen und erst recht nicht in ihrer Sum-
me aufzugehen. Hier greifen Gotthard Giinthers Begriffe der Poly-
kontexturalitit und der compound-contexturality in all ihrer Radikali-
tit.'® Und hier schligt ferner, wenn auch auf etwas andere Weise,
Luhmanns gesellschaftstheoretische Annahme durch, dass die Ge-
sellschaft als System sich nicht durch eine einheitliche operative Kon-
trolle auszeichnet, sondern nur an den strukturellen Auswirkungen
beobachtet werden kann, die sie in jeder ihrer differenzierten For-
men zeitigt (Luhmann 1997a: 42 £.).

Ein Beobachter ist als System und Form genauso wenig lokali-
sierbar wie jede andere Form. Er ist keine Instanz mit Hochsitz,
auf die man umstandslos zeigen kann. Noch nicht einmal ein als Ein-
heit identifizierbares Individuum ist ein einheitlich lokalisierbarer
Beobachter. Je nach Situation, in der es sich zu befinden glaubt, ist
es bereit, eine andere Person zu sein, sich andere Rollen zuschrei-
ben zu lassen oder seine Aufmerksamkeit auf andere Dinge zu
lenken. Es ist dann bei der Arbeit ein anderer Beobachter als zu
Hause. Es ist unter Kolleginnen und Kollegen ein anderer Beob-
achter als beim Beurteilungsgesprich mit dem Vorgesetzten. Es
wire deshalb auch verfehlt, in der Einheit eines individuellen Be-
wusstseins eine Art Superbeobachter oder ein situationsiibergrei-
fendes Selbst zu sehen, weil es nur in Kommunikation als Beob-
achter behandelt wird (und sich freilich dann auch in Einsambkeit
daran erinnern kann). Natiirlich rechnet sich das Bewusstsein
fortwihrend ein solches Selbst zusammen. Jedoch ist dieses Selbst,
wie man neurophysiologisch mittlerweile sagt, ein an keiner be-
stimmten Stelle im Gehirn oder Nervensystem lokalisierbares und
deshalb virtuelles Selbst, das man in Form des »Ich« letztlich nur
fiir soziale Zwecke benétigt (Varela 1992). Der sicherste Anhalts-
punkt, um die Einheit eines individuellen Bewusstseins unterstel-
len zu konnen, ist der Kérper. Der Korper erleichtert der Gesell-
schaft und ihren Individuen die Lokalisierung und Vereinheitli-
chung von Bewusstsein ungemein. Die Gesellschaft kann fur die
Selbst- und Fremdzurechnung ihrer eigenen Einheit hingegen auf
keinen Korper zuriickgreifen, in dem sich dann vermeintlich alle

16 Compound-contexturality ist Giinthers Begriff fiir die Koexistenz und
Einheit unterschiedlicher Kontexturalititen, die so aufeinander bezo-

gen sind, dass sie eine Ordnung bilden. Vgl. Guinther 1979: 290 f.

184

- am 14.02.2026, 19:00:35. A


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOMMUNIKATION

sozialen Formen abspielen. Dafiir hat sie immerhin: Selbstbe-
schreibungen (Luhmann 1997a: 866 ff.; 2000b: 417 ff.).

Letztlich bleibt in Bezug auf das Verhiltnis von Form- und Sys-
temtheorie noch anzumerken, dass nicht jede gesellschaftliche Form
zwangsliufig ein Selbstbeobachter, also ein System ist. Unsere Po-
sition macht uns schliefllich unabhingig von dieser Annahme und
erlaubt es deshalb auch, Eigenformen der Autopoiesis der Gesell-
schaft zu untersuchen, die keinen Systemstatus haben. Aber den-
noch ist jede Form insofern immer eine selbstreproduzierende, ei-
ne selbst rechnende Form, als sie an der Autopoiesis der Gesell-
schaft und ihres tiber Selbstbeschreibungen koordinierten Ge-
dichtnisses partizipiert.'’

5.5 DIE ARBEIT DER SOZIOLOGIE

Diese Uberlegungen fiithren weit iiber das hinaus, was man in der
Sozialforschung fiir eine Theorie des Beobachters und der Beobach-
tung benétigt. Aber wollte man dennoch kurz dort verweilen, so
man muss sich nur vor Augen fithren, welche Konsequenzen sich
daraus beispielsweise fiir die Schulung von Beobachtern oder die
Auswertung von Beobachtungsdaten ergeben. Man schwort Beob-
achter dann nicht auf Kriterien oder Kategorien ein, sondern auf Un-
terscheidungen; man macht deutlich, dass sie Beobachter beobach-
ten und dabei selbst an Gesellschaft partizipieren und nicht etwa au-
Rerhalb stehen; man sensibilisiert dafiir, nicht nur auf menschliche
Beobachter, sondern auch auf soziale, organische oder mechani-
sche Beobachter zu achten; man erinnert sie daran, dass sie sogar
in Formen nicht-teilnehmender Beobachtung in kommunikative
Rekursionen verstrickt sind, wenn auch nicht zwangsliufig mit den
Beobachtern, die sie beobachten; und man gibt ihnen zu erkennen,
dass sie nicht nur Beobachter als Beobachter beobachten, sondern
auch mit beobachten, wie diese Beobachter sich untereinander und
sie selbst als Beobachter beobachten, das heiflt welche Form der
Kommunikation jeweils realisiert wird.

17 Hier liegen dann mitunter Ansatzpunkte fiir eine Theorie der Kultur.

Vgl. Baecker 2000a.

185

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE FORMEN

Man kann das auf die kurze Formel bringen, dass die Arbeit der
Soziologie in der Beobachtung von Beobachtern besteht. Das schlief3t
Akteure mit ein, nimmt sie aber als Beobachter-in-Gesellschaft ernst
(vgl. Leifer 1991). Auch Menschen werden in der Gesellschaft als Be-
obachter beobachtet und miissen diesbeziiglich ernst genommen
werden — aber ohne Vorzugsbehandlung, sondern gleichsam auf Au-
genhdhe mit sozialen Formen, Computern, Tieren und unter Um-
stinden auch Objekten (Latour 1999, 2007; Glanville 1988a). Das
ist genau genommen die sowohl fiir die Sozialforschung als auch die
Soziologie im Hinblick auf ihre methodischen Techniken entschei-
dende Lehre aus diesen grundlagentheoretischen Betrachtungen.

Die Beobachtung von Beobachtern wird im Gegensatz zur Beob-
achtung von Objekten Beobachtung zweiter Ordnung genannt (von
Foerster 1993a; Luhmann 1995a: 92 ff.). Man kénnte auch sagen:
Beobachtung erster Ordnung ist eine Beobachtung von Operatio-
nen (oder eben auch kondensierter Resultate von Operationen, wie
Identititen, Objekte, Dinge), Beobachtung zweiter Ordnung eine Be-
obachtung von Beobachtungen.'® Man kann also zum einen Opera-
tionen und zum anderen Beobachtungen beobachten und je nach-
dem, wofiir man sich entscheidet, macht es hinsichtlich der Még-
lichkeiten, aber auch hinsichtlich der Konsequenzen, einen grofRen
Unterschied.

Der Begriff der Beobachtung zweiter Ordnung steht in unmit-
telbarer Beziehung zum Begriff der Form. Nur ein Beobachter

18 Beobachtungen hoherer Ordnung sind zwar prinzipiell denkbar, wer-
den jedoch nicht benétigt, weil sich jede Beobachtung letztlich auf eine
dieser beiden Ordnungen zuriickrechnen lisst. Andernfalls wiirde man
diese Unterscheidung kategorisierend verwenden, sie also so behan-
deln, als ob es zwei Mengen von Beobachtern gibt, in die sich jeder Be-
obachter eindeutig zuordnen liefRe, so dass eine weitere Menge von Be-
obachtern denkbar wird, die, insofern sie die Menge der Beobachter
zweiter Ordnung beobachtet, die Beobachter dritter Ordnung enthilt.
Beobachtungen dritter, vierter, fiinfter Ordnung einzuftihren, kann fiir
Mlustrationszwecke durchaus Sinn machen, ldsst sich aber als Versuch
wissenschaftlicher Beobachter beobachten, in einer Gesellschaft, die
selbst schon alle ihre Operationen auf Beobachtung zweiter Ordnung
umgestellt hat (vgl. Luhmann 1992a), als Wissenschaft iiberhaupt noch

einen Unterschied machen zu kénnen.

186

- am 14.02.2026, 19:00:35.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOMMUNIKATION

zweiter Ordnung kann die Form einer Unterscheidung beobachten.
Immer wenn bisher eine Form notiert worden ist oder, sei es empi-
risch oder theoretisch, von Form die Rede war, ist dies im Modus
der Beobachtung zweiter Ordnung geschehen. Der Vollzug einer Be-
obachtunglg durch einen Beobachter erster Ordnung,

Abbildung 2: Beobachtung 1. Ordnung

7

<
<

Vollzug (Pfeil) einer Operation durch Bezeichnung von {a}

geschieht zwar in Abhingigkeit von einer Unterscheidung. Die Un-
terscheidung kann aber im Vollzug selbst nicht bezeichnet werden.
Operativ und aktuell zihlt nur die markierte Seite {a}. Die Beobach-
tung von {a} im Kontext einer zunichst unbestimmten aber eben
bestimmbaren Auflenseite {b}, und damit die Beobachtung der Form
einer Unterscheidung, kann nur ein Beobachter zweiter Ordnung
vornehmen, der stets nachtriglich ins Spiel kommt. Auf diesen
Umstand verweist die folgende Abbildung:

19 Es sei noch einmal daran erinnert, dass ein mark nicht nur ein Zeichen
fiir den markierten Zustand ist, sondern immer auch die Aufforderung
oder Instruktion, die Unterscheidung zu vollziehen (Spencer-Brown
1969: 4 ff.). In dieser Funktion als Aufforderung wird die Markierung
cross genannt. Der Haken ist ein »cross«, weil er eine Operation bezeich-
net; und er ist ein »mark«, weil er die Beobachtung einer Operation
durch einen Beobachter markiert (vgl. Baecker 1993c). Ein +-Zeichen
markiert eine Zahlenreihe als Addition, ist aber auch zugleich die Auf-
forderung: addiere! In Bezug darauf wiirde Spencer-Browns Operator
allerdings auch die zu addierenden Zahlen als Markierungen und als
zu vollziehende Operationen behandeln. Es gibt in dieser Theorie keine

selbstverstindlichen Identititen mehr.

187

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE FORMEN

Abbildung 3: Beobachtung 2. Ordnung

1

%(_J

Form

Beobachtung der Form
(= Vollzug der Operation der Beobachtung der Form)

Ein Beobachter zweiter Ordnung kann, muss aber kein anderer Be-
obachter sein. Da Beobachtung eine Operation bezeichnet und nicht
an eine bestimmte Einheit (Mensch, Tier, Gott, Maschine, Wissen-
schaft, Organisation, Volk etc.) gebunden ist, kann jeder Beobach-
ter sowohl Beobachter erster als auch zweiter Ordnung sein. Ein
Beobachter erster Ordnung, der anschliefend seine eigene Beobach-
tung beobachtet, wird dadurch zum Beobachter zweiter Ordnung.
Inwiefern es sich dabei dann nicht trotzdem um unterschiedliche
Beobachter handelt, kann man offen lassen, denn es braucht schlief2-
lich einen Beobachter, der einen solchen Zusammenhang der Be-
obachtungen durch Zurechnung auf einen Beobachter herstellt und
ihn so iiberhaupt erst konstituiert.

In einer anderen Formulierung kénnte man sagen, dass Beob-
achtung zweiter Ordnung den Kontext der Operation eines Beobach-
ters erster Ordnung und damit seine Abhingigkeiten sichtbar macht.
Thren eigenen Kontext kann sie beim Vollzug allerdings genauso we-
nig mit beobachten wie eine Beobachtung erster Ordnung. Deshalb
ist jede Beobachtung zweiter Ordnung selbst eine Beobachtung erster
Ordnung, die sich wiederum der Beobachtung aussetzt. Die Beobach-
tung der Form durch einen Beobachter zweiter Ordnung kann durch
eine weitere Beobachtung wiederum auf ihren Kontext und ihre Form
hin beobachtet werden. Es entsteht bei jeder Beobachtung eine un-
markierte Auflenseite, die man im selben Moment einfach nicht
sieht. Und es kommt hinzu — wie es Heinz von Foerster ausdriickt
— dass man nicht sieht, dass man nicht sieht (von Foerster 1973).
Deshalb spricht man vom blinden Fleck des Beobachters: die fiir je-
de Beobachtung notwendige Unterscheidung kann nicht gleichzeitig
mit beobachtet, sondern immer nur im Nachtrag ermittelt werden.

188

- am 14.02.2026, 19:00:35.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOMMUNIKATION

Abbildung 4: Beobachtung 2. Ordnung als Beobachtung 1. Ordnung

Die Beobachtung des Kontexts einer Beobachtung 2. Ordnung
(Abbildung 3) ist selbst eine Beobachtung 2. Ordnung, die letztere als
Beobachtung 1. Ordnung beobachtet

Der Beobachter zweiter Ordnung ist so gesehen weder privilegiert
noch kann er sehen, wie die Welt, Systeme, Netzwerke oder Objekte
wirklich sind. Auch er hat seinen blinden Fleck. Das gleiche gilt fiir
einen Beobachter »dritter« Ordnung, dessen Beobachten selbst ei-
ne Beobachtungsoperation erfordert (Beobachtung 1. Ordnung), die
einen Beobachter beobachtet (Beobachtung 2. Ordnung) und eine
Aufenseite produziert, die unmarkiert bleiben muss — auch wenn
der beobachtete Beobachter ein Beobachter zweiter Ordnung ist. So
ergeht es allen Beobachtern und ihrer Beobachtung. Man muss sich
damit abfinden, dass es keinen Logenplatz fiir aulerordentliche Be-
obachtung oder auflerordentliche Beobachter gibt. Auch die Wissen-
schaft kann das nicht bieten. Es finden sich immer Beobachter zwei-
ter Ordnung, die scheinbare Gewissheiten von Beobachtern, gleich
welcher Ordnung, korrumpieren kénnen.

Auch wenn sie selbst immer durch weitere Beobachtung auf ih-
ren blinden Fleck hin beobachtet werden kann, stattet Beobachtung
zweiter Ordnung Beobachter mit anderen Méglichkeiten aus (vgl.
Luhmann 1990b). Zunichst schrinkt sie die Beobachtung jedoch
ein, weil sie sich ausschlieflich auf Beobachtung bezieht und auf
nichts anderes. Diese Einschrinkung ist aber die entscheidende
Voraussetzung dafiir, dass man mehr zu sehen bekommt: [1] Beob-
achtungen zweiter Ordnung beobachten Beobachter nicht nur als
Objekt, sondern sehen auch, dass sie beobachten, das heifdt, dass sie

189

- am 14.02.2026, 19:00:35.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE FORMEN

Unterscheidungen benutzen, um zu einer bestimmten Standortbe-
stimmung oder Zustandsbeschreibung zu kommen. Sie kénnen
mit anderen Worten einen Beobachter von seinen Beobachtungen
unterscheiden; [2] Beobachter zweiter Ordnung sehen auflerdem,
dass Beobachtungen von einem gleichzeitig aufgerufenen Kontext
abhingig sind, der jedoch nicht feststeht, sondern mit der Beobach-
tung variiert. Man sieht, dass Beobachter gar nicht sehen, dass sie
nicht sehen, denn sie tun einfach, was sie tun (zum Beispiel Beob-
achter beobachten); [3] und man sieht, dass Beobachter nicht nur
nicht sehen, dass sie nicht sehen, sondern dass sie ferner auch nicht
sehen, dass sie nicht sehen, was sie nicht sehen. Das ist die Ergin-
zung, die Luhmann dem eher ethisch motivierten Diktum Heinz
von Foersters, dass man nicht sieht, dass man nicht sieht, hinzufiigt
(vgl. dazu von Foerster 1999). Das macht zwar weder ethisch noch
kybernetisch einen Unterschied, bahnt aber den Weg fiir soziologi-
sche Forschung (vgl. Baecker 2002c). Die unbestimmte Blindheit des
Beobachters wird durch diesen Zusatz bestimmbar und erméglicht
soziologische Anschlussfragen und empirische Forschung zu sach-
lichen, sozialen und zeitlichen Kontexten, Moglichkeiten und Ab-
hingigkeiten sozialer Phinomene. Genau das bezweckt das Ange-
bot an die Soziologie, sich in ihrem Gegenstandsbereich explizit
auf die Beobachtung der Form von Unterscheidungen einzulassen.

Man wiirde diese Uberlegungen falsch verstehen, wenn man nun
annehmen wiirde, dass Beobachtung zweiter Ordnung blof eine
Forschungsstrategie ist, die nur versierten Systemtheoretikern zur
Verfligung steht. Vielmehr handelt es sich um eine empirisch eta-
blierte Form der Beobachtung in der Alltagswelt genauso wie in
hoch formalisierten Kontexten.”® Ein soziales System und seine
Strukturen sind ausnahmslos auf Beobachtung zweiter Ordnung ein-
gestellt.”' Nicht, dass es keine Beobachtungen erster Ordnung mehr
gibt. Es gibt sie zuhauf. Schlieflich erfordert jede Beobachtung zwei-
ter Ordnung selbst eine Operation, ist also immer zugleich auch
eine Beobachtung erster Ordnung. Gemeint ist vielmehr, dass ein
soziales System auf das Auftauchen von Beobachtung zweiter Ord-
nung strukturell, das heifft durch entsprechende Erwartungs- und

20 Deshalb braucht man eine Ethnomethodologie. Siehe oben, Teil I.
21 Das ist fiir Luhmann im Ubrigen das entscheidende Charakteristikum

der Moderne. Vgl. insbesondere Luhmann 1992a.

I90

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOMMUNIKATION

Bewiltigungsmuster, eingestellt ist. In der Wirtschaft werden Be-
obachter beispielsweise hinsichtlich der Preise beobachtet, die sie
zu zahlen, zu setzen und zu fordern bereit sind. Verabredungsan-
gebote werden daraufhin beobachtet, welche anderen Freizeitmdg-
lichkeiten sich noch anbieten. Die Wissenschaft lebt davon, die
verdffentlichten Forschungsergebnisse anderer Beobachter zu beob-
achten und auf ihren Wahrheitsgehalt zu tiberpriifen. Politiker be-
obachten sich wechselseitig daraufhin, ob ihre jeweiligen AuRerun-
gen von potentiellen Wihlern positiv oder negativ eingeschitzt wer-
den. Die Undurchsichtigkeit jeder Organisation ist ein Effekt des Tat-
bestands, dass man Entscheidungen anderer Beobachter beobach-
tet und als Primisse weiterer Entscheidungen zugrunde legt. Sozi-
ale Bewegungen beobachten, wie sie in der medialen Offentlichkeit
beobachtet werden. Nichts hilt ein soziales System mehr auf Trab
als Beobachtung zweiter Ordnung, denn durch sie erweist sich jede
Beobachtungsoperation als kontingent. Kontingenz schligt im Zu-
ge dieser allgemeinen sozialen Praxis voll auf die strukturellen
Moglichkeiten und Unmdglichkeiten eines sozialen Systems durch
(Luhmann 1992b). Interessiert man sich fiir die ungeheure Dyna-
mik der modernen Gesellschaft, wird man aussagekriftige Erkli-
rungen bereits mit Hilfe dieser einen Figur der Beobachtung zwei-
ter Ordnung anfertigen koénnen.

Die Differenz von Gesellschaftsstruktur und Semantik ist die
vielleicht bekannteste Konsequenz, die sich aus der Unterscheidung
von Beobachtung erster Ordnung (Operation) und Beobachtung zwei-
ter Ordnung ergibt.”? Die Gesellschaft baut verschiedene struktu-
relle Absicherungen ein, je nachdem ob es um die operative Siche-
rung ihrer Autopoiesis geht oder um die Beobachtung der dadurch
realisierten Struktur. Die operative Struktur der modernen Gesell-
schaft bestimmt Niklas Luhmann als funktionale Differenzierung
(Luhmann 1997a: 707 ff.). Die Gesellschaft realisiert und sichert ihre
Autopoiesis dann also primir (nicht: einzig und allein) iiber die
Schaffung funktionaler Bezugsprobleme, deren Bearbeitung sie Sub-
systemen {iberlisst. Funktionssysteme (Wissenschaft, Politik, Reli-
gion, Kunst, Wirtschaft, Erziehung, Recht, Massenmedien, Kranken-

22 Siehe insbesondere Luhmanns historische Studien zur Umstellung der
Gesellschaftsstruktur von stratifikatorischer auf funktionale Differen-

zierung (Luhmann 1980a; 1981b; 1989a; 1995b)

191

- am 14.02.2026, 19:00:35.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE FORMEN

behandlung, Intimitit) prigen augenblicklich das Bild der modernen
Gesellschaft. Thre Semantik, das heiflt das gesellschaftliche Reper-
toire an beobachtungsleitenden Interpretationen, Wortbedeutungen
und Beschreibungsformeln, kann dazu passen, kann aber auch vo-
rauseilen und andere Moglichkeiten der autopoietischen Reproduk-
tion erproben oder hinterherhinken und Muster verwenden, die mit-
hin noch aus der Zeit der Aufklirung oder gar der Antike stammen
kénnen (vgl. Stiheli 1998; Stichweh 2000). Die Beobachtung der Ope-
rationen kann also strukturell ganz andere Wege einschlagen als
die Operationen selbst. Das wichtige hierbei ist keineswegs, dass die
Beschreibungen an irgendeine objektive Wirklichkeit angepasst wer-
den miissen, sondern wichtig ist, zwischen operativem Geschehen
(Beobachtung erster Ordnung) und semantischen Formen (Beob-
achtung zweiter Ordnung) zu unterscheiden, um ihre unabhingige
Variation in Rechnung stellen zu kénnen.

Niklas Luhmann hat in diesem Zusammenhang beispielsweise
immer wieder betont, in welchen zahlreichen Hinsichten die mo-
derne Gesellschaft sich immer noch der Semantik Alteuropas be-
dient, um sich selbst zu beobachten und zu beschreiben, obwohl
ihre operative Struktur lingst in Formen verliuft, die andere Beob-
achtungsformen erforderlich machen. Darunter fillt zum Beispiel
die Vorstellung, dass die Gesellschaft ein (meist politisches) Zen-
trum habe, das die Gesellschaft insgesamt steuern kénne oder auch
die Vorstellung, die Grenzen der Gesellschaft lassen sich territorial
oder nationalstaatlich festmachen. Diese beiden sich hartnickig
haltenden Gesellschaftsbeschreibungen produzieren in Bezug auf
ihre anders gelagerte operative Grundlage Verwerfungen. Die Vor-
stellung eines gesellschaftlichen Zentrums sorgt zum Beispiel fiir
iiberzogene Hoffnungen an die Politik, die nur enttiuscht werden
kénnen und auflerdem den Blick verstellen fiir andere Méglichkei-
ten — insbesondere auch andere politische Méglichkeiten. Die Vor-
stellung gesellschaftlicher Territorialitit produziert wiederum eine
Sorge um Globalisierung oder die Feststellung von zunehmender
Internationalisierung, wo man es lingst mit einer einzigen Weltge-
sellschaft zu tun hat und deshalb in Bezug auf damit verbundene
Probleme womdglich zu einer ganz anderen Einschitzung der Lage
gelangen und dementsprechend auch ganz andere Schlussfolge-
rungen ziehen konnte.

192

- am 14.02.2026, 19:00:35.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOMMUNIKATION

Diese Differenzierung zwischen Operation und Beobachtung be-
ziehungsweise zwischen Beobachtung erster und zweiter Ordnung
ist nicht nur in Bezug auf Gesellschaft beobachtbar und entspre-
chend gegenwartsdiagnostisch verwendbar, sondern lisst sich bei-
spielsweise auch in Organisationen beobachten. Nicht umsonst ge-
lingt es Nils Brunsson, allein mit der Differenz zwischen action und
talk sowohl zentrale Probleme als auch Stirken von Organisationen
zu beobachten (Brunsson 1989). Und auch der Neoinstitutionalis-
mus lebt von der empirischen Entdeckung einer organisationalen
Doppelstruktur, die einerseits technischen Erfordernissen des ope-
rativen Kerns und andererseits institutionellen Erwartungen genti-
gen muss (Meyer/Rowan 1977; Meyer/Scott/Deal 1981).

Die Unterscheidung von Kommunikation und Handlung ist ein
weiteres Beispiel dafiir, weshalb es hilfreich ist, Operation und Beob-
achtung zu unterscheiden (Luhmann 1984a: 191 ff.; 1990a: 68 ff.).
Nur wenn man bereit ist, die eigentiimliche Selbstreferenz und Un-
terscheidbarkeit trotz Untrennbarkeit von Operation und Beobach-
tung nachzuvollziehen, kann man die zahlreichen Schwierigkeiten
hinter sich lassen, die man in der Soziologie mit Luhmanns Hand-
lungsbegrift hat. Anhand dieser Unterscheidung lisst sich ferner
verstindlich machen, wieso die Soziologie immer geglaubt hat, dass
soziale Systeme letztendlich durch handelnde Individuen erzeugt
werden.”? Das schwierige an der ganzen Sache ist, dass wir tagtig-
lich der Selbstbeobachtung der Kommunikation auf den Leim ge-
hen und uns und andere als wirkmichtige Akteure beobachten.
Das ist im Alltag nicht weiter problematisch und sogar notwendig,
weil man nur deshalb bereit und motiviert ist, das Spiel der Kom-
munikation immer wieder mitzumachen. Allerdings kann es der
Soziologie nicht gleichgtiltig sein, dass die diese Beobachtung ermog-
lichende Operation Kommunikation ist. Kimen wir ohne Kommu-
nikation tiberhaupt auf den Gedanken, dass wir handeln? Dass wir
uns als Organismen immer irgendwie verhalten, steht aufer Frage,
allerdings ist Handlung eine besondere Form des Verhaltens, das
unmittelbar mit Sinnzusammenhingen und, als soziales Handeln,
zusitzlich mit Orientierung am Verhalten anderer zu tun hat (We-

23 Hier sei nur stellvertretend fiir viele dhnliche Kritiken an die »Dame

ohne Unterleib« von Renate Mayntz (1987) erinnert.

193

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE FORMEN

ber 1921: 1).** Kommunikation beobachtet ihr Stattfinden, um An-
haltspunkte fiir weitere Operationen zu gewinnen, markiert diese
Anhaltspunkte als Handlungen und rechnet sie (meist) auf Inten-
tionen und korperliches Verhalten zu. Das ist jedoch die Eigenleis-
tung eines sozialen Systems und keine Leistung von Individuen —
wenngleich immer die Moglichkeit offen bleibt, es derart zuzurech-
nen, aber das erhirtet die empirische Plausibilitit dieser theoreti-
schen Annahme nur. Ein Kommunikationssystem beobachtet sich
selbst bisweilen in Form von Handlungssequenzen, um seine Selbst-
reproduktion zu erméglichen. Die Operation ist jedoch nicht Hand-
lung, sondern Kommunikation, die sich selbst ex post durch Beob-
achtung als Sequenz von Handlungen rekonstruiert (Luhmann
1984a: 191 ff.).” Niemand bestreitet, dass Menschen dabei ihre ei-
genen Wiinsche, Zwecke, Interessen, Vorstellungen oder Frames
entwickeln und mitlaufen lassen. Aber man sitzt gleichsam einer op-

24 Max Weber gibt in seinen Grundbegriffen eine methodische Anwei-
sung fiir soziologisches Beobachten, die das Sich-Ereignen von Kom-
munikation praktisch schon voraussetzt. Im Ubrigen ist auch ein Ver-
halten nicht nur so in der Welt, sondern ebenfalls Produkt der Be-
schreibung eines Beobachters. Aus diesem Grund liuft immer auch
der Verdacht mit, dass ein Verhalten sich letzten Endes immer kom-
munikativen Verhiltnissen verdankt und dadurch mitbestimmt ist, oh-
ne dass das einem Beobachter zwangsliufig auffallen muss. Denn ob
man sich in kommunikativen Verhiltnissen bewegt oder nicht, bleibt
wiederum der Interpretation eines Beobachters tiberlassen (von Foer-
ster 1972: 129).

25 Es ist jedoch auch eine andere Interpretation von Beobachtung erster
und zweiter Ordnung in Bezug auf Handlung und Kommunikation
moglich. Die obige Argumentation beschriankt sich praktisch auf die
Ebene der Kommunikation — wie sie Handlungen ex post konstruiert.
Aber es ist mit dieser Beschreibung genauso kompatibel, Handeln als
Beobachtung erster Ordnung zu betrachten und Kommunikation als
Beobachtung zweiter Ordnung. Die Gesellschaft realisiert dann ihre
operative Schliefung tiber Handlung und ihre regulative Schliefung
iiber Kommunikation. Handeln kann sich jedoch nie selbst als Beob-
achtung beobachten, sondern braucht den Umweg tiber Kommunikati-
on (Beobachtung zweiter Ordnung), muss sich also derart regulieren

lassen, um sich als Operation entsprechend setzen zu kénnen.

194

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOMMUNIKATION

tischen Tduschung auf, wenn man deswegen glaubt, dass die Selek-
tion von Zwecken, Motiven, Wiinschen etc. ausschlieflich und ein-
deutig dort lokalisierbar ist. Entscheidend ist auch hier: die Unter-
scheidung von Kommunikation und Bewusstsein.

195

- am 14.02.2026, 19:00:35. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 19:00:35.

Access


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415603.167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

