
https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Hoşsohbet 

Erika Glassen zu Ehren 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 
 

HERAUSGEGEBEN VOM 
ORIENT-INSTITUT ISTANBUL 

 
BAND 25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Hoşsohbet 

Erika Glassen zu Ehren 
 

 
 
 

Herausgegeben von  

Börte Sagaster 

Karin Schweißgut 

Barbara Kellner-Heinkele 

Claus Schönig 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

WÜRZBURG 2016 
      

 
ERGON VERLAG WÜRZBURG 

IN KOMMISSION 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Umschlaggestaltung: Taline Yozgatian 
 
Umschlagabbildung: Thomas Wilkoszewski (2010) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de 
abrufbar. 
 
Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie; 
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ISBN  978-3-95650-198-2 

ISSN  1863-9461 
 
© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung) 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung des 
Werkes außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts 
Istanbul. Dies gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikro- 
verfilmung sowie für die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unter- 
stützung des Orient-Instituts Istanbul, gegründet von der Deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums für Bildung und Forschung. 
 
 
Ergon-Verlag GmbH 
Keesburgstr. 11, D-97074 Würzburg 
 
 
 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis 

Börte Sagaster, Karin Schweißgut, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig 
Zum Geleit ............................................................................................................... 9 

Schriftenverzeichnis von Erika Glassen (in Auswahl) ......................................... 11 

Abkürzungen.......................................................................................................... 17 

Poesie und Bilder 

Barbara Kellner-Heinkele 
Poetische Botanik................................................................................................... 21 

Barbara Flemming 
Der Preis der Lyrik. Förderung, Auszeichnung, Opfer ......................................... 37 

Mark Kirchner  
Zwei Gedichte von Musa Dschälil.  
Tatarischer Text, Übersetzung, Anmerkungen ...................................................... 57 

Wolf-Dieter Lemke 
Orient-Bilder/Bilder-Orient.  
Imagination und visuelle Erschließung.  
Plädoyer für einen integrativen Ansatz ................................................................. 65 

Roman und Sprache 

Börte Sagaster  
Das „Viertel mit den sieben Leben“.  
Beyoğlu in der türkischen Romanliteratur............................................................ 83 

Karin Schweißgut  
Materielle Kultur und Literatur.  
Orhan Pamuks Masumiyet Müzesi und Elif Şafaks Baba ve Piç ............................. 97 

Tevfik Turan  
Refik Halid’in Bugünün Saraylısı Romanında Dil Algısı ..................................... 113 

Nazlı Kaner  
Das ist Liebe!  
Über den ersten Roman der Schriftstellerin Sâmiha Ayverdi (1905-1993) ........ 123 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INHALTSVERZEICHNIS 8 

Erinnerungen und (Auto)biographisches 

Martin Strohmeier  
Ein Verlierer der türkischen Militärrevolution von 1960 ................................... 135 

Christoph Herzog 
Die Enkelinnen der letzten Osmanen.  
Die osmanische Vergangenheit in Erinnerungstexten  
von drei türkischen Autorinnen .......................................................................... 165 

Roswitha Badry 
Ich-Erzählungen der besonderen Art.  
Wenn bekannte islamische Aktivisten ihre  
Lebenserinnerungen niederschreiben ................................................................. 183 

Jens Peter Laut 
Mustafa İnan und das Suffix –inti ....................................................................... 195 

Geschichte und Literatur 

Claus Schönig 
Babur als Literaturkritiker .................................................................................... 223 

Maurus Reinkowski  
Osmanen und Post-Osmanen in Ägypten.......................................................... 237 

Anke Bentzin  
In usbekischer Gesellschaft.  
Zur Bedeutung von sozialen Beziehungen der Usbeken in Istanbul................. 251 

Werner Ende  
Wahn und Wissenschaft.   
Zur Wirkungsgeschichte westlicher Rassentheorien  
im Nahen und Mittleren Osten .......................................................................... 265 

Über die Autorinnen und Autoren ..................................................................... 291 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum Geleit 

Dieses Buch ist Erika Glassen gewidmet. Wir wollen ihr damit danken für die 
große Bereicherung, die sie für unser berufliches und bei vielen auch privates Le-
ben darstellt, als Lehrerin, als Kollegin, als Freundin. In einem Punkt sind sich si-
cher alle Freunde und Kollegen Erika Glassens einig: Es ist nie langweilig mit ihr. 
Ihre breit gestreuten Interessen und ihre rastlose Neugier haben ihr in ihrem Le-
ben ein weites Wissensfeld erschlossen, welches sie bereitwillig mit jeder und je-
dem teilt, die oder der sich zum Gespräch mit ihr zusammenfindet. Auch wenn 
sie sich über einen Mangel an Arbeit bis heute wahrlich nicht beklagen kann, 
nimmt sie sich für Unterhaltungen über ihre Lieblingsthemen immer Zeit und 
fordert ihre Gesprächspartner durch ihre vielen Fragen, Anregungen und Ideen. 
Oft führen solche Treffen zur Entwicklung von neuen Thesen oder regen neue 
Themen an. Ausgestattet mit einem breiten kulturellen Wissen und einem ge-
sunden Sinn auch für die komischen und merkwürdigen Seiten des Lebens, ist 
sie, um es mit einem Begriff aus dem Kulturkreis zu sagen, dem sie einen großen 
Teil ihres Lebens gewidmet hat und den sie liebt, eine echte „edibe“, eine Gelehrte 
mit literarischer Ader, die ihre Worte und Gedanken wohl zu setzen weiß.  Als Is-
lamwissenschaftlerin hat sie sich intensiv mit der arabischen und persischen Welt 
des Mittelalters beschäftigt. Insbesondere aber seit der Zeit, da sie als Direktorin 
das Orient-Institut der DMG führte (1989 bis 1994), kristallisierte sich die mo-
derne türkische Literatur und Kultur als ein Themenschwerpunkt heraus, dem 
Erika Glassen bis heute einen Großteil ihrer Zeit widmet. 

Nachdem das Orient-Institut wegen der unsicheren Lage im Libanon 1990 
von Beirut in ein Ausweichquartier nach Istanbul umgezogen war und sich dort 
– nicht zuletzt dank Erika Glassens tatkräftigen Bemühungen – damals als eine
Zweigstelle etabliert hatte, begannen ihre Istanbuler Jahre, in denen sie in jeder 
freien Minute Buchhandlungen und Antiquariate auf der Suche nach interessan-
ten Büchern durchstreifte. Frucht dieser Zeit ist eine große literarische Biblio-
thek, in der kaum ein wichtiges Werk der modernen türkischen Literatur fehlen 
dürfte – ein kaum zu überbietender Wissensschatz Erika Glassens zu diesem 
Thema. Vor allem die Welt der türkischen Literatinnen, Literaten und Intellektu-
ellen, die aus erster Hand in deren literarischen Erinnerungstexten beschrieben 
sind, fasziniert sie. Sie liest sie als ein Stück Mentalitätsgeschichte der modernen 
Türkei. In diesem Zusammenhang spielt die von Erika Glassen als für türkische 
Intellektuelle typisch empfundene Kommunikationsform des „hoşsohbet“ eine be-
sondere Rolle: Sie plaudern in ihren Erinnerungstexten in lockerer, assoziativer 
Form gerne über ihre Kollegen und Bekannten, ihre Treffen in literarischen Zir-
keln, die Gespräche, die sie führten. Das Schreiben wird als eine kommunikative 
Praxis betrachtet, die nicht nur als Text, den man schreibt und liest, sondern 
vielmehr auch als Text, über den man in großer Runde spricht, Bedeutung hat. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUM GELEIT 10 

„Hoşsohbet“ betreibt man somit, wenn man sich im kommunikativen Raum der 
Dichter- und Literatenzirkel bewegt, in Zeitungen und Zeitschriften Kolumnen 
schreibt, sich aktiv an den Gesprächen der türkischen Intellektuellenszene betei-
ligt. In diesem Sinne wollen wir den Titel dieses Buches verstanden wissen: Als 
Menschen des „hoşsohbet“ finden wir uns hier alle zusammen, um unserer Ver-
bundenheit mit Erika Glassen Ausdruck zu geben. 

Nach der Rückkehr nach Deutschland tat sich für sie ein neues Arbeitsfeld auf. 
Als Herausgeberin der „Türkischen Bibliothek“ ist ihr Name heute vielen deut-
schen Leserinnen und Lesern ein Begriff, die sich für die türkische Literatur in-
teressieren. Wenn heute zentrale Werke der türkischen Gegenwartsliteratur von 
Klassikern wie Halit Ziya Uşaklıgil, Ahmet Hamdi Tanpınar und Sabahattin Ali 
über die frühen Vertreterinnen einer emanzipierten Literatur wie Leylâ Erbil und 
Adalet Ağaoğlu bis zu Autoren der jüngeren und jüngsten Generation wie Mu-
rathan Mungan, Hasan Ali Toptaş, Aslı Erdoğan und Murat Uyurkulak vielen in-
teressierten deutschen Lesern bekannt sind, dann ist das vor allem ihr Verdienst. 
Als ihre Schüler und Schülerinnen, Freunde und Kollegen wünschen wir Erika 
Glassen viele weitere Jahre in Gesundheit, Zufriedenheit und Kreativität! 

Börte Sagaster 
Karin Schweißgut 
Barbara Kellner-Heinkele 
Claus Schönig 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftenverzeichnis von Erika Glassen  
(in Auswahl) 

Monographien 

Die frühen Safawiden nach Qāżī Aḥmad Qumī. 1970. Freiburg im Breisgau: Schwarz 
(Islamkundliche Untersuchungen; 5). 

Der mittlere Weg: Studien zur Religionspolitik und Religiosität der späteren Abbasiden-
Zeit. 1981. Wiesbaden: Franz Steiner (Freiburger Islamstudien; 8). Zugleich 
Habil, 1977, Freiburg (Breisgau). 

Herausgeberschaft 

Gemeinsam mit Gudrun Schubert: 
Meier, Fritz 1992: Bausteine: Ausgewählte Aufsätze zur Islamwissenschaft. Bd. I-III. 
Stuttgart: Franz Steiner (Beiruter Texte und Studien; 53). 

Gemeinsam mit Gunhild Graf: 
Die Chronik des Ibn ad-Dawādārī. Vierter Teil. Der Bericht über die Umayyaden. 
1994. Wiesbaden: Franz Steiner (Deutsches Archäologisches Institut Kairo, Quel-
len zur Geschichte des Islamischen Ägyptens; 1d). 

Gemeinsam mit Turgay Fişekci: 
Kultgedichte = Kült Şiirleri. 2008. Zürich: Unionsverlag (Türkische Bibliothek). 

Gemeinsam mit Hasan Özdemir: 
Im Reich der Schlangenkönigin: Märchen, Schwänke, Helden- und Liebesgeschichten. 
2010. Zürich: Unionsverlag. (Türkische Bibliothek) 

Gemeinsam mit Hülya Adak: 
Hundert Jahre Türkei: Zeitzeugen erzählen. 2010. Zürich: Unionsverlag. (Türkische 
Bibliothek). 

Herausgeberschaft von Reihen 

Als Direktorin des Orient-Instituts der Deutschen Morgenländischen Gesell-
schaft (DMG) in Beirut und Istanbul (1989-1994) mit zahlreichen Bänden: 

Beiruter Texte und Studien. Beirut, Stuttgart: Franz Steiner. 

Gemeinsam mit Ulrich Haarmann: 
Bibliotheca Islamica. Beirut, Stuttgart: Franz Steiner. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHRIFTENVERZEICHNIS VON ERIKA GLASSEN 12 

Weitere Herausgeberschaft von Reihen: 

Gemeinsam mit Werner Ende, Jens Peter Laut, Ulrich Rebstock: 
Arbeitsmaterialien zum Orient. Erscheint seit 1998, Würzburg: Ergon. 

Gemeinsam mit Rahul Peter Das, Werner Ende, Angelika Hartmann, Jens Peter 
Laut, Stefan Leder, Ulrich Rebstock, Rotraud Wielandt: 
MISK. Mitteilungen zur Sozial- und Kulturgeschichte der islamischen Welt. Erscheint 
seit 1998, Würzburg: Ergon. 

Gemeinsam mit Jens Peter Laut: 
Türkische Bibliothek, eine Initiative der Robert Bosch Stiftung, 20 Bde., erschienen 
2005-2010, Zürich: Unionsverlag, siehe <http://www.tuerkische-bibliothek.de>. 

Aufsätze und Sonderdrucke 

Schah Ismāʿīl, ein Mahdī der anatolischen Turkmenen?, Zeitschrift der Deutschen 
Morgenländischen Gesellschaft (ZDMG), 121 (1971), 61-69. 
<http://menadoc.bibliothek.uni-halle.de/dmg/periodical/titleinfo/94445>. 

Schah Ismāʿīl I. und die Theologen seiner Zeit, Der Islam, 48 (1972), 254-268. 
<http://pao.chadwyck.co.uk/PDF/1276601042996.pdf> und zugleich Sonderdruck, 
Berlin: de Gruyter. 

Orient im Okzident. Geistige Beziehungen zwischen Morgen- und Abendland, 
in: Hanf, Theodor (Mitarb.) 1978: Die arabische Welt. Geschichte, Probleme, Perspekti-
ven. Freiburg (Breisgau), Würzburg: Ploetz, 245-249. 

Krisenbewußtsein und Heilserwartung in der islamischen Welt zu Beginn der 
Neuzeit, in: Haarmann, Ulrich u. a. (Hg.) 1979: Die islamische Welt zwischen Mit-
telalter und Neuzeit. Festschrift für Hans Robert Roemer zum 65. Geburtstag. Wiesbaden: 
Franz Steiner (Beiruter Texte und Studien; 22), 167-179. Zugleich Sonderdruck, 
Wiesbaden: Franz Steiner.  

Religiöse Bewegungen in der islamischen Geschichte des Iran (ca. 1000-1501), in: 
Berliner Institut für Vergleichende Sozialforschung (Hg.) 1981: Religion und Politik 
im Iran. Frankfurt am Main: Syndikat (Mardom nāmeh), 58-77. Zugleich Sonder-
druck, Frankfurt am Main: Syndikat. 

„Huzur“: Trägheit, Seelenruhe, soziale Harmonie: zur osmanischen Mentalitäts-
geschichte, in: Bacqué-Grammont, Jean-Louis u. a. (Hg.) 1987: Türkische Miszel-
len: Robert Anhegger Festschrift; armağanı; mélanges. Istanbul: Divit Press (Varia Tur-
cica; 9), 145-166. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4376/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHRIFTENVERZEICHNIS VON ERIKA GLASSEN 13 

Nimm den Schleier, Schwester! Iranische Frauen im Banne des Islam, in: Schmitz, 
Bettina u. a. (Hg.) 1989: Waren sie nur schön? Frauen im Spiegel der Jahrtausende. 
Mainz: von Zabern, 299-325. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4370/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

Die Josephsgeschichte im Koran und in der persischen und türkischen Literatur, 
in: Link, Franz (Hg.) 1989: Paradeigmata. Literarische Typologie des Alten Testaments. 
Berlin: Duncker & Humblot, 169-179. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4343/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

The Reception of Hafiz: Textual Transmission in a Historical Perspective, in: 
Glünz, Michael und Bürgel, J. Christoph (Hg.) 1991: Intoxication. Earthly and Heav-
enly. Seven Studies on the Poet Hafiz of Shiraz. Bern u. a.: Lang (Schweizer Asiatische 
Studien / Studienhefte; 12), 41-52. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4353/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

Das türkische Gefängnis als Schule des literarischen Realismus: (Nâzim Hikmets 
Weg nach Anatolien), in: Baldauf, Ingeborg u. a. (Hg.) 1991: Türkische Sprachen und 
Literaturen. Materialien der ersten Turkologen-Konferenz Bamberg, 3.-6. Juli 1987. Wies-
baden: Harrassowitz (Veröffentlichungen der Societas Uralo-Altaica; 29), 129-141. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4332/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

Muharram-Ceremonies (ʿAzâdârî) in Istanbul at the End of the XIXth and the Be-
ginning of the XXth Century, in: Zarcone, Thierry und Zarinebaf-Shahr, Fariba 
(Hg.) 1993: Les Iraniens d’Istanbul. Actes d’un Colloque, Institut Français d’Ètudes Ana-
toliennes d’Istanbul, septembre 1991. Paris u. a.: Institut Français de Recherches en 
Iran u. a. (Bibliothèque Iranienne; 42 und Varia Turcica; 24), 113-129. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4379/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

Das türkische Schattentheater: ein Spiegel der spätosmanischen Gesellschaft, in: 
Bürgel, Christoph Johann und Guth, Stephan (Hg.) 1995: Gesellschaftlicher Umbruch 
und Historie im zeitgenössischen Drama der islamischen Welt. Stuttgart: Franz Steiner 
(Beiruter Texte und Studien; 60), 121-137. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4335/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

Trablusşam Mevlevihanesi, Türkiyat Araştırmaları Dergisi (Konya, Selçuk Üniversi-
tesi, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü), 2 (Mayıs 1996), Sonderheft: II. Milletlera-
rası Osmanlı Devleti’nde Mevlevîhâneler Kongresi. 14-15 Aralık 1993, 27-29. 
<http://www.turkiyat.selcuk.edu.tr/pdfdergi/s2/5.pdf>. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHRIFTENVERZEICHNIS VON ERIKA GLASSEN 14 

In memoriam: Hans Robert Roemer zum Gedenken, Freiburger Universitätsblätter 
137 (1997), 187-188. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4580/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

Hans Robert Roemer zum Gedenken, Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft (ZDMG), 148 (1998), 1-6. 
<http://menadoc.bibliothek.uni-halle.de/dmg/periodical/pageview/140929>. 

Zwei interkulturelle Existenzen am Rande der deutschen Kolonie in Istanbul: Ro-
bert Anhegger (geb.1911), der vertürkte Deutsche. Ekrem Rüştü Akömer (1892-
1984), der verpreußte Türke, Zeitschrift für Türkeistudien (ZfTS), 11,1 (1998), 5-20. 

Extreme Positionen der Ḥāfiẓ-Deutung, in: Preißler, Holger u. a. (Hg.) 1998: 
Annäherung an das Fremde. XXVI. Deutscher Orientalistentag vom 25. bis 29.9.1995 
in Leipzig. Vorträge. Stuttgart: Franz Steiner (zugleich ZDMG/Supplement 11), 
393-401. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4384/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

Das Recht auf Dichtung. Orhan Veli Kanık (1914-1950) und Garip, in: Guth, 
Stephan u. a. (Hg.) 1999: Conscious Voices: Concepts of Writing in the Middle East. Pro-
ceedings of the Berne Symposium, July 1997. Stuttgart: Franz Steiner (Beiruter Texte 
und Studien; 72), 69-97. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4382/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

Zum Gedenken: Ulrich Haarmann (22.9.1942-4.6.1999), Die Welt des Islams, 40,3 
(November 2000), 334-343. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4336/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

Nationale Utopien in Romanen von Halide Edib, Müfide Ferid und Yakub Kadri, 
Istanbuler Almanach, 4 (2000), 44-56. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4373/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

Die Töchter der letzten Osmanen. Zur Sozialisation und Identitätsfindung türki-
scher Frauen nach Autobiographien, in: Prätor, Sabine u. a. (Hg.) 2002: Frauen, 
Bilder und Gelehrte. Studien zu Gesellschaft und Künsten im Osmanischen Reich. Festschrift 
Hans Georg Majer. Istanbul: Simurg, 347-386. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4371/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

Töchter der Republik: Gazi Mustafa Kemal Paşa (Atatürk) im Gedächtnis einer in-
tellektuellen weiblichen Elite der ersten Republikgeneration nach Erinnerungsbü-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHRIFTENVERZEICHNIS VON ERIKA GLASSEN 15 

chern von Azra Erhat, Mina Urgan und Nermin Abadan-Unat, in: Schmidt, Jan 
(Hg.) 2002: Barbara Flemming Armağanı. Essays in Honour of Barbara Flemming. 
Cambridge: Department of Near Eastern Languages and Civilizations, Harvard 
University (zugleich Journal of Turkish Studies, 26,1 (2002), 239-264. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4372/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

Autobiographische und sozialkritische Dimensionen im Fürstenspiegel Anīs an-nās 
von Šuǧāʿ aus dem timuridischen Schiras, in: Brunner, Rainer u. a. (Hg.) 2002: Is-
lamstudien ohne Ende. Festschrift für Werner Ende zum 65. Geburtstag. Würzburg: Ergon 
(Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes; 54,1), 113-125. 
<http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/4337/>, elektronischer Sonderdruck, 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2008. 

Das Schattentheater Karagöz als Spiegel der multikulturellen spätosmanischen 
Gesellschaft, in: Kalter, Johannes und Schönberger, Irene (Hg.) 2003: Der lange 
Weg der Türken. 1500 Jahre türkische Kultur. Stuttgart: Linden-Museum, 222-237. 

„Nähe in der Ferne“, eine Goethesche Lebensformel im Kontext seiner Begeg-
nung mit Hafiz, Spektrum Iran, 17,1 (2004), 61-77. 

Erinnerungen von Literaten als Quelle für die Literaturgeschichte der türkischen 
Moderne, in: Fenz, Henrik und Kappert, Petra (Hg.) 2006: Turkologie für das 21. 
Jahrhundert. Herausforderungen zwischen Tradition und Moderne. Materialien der Vierten 
Deutschen Turkologen-Konferenz, Hamburg, 15-18. März 1999. Wiesbaden: Harrasso-
witz (Veröffentlichungen der Societas Uralo-Altaica; 70), 167-186. 

The Turkish Writer Sâmiha Ayverdi (1905-1993) and Her Dream of the Ottoman 
Past, in: Kaçar, Mustafa und Durukal, Zeynep (Hg.) 2006: Essays in Honor of Ekme-
leddin İhsanoğlu. Volume I: Societies, Cultures, Sciences: a Collection of Articles. İstanbul: 
IRCICA (Studies and Sources on the History of Islamic Civilisation Series; 13), 
363-379. 

Politische und literarische Positionen türkischer Schriftstellerinnen in historischer 
Sicht, in: Tomašević, Dragana u. a. (Hg.) 2006: Frauen schreiben. Positionen aus 
Südosteuropa. Graz: Leykam, 174-186. 

The Sociable Self: The Search for Identity by Conversation (sohbet). The Turkish 
Literary Community and the Problem of Autobiographical Writing, in: Akyıldız, 
Olcay u. a. (Hg.) 2007: Autobiographical Themes in Turkish Literatures. Theoretical 
and Comparative Perspectives. Würzburg: Ergon (Istanbuler Texte und Studien; 6), 
143-156. 

Geschlechterbeziehungen im Wandel: Die „Türkische Bibliothek“ als Quelle zur 
Sozialgeschichte, in: Badry, Roswitha u. a. (Hg.) 2009: Liebe, Sexualität, Ehe und 
Partnerschaft. Paradigmen im Wandel. Beiträge zur orientalistischen Gender-Forschung. 
Freiburg: fwpf, 153-168. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHRIFTENVERZEICHNIS VON ERIKA GLASSEN 16 

Die klassische Moderne der türkischen Literatur, in: Bekim Agai (Hg.) 2010: Der 
Bosporus zu Besuch am Rhein. Eine Reise durch die zeitgenössische türkische Kultur. Ber-
lin: ebv (Bonner Islamstudien 20), 11-25. 

Im Rahmen der Türkischen Bibliothek verfasste Nachworte, alle Zürich: Unions-
verlag: 

Turan, Tevfik (Hg.) 2005: Von Istanbul nach Hakkâri. Eine Rundreise in Geschichten, 
83-391. 
<http://www.unionsverlag.com/info/link.asp?title_id=2347&link_id=6092>. 

Erbil, Leylâ 2005: Eine seltsame Frau. Aus dem Türkischen von Angelika Gillitz-
Acar und Angelika Hoch, 193-201. 
<http://www.unionsverlag.com/info/link.asp?title_id=2345&link_id=6099>. 

Ali, Sabahattin 2007: Der Dämon in uns. Aus dem Türkischen von Ute Birgi-
Knellessen, 331-343. 
<http://www.unionsverlag.com/info/link.asp?title_id=2400&link_id=7031>. 

Glassen, Erika und Fişekçi, Turgay (Hg.) 2008: Kultgedichte = Kült Şiirleri, 9-23 
(hier Vorwort). 

Ağaoğlu, Adalet 2008: Sich hinlegen und sterben. Aus dem Türkischen von Ingrid 
Iren, 489-503. 
<http://www.unionsverlag.com/info/link.asp?title_id=2441&link_id=8167>. 

Glassen, Erika und Özdemir, Hasan (Hg.) 2010: Im Reich der Schlangenkönigin: 
Märchen, Schwänke, Helden- und Liebesgeschichten, 313-330. 
<http://www.unionsverlag.com/info/link.asp?title_id=2544&link_id=8375>. 

Adivar, Halide Edip 2010: Mein Weg durchs Feuer. Erinnerungen. Aus dem Türki-
schen und Englischen von Ute Birgi-Knellessen, 575-588. 

Adak, Hülya und Erika Glassen (Hg.) 2010: Hundert Jahre Türkei. Zeitzeugen erzäh-
len, 9-24 (hier Vorwort, gemeinsam mit Hülya Adak) 
<http://www.unionsverlag.com/info/link.asp?title_id=2573&link_id=8486>. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abkürzungen 

CDTA Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi/Cumhuriyet Dönemi 
Türkiye Ansiklopedisi. Yüzyıl Biterken, Istanbul 1983/1995-
1996. 

DBİA Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, hg. von İlhan Tekeli, 
Istanbul 1993-1995. 

EI2  The Encyclopaedia of Islam, second edition, Leiden 1954-2002 
(auch als elektronische Ressource). 

Fundamenta Philologiae Turcicae Fundamenta, hg. von Jean Deny u. a. Wies- 
baden/Berlin 1959-2008. 

İA İslâm Ansiklopedisi. İslâm Âlemi Tarih, Coğrafya, Etnografya ve 
Biyografya Lugati, Istanbul 1966-1988. 

Index Islamicus Index Islamicus. New Books, Articles and Reviews on Islam and 
the Muslim World, komp. von James Douglas Pearson u. a., 
Leiden u. a. 1906- (auch als elektronische Ressource). 

KLfG Kritisches Lexikon zur fremdsprachigen Gegenwartsliteratur, hg. 
von Heinz Ludwig Arnold u. a., München 1983- (auch als 
elektronische Ressource). 

KLL Kindlers Literatur Lexikon, dritte überarbeitete und erweiterte 
Auflage, hg. von Heinz Ludwig Arnold u. a., Stuttgart u. a. 
2009 (auch als elektronische Ressource). 

TA Türk Ansiklopedisi, Ankara 1946-1984. 
TBEA Tanzimat’tan Bugüne Edebiyatçılar Ansiklopedisi, Istanbul 

2001. 
TDEA Türk Dili ve Edebiyati Ansiklopedisi. Devirler/İsimler/Eserler/ 

Terimler, Istanbul 1977-1998. 
TDVİA Türkiye Dinayet Vakfi İslâm Ansiklopedisi, Istanbul 1988-. 
TEA Türk Edebiyati Ansiklopedisi, hg. von Atilla Özkırımlı, Istan-

bul 1982-1987. 
ZDMG Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 1847-

1921; N. F. 1922- (zum Teil auch als elektronische Ressour-
ce). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Poesie und Bilder 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Poetische Botanik 

Barbara Kellner-Heinkele, Berlin 

Ein Gang durch den Garten osmanischer und türkischer Lyrik hält vielerlei Ent-
deckungen auf dem Feld der Gemütsbewegungen bereit: Liebessehnsucht in allen 
Schattierungen von Verzweiflung bis Herausforderung, leidenschaftliche Enttäu-
schung, heitere Freude, Zerknirschtheit, träumerisches Erinnern, Trauer, Melan-
cholie, Leidensausbrüche, Sarkasmus und Spott – bis hin zu den Emotionen, die 
sich in beißender sozialer und politischer Kritik entladen. Im Verwirrspiel der 
Gefühlsmetaphern zerfließen die Grenzen zwischen jenseitiger und weltlicher 
Liebe, zwischen dichterischer Pose und intimem persönlichen Fühlen, zwischen 
dem Einzelnen und der Gemeinschaft, in die er hineingestellt ist. Die Blumen, 
Bäume und sonstigen Gewächse dieser poetischen Gartenlandschaft, die auch als 
ungezähmte Erdenlandschaft gedacht werden kann, vermögen auf jeden Fall in-
tellektuelles Vergnügen, Wertschätzung sprachlicher Meisterschaft und Bewunde-
rung für schöpferische Phantasie hervorzurufen. 

Eine Gartenfreundin, die bei einem Spaziergang durch die Dichtung ganz un-
vermittelt den Blick auf die dichterisch ins Licht gesetzte Flora richtet, könnte 
entdecken, dass es überraschend zahlreiche Blüten und Gewächse sind, die – sei 
es sinnbildlich oder den sprachlichen Höhenflug schmückend – in den Versen 
aufleuchten. Die Dichter und Dichterinnen der alten Zeit ließen sich keineswegs 
nur von der Schönheit der Rosen und der Anmut der Zypressen inspirieren, 
sondern ließen auch andere Blumen und Bäume sprechen. Die moderne Lyrik 
überrascht dagegen mit individuellen botanischen Bildern, da sie sich weit vom 
osmanischen Dichterkosmos entfernt hat. Die folgende Blütenlese ist gedacht als 
ein bunter Geburtstagsstrauß für Erika Glassen. Er ist in Bewunderung und Ver-
ehrung gepflückt.1 

Zu Beginn wollen wir einigen osmanischen Dichterstimmen das Wort geben, 
die der Rose allerlei Reflektionen der Gemütsstimmung zugewiesen haben, wo-
bei die Rose, Sinnbild der vollkommenen Schönheit und der Vergänglichkeit, 
weder eindeutig den Frühlingsgefühlen noch der abgeklärten Heiterkeit des 
Sommers vorbehalten ist. Vielmehr ist sie das zentrale Symbol vielschichtiger 
Liebesempfindungen, und oft umgibt sie ein Hauch von Melancholie. Häufig 
pflanzt der Dichter in seinen poetischen Garten auch die Tulpe, die Narzisse 

1  Mein Beitrag möge nicht als Kommentar zur osmanischen und türkischen Lyrik verstan-
den werden, sondern als spielerisches Experiment mit Wörtern, Wortsinn und Wörtlich-
nehmen oder auch als ein Verkosten sinnfällig „blumiger“ Bilder in der Sprache von Dich-
tern. Zugleich ist hier auch eine Hommage für den Band „Kultgedichte“ mitgedacht. Im 
Übrigen gab ich der Übersetzung der Gedichte aus berufener Feder den Vorzug vor meiner 
eigenen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 22 

oder Hyazinthe und überlässt sie, im Schatten der Zypresse, einem Wettstreit der 
symbolischen Bedeutungen. 

Bahâr mevsimidür hem-dem-i sabâ olalum 
Gül ile dôst kohusina âşina olalum 
Cü devr-i lâledür ihlâs ile kadeh dutalum 
Nite ki nergis olur mest-i bî-riyâ olalum [...] 

It’s the season of spring, let us be 
cheek to cheek with the east wind 

Let us be friends with the rose, 
and companions of its scent 

It is the time of the wild tulip – 
with pure hearts let us take up the cup 

Like the narcissus, let us be drunk 
without pretense [...] 

Şeyhî (gest. ca. 1431)2  

[...] Taşradan geldi çemen sahnına bīçāredürür  
Devr-i gül sohbetine lâleyi iletmediler [...] 

It came a foreigner into the realm of park-lands, thus it is 
That when the rose holds carnival the tulip’s smartly shown the door. 

Necâtî (gest. 1509)3 

2  Şeyhî (gest. ca. 1431), siehe Walter G. Andrews/Najaat Black/Mehmet Kalpaklı (Hg. und 
Übers.), Ottoman Lyric Poetry. An Anthology, Austin 1997, 31, Text 272. Die vielfältigen Be-
deutungen, die osmanische und neuere Dichter in den Rosen zu erkennen wussten, belegt 
Cemal Kurnaz, Art. „Gül“, in: TDVİA 14, 219-222, mit zahlreichen Beispielen; vgl. auch 
Marianne Beuchert, Symbolik der Pflanzen, Frankfurt am Main/Leipzig 2004, 279-287, und 
Siegfried Becker, Art. „Rose, Rosenwunder“, in: Enzyklopädie des Märchens 11, Berlin/New 
York, 833-842. Auch der Tulpe eignet eine zwiespältige Symbolik: u. a. versinnbildlicht sie 
den Pokal der im Frühling wiederkehrenden Lebensfreude oder der rotseidenen Festge-
wandung, vgl. Annemarie Schimmel, Kleine Paradiese. Blumen und Gärten im Islam, Freiburg 
im Breisgau 2001, 90-95. Die Narzisse ihrerseits kann für die im Frühling wiederkehrenden 
Kräfte der Natur stehen, aber auch für das schöne „Auge“ des Liebenden oder der Gelieb-
ten, siehe Beuchert, Symbolik der Pflanzen, 233-235, Schimmel, Kleine Paradiese, 99-104. 

3  Necâtî (gest. 1509), übersetzt von E. J. W. Gibb, siehe Elias John Wilkinson Gibb, A Histo-
ry of Ottoman Poetry, Vol. II, London 1965, 119, Text in Fahir İz, Eski Türk edebiyatında 
nazım. XIII. yüzyıldan XIX. yüzyıl ortasına kadar yazmalardan seçilmiş metinler, 1/I, 2. Auflage, 
Ankara 1995, 203, und Necmettin Halil Onan, Izahlı Divan Şiiri Antolojisi, Ankara 1941 
(Türk Edebiyatı Antolojileri 2), 51. Irene Mélikoff sieht in diesem Vers den Gegensatz zwi-
schen der Gartenblume (gül) und der Feldblume (lâle) ausgedrückt (Irene Mélikoff, „La 
fleur de la souffrance. Recherche sur le sens symbolique de lāle dans la poésie mystique 
turco-iranienne“, Journal Asiatique, 255 (1967), 341-360, hier 345). Eine weniger poetische 
Übersetzung als die von Gibb müsste wohl lauten: „Da sie als ärmliche Außenseiterin 
kam, wurde die Anemone (Mohnblume/Tulpe) nicht zum Festgelage der Rosenzeit zuge-
lassen.“ 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POETISCHE BOTANIK 23 

[...] Dertli bülbül bahçelerde bağlarda 
Figan eder yaz geldiği çağlarda 
Mor sünbüllü gönce güllü dağlarda 
Ferhat Şirinini bulagelmiştir [...] 

[...] The stricken nightingale, in the gardens, in the vineyards, 
cries out at those times when summer comes. 
On mountains with purple hyacinths and budding roses 
Ferhat always finds his Shirin [...] 

Kâtibî (17. Jh.)4 

Hyazinthen und Rosen werden sich nach ihrer natürlichen Blütezeit kaum im 
Garten begegnen, aber im Garten der Dichter lassen sie sich zu einer höchst ef-
fektvollen Farb- und Duftkomposition von symbolischen Assoziationen verbin-
den. Das Arrangement aus duftintensivem Goldlack, schlanker Zypresse und 
schönäugiger Narzisse rückt die Harmonie von Haupt und Gestalt in den Blick. 
Beide Weisen münden dann eher in einem eleganten Sprachfeuerwerk der Hul-
digung an den oder die Geliebte(n) als in einem wahrhaft empfundenen Aus-
bruch des Gefühls. 

Gülşeni vasf eylemekten rûy-ı cânândır garaz 
Sünbülü yâd etmeden gîsû-yı cânândır garaz [...] 
Gülistânın anmadan şebbû vü serv ü nergisin 
Zülf-i müşkîn kadd-i bâlâ çeşm-i fettândır garaz [...] 

The only reason to describe the rose garden is the face of the beloved 
The only reason to mention hyacinths is the beloved’s locks [...] 
What reason to mention the garden, its wallflower, cypress, and narcissus 
But to recall your musky locks, your tall body, your seductive eye [...] 

Fıtnat Hanım (gest. 1780)5 

[...] Semen-būyum gül-endāmım 
zehī serv-i gülistānım 
Gülüm reyhānım eşcārım[...] 

[...] My jasmine scented, rose fragrant one, 
My cypress grown in a rose garden, [...] 
My rose, my sweet basil, my trees, [...] 

Nesîmî (14./15. Jh.)6 

                                                                                          
4  Kâtibî (17. Jh.), übersetzt von Andrews, siehe Walter G. Andrews, An Introduction to Otto-

man Poetry, Minneapolis/Chicago 1976, 39, Text 38. Mit der Hyzinthe konnten die Dichter 
vor allem auf die duftende dunkle Lockenpracht des oder der Geliebten anspielen, siehe 
Schimmel, Kleine Paradiese, 79-80. 

5  Fıtnat Hanım (gest. 1780), übersetzt von Kemal Silay, siehe Kemal Silay (Hg.), An Antholo-
gy of Turkish Literature, Bloomington, Indiana 1996, 235, Text in BTK 7, 14. 

6  Nesîmî (14./15. Jh.), übersetzt von Bernard Lewis, siehe Silay, Anthology, 87, Text in İz, Eski 
Türk Edebiyatında Nazım, 162-163. Jasmin vor grüner Landschaft verglichen die Dichter 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 24 

Die Rose strahlt mehr die Zerbrechlichkeit vergänglicher Schönheit und die be-
waffnete Scheu des Liebeobjekts aus als Hoheit und Majestät. Aber im Verein 
mit dem Bild von der edel Schatten spendenden, alles überragenden Zypresse 
lässt eine einzelne Rose kraft ihrer dominierenden Schönheit ihre Umgebung als 
prächtiges Rosenfeld erstrahlen – eine Vorstellung, die sich auf Herrscher wie 
Geistesgrößen übertragen lässt. 

[...] Salṭanat bāġında bir serv-i sehī-reftārsın 
Cilve-gāhuñ gül gibi ṣaḥn-i gülistāndur henūz. [...] 

[...] In the garden of authority you are a cypress of tall and graceful gait 
Where you parade your attractiveness like a rose is yet a rose-garden-field. [...] 

ʿİşretî (gest. 1566)7 

Mit dem folgenden Gedicht von Nedîm (gest. 1730) begegnen wir wieder der 
Tulpe, die, wie Rose und Narzisse, Freude, Festlichkeit und unbeschwerten Le-
bensgenuß ankündigen kann. Aber sie wird auch mit dem Blut der Märtyrer in 
Verbindung gebracht.8 

Yine bezm-i çemene lâle fürûzan geldi 
Müjdeler gülşene kim vakt-i çerâgan geldi [...] 
Can-fezâ turra-i hûban gibi zülf-i sünbül 
Dil-guşâ nazm-ı Nedîmâ gibi ruhsâre-i gül [...] 

Again the tulip came in flames to the gathering in the meadows 
Good tidings to the rose garden, the time for festivity has come [...] 
The lovelock of the hyacinth, like the beloved’s forelocks, will revive souls 
The cheeks of the roses, like the poetry of Nedim, will fill hearts with joy [...] 

Nedîm (gest. 1730)9 

Auch der dem feinsinnigen Sultanshof fernstehende Dichter Karaca Oğlan ver-
mag allerlei von Rosen und Nachtigallen zu singen, aber als wandernder Dichter 
weiß er auch die wildwachsende Flora der Wälder und Höhen, die er durchzieht, 
poetisch einzusetzen, um seiner Gemütslage Herr zu werden, wenn die schönen 
Mädchen, die ihm begegnen, sich nicht erweichen lassen wollen. So dürfte die 
sich in Farben, Tönen, Gerüchen und Formen verdichtende Naturschilderung 
vor allem die Gefühlslandschaft des Dichters untermalen. 

gern mit dem Sternenhimmel, siehe Schimmel, Kleine Paradiese, 96-98. In der Zypresse, oft 
Begleiter geweihter Orte, sahen sie meist die schlanke, biegsame Gestalt des geliebten We-
sens. Basilikum gilt als belebender Duftspender schlechthin, siehe Klaus-Detlev Wannig, 
Der Dichter Karaca Oğlan. Studien zur türkischen Liebeslyrik, Freiburg 1980, 230. 

7  ʿİşretî (gest. 1566), übersetzt von Andrews, siehe Walter G. Andrews, Poetry’s Voice, Society’s 
Song. Ottoman Lyric Poetry, Seattle/London 1985, 153 (Übersetzung und Text). 

8  Zu diesem Thema siehe Mélikoff, „La fleur de la souffrance“, und hier Fußnote 23. 
9  Nedîm (gest. 1730), übersetzt von Kemal Silay, siehe Silay, Anthology, 211; Text in Ab-

dülbâki Gölpınarlı (Hg.), Nedim Divanı, 2. Auflage, Istanbul 1972, 360. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POETISCHE BOTANIK 25 

Kuşlar cığrışıp daldan dala ötüşür 
Fesleğen yaylası yeşil salında 
Yeşil ardıç, reyhan, sünbül kokuşur 
Feslegen yayla anber toprak yolunda 

Sarı ciğdem küme küme serilmiş 
Taşlarında kekik reyhan dirilmiş 
Bu güzellik ta ezelden verilmiş 
Fesleğen yayla sağında solunda [...] 

In Zweigen zwitschern Vögel sich Gesang zu; 
Dicht steht Basilikum in grüner Wiese. 
Wacholder, Königskraut und Hyazinthen 
verströmen Duft von Ambra auf den Boden. 

In Büscheln gelber Krokus hingebreitet; 
auch zwischen Steinen noch: Basilikum lebt auf 
am Thymian. Es gibt die Schönheit ewig, 
das Königskraut zur Rechten und zur Linken. [...] 

Karaca Oğlan (16. Jh.)10 

Ein Dichter der neuen türkischen Sprache findet an einem trägen Sommernach-
mittag im Lächeln einer Schlummernden zu einer Inspiration, die in den fluiden 
Grenzen zwischen Diesseits und Jenseits angesiedelt zu sein scheint. Farben, 
Licht, Geräusche lösen sich auf in flirrenden Gedanken vom Kosmos der Dinge. 

Her şey yerli yerinde; havuz başında servi [...] 
Sarmaşıklar ve böcek sesleri sarmış evi. [...] 
Belki rüyâlarındır bu tâze açmış güller, 
Bu yumuşak aydınlık dalların tepesinde, 
Bitmeyen aşk türküsü kumruların sesinde 
Rüyâsı ömrümüzün çünkü eşyaya siner. [...] 

Jedes Ding hat seinen Platz, am Teich die Zypresse, [...] 
Efeuranken, Käfersurren umkreisen das Haus. [...] 
Vielleicht sind die frisch erblühten Rosen deine Träume, 
Diese sanfte Helligkeit an den Spitzen der Zweige, 
Das immerwährende Liebeslied im Gurren der Tauben, 
Denn der Traum unseres Lebens verbirgt sich in den Dingen. [...] 

Ahmet Hamdi Tanpınar (1901-1962)11 

                                                                                          
10  Karaca Oğlan (16. Jh.), übersetzt von Klaus-Detlev Wannig, siehe Wannig, Der Dichter Ka-

raca Oğlan, 449, Text 448. Bemerkenswerterweise sind feslegen (< Griech. basilikós) und rey-
han Synonyme wie im Deutschen Basilienkraut, Basilikum und Königskraut, siehe Inge-
borg Hauenschild, Türksprachige Volksnamen für Kräuter und Stauden mit den deutschen, engli-
schen und russischen Bezeichnungen, Wiesbaden 1989, Nr. 792. Zu Karaca Oğlans Funktionali-
sieren von Natur, siehe Wannig, Der Dichter Karaca Oğlan, 213-240, insbesondere 227-234 
und 239-240 zu diesem Gedicht. 

11  Ahmet Hamdi Tanpınar (1901-1962), „Her şey yerli yerinde“, übersetzt von Erika Glassen, 
siehe Erika Glassen/Turgay Fişekçi (Hg.), Kultgedichte. Kült Şiirleri, Zürich 2008, 25, Text 24. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 26 

Wie Erika Glassen in ihrer feinfühligen Einleitung zu dem Band Kultgedichte – 
Kült Şiirleri bemerkt, die vielleicht „im schlaflosen Gras einer langen Nacht“ 
(Melih Cevdet Anday, 1915-2002)12 entstand, ist die vorherrschende Stimmung 
der türkischen Dichter der neuen Zeit eher melancholisch oder gebrochen. Vom 
Rosenüberschwang der osmanischen Dichter ist kaum etwas übrig geblieben. Ro-
sen sind nicht mehr nur gefälliges Sinnbild von Liebesschmerz oder blühender 
Schönheit des Liebesobjektes, sondern Zeichen von vergangener Jugend, ja kru-
dem, realen Leiden, von Blutrot und Tod. 

[...] cığlığım uzun uzun kalır içimde 
yani güller giyinmiş bir adam nerde ben nerde 
rüzgâr bir dirimi dört yöne bölerken tepelerde 
ve gece duruşmasından yeni çıkmışken 
sabahın terazisi eksik tartar gölgemi [...] 

[...] mein schrei verharrt viel zu lange in meinem innern 
ein mann der einst rosen trug bin ich das noch 
während der wind auf den hügeln das eine leben in die vier himmelsrichtungen verweht 
wird eben dem nächtlichen verhör entronnen 
auf der waage des morgens mein schatten zu leicht befunden [...] 

Turgut Uyar (1927-1985)13 

Die türkischen Dichter der Moderne entdeckten für ihre Verse weniger spektaku-
läre Blumen als Rosen, Tulpen, Nelken, wie etwa Edip Cansever, der in seinen 
„Tragödien III“ immer wieder beschauliche Alltagsszenen auszumalen scheint. 
Aber über der harmlosen Szenerie von unauffällig rankenden Pflanzen (heilsa-
mes Eisenkraut, beständiger Efeu, bescheidene wilde Rosen) – deren Wurzeln wie 
mit Krallen das Mauerwerk durchlöchern – bricht plötzlich die Wut der Kata-
strophe herein. Oder der Dichter lässt eine friedliche Szene erstehen (weiße Nel-
ke, Schneeglöckchen), die mit der Farbe Weiß (wie Unschuld, wie Tod) den sinn-
losen Akt der Gewalt nicht sofort erahnen lässt: 

[...] Mineler, sarmaşıklar, o yaban gülleriyle 
Örtülü bir duvarın ansızın 
Kanlı, kireçli bir taş yağmuru halinde 
Korkunç bir silah olduğunu yerine göre [...] 
Ya da bir düşte yürüyor gibi 
Islak mavi bir sabahtı, açtınız pencerenizi 
Şöyle bir gerindiniz, gökyüzüne baktınız 

Die Natur des Efeus evoziert Treue, Beständigkeit, Tod und Unsterblichkeit, siehe Beu-
chert, Symbolik der Pflanzen, 63-65. 

12  Melih Cevdet Anday (1915-2002), „Çiftlikteki gece“, übersetzt von Johannes Neuner, siehe 
Glassen/Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 47, Text 46. 

13  Turgut Uyar (1927-1985), „acının coğrafyası“, übersetzt von Uta Schlegel, siehe Glassen/ 
Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 293, Text 292. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POETISCHE BOTANIK 27 

Tutarak sapından bembeyaz bir karanfili [...] 
Bir kurşun! 
Birden o zamansız, o yersiz başdönmesi 
Hani av araçları satılan bir dükkân vardı 
İçi doldurulmuş çulluklar, kardelen çiçekleri [...] 

[...] Eine mit Eisenkraut, Efeu und Hundsrosen 
Überwucherte Mauer wird plötzlich 
Zu einem blutigen Kalksteingeriesel 
Zu einer schrecklichen Waffe [...] 
Oder wie es manchmal in Träumen der Fall ist, 
An einem blauen feuchten Morgen habt ihr das Fenster geöffnet, 
Rekelt euch und schaut in den Himmel 
In der Hand eine weiße Nelke, [...] 
Da! Ein Schuss! [...] 
Da gab es doch dieses Geschäft für Jagdbedarf voller Rebhühner und Schneeglöckchen... 
[...] 

Edip Cansever (1928-1986)14 

In einem anderen Gedicht Cansevers steht die Nelke für die Unmöglichkeit, die 
Mauer der Einsamkeit des Individuums zu durchbrechen: 

[...] Örneğin rakı içiyoruz, içimize bir karanfil düşüyor gibi [...] 
Sen o karanfile eğilimlisin, alıp sana veriyorum işte [...] 
Derken karanfil elden ele... [...] 

[...] Par exemple nous buvons du raki, c’est comme si un oeillet tombait à l’intérieur 
de nous [...] 
Toi tu as un penchant pour cet oeillet, je le cueille et te l’offre voilà [...] 
Puis l’oeillet passe de main en main... [...] 

Edip Cansever (1928-1986)15 

Nicht anders als bei den osmanischen Dichtern kann die Nelke bei den moder-
nen Dichtern die Assoziation von Annehmlichkeiten und Wohlbefinden (keyif) 
vermitteln, aber diese beziehen sich nicht mehr auf höfisches Leben, sondern auf 
Jedermann, wie oben bei Cansever zu erfahren war. Ahmet Arif spricht auch von 
Jedermann, aber bei ihm ist die Wahrnehmung von Nelkenduft nur ein Moment 
des Vergessens in einer schier endlosen Reihe von Gefängnisjahren. 

 

                                                                                          
14  Edip Cansever (1928-1986), „Tragedyalar III“, übersetzt von Uta Schlegel, siehe Glas-

sen/Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 307, 309, Text 306, 308. 
15  Edip Cansever (1928-1986), „Yerçekimli karanfil“, übersetzt von Jean Pinquié und Levent 

Yilmaz, siehe Jean Pinquié/Levent Yilmaz, Anthologie de la poésie turque contemporaine, Editi-
on bilingue, Preface de Nedim Gürsel, Paris 1991, 146, Text 147. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 28 

[...] Görüşmecim, yeşil soğan göndermiş, 
Karanfil kokuyor cıgaram 
Dağlarına bahar gelmiş memleketimin... [...] 

[...] Mein Besucher hat Frühlingszwiebeln mitgebracht, 
Nach Nelken riecht meine Zigarette 
Frühling ist auf den Bergen meines Landes... [...] 

Ahmet Arif (1927-1991)16 

Der Desillusionierung und den Grausamkeiten des Lebens gegenüber, denen die 
Erwachsenen sich ausgesetzt sehen, werden Kirschblüten – wie die königlichen 
Blumen der osmanischen Dichter ein überaus beliebtes Motiv osmanischer Mi-
niaturenmaler und Kunsthandwerker – bei Cahit Külebi zum Symbol kindlicher 
Unbeschwertheit, aber auch Begrenzung durch die Erwachsenenwelt: 

[...] Eğer kuvvetim yetse benim 
Şehrin bütün çocuklarını alırım evlerinden 
Hepsine kiraz çiçeklerinden 
Bir çift kanad takarım. [...] 

Wenn meine Kraft ausreichte, 
Würde ich alle Kinder der Stadt aus ihren Häusern holen 
Allen aus Kirschblüten 
Ein Flügelpaar anheften. 

Cahit Külebi (1917-1997)17 

Pelargonien, im Volksmund Geranien, finden sich nicht bei den osmanischen 
Poeten, aber sie haben mit ihrer unaufdringlichen Alltäglichkeit und Blühfreu-
digkeit bis in den späten Herbst die Aufmerksamkeit von Nâzım Hikmet, Can 
Yücel und Oktay Rifat auf sich gezogen, um einen stillen Augenblick des Besin-
nens festzuhalten: 

Itır saksısında artan koku, 
denizlerde uğultular 
ve işte dolgun bulutları ve akıllı toprağıyla sonbahar... [...] 

16  Ahmet Arif (1927-1991), „İçerde“, übersetzt von Ümit Güney, siehe Akzente, 27/6 (Dez. 
1980), 529, Text in Ahmed Arif, Hasretinden prangalar eskittim, 32. Auflage, Istanbul 1992, 
6. In einem Gedicht Nâzım Hikmets aus dem Band Son Şiirler heißt es „...çiçekleri sever-
mişim meğer/üç kımızı karanfil yolladı bana hapishaneye yoldaşlar 1948...“  (doch da es 
hieß, ich liebte Blumen, schickten mir die Kameraden drei rote Nelken ins Gefängnis“) 
(siehe Mehmet H. Doğan (Hg.), Yüzyılın Türk Şiiri (1900-2000), Istanbul 2001, 253). Mit 
ihrer Geste könnten die Kameraden auch auf die rote Nelke als Blume der Arbeiterbewe-
gung angespielt haben. 

17  Cahit Külebi (1917-1997), „Hürriyet“, übersetzt nach Pazarkaya, siehe Yüksel Pazarkaya 
(Hg. und Übers.), Die Wasser sind weiser als wir. Türkische Lyrik der Gegenwart, München 1987, 
201, Text 200. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POETISCHE BOTANIK 29 

The smell rises from the geraniums 
The waves hum on the seas 
Autumn is here with its full clouds 

Nâzım Hikmet (1902-1963)18 

[...] Bu sesler işte sessizliğini büyüten toprak 
O senin sardunyalar gibi konuşkan sessizliğini. 
Hayatta yattık dün gece 
Üstümüzde meltem 
Kekik kokuyor ellerim hâlâ 
Senle yatmadım sanki [...] 
Dağları dolaştım [...] 

[...] Ô terre, ces bruits font ton silence grand 
Ô ton silence qui parle comme les géraniums 
Nous avons dormi sous la véranda la nuit dernière 
La brise était sur nous 
Mes mains sentent encore le thym 
Comme si, loin d’avoir dormi avec toi, 
Je m’étais promené dans les montagnes [...] 

Can Yücel (1926-1999)19 

[...] açıyorum kapılarını girip çıkıyorum 
ölü bir bahçıvanla dikiyorum 
sardunyayı saksıya, gülü 
saydam gemilerin uzaktan geçtiği yola. [...] 

[...] J’ouvre les portes j’entre je sors 
Assisté d’un jardinier mort je plante 
Un pélargonium dans un vase ainsi qu’une rose 
Sur les chemins lointains des navires transparents [...] 

Oktay Rifat (1914-1988)20 

Melancholischer gestimmt ist ein weiteres Gedicht von Oktay Rifat, in dem das 
Geschick des Blühens und Vergehens, dem Natur und Mensch gemeinsam ausge-
liefert sind, mit natürlichen Phänomenen und von Menschenhand geschaffenen 
Objekten assoziiert wird. 

 

                                                                                          
18  Nâzım Hikmet (1902-1963), übersetzt von Larry Clark, siehe Silay (Hg.), Anthology, 369, 

Text in Nâzım Hikmet, Kuvâyi Milliye, 4. Auflage, Istanbul 1991, 108. 
19  Can Yücel (1926-1999), „Akdeniz yaraşıyor sana“, übersetzt von Jean Pinquié und Levent 

Yilmaz, siehe Pinquié/Yilmaz, Anthologie, 108, Text 109. Der unauffällige Thymian gehört 
wie Basilikum zu den stärkenden Duft-, Küchen- und Heilkräutern. 

20  Oktay Rifat (1914-1988), „Eski koltukta“, übersetzt von Jean Pinquié und Levent Yilmaz, 
siehe Pinquié/Yilmaz, Anthologie, 60, Text 61. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 30 

[...] Surların taşlarında biten ot ve incir, 
Rüzgârlı osmanlı çayırları ve şebboy, 
Kırık yazıt, selvili çeşme, kiralık ev 
Onun sultanlığında serpilir ve ölür. [...] 

Das Gras und der Feigenbaum, die zwischen Mauersteinen wachsen, 
die windigen osmanischen Wiesen und der Goldlack, 
Die zerbrochene Steininschrift, der Zypressenbrunnen, das Mietshaus 
Blühen und sterben unter seiner Herrschaft. 

Oktay Rifat (1914-1988)21 

In dem folgenden Gedicht huldigt İlhan Berk wohl Istanbul (oder ist es Bod- 
rum?) in dem höchst kapriziösen Vergleich mit einer Seerose, die sich im Wasser 
spiegelt. 

[...] Sen ki bir nilüfersin ölçüsüz uyaksız 
Anlaki beyaz, masmavi hohlarım seni [...] 

Toi qui est un nénuphar sans mesure et sans rime 
Comprends, blanche et toute bleue, que je souffle sur toi 

İlhan Berk (1918-2008)22 

Bereits die osmanischen Dichter ließen sich von Wildblumen faszinieren, zumal, 
wenn es sich um den Klatschmohn handelte, der mit seinen roten Blütenblättern 
und den tiefschwarzen Staubfäden an liebeskrank verweinte Augen und das in 
der osmanischen Lyrik sprichwörtliche Brandmal der Liebe erinnern konnte. 

Seḥâb-ı luṭfuŋ âbın teşne-dillerden dirîġ itme 
Bu deştüŋ baġrı yanmış lâle-i nuʿmânıyuz cânâ 

[...] We are the poppies of this wasteland 
whose hearts are burnt black with grief [...] 

Bâkî (1525-1600)23 

21  Oktay Rifat (1914-1988), „Bin kılıkta“, übersetzt von Yüksel Pazarkaya, siehe Pazarkaya 
(Hg. und Übers.), Die Wasser sind weiser als wir, 119, Text 118. In der nahöstlichen Land-
schaft ubiquitäre Gewächse wie Gras, Feigenbaum, stark duftender Goldlack und Zypresse 
bilden hier eine perfekte Symbiose. 

22  İlhan Berk (1918-2008), „Bir düzyazıyımdır belki de ben“, übersetzt von Jean Pinquié und 
Levent Yilmaz, siehe Pinquié/Yilmaz, Anthologie, 92, Text 93. 

23  Bâkî (1526-1600), Übersetzung siehe Andrews u. a. (Hg.), Ottoman Lyric Poetry, 93, Text 287. 
Zu lâle-i nuʿmân vgl. Mélikoff, „La fleur de la souffrance“, die dafür plädiert, vor dem 18. 
Jh. unter lâle und zumal lâle-i nuʿmân nicht die bekannte Gartentulpe, sondern die rote 
Feldanemone oder den Klatschmohn zu verstehen, beide mit schwarzem Blütengrund und 
daher das Blutrot mit einem Brandmal vereinend. Raby (Julian Raby, 1560-1650. Maturity 
and Decline of İznik Pottery”, in: Nurhan Atasoy/Julian Raby, İznik. The Pottery of Ottoman 
Turkey, hg. von Yanni Petsopoulos, London 1989, 218-368) übernimmt auf Seite 223 die 
Argumentation, doch zeigt die İznik-Keramik des 16. Jh.s sehr häufig rote Tulpen mit spit-
zen Blütenblättern, wohl nach einer wilden Tulpenart. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POETISCHE BOTANIK 31 

Cahit Külebi spricht von einer weniger harmlosen Mohnsorte, wenn er den 
Wind Anatoliens wild über die Landschaft ziehen läßt. Die Disteln müssen in 
diesem Gedicht mit seinem positiven Grundton keineswegs nur die Mühsal des 
kargen Bodens signalisieren, sondern können auch – mit der ihnen eigenen 
Schönheit – für die Kraft und Genügsamkeit der anatolischen Menschen stehen. 

[...] Sonra başlayıp alçalmaya ovalara doğru, 
Haşhaş tarlalarında eflatun, pembe, beyaz, 
Kıraçlarda mavi dikenler... 
Toz toprak gözlerine gitmiştir. [...] 

[...] Dann hinab in die Täler steigend, 
In Schlafmohnfeldern lila, rosa, weiß, 
Auf dürrem Boden blaue Disteln... 
Sand und Staub flogen ihm ins Auge. [...] 

Cahit Külebi (1917-1997)24 

Durch sieben eisenbewehrte Tore von der Freiheit getrennt, kann sich in einem 
Gedicht von Ahmet Arif der umgitterte Blick des Gefangenen nur noch auf ein 
paar genügsame Blümchen heften, die gleichsam zu einem Garten werden, der 
die Hoffnungslosigkeit des Dichters zu teilen scheint: 

[...] İner, yedi kol demiri, 
Yedi kapıya. 
Birden, ağlamaklı olur bahçe 
Karşıda duvar dibinde. 
Üç dal gece sefâsı, 
Üç kök hercai menekşe... 

Sieben Eisenstangen fallen 
An sieben Toren. 
Mit einem wird dem Garten 
Gegenüber, am Fuß der Mauer, zum Weinen zumute. 
Drei Ringelblumen, 
Drei Stiefmütterchen. 

Ahmet Arif (1927-1991)25 

                                                                                          
24  Cahit Külebi (1917-1997), „Rüzgâr“, übersetzt von Pazarkaya, siehe Pazarkaya (Hg. und 

Übers.), Die Wasser sind weiser als wir, 203, Text 202. Nach Beuchert, Symbolik der Pflanzen, 
55-57, symbolisiert die Distel – schon seit der biblischen Schöpfungsgeschichte – den Lohn 
der Sünde, aber daneben auch Männlichkeit und Schutz gegen böse Geister. 

25  Ahmet Arif (1927-1991), „Akşam erken iner mahpusaneye“, übersetzt nach Yüksel Pazar-
kaya, siehe Pazarkaya (Hg. und Übers.), Die Wasser sind weiser als wir, 223, Text 222. Stief-
mütterchen (Viola tricolor) gedeihen wild und im Garten auf guten wie sehr schlechten 
Böden, daher könnte es als Sinnbild der überlebenswilligen Anpassungsfähigkeit gedeutet 
werden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 32 

Gesellschaftskritisch ist das Gedicht Ece Ayhans, in dem der Oleander, der die 
Mittelmeerlandschaft so üppig schmückt, nur auf den ersten Blick die Trauer der 
Schulkameraden über den Selbstmord des Mitschülers zum Ausdruck bringt, 
denn nach den religiösen Vorstellungen der Muslime muss sich der Sünder (hier 
der politisch Ausgegrenzte) in der Hölle von den Früchten des Oleanderstrauches 
ernähren. 

[...] Arkadaşları zakkumlarla örmüşlerdir şu şiiri. [...] 

[...] Seine Freunde flochten aus Oleander dieses Gedicht. [...] 

Ece Ayhan (1931-2002)26 

Stand für die osmanischen Dichter die Zypresse für die graziöse Gestalt des oder 
der Geliebten, so hat Ahmet Arif diesem Bild einen neuen Sinn gegeben, näm-
lich den des jugendlichen Helden, vor dem sich die Fülle des Lebens noch aus-
breitet, hätten nicht staatlich sanktionierte Meuchelmörder dem ein Ende ge-
setzt. 

[...] Babam gözlerini verdi Urfa önünde 
Üç de kardaşını 
Üç nazlı selvi, 
Ömrüne doymamış üç dağ parçası. [...] 

[...] Seine Augen schloss mein Vater vor Urfa 
Auch drei seiner Brüder 
Drei schlanke Zypressen 
Drei Felsen noch lechzend nach Leben. [...] 

Ahmet Arif (1927-1991)27 

Die Vergeblichkeit des Sehnens nach Gerechtigkeit und Frieden haben zahlreiche 
osmanische und türkische Dichter zum Thema genommen. In A. Kadirs Gedicht 
scheinen die Gewächse die Idee von den wehrhaft in den Bergen um Ehre und 

26  Ece Ayhan (1931-2002), „Meçhul öğrenci anıtı“, übersetzt von Klaus-Detlev Wannig, siehe 
Glassen/Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 245, Text 244. Im Koran wird der Oleander (Rosenlor-
beer) dreimal erwähnt: Sure 37/62-66, Sure 44/43-45, Sure 56/51-53. Demnach ist zaqqūm 
ein Baum, der in der Tiefe der Hölle wächst. Die Verdammten essen dessen bittere Früchte, 
die Dämonenköpfen gleichen und ihnen wie flüssiges Blei im Magen liegen; vgl. Bos-
worth, C. E., Art. „Zakkum“, in: EI2 XI (2002), 425-426. 

27  Ahmet Arif (1927-1991), „Otuz üç kurşun“, übersetzt von Sabine Adatepe, siehe Glassen/ 
Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 267, Text 266. Wie Refik Durbaş aus einem Interview mit Ahmet 
Arif berichtet, bildet einer der zahlreichen Vorfälle von Kurdenverfolgung in der Zeit der 
Einparteienherrschaft vor 1946 den Hintergrund zu dieser Trauerode, siehe Glas-
sen/Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 268-273. Den politischen Hintergrund beleuchtet auch H. 
Neşe Özgen, „The Ideology of Selective Forgetting. How a Political Massacre is Remem-
bered in Turkey: The ‚33 Bullets Incident’“, in: Ildikó Bellér-Hann (Hg.), The Past as Re-
source in the Turkic Speaking World, Würzburg 2008, 85-107. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POETISCHE BOTANIK 33 

Unabhängigkeit ringenden Rebellen zu versinnbildlichen. Dem Albtraum von 
Gefangenschaft und Tod stellt der Dichter mit leiser Drohung den Widerstand 
als unabsehbares Feld von Schilfrohr entgegen, das zwar niedergemäht, aber 
doch nie ausgerottet werden kann. 

Dağlardan devedikeni getirdim bir avuç, 
bir avuç kanlı devedikeni dağlardan. [...] 
Sustum, hıncımı bastım kanıma 
Açarken zindanların avlusunda kanlı güller. [...] 
Vurur ayışığı kamış tarlasına, 
yüzer kan içinde kamış tarlası. [...] 

Von den Bergen brachte ich Disteln, eine Handvoll, 
eine Handvoll blutige Disteln von den Bergen. [...] 
Ich schwieg, ertränkte meinen Zorn in meinem Blut 
Und in den Hinterhöfen der Kerker erblühten blutige Rosen. [...] 
Der Mond wirft sein Licht auf das Schilfrohrfeld, 
das Schilfrohr schwimmt im Blut. [...] 

A. Kadir (1917-1985)28 

In der Türkei kennt und liebt jedermann die Platane, die vor allem den Nutzen 
zu haben scheint, dass sie Teegärten beschattet, in Parks Kühle verbreitet und 
dem Beton der Straßen einen günen Hauch von Menschlichkeit verleiht. In sei-
nem Herbstgedicht spielt Bâkî auf den bunten Flickenmantel der Derwische an, 
die allem irdischen Streben entsagen. Den Wind lässt der Dichter doppelsinnig 
der Platane die handgelappten Blätter rauben und, angesichts ihres gefleckten 
Rindenkleides, ihre (mystische) Botschaft von Bescheidenheit und Ausdauer in 
die Weite tragen. Nâzım Hikmet dagegen rätselt spielerisch, unter einer Platane, 
über Gott und die Welt und kommt zu dem Ergebnis „Gott sei Dank leben wir“ 
(çok şükür yaşıyoruz). 

[...] Eşcār-i bāġ ḥırka-yı tecrīde girdiler 
Bād-i ḫazān çemende el aldı çinārdan [...] 

[...] The foilage of the garden has put on the cloak of selflessness, 
The autumn wind in the meadow has become a disciple of the plane tree. [...] 

Bâkî (1526-1600)29 

[...] Su başında durmuşuz 
çınar, ben, kedi, güneş, bir de ömrümüz. 
Suda suretimiz çıkıyor 
 

                                                                                          
28  A. Kadir (1917-1985), „Kanlı şiirler“, übersetzt von Johannes Neuner, siehe Glassen/Fişekçi 

(Hg.), Kultgedichte, 277, 281, Text 276, 280. 
29  Bâkî (1526-1600), übersetzt von Walter G. Andrews, siehe Andrews, An Introduction to Ot-

toman Poetry, 102 (Text und Übersetzung). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 34 

çınarın, benim, kedinin, güneşin, bir de ömrümüzün. 
Suyun şavkı vuruyor bize 
çınara, bana, kediye, güneşe, bir de ömrümüze. [...] 

Am Wasser stehen wir: 
Die Platane, ich, die Katze, die Sonne, unser Leben dazu. 
Im Wasser unser Spiegelbild: 
der Platane, meines, der Katze, der Sonne und unseres Lebens. 
Das Licht des Wassers fällt auf uns: 
die Platane, mich, die Katze, die Sonne und unser Leben. [...] 

Nâzım Hikmet (1902-1963)30 

Die ganze Fülle an Farben und Düften, die der Spätsommer entfaltet, scheint in 
den folgenden Gedichtzeilen eingefangen, die vielleicht auch spielerisch eine As-
soziation mit ganz vordergründigem, flüchtigen Behagen zulassen – als wollten 
sie die um Abgeklärtheit ringende Grundstimmung aufhellen. 

[...] Ayva sarı nar kırmızı sonbahar! 
Her yıl biraz daha benimsediğim. [...] 

[...] Gelb die Quitte, rot der Granatapfel, der Herbst ist da! 
Ihn mache ich mir jedes Jahr etwas mehr zu eigen. [...] 

Cahit Sıtkı Tarancı (1910-1950)31 

Geceydi: Olgunlaşan narın içini duydum; 
Suskun zamanın andacı! [...] 
Olgunlaşan narın içindeyim. Oluyorum. [...] 

Nacht war es: Des reifenden Granatapfels Inneres erspürte ich, 
Erinnerung an schweigende Zeit! [...] 
Im reifenden Granatapfel hause ich. Gedeihe. [...] 

Ahmet Oktay (geb. 1933)32 

Auch Melih Cevdet Anday spielt mit den zwiespältigen Wahrnehmungen, die das 
Reifen in der Natur hervorruft. Vertraute Geräusche und Gerüche verschmelzen in 
diesen Zeilen mit der geheimnisvollen Fremdheit der grenzenlosen Nacht. 

30  Nâzım Hikmet (1902-1963), „Masalların masalı“, übersetzt von Yüksel Pazarkaya, siehe 
Pazarkaya (Hg. und Übers.), Die Wasser sind weiser als wir, 47, Text 46. 

31  Cahit Sıtkı Tarancı (1910-1950), „Otuz beş yaş şiiri“, übersetzt von Yüksel Pazarkaya, siehe 
Pazarkaya (Hg. und Übers.), Die Wasser sind weiser als wir, 87, Text 86. Die Symbolik des 
Granatapfels zielt vor allem auf Fruchtbarkeit, Liebe und Lebensfülle, siehe Beuchert, Sym-
bolik der Pflanzen, 121-125. 

32  Ahmet Oktay (geb. 1933), „Solgun bahçe“, übersetzt von Sabine Adatepe, siehe Glassen/ 
Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 31, 33; Text 30, 32. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POETISCHE BOTANIK 35 

[...] Susup kalmıştık tüylü harupların 
Ve kederin çiti boyunca garip. [...] 
Gecenin sarnıcına düştü boş bir yıldız, 
Çam kozalağı gibi gümbürtüyle, 
Atlarımızın kusursuz sessizliğinde, 
Yaşlı zeytinlerin altından girdik 
Ölmüş ot kokulu ciftliğe, sıcak; [...] 

[...] Wir schwiegen, entlang der Hecke aus Leid 
Und gefiederten Johannisbrotbäumen, fremdartig. [...] 
In die Zisterne der Nacht fiel ein leerer Stern, 
Knackend wie ein Fichtenzapfen, 
In der vollkommenen Stille unserer Pferde, 
Unter alten Olivenbäumen hindurch 
Betraten wir den nach Heu riechenden Hof, heiß; [...] 

Melih Cevdet Anday (1915-2002)33 

Anders als in osmanischen Gedichten ist Liebe bei Sennur Sezer ein erdverbun-
denes Gefühl. Zumindest scheint die Dichterin anzudeuten, dass sie nunmehr 
eine aus der Zeit gewachsene Liebe den Passionen der Jugend vorzieht, die sie 
mit dem betäubenden Duft der Ölweide im Frühling vergleicht. 

[...] – Sevda nasıldır? 
 Unuttu etim iğde çiçeklerini [...] 
 Sevda dendi mi 
   – Elinizi toprağa dayayın 
   – Duyun tohumun çıtırtısını 
   – Kekik koklayın [...] 

[...] – Was ist Liebe? 
 Mein Leib hat die Blüten der Ölweide vergessen [...] 
 Wurde da von Liebe gesprochen?  
  – Stützen Sie Ihre Hand auf die Erde 
  – Lauschen Sie auf das Knacken der Samen 
  – Riechen Sie am Thymian [...] 

Sennur Sezer (geb. 1943)34 

Dieser botanische Spaziergang durch die abwechslungsreichen Landschaften os-
manischer und türkischer Poesie ließe sich leicht fortsetzen. Man könnte anderen 
Routen folgen und übersehenen Wegzeigern nachspüren, den Zeichen, die die 

                                                                                          
33  Melih Cevdet Anday (1915-2002), „Çiftlikteki gece“, übersetzt von Johannes Neuner, siehe 

Glassen/Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 47; Text 46. 
34  Sennur Sezer (geb. 1943), „Hekim öğütleri“, übersetzt von Uta Schlegel, siehe Glassen/ 

Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 59; Text 58. Das Gedicht wurde 1982 publiziert. Zum überwälti-
genden Duft der Ölweide vgl. die Kurzgeschichte des Malers und Dichters Bedri Rahmi 
Eyüboğlu (1913-1975) in: Die Oelweide. Moderne türkische Erzähler übertragen und einge-
leitet von Andreas Tietze, Basel 1964, 8-15. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 36 

Dichter setzten, in anderen Weisen nachgehen, auf ihre Emotionen in vielerlei 
Variationen reagieren. Doch der rote Faden bliebe dabei immer die Harmonie 
und Vielschichtigkeit der Sprache, in der sie jubeln, meditieren und leiden. 

Bī-ḫazān ḳalsun bahār-i gülşenin 
Müsteʿān alsun ḳarār-i düşmenin 

Let the spring of your garden remain without autumn 
Let He Whom we ask for aid take away the peace of your enemy 

Nâbî (1642-1712)35 

35  Nâbî (1642-1712), übersetzt von Walter G. Andrews, s. Andrews 1976, S. 58, Text ebd. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Preis der Lyrik.  
Förderung, Auszeichnung, Opfer 

Barbara Flemming, Leiden 

In der verdienstvollen Reihe Türkische Bibliothek nimmt der Band „Kultgedichte“, 
eine Anthologie von zweiundvierzig türkischen Gedichten, die Erika Glassen 
und Turgay Fişekçi in einer zweisprachigen Ausgabe veröffentlicht haben,1 eine 
besondere Stellung ein. Türkische Dichter und Künstler unserer Tage stellen dar-
in ihre Lieblingsgedichte vor. In ihren Kurz-Essays ist viel von Lyrikpreisen und 
Auszeichnungen die Rede. Das hat mich dazu angeregt, als Beitrag zum Hoşsoh-
bet für Erika Glassen den folgenden Versuch einer Bestandserhebung zum „Preis“ 
der Lyrik im guten wie im schlechten Sinne anzubieten. Birgt doch Hochschät-
zung der Dichtung auch Risiken, wenn Gedichte mit der politischen Strafjustiz 
in Konflikt kommen. Manches davon kann bei den großen Romanciers nachge-
lesen werden. Als Ausgangsmaterial sollen die „Kultgedichte“ dienen. Sie erlau-
ben – dank der Erscheinungsdaten, die jedem der ausgewählten Gedichte beige-
geben werden – einen Blick auf die türkische Lyrik vor 1985. Außer Bejan Matur 
sind darin Lyriker vertreten, die bereits vor 1985 (ausweislich der Anthologien 
von Pazarkaya2 und Behramoğlu3) Rang und Namen hatten. 

Am Phänomen der Literaturpreise4 und ihrem Gegenteil, der Nichtauszeich-
nung ja Bestrafung von Dichtern, lassen sich gewisse Motive und Widersprüche 
des türkischen Literaturlebens5 vor 1985 wiederfinden und darstellen: das kemalis- 
tische Gesellschaftsmodell mit seiner Beschwörung der Kompatibilität von Islam 
und laiklik; das Kopftuch; das Weiterleben des mystischen Islams; die Anziehungs-
kraft der kommunistischen Utopie im Streit mit dem kemalistischen „Populismus“; 
Leugnung der Kurden und Anerkennung der Dichter des „Ostens“. 

Ein Repräsentant osmanischen Mäzenatentums ist Nedim. Seit der junge Ge-
lehrte, ein leuchtender Stern der Diwan-Poesie, sich unter den Schutz von 
Nevşehirli İbrahim gestellt hat, macht er Karriere. Sein Gönner wird Wesir, dann 
Sultansschwiegersohn und Großwesir, und der Dichter steigt auf bis zur Professur 
an den sahn-i seman. Er wird Leiter einer Bibliothek, geht am Hof aus und ein, 

1  Erika Glassen/Turgay Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, Zürich 2008. 
2  Yüksel Pazarkaya, Moderne türkische Lyrik. Eine Anthologie, Tübingen/Basel 1971. 
3  Ataol Behramoğlu, Son Yüzyıl Büyük Türk Şiiri Antolojisi, 2. revidierte Auflage, Istanbul 

1991. 
4  Übersichten bieten TEA 4, 1982, 949-956 (Preise bis 1980), Atilla Özkırımlı, „Anahatlaryla 

Edebiyat“, CDTA 3, 602-606 (Preise bis 1982), sowie İhsan Işık, Yazarlar Sözlüğü, Istanbul 
1990. 

5  Yüksel Pazarkaya sprach 1982 in Rosen im Frost. Einblicke in die türkische Kultur, Zürich 1982, 
80, von „Lebenslinien, in denen die Widersprüche der Zeit sichtbar werden“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 38 

erhält reiche Zuwendungen (in‘āmāt) und dichtet heitere, weltliche Gedichte. 
Nach einem trinkfreudigen Leben stirbt er am 23. Oktober 1730 durch einen 
Sturz vom Dach seines Hauses, kurz bevor eine „Revolution“ (ihtilal) der Tulpen-
zeit ein Ende macht.6 

Geförderte Dichter in der Großen Nationalversammlung 

Das wichtigste Subventionsinstrument in der „Lyrikbranche“ waren in den An-
fängen der Großen Nationalversammlung und der Republik nicht Preise, sondern 
Abgeordnetenmandate. Gazi Mustafa Kemal wurde angemessen hymnisch gefei-
ert von Dichtern, die ihm ihre Abgeordneten-Gehälter verdankten.7 In der ersten 
Legislaturperiode (1920-1923) bekam der greise Abdülhak Hamit (Tarhan, 1852-
1937) einen Ehrensold. Mehmet Akif (Ersoy, 1873-1936), der Dichter der Natio-
nalhymne, saß für Burdur im Parlament. In der zweiten Legislaturperiode (August 
1923-1927), während derer die Republik ausgerufen wurde, bekam Mehmed Akif 
kein Mandat mehr; er stand mittellos da und ging bekanntlich später nach Ägyp-
ten.8 Yahya Kemal (Beyatlı, 1884-1958), der die Nationalisten publizistisch unter-
stützt hatte, wurde 1923 zum Abgeordneten für Urfa ernannt; in dieser Eigen-
schaft nahm er 1925 als Delegierter an den Unterhandlungen mit den Franzosen 
über die türkisch-syrische Grenze teil. 1926 ging Yahya Kemal als Gesandter (orta 
elçi) nach Warschau. In der dritten Legislaturperiode (1927-1931) hatte Abdülhak 
Hâmit ein Mandat für Istanbul. Mehmet Emin (Yurdakul, 1869-1944) ließ sich 
1930 zum Eintritt in die „Freie Republikanische Partei“ (Serbest Cumhuriyet Fırkası) 
überreden; als dies Experiment einer „loyalen Opposition“ zu erfolgreich war und 
die Partei im November 1930 geschlossen wurde, verlor der alte Herr seinen Sitz 
im Parlament und hatte Mühe, wieder ein Mandat der CHP zu erlangen.9 Der 
Fecr-i ati-Dichter Fazıl Ahmet Aykaç (1884-1967) war Abgeordneter von Elazığ. 
1929 ging Yahya Kemal nach Madrid (wiederum als Gesandter; lange vor dem 
spanischen Bürgerkrieg), 1931 wurde er nach Portugal versetzt. Die Belohnung 
und Versorgung von Dichtern mit Mandaten nahm naturgemäß ab, seit echte 
Wahlen durchgeführt wurden. Faruk Nafız Çamlıbel (1898-1973), der Dichter der 
Atatürkzeit, war nach dem Umsturz (ihtilal) von 1960 als DP-Abgeordneter eine 
Zeitlang auf Yassıada interniert. In unseren Tagen setzt die Große Nationalver-

6  Fevziye Abdullah Tansel verschweigt in „Nedîm“, İA IX (1964), 173, die Trunksucht des 
Dichters nicht. 

7  Gedichte wurden wie Kasiden verfasst. Unter den poetischen Huldigungen auf Mustafa 
Kemal ragen zwei von Abdülhak Hamit (1925 und 1927) sowie mehrere Gedichte heraus, 
die Mehmet Emin (Yurdakul) Atatürk und seinen Siegen widmete; das lange Gedicht „Za-
fer“ (1928) wurde noch 1981 in Mehmet Kaplan u. a. (Hg.), Atatürk Devri Türk Edebiyatı I, 
Ankara 1981, 63, wieder abgedruckt. 

8  Fahir İz, „Mehmed `Akif“, EI2 VI (1991), 985-986. 
9  Samet Ağaoğlu, Babamın Arkadaşları, Istanbul o. J., 82-84; Fahir İz, „Mehmed Emin“, EI2 

VI (1991), 986-989. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 39 

sammlung Ehrenpreise für verdiente Intellektuelle aus; zu den Empfängern gehö-
ren der Nobelpreisträger Orhan Pamuk, der Musiker Fazıl Say und die Historiker 
Halil İnalcık, İlber Ortaylı und Kemal Karpat. 

Die Zeitschrift Varlık 

Zum zehnten Jahrestag der Republik gaben Sabri Esat (Siyavuşgil, 1907-1968) und 
später Yaşar Nabi (Nayır, 1908-1981) mit Unterstützung der CHP die Monatszeit-
schrift Varlık heraus. Beide waren Gründungsmitglieder der „Sieben Fackeln“, de-
ren Gedichte sie druckten. Die erste Nummer erschien am 15. Juli 1933. Im Varlık 
debütierten Fazıl Hüsnü Dağlarca (1914-2008), Orhan Veli (Kanık, 1914-1950), 
Oktay Rifat (1914-1988) und Melih Cevdet (Anday, 1915-2002), das heißt, Dichter 
des Garip (später auch die Ersten Neuen genannt). Was hier erschien, erzielte sofort 
die Aufmerksamkeit des Publikums, auch die erste Erzählung von Sait Faik 
(Abasıyanık, 1906-1954). Die staatliche Lenkung war unübersehbar: „Varlık sam-
melte in einer Zeit, in der es keine Zeitschrift mit literarischem Schwerpunkt gab, 
die bekannten Literaten und bekam auch Unterstützung von der CHP, um das 
Vakuum (boşluk) auf dem Gebiet der Kunst zu füllen. Bis in die 1960er Jahre hinein 
öffnete Varlık in der Lyrik der 1940er Generation – außer den Sozialisten – und in 
Erzählung und Roman den vom Lande stammenden Autoren seine Seiten.“10 

Staatsförderung: Auftragsdichtung 

Halit Fahri (Ozansoy, 1891-1971), einer der fünf „Silbendichter“, erhielt den Auf-
trag, ein Theaterstück zu schreiben: das „Epos der zehn Jahre“ (On Yılın Destanı), 
ein Versdrama, das in Anwesenheit des Gazis uraufgeführt wurde. Darin wurde 
dem Heldentum der Türken im Unabhängigkeitskrieg, dem Wiederaufbau und 
dem Gazi gehuldigt.11 Faruk Nafız Çamlıbel und sein Schüler Behçet Kemal 
Çağlar (1908-1969), der Barde Atatürks, schrieben den „Marsch des zehnten Jah-
res“ Onuncu Yıl, der bis auf den heutigen Tag gesungen und gespielt wird. 

Die Volkshäuser als Kulturzentren 

Der Ort für die nationalistische Kultur waren zwischen 1932 und 1951/2 die 
Volkshäuser (Halkevleri), die als verlängerter Arm der CHP an die Stelle der „Tür-
kenherde“ (Türk Ocakları von 1912) getreten waren. Damit wollte die positivis- 
tisch denkende kemalistische Führungselite das osmanisch geprägte Volk zum 

                                                                                          
10  Özkırımlı, „Anahatlaryla Edebiyat“, 588. 
11  Auszug in Kaplan (Hg.), Atatürk Devri, 1, 519. Atatürk wird dem Propheten Isa gleichge-

stellt. Christa-Ursula Spuler, „Das türkische Drama der Gegenwart“, Die Welt des Islams, XI 
(1968), 18, 48 und 167-169. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 40 

„Laizismus“ und zur türkisch-anatolischen Geschichte erziehen. Jede Stadt be-
kam ein Volkshaus; das von Diyarbakır und die Volksheime in den umliegenden 
Kleinstädten dienten vorzugsweise der Türkisierung. Der Empfang von Radio 
Ankara war aber schlecht („ein dumpfes Knistern“); die Dörfler hörten kurdisch-
sprachige Radiosendungen aus Eriwan.12 

Neben Dichterlesungen wurden Theatervorführungen geboten. Das erste Stück, 
das auf der Bühne der Halkevleri gespielt wurde, hieß „Der Hirte“ Çoban (1932), 
und stammte von Behçet Kemal Çağlar, der auch die Hauptrolle spielte. „Der 
Überfall“ bzw. „die Nomadenwanderung“ Akın (1932) wurde von Faruk Nafiz in 
Übereinstimmung mit der neuen Geschichtstheorie angefertigt: ein Schüler trug 
vor, wie die Türken die Welt besiedelten.13 Die Kulturabteilung der Volkshäuser, 
die auch Bücher publizierten, leitete von 1938 bis 1947 Ahmet Muhip Dıranas 
(1909-1980). Behçet Kemal Çağlar wurde 1935 zum Inspekteur der Volkshäuser er-
nannt und bereiste das ganze Land. In der Provinz stieß der kemalistische Impetus 
an Grenzen, die manches Halkevi selbst zur „Bühne“ von Konflikten machte.14 

Adalet Ağaoğlus (1929) Romanfigur Aysel ist in dem Stück „Vaterland und 
Pflicht“ (Vatan ve Vazife) für die Rolle eines Dorfmädchens vorgesehen, für das sie 
jeder ohnehin ansah, mit ihrem knielangen Kittel und den Zöpfen. Die Ge-
schichtslehrerin will, dass sie ihre Haare wie ein westliches Mädchen kurz schnei-
den lässt, alagarson. Ihr Vater will nichts davon hören. In der Kleinstadt zwingen 
die Eltern sie, ein Kopftuch zu tragen.15 Häufig werden Frauenhaare thematisiert, 
auch in der fiktiven Aufführung eines 1936 datierten „jakobinisch“ bühnenwirk-
samen Stückes „Vaterland oder Schleier“ (Vatan veya Türban), ein Ereignis, auf das 
Orhan Pamuks Roman Kar von Anfang an zuläuft. Eine junge Frau beschließt, ih-
ren schwarzen çarşaf abzulegen. Sie tut es und macht ihre Freiheit (özgürlük) be-
kannt. Jetzt ist sie glücklich. Ihre Familie, ihr Verlobter und bärtige muslimische 
Männer widersetzen sich dieser Freiheit aus verschiedenen Gründen. Die Frau ge-
rät in Wut und verbrennt ihren Schleier. Bärtige Fanatiker reißen die Frau an den 
Haaren und wollen sie gerade töten, als die jungen Soldaten der Republik die Frau 
retten.16 

12  Uğur Ümit Üngör, Young Turk Social Engineering. Mass Violence and the Nation State in Eastern 
Turkey, 1913-1950, Diss. Amsterdam 2009, 301-316; zum Radio 326. 

13  Spuler, Drama, 15-19, 48-49, 168 und 180; zu Çamlıbels „Wanderung“ siehe ebd., 104-105. 
14  Alexandros Lamprou, Between Central State and Local Society. The People’s Houses Institution 

and the Domestication of Reform in Turkey (1932-1951), Diss. Leiden 2009, informiert am Bei-
spiel von Kayseri und Balıkesir über die Praxis der Volkshäuser; Stichworte sind u. a. 
„Frauen auf der Bühne“ und „Konkurrenz zum Kaffeehaus“. 

15  Adalet Ağaoğlu, Ölmeye Yatmak, Istanbul 1973, deutsch von Ingrid Iren, Sich hinlegen und 
sterben, Nachwort von Erika Glassen, Zürich 2008, 90/dt. 117; 71/dt. 94. 

16  Orhan Pamuk, Kar, Istanbul 2002; deutsch von Christoph K. Neumann, München 2002, 
englisch von Maureen Freely, London 2004. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 41 

Noch 1960 lässt Gülten Akın (1933) in einem Gedicht im Geiste solcher Lehr-
stücke eine junge Frau gegen die „Sitte“ (töre) aufbegehren. Die Frau, die sich „von 
Makel behaftet“ (‘ayb) fühlt, legt aber keinen çarşaf ab, sondern sie schneidet, im 
Sinne der fiktiven Geschichtslehrerin, ihre langen schwarzen Haare ab. Von ihrem 
Gruß an den befreiten auferstandenen Menschen (kişi) fühlt sich Nurgül Ateş 
(1977) angesprochen. 

Adalet Ağaoğlus Ölmeye Yatmak führt uns mehrfach ins Volkshaus von Ankara. 
Im Wechsel mit der Fakultät (Dil-Tarih-Coğrafya) werden dort Lyrik-Matineen ver-
anstaltet; beliebt sind „Kışlada Bahar“, „Vatan borcu biter bitmez ordayım“ von Bekir 
Sıtkı Erdoğan (1926) und Gedichte auf Atatürk.17 Nichts von Nâzım Hikmet (Ran, 
1902-1963). Dessen Gedichte dürfen nicht gelesen und weitergegeben werden, ge-
druckt ohnehin nicht. Ali Baysal, begabter Bauernsohn mit Volksschulabschluss, 
hütet die Hefte, in die er Gedichte von Nâzım Hikmet einträgt, als verborgenen 
Schatz.18 Einmal lädt das Volkshaus zu einem „Tag der Dichter“ (Şairler Günü) ein. 
Der Ausschuss hat Gedichte von Unbekannten ausgewählt, und ein junger Poet 
liest sein Gedicht vor einem Publikum (bir topluluk önünde), in dem sich zwei leib-
haftige Dichter befinden: Orhan Seyfi Orhon (1890-1972) und Munis Faik Ozan-
soy (1911-1975); ein Foto kommt in die Zeitung (Ulus). 

Solche Szenen in Ölmeye Yatmak gehören zur Rückschau auf eine Institution, die 
mit ihren Bibliotheken und sonstigen Einrichtungen nur zwanzig Jahre bestanden 
hat. „1951, als mit dem Einzug der Demokratie der Schwung der kemalistischen 
Revolution abflaute“,19 wurden die Volkshäuser geschlossen und seit 1952 im Un-
terrichtsministerium untergebracht. Gleichzeitig wurden die Dorfinstitute Köy En-
stitüleri, jene legendären Landerziehungsheime, die im Sinne des Kemalismus auf 
die Dorfjugend einwirken sollten, wegen „kommunistischer Tendenzen“ geschlos-
sen. Es war just die Zeit – 1952 – wo ein führender Nakşbendi-Scheich sich in 
Istanbul installierte. 

„Mystiker der Republik“ 

Zwei Jahre nach ihrer Gründung hatte die Republik die Derwischorden aufgeho-
ben und ihre Konvente geschlossen. Die Besitzrechte der Eigentümer waren jedoch 
nicht angetastet worden, ebenso wenig wie die als Moschee dienenden Gebäude. 
Das sei, wie es im Rückblick hieß, im Geiste des wahren Laizismus geschehen; 
auch habe sich Mustafa Kemal bemüht, „den Islam für die Republik zu erhalten.“20  

                                                                                          
17  Ağaoğlu, Ölmeye Yatmak, 283/dt. 374. 
18  Ağaoğlu, Ölmeye Yatmak, 284/dt. 376. 
19  Pamuk, Kar, 148/vgl. dt. 176. 
20  Ahmet Mumcu, Tarih Açısından Türk Devriminin Temelleri ve Gelişimi, Istanbul 1979, Niyazi 

Kızılyürek, „Le kémalisme“, in: Erik-Jan Zürcher (Hg.), Turkey in the Twentieth Century, Ber-
lin 2008, 400-403; Şerif Mardin, „Islam in 19th and 20th century Turkey“, ebd., 458. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 42 

Die Nakşbendis21 hatten es verhältnismäßig leicht, die Zeit der Einparteiherrschaft 
zu überstehen, weil sie kein Tekke brauchten, und weil sie sich Ämter in der Religi-
onsbehörde Diyanet sichern konnten. Der wichtigste Zweig behauptete sich mit 
einem Kulturverein in der Istanbuler İskender Paşa Moschee, wo Mehmed Zahid 
(Kotku, 1897-1980) bis an sein Lebensende als Imam und hatip wirkte.22 Scheich 
Abdülhakim Arvasî (1860-1943), aus alter kurdischer Familie, hatte den nationalen 
Unabhängigkeitskampf aktiv unterstützt und durfte nach der Schließung der Tek-
kes in seinem Kaşgari Dergahı (Eyüp) wohnen bleiben. Einer seiner Brüder war Ba-
taillons-Imam, ein Schwiegersohn saß im Parlament. Nach zwei Verhaftungen, 
1925 und 1931, wurde Scheich Arvasî wieder auf freien Fuß gesetzt und füllte die 
Moscheen, an denen er als Prediger angestellt war. Den Laizismus lehnte er katego-
risch ab. 1943 wurde der greise Scheich in Izmir unter Hausarrest gestellt und ging 
dann nach Ankara, wo er im selben Jahr starb. Als Scheich Arvasî im Jahre 1934 
von der Kanzel der Ağa Camii in Beyoğlu predigte, begegnete ihm Necip Fazıl 
Kısakürek (1905-1983), der als einer der stärksten türkischen Lyriker des 20. Jahr-
hunderts damals auf der Höhe seines Ruhmes stand.23 Die Begegnung bedeutete 
für Necip Fazıl eine vollständige Umkehr; der Dichter wurde zum Interpreten der 
Rābıṭa, der Bindung an den Meister.24 Als Schüler des Scheichs – sein Buch O ve 
ben erlebte 1990 die 6. Auflage25 – musste sein Weg von der „Symphonie“ weg zur 
„Klausur“ (çile) und in Gegnerschaft zum Staat führen. Gegen das 1935 geschriebe-
ne patriotische Stück „Das Saatkorn“ (Tohum) war jedoch staatlicherseits nichts ein-
zuwenden.26 Auch ein psychologisches Stück, „Die Erschaffung eines Menschen“ 
wurde 1938 im Stadttheater Istanbul uraufgeführt.27 

Die Erforschung der Dichtung des „nachkemalistischen Islam der Türkei“ und 
des „unverhüllt zutage tretende Neo-Islamismus seit 1944“ – gegen den Orhan 
Veli kämpfte28 – ist noch in der Entwicklung begriffen. Anfang der 1980er Jahre 

21  Hamid Algar, „Der Nakşbendi-Orden in der republikanischen Türkei“, in: Jochen Blasch-
ke/Martin van Bruinessen (Hg.), Jahrbuch zur Geschichte und Gesellschaft des Vorderen und Mitt-
leren Orients 1984. Islam und Politik in der Türkei, Berlin 1985, 184. Thierry Zarcone, „Les 
Nakşibendi et la république turque: de la persécution au repositionnement théologique, 
politique et social (1925-1991)”, Turcica, XXIV (1992), 138. 

22  Işık, Yazarlar Sözlüğü, 278. 
23  Essay von Beşir Ayvazoğlu in Glassen/Fişekçi, Kultgedichte, 110-115, hier 115. 
24  Fritz Meier zitiert es-Seyyid ‘Abdülhakim Arvāsī, Rābıṭa-ı şerīfe, Istanbul 1342/1923, 14: 

rābıṭa-i telebbüsiyye in Zwei Abhandlungen über die Naqšbandiyya I. Die Herzensbindung an den 
Meister. II. Kraftakt und Faustrecht des Heiligen, Istanbul 1994, 152, auch 181. 

25  Thierry Zarcone, „Tasawwuf. 6. Amongst the Turcs.“, EI2 X (2000), 333-334. 
26  Laut Spuler, Drama, 146-147 ein „sehr schwaches“ Stück (Ferhad Bey hilft Maraş von den 

Franzosen zu befreien), laut Kaplan „ein interessantes Stück, das die inneren Kräfte be-
schreibt, welche im Unabhängigkeitskrieg in den Anatoliern arbeiteten“ (Atatürk Edebiyatı, 
xxxv). 

27  Spuler, Drama, 145-149: Die Dichtung ist die wesentliche Macht in Husrevs Leben – er 
identifiziert sich mit seinem eigenen Werk und wird darüber wahnsinnig. 

28  Klaus Kreiser, Lebensbilder aus der Türkei, Zürich 1996, 63 und 69. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 43 

charakterisierte İsmet Özel die Dreiergruppe Necip Fazıl Kısakürek, Asaf Halet 
Çelebi (1907-1958) und Ahmet Muhip Dıranas als „Mystiker der Republik,“29 zu 
denen er auch Sezai Karakoç (1933) zählte.30 

Staatliche Förderung in der „Republik-Zeit“ 31 

1942 lobte die Einheitspartei CHP einen ersten Wettbewerb aus, und zwar für 
Prosa, und berief dazu eine vielköpfige Jury. Die Preise, damals noch mükâfat, 
wanderten in die Hände von – fast schon – Altmeistern.32 Ihre Namen bezeugen, 
wie weit in der Literatur die personellen Wurzeln in die Jungtürkenzeit zurück-
reichten.33 Vier Jahre nach dem Romanpreis, 1946, veranstaltete die CHP ihr ers- 
tes Lyrik-Preisausschreiben. Den ersten Preis und großen Ruhm erntete Cahit 
Sıtkı Tarancı (1910-1956) für Otuz Beş Yaş. Den zweiten Preis erhielt Attilâ İlhan 
(1925-2005) für seine Trauerode auf Cebbaroğlu Muhammed, einen Widerstands-
kämpfer gegen die Franzosen in der Gegend um Maraş.34 Den dritten Preis ge-
wann Fazıl Hüsnü Dağlarca.35 Ein Jahr später, 1947, es war das Jahr, in dem er als 
Botschafter nach Karachi ging, nahm Yahya Kemal in der Kategorie „Kunst“ der 
İnönü-Preise eine Auszeichnung für Hayal Şehir entgegen. 1947 veranstaltete die 
CHP einen Dramenwettbewerb und verlieh dem inzwischen als Regimegegner 
bekannten Necip Fazıl Kısakürek für das (allerdings vom Spielplan abgesetzte) 
Stück Sabır Taşı (1940) den ersten Preis.36 Mit dem zweiten Preis für Gölgeler wur-
de Ahmet Muhip Dıranas ausgezeichnet.37 
 
 

                                                                                          
29  Işık nannte ihn einen der besten Dichter der Cumhuriyet-Zeit; gleichlautend Gülten Akın 

in den Kultgedichten: „Einer der größten Dichter der Republik“. 
30  İsmet Özel, „Şiir“, CDTA 3, 631-638, besonders 633 f. Zu Sezai Karakoç ebd., 635. 
31  „Cumhuriyet Devri“ meinte früher die Zeit von Atatürks Präsidentschaft bis etwa 1950 

(Horst Wilfried Brands, „Die türkische Prosaliteratur“, in: Werner Kündig-Steiner (Hg.), 
Die Türkei. Raum und Mensch, Kultur und Wirtschaft in Gegenwart und Vergangenheit, Tübin-
gen/Basel 1977, 186-197, bes. 190-191), seither wurde der Begriff „Republik-Zeit“ bis min-
destens in die achtziger Jahre ausgedehnt: vgl. CDTA 3, 636-638. 

32  1. Halide Edip Adıvar Sinekli Bakkal (1936), zuerst auf Englisch erschienen, 2. Yakup Kadri 
Karaosmanoğlu Yaban (1932), 3. Memduh Şevket Esendal Ayaşlı ile Kiracıları (1934). 

33  Vgl. Nur Bilge Criss, Istanbul under Allied Occupation 1918-1923, Leiden u. a. 1999, 96. 
34  TEA 3, 677-8. Cebbaroğlu Muhammed fällt in den Bergen, wo er seine Ehre gegen die Ur-

fa, Antep und Maraş bedrohenden Franzosen verteidigt hat. 
35  Laut Nermin Menemencioğlu, The Penguin Book of Turkish Verse, Harmondsworth 1978, 53, 

stieg er erst 1956 zum allseits berühmten Dichter empor; etwas skeptisch Mehmet Kaplan, 
Cumhuriyet Devri Türk Şiiri, 2. Auflage, Istanbul 1975. Dağlarca spielte laut Pazarkaya, Rosen 
im Frost, 105, eine Rolle in der „Sprachrevolution“. 

36  Spuler, Drama, 145-149; zur Frage nach der Zensur ebd., 23. 
37  Spuler, Drama, 110 (Angst eines alten Mannes vor dem Altern und dem Tod). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 44 

Private Förderung: der Yeditepe-Lyrik-Preis 

Gegen die scheinbare Nüchternheit und „Alltäglichkeit“ der Garip-Dichter for-
mierte sich Widerstand – in der konservativen Zeitschrift Hisar38 – und Staats-
preise waren einstweilen nicht in Sicht. In dieser Situation öffnete sich für die 
„Zweiten Neuen“ (İkinci Yeni) der Schirm des Yeditepe-Preises. 1954, in den An-
fangsjahren der Menderes-Regierung, stiftete Hüsamettin Bozok (1916-2008), der 
Herausgeber der Zeitschrift Yeditepe, den gleichnamigen Lyrikpreis. Er fing als 
kleiner Preis an, anfangs mit 300 TL dotiert. Ausgezeichnet wurde jeweils das bes- 
te Gedicht des Vorjahres. Der Yeditepe-Preis wurde zum Dreh- und Angelpunkt 
der „Zweiten Neuen“ und wird vielfach im Band Kultgedichte erwähnt. Die Reihe 
beginnt 1955 mit Oktay Rifat. 1956 folgte Fazıl Hüsnü Dağlarca, der wohl die 
meisten Preise bekam: 1956 und 1958 wurde er im In- und Ausland ausgezeich-
net.39 Es folgten: 1957 Behçet Necatigil (1916-1979), 1958 Edip Cansever (1928-
1986) und 1959 Cemal Süreya (1931-1990, beide İkinci Yeni), 1965 Ahmet Oktay 
(1933), 1978 Hilmi Yavuz (1936), 1979 Refik Durbaş (1944), 1981 Cahit Külebi 
(1917-1997). Die Empfänger erzielten bis auf den heutigen Tag bleibende Zu-
stimmung im lesenden Publikum. 

Die Preise des Türk Dil Kurumu (TDK) 

Nach dem Ende der Volkshäuser ging das Mäzenat des Staates auf die von Ata-
türk gegründete Türkische Sprachgesellschaft (Türk Dil Kurumu) über. 1954 be-
gann die lange Geschichte der Türk Dil Kurumu Ödülleri. Sie wurden jedes Jahr 
am „Sprachfeiertag“, dem 26. September, in fast allen Sparten der Literatur und 
auch der Sozialwissenschaften verliehen. Dotiert mit je 3500 TL, ebneten die 
TDK-Preise Dichtern und Schriftstellern – Gülten Akın war die weibliche Aus-
nahme40 – den Zugang zum lesenden Publikum. Die Lyriker, die einen TDK-
Preis bekamen, waren für die Zukunft etabliert, auch wenn Verfolgung wegen Ar-
tikel 141 StGB nicht ausgeschlossen war. Eine Schattenseite der Preisverleihun-
gen war die Einvernahme durch das Establishment.41 Übersetzerpreise gingen an 
A. Kadir (1917-1985) und Azra Erhat (1915-1982). 

38  Attilâ İlhan war ein erbitterter Gegner des „Garip“ laut Pazarkaya, Moderne türkische Lyrik, 
40. 

39  Pazarkaya, Rosen im Frost, 111. 
40  Menemencioğlu, The Penguin Book of Turkish Verse, hebt ihre beiden TDK-Preise (1961 und 

1971) eigens hervor. 
41  Güneli Gün in Kemal Silay (Hg.), An Anthology of Turkish Literature, Bloomington, Indiana, 

1996, 579: der TDK-Preis 1975 habe Füruzan eher geschadet. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 45 

Nichtleser 

Ein Teil der Gesellschaft las nicht; Menschen mit Grundschulbildung vergaßen 
ihr Lesen wieder42 oder begnügten sich mit der intensiven wiederholenden Lek-
türe, etwa des Vesiletü n-Necat von Süleyman Çelebi, das oft zusammen mit Ge-
dichten von Yunus Emre rezitiert wurde.43 Enis Batur (1952) sah vor achtzehn 
Jahren die Situation der Leserschaft so: zu 59,8 % bestehe sie aus Schülern und 
Studenten, zu 15,8 % aus Freiberuflern, zu 12,4 % aus Beamten, zu 6,2 % aus 
Hausfrauen und zu 5,8 % aus Arbeitern.44 In der Türkei, die damals 55 Millio-
nen Einwohner zählte, erreichte „ein gutes ‚vielverkauftes‘ Buch 20.000 Leser“.45 
Oğuz Atays fiktiver Schüler Selim Işık hatte kein einziges Buch. „Um zu lesen, in 
Enzyklopädien nachzuschlagen“, ging der Junge in die öffentliche Leihbibliothek 
(genel kitaplık). Yıldız Ecevit brachte 1990 in ihrer Studie über Oğuz Atay (1934-
1977), „Lesefaulheit“ und Neigung zur Trivialliteratur mit der Entwicklung der 
Medien in Verbindung.46 

Kultgedichte einst und jetzt 

„Zum Kultgedicht taugt nur ein Gedicht, das seinen Charakter als Gedicht ver-
leugnet. Es muss dem Leser suggerieren, dass es aus dem Leben und nicht aus der 
Literatur hervorgegangen sei. Nicht Belesenheit, Formulierungskunst und literari-
schen Ehrgeiz benötigt der Dichter, sondern Intensität des Lebens und Erle-
bens.“47 So wurden geliebte Kultgedichte wie „Sis“ auswendig deklamiert.48 Aus 
der Atatürk-Zeit stammt das ernste Anatolien-Gedicht „Han Duvarları“ von Fa-
ruk Nafiz Çamlıbel. Ein Politiker unserer Tage rezitierte es aus dem Stegreif, es 
war sein Kultgedicht.49 Cahit Sıtkıs "Fünfunddreißigstes Jahr" (Otuz Beş Yaş), 
                                                                                          
42  Johann Strauss, „Literacy and the development of the primary and secondary educational 

system; the role of the alphabet and language reforms”, in: Erik-Jan Zürcher (Hg.), Turkey 
in the Twentieth Century, Berlin 2008, 515. „Lesen hat keine alte Tradition und ist bis heute 
immer noch keine sehr verbreitete Beschäftigungsart“ schrieb Pia Göktürk, Der Werdegang 
der modernen Türkei, Istanbul 1983, 84. 

43  Strauss, „Literacy“, 510-511. Im April dieses Jahres (2009) strömten Zehntausende zum 
Mevlid für Turgut Özal am 16. Jahrestag seines Todes in die Sultanahmet-Moschee (Sabah 
20.4.2009). 

44  Mustafa Everdi, „Kitap ve Suç“, in: D. Mehmet Doğan (Hg.), Türkiye Kültür ve Sanat Yıllığı 
1991, Ankara 1991, 34. 

45  Enis Batur, „Okuyor görünmenin yolları“, in: Doğan (Hg.), Türkiye Kültür ve Sanat Yıllığı, 
110. 

46  Yıldız Ecevit, Die Intellektuellenproblematik bei Max Frisch und Oğuz Atay, Istanbul 1990, 92. 
Oğuz Atay, Tutunamayanlar, Istanbul 1972, 6. Auflage, Istanbul 1990, 646. 

47  Frei nach Heinz Schlaffer, „Die Verachtung der Bücher und die Verehrung des Buches“, in: 
Rebekka Habermas und Walther H. Pehle (Hg.), Der Autor, der nicht schreibt, Frankfurt 1989, 
23. 

48  Erika Glassen in Kultgedichte, 13. 
49  „Kulturbanausen, die nur ein Gedicht kennen“, Glassen/Fişekçi, Kultgedichte, 72-73. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 46 

„Hälfte des Lebens“, war jahrelang „Kult“ sowohl bei Konservativen wie bei Mo-
dernen.50 Den fiktiven Dörfler in Ankara Ali Baysal fasziniert die Begeisterung, 
mit der sich einige befreundete Beamte und Arbeitslose Zitate aus ihren Lieb-
lingsgedichten wie Bälle zuwerfen.51 Heute ergeht es Can Bahadır Yüce (1981) 
nicht anders: Wenn er ganz allein ist und sich erholen will, greift er nach ‚seinem 
Necatigil‘ und ‚seinem Turgut Uyar‘ wie Werther nach seinem Homer.52 Feridun 
Andaç (1954) schlägt „Ataols Buch“ (=Ataol Behramoğlu, geb. 1942) auf: „Welch 
eine Wohltat …!“53 Für Nihat Ateş (1969) „prallt“ ein Kultgedicht „bei der ersten 
Begegnung an die Wände unserer Gefühlswelt.“54 

Lyrik in der Schule 

Alle türkischen Schüler wachsen mit Gedichten von Yunus Emre auf; den Volks-
schulkindern (erinnerte sich Çetin Altan in Milliyet 3.9.2008) wurde Mehmet 
Akifs Trauerode auf die Gefallenen von Gallipoli „Çanakkale Şehitleri“ nahege-
bracht; für die weiterbildenden Schulen wurden repräsentative Dichter ausge-
wählt, die in der Literaturgeschichte und den maßgeblichen Anthologien ihren 
Platz gefunden haben. Neuerdings hat die Einsicht, dass literarische Werke in-
nerhalb ihrer historischen Dimension gesehen werden müssen, interessante Dis-
kussionen über den literarischen „Kanon“ angeregt.55 

An Schulgeschichten ist kein Mangel in der türkischen Literatur. Das Thema 
„Leiden eines Knaben im Militärinternat“ behandeln Adalet Ağaoğlu in Ölmeye 
Yatmak56 und Ece Ayhan (1931-2002) in seinem Epitaph auf einen unbekannten 
Schüler. Alle Schulen sollten Gemeinschaft stiften: ein Volk, eine Sprache. Dies 
wurde vor allem in den Schulen mit Wohnheim (yatılı okul) im „Osten“ durchge-
setzt.57 Selbst das Gefängnis wurde zur Schule, zum Ort „realistischer türkischer 
Literatur“, in dem nicht nur türkische Feldforschung,58 sondern auch Studien zur 

50  Menemencioğlu, The Penguin Book of Turkish Verse, 21 und 53. 
51  Ağaoğlu, Ölmeye Yatmak, 138/dt. 150-151. 
52  Siehe den Essay von Can Bahadır in Glassen/Fişekçi, Kultgedichte, 134-136. 
53  Siehe den Essay von Feridun Andaç in Glassen/Fişekçi, Kultgedichte, 88-92, hier 91. 
54  Siehe den Essay von Nihat Ateş in Glassen/Fişekçi, Kultgedichte, 150-153, hier 150. 
55  Börte Sagaster, „Canon, Extra-Canon, Anti-Canon: On Literature as a Medium of Cultural 

Memory in Turkey”, in: Catharina Dufft (Hg.), Turkish Literature and Cultural Memory. “Mul-
ticulturalism” as a Literary Theme after 1980, Wiesbaden 2009, 63-71. 

56  Türk. 130-132. 
57  Das Wirken der Pädagogin Sıdıka Avar (1901-1979) als Direktorin des Mädcheninstitut von 

Elazığ wurde von Kreiser, Lebensbilder, 40-41, Sevim Yeşil, MA-Arbeit, Middle Eastern 
Technical University 2003, und neuerdings von Üngör erforscht, der auch Avars Privatar-
chiv heranziehen konnte. Üngör, Young Turk, 330-337; Metin Yüksel, „A ‘Revolutionary’ 
Kurdish Mullah from Turkey: Mehmed Emin Bozarslan and His Intellectual Evolution”, 
The Muslim World 99/2, April 2009, 356-380. 

58  Erika Glassen, „Das türkische Gefängnis als Schule des literarischen Realismus. Nâzım Hik-
mets Weg nach Anatolien“, in: Ingeborg Baldauf (Hg.), Türkische Sprache und Literaturen: 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 47 

kurdischen Sprache und Dichtung betrieben werden konnten. Noch die Roman-
figur Turgut Bey im Kars der neunziger Jahre kann dem Gefängnis als einer Art 
Internatsschule etwas Gutes abgewinnen59. 

Ein fiktiver Schüler „liebte den Türkischlehrer in der 2. Klasse Mittelschule. Er 
ließ Gedichte von neuen Dichtern auswendig lernen“.60 Den angesehenen Litera-
turlehrern verdankten ihre Schüler unendlich viel. Einer von ihnen war Behçet 
Necatigil im Kabataş Erkek Lisesi, zu dessen Schülern Hilmi Yavuz gehörte. In 
Ankara unterrichtete die Literaturhistorikerin und Dichterin Fevziye Abdullah 
Tansel (1912-1988) siebenundzwanzig Jahre lang am Erkek (Atatürk) Lisesi. Cahit 
Külebi lehrte am Gazi Lisesi; am Lise von Sivas wirkte Ahmet Kutsi Tecer (1901-
1967). Die Schullehrer ließen Gedichte schreiben (Aziz Nesin [1915-1995] verfaß-
te ein Gedicht über das Schaf), und so dichtete der junge Ahmed Arif (1927-1991) 
seinem Lehrer zuliebe „etwas Haşim (1884-1933), etwas Tanpınar (1901-1962), et-
was Tarancı und viel Anfängerstümperei (acemilik) ...“61 Die Romanfigur Aysel 
schreibt heimlich Gedichte, ihre Lehrerin lässt sie sich zeigen und will sie zu Nu-
rullah Ataç Bey bringen. „Unser Literaturlehrer Gündüz Berker beauftragte jeden 
Schüler, ein Interview mit einem Künstler zu machen.“62 Banu Yıldıran Genç 
(von den „Kultgedichten“) ist selbst eine junge Lehrerin für Literatur an Lyzeen. 

Förderung durch Kritik63 

Aus dem Lehrerberuf erwuchsen Literaturhistoriker64 und Kritiker, wie der von 
der Diwandichtung und von Yahya Kemal herkommende Nurullah Ataç (1898-
1957), der später Dağlarca feierte. Ahmet Hamdi Tanpınar (1901-1962) las an der 
Universität über die Gedichte seines Lehrers Yahya Kemal. Seine Interpretation 
eines şarkı verlockt die Romanfigur Nermin in Leylâ Erbils (1931) Tuhaf Bir Kadın 
zu respektlosen Fragen.65 Ein „Hisarcı“ war der hier mehrfach erwähnte Mehmet 
Kaplan (1915-1986). Rauf Mutluay (1925) ist gleichermaßen als Kritiker wie als 

                                                                                                                                                                                                                          

Materialien der ersten deutschen Turkologen-Konferenz; Bamberg 3.-6. Juli 1987, Wiesbaden 1991, 
130-141, hier 138, 140. 

59  Pamuk, Kar, 411/dt. 491/engl. 418. 
60  „Orta ikide Türkçeciyi sevdi. Yeni şairlerden şiirler ezberletiyordu.“ Atay, Tutunamayanlar, 

650. 
61  Ahmed Arif, Hasretinden Prangalar Eskittim. 1968-2008, Istanbul 2008, (Sonderausgabe zum 

40. Jubiläum), 170. 
62  Leyla Şahin interviewte den Volkssänger Nesimi Çimen, siehe Metin Cengiz u. a. (Hg.), 

Sivas 2 Temmuz, Istanbul 1994, 189. 
63  Ahmet Oktay, „Eleştiri“, CDTA 3, 639-648, mit Foto von Asım Bezirci. 
64  Literaturgeschichte für den Schulgebrauch schrieb İsmail Habib Sevük (1892-1954): Erika 

Glassen, „Gefängnis“, 132. Lesebücher verfassten Ali Canip (Yöntem, 1887-1967) und Cev-
det Kudret (Solok, 1907-1992), letzterer unter Pseudonym, siehe Strauss, „Literacy“, 511. 

65  Das Gedicht „Dün kahkalar yükseliyorken ...“ (Eski Şiirin Rüzgârıyle 1962, 121), um das es 
hier geht, hatte Friedrich von Rummel, Die Türkei auf dem Weg nach Europa, München 1952, 
134, achtungsvoll übersetzt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 48 

Literaturhistoriker geschätzt. Asım Bezirci (1927-1993, siehe unten) war einst „be-
liebtester lebender Kritiker“ (laut Şükran Kurdakul). Natürlich spielten die Kriti-
ker auch als Juroren bei den Preisverleihungen eine Rolle. Der angehende Dich-
ter Yüce las in der Zeitung Milliyet die Kolumne von Hasan Pulur (1932), der 
wiederum ein Freund von Hilmi Yavuz war.66 

Selbstförderung 

Die jungen Dichter brauchten die Bindung an Freunde (Ahmed Arif und Cemal 
Süreya redeten manchmal nächtelang). Das Istanbul der vierziger Jahre hatte 
„Küllük“, ein Lokanta plus Sommercafé am Beyazıt-Platz. Hier kritisierten junge 
Künstler gegenseitig ihre Werke und brachten sogar eine Zeitschrift heraus, die 
„Küllük“ hieß, am 1. September 1940 erschien und sofort verboten wurde.67 Ähn-
liches erzählt Demir Özlü von den Dichtern und Literaten, die in Cafés des 
Stadtteils Fatih der 1950er und 1960er Jahre (İkinci Yeni) ihre Aussprachen hatten. 
Dreißig Jura-Studenten in Ankara, die sich zu einer "Vereinigung der jungen tür-
kischen Literatur" zusammenschlossen, erwählten zu ihrem geistigen Führer den 
bejahrten Mehmet Emin, der sich freute, ihr „Hirte“ (çoban) zu sein.68 

„Kızlar bile okuyor“ „Sogar Mädchen lernen:“ in Ölmeye Yatmak beneidet Ali 
seine ehemalige Mitschülerin Aysel. Dennoch war Poesie anfangs eine frauenlose 
Welt. Leyla Erbils Romanheldin Nermin hat keinen leichten Stand in der Istan-
buler literarischen Szene.69 Ankara bot für die jungen Frauen der dreißiger Jahre 
das günstigere Klima. Azra Erhat erzählt, wie wohl sie sich da seit 1936 fühlte; 
„Man unterhielt sich viel ernsthafter und tiefsinniger in Ankara, und auch die 
Freunde, die aus Istanbul kamen, passten sich der Atmosphäre an. Selbst als jun-
ge Frau allein konnte man in ein Lokal gehen und unbefangen unter lauter 
Männern sitzen...“70 

Staatliche Alterswürdigung 

Necip Fazıl Kısakürek wurde 1975 an seinem fünfundsiebzigsten Geburtstag vom 
Nationalen Studentenbund MTTB geehrt. Das Kulturministerium zeichnete ihn 
1980 mit seinem mit TL 250.000 dotierten Preis für hohe Verdienste (Kültür Ba-
kanlığı Üstün Hizmet Ödülü) aus. Der Verband Türkischer Schriftsteller (TYB, siehe 

66  Glassen/Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 134. 
67  Wolfgang Riemann, „Die türkische Literaturzeitschrift Küllük (1940). Anmerkungen und 

Index der Beiträge“, Materialia Turcica 14 (1988), 91-99. 
68  Ağaoğlu, Babamın Arkadaşları, 82-84. 
69  Erika Glassen, Nachwort zu Leylâ Erbil, Eine seltsame Frau, Zürich 2005, 193-201. 
70  Erika Glassen, „Töchter der Republik... Azra Erhat, Mina Urgan und Nermin Abadan-

Unat“, Journal of Turkish Studies 26 (2002), 252. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 49 

unten) folgte 1982 mit dem Preis für Üstün Hizmet.71 Zwei Stiftungen ehrten ihn: 
Das Türk Edebiyat Vakfı erhob den „Meister“ (üstad) mit „Patent“ (berat) von 1980 
zum Sultan üş-Şuârâ, und das Milli Kültür Vakfı verlieh ihm 1981 seinen Preis 
(Armağan) in der Sparte „Denken“ (fikir) für sein Werk „Atlas des Glaubens und 
des Islams“ (İman ve İslam Atlası). 

Anfang Mai 2008 nahm der fünfundneunzigjährige Fazıl Hüsnü Dağlarca aus 
den Händen des AKP-Kulturministers Ertuğrul Günay eine Verdienstmedaille 
entgegen. Am 15. Oktober 2008 ist der Dichter gestorben, einer der Gefeiertsten 
der türkischen Lyrik des 20. Jahrhunderts. Am 4. Dezember 2008 überreichte 
Staatspräsident Abdullah Gül in Anwesenheit von Ministerpräsident Erdoğan 
und geladenen Gästen, darunter Adalet Ağaoğlu und Hilmi Yavuz (Ayvazoğlu ge-
hörte der Jury an), den „Kultur- und Kunstpreis des Präsidialamts“ (Cumhurbaş-
kanlığı Kültür ve Sanat Büyük Ödülü) in der Sparte Literatur dem zweiundachtzig-
jährigen Yaşar Kemal. In seiner Ansprache erwähnte Gül, das Werk des Dichters 
reiche „von Homer bis Dede Korkut, von den kurdischen Epen zu Yunus Emre“. 
In seiner Dankrede sprach Yaşar Kemal die Hoffnung auf sozialen Frieden aus 
und wiederholte den Wunsch, in Anatolien möge jeder in seiner Muttersprache 
unterrichtet werden. 

Überbietung in der Poetenverehrung 

Mit den drei Alterspreisen haben wir einen Gipfel erklommen, von dem sich eine 
kurze Umschau ermöglicht. Yunus Emre ist zur nationalen Symbolfigur geworden. 
Er gilt als der „größte Dichter türkischer Zunge“ (Yaşar Kemal) und wird oft „der 
türkisch-muslimische Humanist“ genannt. Mehmet Emin war der „Nationale 
Dichter“ (Millî şair) par excellence, Mehmet Akif war der „Dichter des Glaubens“ 
(İman şairi). Nur wenigen Dichtern wurde wie Yahya Kemal jene Bewunderung zu-
teil, die quasireligiöse Formen annahm. Er war der größte, bedeutendste Dichter, er 
wurde Dev şair genannt, und Mustafa Şekip Tunç (1886-1958) nannte ihn „Dichter-
Gott“ oder „Gott-Dichter“ Tanrı şair.72 Samipaşazade Sezai (1860-1936) erklärte ihn 
zum „absoluten Statthalter“ Nedims (Nedîm'in de vekîl-i mutlakı Yahya Kemal'dır.)73 
Bei dem verehrten Meister (üstad) Necip Fazıl Kısakürek umfaßte die Erhebung 
zum „Sultan der Dichter“ Werk, Leben und Wirkung gleichermaßen. Als „größter 
lebender türkischer Dichter“ galt Fazıl Hüsnü Dağlarca, der 1971 „der produktivste 
und zugleich bedeutendste lebende türkische Dichter“ und Ehrenpoet einer 
Buchmesse war. Nâzım Hikmet galt Verehrung als dem „ersten und bedeutendsten 

                                                                                          
71  Diesen Preis bekamen unter anderen auch: Cemil Meriç, Mehmet Kaplan, Emin Bilgiç, 

Fevziye Abdullah Tansel, Orhan Şaik Gökyay und Sezai Karakoç, siehe Işık, Yazarlar Söz-
lüğü, am Schluss des Bandes. 

72  Cevdet Kudret (Solok), „Yahya Kemal Üzerine Düşünceler“, Tarih ve Toplum 19 (Ağustos 
1985), 56-64. 

73  F. A. Tansel, Art. „Nedîm“, İA IX (1964), 173. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 50 

Erneuerer der türkischen Lyrik.“74 Seine Menschenlandschaften seien das größte Epos 
seit Homer.75 Als Gülten Akın in der Männerdomäne Lyrik noch eine Ausnahme 
war, war sie „die einzige bedeutende Lyrikerin der Gegenwart“.76 Ein Indiz für den 
Aufstieg zur Kultfigur ist der Ehrentitel Şair-i Azam, den Hilmi Yavuz von Talat 
Halman bekam.77 Ahmed Arif hat seinen eigentlichen Kultstatus erst posthum er-
reicht. Von ihm als einem „Gipfel“ (doruk) ist in der Jubiläumsausgabe von 2008 
die Rede.78 Das Leben dieses Dichters ist ein Beispiel für den im Titel angekündig-
ten anderen „Preis der Lyrik;“ er zahlte mit Studienabbruch und Gefängnisaufent-
halten (1950 und 1952-53). 

Preis der Lyrik im Sinne von strafrechtlicher Verfolgung 

Für die türkische Lyrik waren die Jahre 1938 (Nâzım Hikmets Einkerkerung), 1971 
und 1980 entscheidende Kerben. Besonders die Erinnerung an den zur Chiffre ge-
wordenen 12. März (1971) zeigt, wie empfindlich damals die Lyrik getroffen war, 
welche Strafen und Opfer die Dichter auf sich nahmen. Wie ernst Literatur ge-
nommen wurde, erklärte sich Oğuz Atay 1974 aus der „Angst der paranoiden Bü-
rokraten (yöneticiler), die glauben, dass jede Aktivität sich gegen den Staat richtet. 
Das ist die Angst vor der Bildung. Vor der Druckerei, vor der Dichtung, vor der 
Malerei, vor der Philosophie, sogar vor der Religion. Das ist die Angst der Volks-
partei vor den ‚Dorfinstituten‘, der Demokratischen Partei vor der modernen Ma-
lerei.“79 

„In der Periode der Republik, die sich die westliche Demokratie zum Vorbild 
nahm, wurden viele Schriftsteller und Dichter verschiedenartiger Weltanschauun-
gen ins Gefängnis geworfen“, heißt es 1975 bei Mehmet Kaplan. Er fährt fort: „An 
ihrer Spitze steht der an Moskau gebundene, offen kommunistische Propaganda 
verbreitende Nâzım Hikmet. Neben ihm wurden noch viele marxistische Schrift-
steller ins Gefängnis geworfen. Aber sie stehen nicht allein. Außer ihnen widerfuhr 
nationalistischen, turanistischen und rechtgläubigen (dindar) Schriftstellern und 
Dichtern dasselbe Los. [...] Nicht Einkerkerung, nicht einmal die Hinrichtung 
kann die Künstler daran hindern, ihre Gedanken auszusprechen. Sie halten in ihrer 
Hand eine unsterbliche Waffe, welche diejenigen, die über sie richten, ihrerseits 
verurteilt: die Kunst.“80 

74  Pazarkaya, Moderne türkische Lyrik, 245. 
75  So Yaşar Kemal in Pazarkaya, Rosen im Frost, 138. 
76  Pazarkaya, Moderne türkische Lyrik, 239. 
77  http://tr.wikipedia.org/wiki/Hilmi_Yavuz (13.06.2009). 
78  Arif, Hasretinden, 176. 
79  „Tagebuch“, veröffentlicht in Milliyet, Januar 1984; zitiert nach Ecevit, Intellektuellenproble-

matik, 93, türkisch 243. 
80  Kaplan, Cumhuriyet Devri Türk Şiiri, 30-32. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 51 

Kernbegriffe sind Angst und Mut, Opfer und Heldentum. Die Lyriker zeigten 
Opfermut (fedakârlık) und Stolz (gurur). Tapfer im Angesicht von Folter und Tod, 
waren die politischen Gefangenen von dem Willen beseelt, nur nicht feige zu er-
scheinen.81 In Umdrehung der Tatsachen behauptet Mehmet Kaplan, Federico 
García Lorca (1889-1936), der „bei uns fälschlich als Marxist angesehen wird“, sei 
nicht so sehr wegen seiner Werke berühmt als wegen der Tatsache, dass er zu Un-
recht „zum Opfer (kurban) gemacht wurde“.82 

Orhan Pamuk hat sich in Kar den Hintergrund von 1995 gewählt, um von 
dort aus auf die Situation der Linken von 1975 zurückzublicken. Das Leben als 
Verbannter (sürgün) aus politischen Gründen, an die er längst nicht mehr glaubte, 
hatte in Ka’s Kopf den Zusammenhang zwischen Politik und Selbstaufopferung 
ein für allemal aufgehoben.83 „In seiner Jugend hatte es für Ka eine der höchsten 
ideellen Rangstufen bedeutet, wenn jemand sein Leben gab um eines intellektu-
ellen oder politischen Anliegens willen oder für das was er geschrieben hatte.“ Er 
dachte nicht mehr so;84 allerdings träumten manche immer noch von einem hel-
dischen, aufopferungswilligen Menschen (kahraman ve fedakâr insan).85 

Die Sprache versagt vor dem Brandanschlag von Sivas: es starben die Lyriker 
Metin Altıok (1941)86 und Behçet Aysan (1949), beide Träger von Literaturpreisen. 
Sie und der Dichter und Literaturhistoriker Asım Bezirci kamen am 2. Juli 1993 
nach dem Freitagsgebet im Hotel Madımak ums Leben. Sie konnten das brennen-
de Haus nicht verlassen, weil es von einer lynchbereiten Menge umstellt wurde. 
Bei dem Pir Sultan Festival, der Anschlag galt bekanntlich Aziz Nesin, kamen 37 
Teilnehmer ums Leben.87 Das Strafverfahren zog sich über Jahre hin. Nach Beru-
fungen stellte der Kassationshof (Yargıtay) im Mai 2001 fest, es habe sich um einen 
Versuch gehandelt, Laizismus und Republikanismus abzuschaffen.88 

                                                                                          
81  „…aman korkak demesinler“, Pamuk, Kar, 298/dt. 359. 
82  Kaplan, Cumhuriyet Devri Türk Şiiri, 563. 
83  Pamuk, Kar, 296. 
84  Als er dreißig war, hatte das Sinnlose des Lebens mancher seiner Freunde ihn von diesem 

Gedanken entfremdet (Kar, 296/dt. 355/engl. 303). 
85  Pamuk, Kar, 424/dt. 507. 
86  Das Requiem für Metin Altıok, das sein Freund Fazıl Say als Oratorium komponiert hatte, 

wurde 2003 uraufgeführt. 
87  Unter den Opfern waren die Volkssängerin Edibe Sulari (1953), die Volkssänger Muhlis 

Akarsu (1948), Nesimi Çimen (1931) und Hasret Gültekin (1971), der Karikaturist Asaf 
Koçak (1968) und die Studentin der Universität Leiden Carina Johanna Theodora Thuijs. 
Die Forschung ist ungebührlich kaltsinnig mit der niederländischen Soziologiestudentin 
umgegangen: Michael Reinhard Hess, „Alevi Martyr Figures“, Turcica 39 (2007), 282, 
spricht von „the Dutch girl Carinna Cuanna,“ sie sei „neither Alevi nor even Turkish“ ge-
wesen. 

88  Auf die Angeklagten wurde Paragraph 146 (Versuch, die verfassungsmäßige Ordnung zu 
stürzen) angewandt. Die Menge hatte gerufen „Şeriat gelecek, zulüm bitecek, Cumhuriyeti 
burada kurduk, burada yıkacağız. Yaşasın şeriat, yaşasın Hizbullah, kahrolsun laiklik.“, 
Cumhuriyet Hafta, 18. Mai 2001. Zu Aleviten als Opfer solcher Pogrome Ursula Spuler-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 52 

Artikel 141-142 bedrohten mit schweren Freiheitsstrafen den „Versuch der Grün-
dung einer Gemeinschaft mit dem Ziel, die Herrschaft einer sozialen Klasse über 
die anderen sozialen Klassen zu errichten oder eine soziale Klasse abzuschaffen.“ 
Seit dem Umsturz von 1960 hätten die Artikel 140-142 eigentlich unwirksam 
sein müssen, weil die Welle sozialer Strömungen die ohnehin vagen Unterschie-
de zwischen Sozialdemokratie, Sozialismus und Marxismus aufgehoben hatte.89 
Gleichwohl mussten Klassenkampf und Kommunismus aufgespürt und die 
„Sendboten Moskaus“ bestraft werden. Artikel des alten Strafgesetzbuches90 sind 
Merkzeichen in den biographischen Dichterlexika. Nach Artikel 141-142 wurde 
Ahmed Arif verurteilt; nach 141 Hasan İzzettin Dinamo, nach 142 Rıfat Ilgaz; 
angeklagt wurde Hasan Hüseyin (Korkmazgil). Verurteilt wurden zwei alevitisch-
türkische Liedermacher (ozan): Aşık Mahzuni Şerif (Şerif Cırık, 1940-2002) und 
Emekçi (Ali Haydar Bender), der am 28. Dezember 1978 beim Massaker von 
Maraş seinen Vater und viele Verwandte verloren hatte. 

Der hochgeachtete İlhan Berk (1918-2008), Dichter der „Zweiten Neuen“, 
Empfänger eines TDK-Preises, der in den Kultgedichten mit einem Gedicht von 
1979 vertreten ist, sah sich 1953 wegen Artikel 142 StGB strafrechtlicher Verfol-
gung ausgesetzt: es ging um seinen Lyrikband Günaydın Yeryüzü. Asım Bezirci 
hatte Erfahrungen mit dem politischen Druck der Demokratischen Partei; acht-
mal wurde er nach monatelanger Haft freigesprochen. 

Bestrafung und Förderung im „Osten“ 

Artikel 312 Abs. 2 StGB stellte das öffentliche Aufstacheln (tahrik) des Volkes „im 
Hinblick auf Unterschiede in Klasse (sınıf), Rasse (ırk), Religion (din), mezhep oder 
regionale Unterschiede (bölge farklılığı) zu Hass und Feindseligkeit“ unter Strafe.91 

Mit „Region“ (bölge) war in erster Linie der „Osten“ (Doğu) gemeint. Hier leb-
ten Doğulu vatandaşlar „östliche Mitbürger“, kurz „Ostler“ Doğulu, die man bis in 
die neunziger Jahre als „Stämme“ und „ethnische Elemente“ kannte.92 Den Schü-
lerinnen im Mädcheninstitut von Elazığ war streng verboten, Kurmancî oder Za-
za zu sprechen; dabei wurden sie immer noch als Kurdinnen angesehen in dem 

Stegemann, „Türkei“, in: Werner Ende/Udo Steinbach (Hg.), Der Islam in der Gegenwart, 5. 
Auflage 2005, 229-246, hier 229, 231, 244. 

89  Kemal H. Karpat, „Ideology in Turkey after the Revolution of 1960“, in: Kemal H. Karpat 
u. a. (Hg.), Social Change and Politics in Turkey, Leiden 1973, 317-355, hier 359. 

90  Das türkische Staatsschutzstrafrecht wurde im Jahre 1991 mit der Einführung des Antiter-
rorgesetzes umstrukturiert (Christian Rumpf, Einführung in das türkische Recht, München 
2004, 408-414 bezog sich auf dieses). Das alte Strafgesetzbuch galt bis 2005; siehe unten. 

91  „Hierüber wird hin und wieder die Beteiligung an der Diskussion um die Kurdenfrage be-
straft, weil das Betonen einer ethnischen Unterschiedlichkeit ... als „rassistische Hetze“ an-
gesehen wird.“ Rumpf, Einführung, 413. 

92  Feridun Zaimoğlu (geb. Bolu 1964) macht sich lustig über den „Südöstler“ und die „Süd- 
östlerin“: „Volkes Gesänge“, Die Zeit, 24 (4. Juni 2009), 48-49. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 53 

Institut, das doch ihre kurdische Identität auslöschen sollte.93 Im „Osten“ erhielt 
sich die kurdische Medrese-Tradition.94 Der kurdische Autor Mehmed Uzun 
(1953-2007), der als Kind nach der bekannten Einschulungs-Ohrfeige türkisch ge-
lernt hatte, widmete sich nach dem März 1971 im Militärgefängnis Diyarbakır 
philologischen Studien. Kurdisch war seine Muttersprache, aber erst jetzt lernte 
er, darin zu schreiben. Erst einmal lernte er „ernsthaft Kurdisch“ bei seinem Vet-
ter Ferit Uzun. Auch Tarık Ziya Ekinci, M. Emin Bozarslan und Musa Anter 
(1920-1992) waren in diesem Gefängnis; dazu kurdische Volkssänger (dengbêjler); 
Lieder wurden übersetzt und „alle Dialekte“ gesprochen. 

„Ich war ein Ostler (Doğulu), ein Gebirgler (dağlı)“, erklärte Ahmed Arif. Für 
Mehmet Kaplan war er außerdem Marxist und gerillacı.95 Arifs Opfer fing damit 
an, dass er für ein ungedrucktes Gedichtmanuskript in türkischer Sprache verprü-
gelt wurde; stolz machte es ihn, dass einige seiner türkisch geschriebenen Gedich-
te ins Kurmancî und Zaza übersetzt und mündlich weiter getragen wurden. An 
einer Stelle im unwegsamen Sperrgebiet im steppenhaften Plateau-Taurus, 38° 
54'΄ 20" Nord und 44° 7΄ 51" Ost, könnte eine Tafel lauten: „Hier liegen ein-
unddreißig tote Mitbürger, erschossen von den Soldaten ihres Landes.“ Stattdes-
sen steht auf einer Tafel am Eingangstor der Gendarmerie-Kommandantur von 
Özalp „General Mustafa Muğlalı.“ Den Namen des Generals, der für die Mas-
senerschießung verurteilt wurde, nennt Ahmed Arif in seiner Trauerode nicht. 
Das tut Hilmi Yavuz in einem seiner „Ostgedichte.“ Auf die – damals unnennba-
re – kurdische ethnische Identität der „Ostler“ macht er mit Orts- und Werkna-
men (Mem û Zîn96) aufmerksam. 

Bestrafung nach Artikel 163 

Der erst 1949 ins StGB aufgenommene Artikel 163, der die Gründung von Ge-
meinschaften in Gegnerschaft zum Laizismus (laikliğe aykırı) und vieles mehr mit 
schweren Strafen belegte, sollte die Aktivität von Islamisten einschränken. Er 
wurde teils übertrieben streng, teils milde gehandhabt.97 

Schriften Necip Fazıls wurden nach Artikel 163 StGB bestraft. Yüksel Pazar-
kaya (1940) hielt 1971 den zum Islamisten gewandelten Necip Fazıl Kısakürek als 
Dichter für gescheitert. Pazarkaya sprach von einer „Aufgespaltenheit des Ichs, 
die seinem lyrischen Schaffen ein frühes Ende setzte... Es entstand eine unver-
einbare Diskrepanz zwischen den neuen Formen und seinem religiös-dogmati- 

                                                                                          
93  Üngör, Young Turk, 330-337. 
94  Kreiser, Lebensbilder, 89-90, und Yüksel, „Kurdish Mullah“, 367. 
95  Kaplan, Cumhuriyet Devri Türk Şiiri, 561-563. 
96  Zu Ahmed-i Xan (Ehmedê Xanî), Mem u Zin, „das wichtigste kurdische Buch in den 1960er 

Jahren“, Yüksel, „Kurdish Mullah“, 360, 376, der auch Totenklagen für Scheich Sa’id er-
wähnt. 

97  Heidi Wedel, Der türkische Weg zwischen Laizismus und Islam, Opladen 1991. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 54 

schen Denken. Er musste die Lyrik aufgeben und in Auflehnung gegen die neue, 
republikanische Staats- und Gesellschaftsordnung zu einem geistigen Führer des 
militant-religiösen Lagers in der Türkei werden.“98 

İsmet Özels Wandlung vom sozialistischen Dichter zum bekennenden Mus-
lim und türkischen Nationalisten wird viel Aufmerksamkeit in verschiedenen 
Medien zuteil.99 In dem „Kultgedicht“ von 1975, das eine Identitätskrise be-
schreibt, erklärt er seine Absicht, zum Wortführer (ses sahibi) zu werden; er ist be-
reit, Sühne zu leisten (kefarete hazırım).100 

Nach dem 12. September war das Ethos von Mut und Opferbereitschaft „aus der 
Mode gekommen“. „Linke“ waren nicht mehr davon überzeugt, dass ihre politi-
schen Ideale einen Fortschritt bedeuteten. Viele zogen sich in Innerlichkeit und 
Frömmigkeit zurück. Im fiktiven Kars des Jahres 1995 lässt Orhan Pamuk den Ly-
rikliebhaber Muhtar sagen: „die Frommen, die Rechten, die muslimischen Konser-
vativen“ seien nach seinen „Jahren als atheistischer Linker sehr gut für ihn gewe-
sen“;101 den fiktiven Theaterdirektor Sunay lässt er spotten: „Hierzulande haben 
schon eine Menge linker Dichter in Panik die Fronten gewechselt, weil sie sich 
denken: Lass mich bloß Islamist werden, bevor die an die Macht kommen“.102 

Seit der Umorientierung nach 1980 sollte die Türk-İslam Sentezi als ideologi-
sches Fundament der Idee einer einheitlichen Nation unter einem starken Staat 
dienen.103 Die Aufhebung des Artikels 163 StGB104 leistete dem politischen Ak-
tivismus der sunnitischen Islamisten in den Medien bedeutenden Vorschub. 

Als dem fiktiven Dichter Ka in Kars sein Tod angekündigt wird, zieht die Rei-
he der ermordeten Intellektuellen an ihm vorbei. Dabei wird Ka schmerzlich be-
wusst, dass er in einer Kultur lebte, die diese toten Schriftsteller, er gebraucht 
einmal das Wort „Opfer“ (kurban), schnell vergaß.105 

98  Pazarkaya, Moderne türkische Lyrik, 20-21. 
99  Die soziologische Abschlussarbeit an der Sakarya Üniversitesi von Rasul Selvi, „Türk 

Aydınında Değişim Olgusu. Bir örnek olarak İsmet Özel“, Sakarya 2003, steht im Internet: 
http://www.scribd.com/doc/14538832/TURK-AYDININDA-DEGISIM-OLGUSU-BIR- 
ORNEKOLARAK-OZEL (05.11.2010). 

100  Zu kaffāra „Sühne“ d. h. Ausgleichszahlung für eine Sünde, bei der keine andere Person 
einen Rechtsanspruch hat (wie z. B. beim Fastenbrechen, vgl. Johannes Reisner, „Armen-
steuer und Almosen“ in: Ende/Steinbach (Hg.), Der Islam in der Gegenwart, 159). 

101  Pamuk, Kar, Kap. 7. 
102  Pamuk, Kar, 200/dt. 242. 
103  Wedel, Der türkische Weg, 87, 129; Kızılyürek, „Kémalisme“, 429; Heinz Käufeler: Das anato-

lische Dilemma. Weltliche und religiöse Kräfte in der modernen Türkei, Zürich 2002; Besprechung 
von Volker Adam in ZDMG, 157/1 (2007), 232-234. 

104  1991 laut Zarcone, „Les Nakşibendi“, 147 und Kızılyürek, „Kémalisme“, 430; laut Spuler-
Stegemann, „Türkei“, 236, fiel der Paragraph erst im April 1993 weg. 

105  Pamuk, Kar, 296 f./dt. 356. 32 Ermordete nennt die Liste: http://en.wikipedia.org/wiki/ 
List_of_assassinated_people_from_Turkey (14.06.2009). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER PREIS DER LYRIK 55 

Solidarität 

Seit den siebziger Jahren hat sich die Freundschaft von Dichtern zur Solidarität 
verwandelt; es bildeten sich Organisationen von Schriftstellern zur Wahrung ih-
rer Standes- und Berufsinteressen. Am linken Flügel wurde 1974 die Türkische 
Schriftstellergewerkschaft (Türkiye Yazarlar Sendikası, TYS) gegründet, die gegen 
Buchverbote, Konfiszierungen und Druck auf Schriftsteller kämpfte. Am rechten 
Flügel folgten 1978 die konservativ-islamischen Autoren mit der Gründung des 
Verbandes Türkischer Schriftsteller (Türkiye Yazarlar Birliği, TYB). Von YAZKO 
und PEN ist in den „Kultgedichten“ die Rede. 

Neuordnung (Schließung) der Sprachgesellschaft TDK 

Nach 1980 konnte der Türk Dil Kurumu, dessen Sprachpurismus bei den herr-
schenden Generalen als falsch und überaltert galt, nicht abgeschafft werden, weil 
er ein Vermächtnis Atatürks war. So wurde er der neu gegründeten Hohen Ata-
türkgesellschaft (Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu) einverleibt.106 De fac-
to wurde der TDK 1983 aufgelöst und nach Gesichtspunkten der geltenden 
Staatsideologie neu einberufen. Damals schied Cahit Külebi aus seinem Amt als 
Generalsekretär des TDK. Der neue TDK betätigt sich sprachschöpferisch (Genel 
Ağ für „Internet“, elmek für „e-mail“) und hat eine politisch korrektere, die „Bek-
taşis“ nicht mehr beleidigende Definition von mumsöndü in Umlauf gebracht. 

Förderung und Gefährdung in der Gegenwart 

Ein literarisches Ereignis war die Wiedereinbürgerung von Nâzım Hikmet durch 
die AKP-Regierung.107 Die Flut dünner Bändchen Lyrik, die Rauf Mutluay an die 
osmanische Tradition der Gaseldichter und Tezkeres erinnerte,108 hat nicht nachge-
lassen. Jedoch werden Neulinge, potentielle Preisträger, anders gefördert als früher. 
Neun Träger des wichtigen Behçet Necatigil-Preises, eines „Familienpreises,“ sind 
im Band Kultgedichte versammelt, vier Essayisten und fünf Kultdichter (der fiktive 
Ka ist Preisträger). Bejan Matur, die ausgewiesene Dichterin mit alevitisch-
kurdischem Hintergrund, ist für ihre türkischsprachige Lyrik preisgekrönt worden. 

                                                                                          
106  Mehmet Kaplan war von 1983 bis in sein Todesjahr 1986 Mitglied des Yüksek Kurul der 

Hohen Atatürkgesellschaft. 
107  Die türkische Regierung gab mit einer offiziellen Verlautbarung im Januar 2009 Nâzım 

Hikmet, der am 25. Juli 1951 ausgebürgert wurde und am 3. Juni 1963 in Moskau starb, 45 
Jahre nach seinem Tod im Exil symbolisch die entzogene Staatsbürgerschaft zurück. Auf 
Exil und Ausbürgerung kann hier sonst nicht eingegangen werden. 

108  Rauf Mutluay, 50 Yılın Türk Edebiyatı, Istanbul 1973. 372: „Der Wunsch mit Lyrik anzufan-
gen ist eine der Krankheiten unserer Literatur...“ 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 56 

Die wirtschaftliche Entwicklung der Türkei und die veränderte Rolle des Staa-
tes109 mussten sich auf die Literatur auswirken. 1986 stellte der Soziologe Emre 
Kongar (1941) fest, dass im Hinblick auf Förderung „neuerdings in den Gebieten 
Kunst und Literatur ein stabileres System“ zum Tragen komme.110 Erst neuer-
dings verliert die Lyrik an Terrain gegenüber der Prosa.111 Über eine „Welt, in der 
sich niemand mehr an Gedichte erinnert“, sorgte sich İsmet Özel.112 

Das neue Strafgesetzbuch der Türkei wurde am 1. Juni 2005 ratifiziert.113 Noch 
immer schreitet neben der Förderung das Gespenst der Strafverfolgung einher. 
Orhan Pamuk wurde wegen Erwähnung der Ermordung von 30.000 Kurden und 
einer Million Armenier wegen Beleidigung der Türkei und ihrer Staatsorgane (Art. 
159 und 312 StGB) gerichtlich belangt,114 und Nedim Gürsel musste sich im Mai 
2009 wegen Beleidigung religiöser Gefühle und wegen religiöser Volksverhetzung 
vor einem Istanbuler Gericht verantworten;115 er wurde am 25. Juni 2009 freige-
sprochen. 

Unübersehbar erscheinen die Ehrungen, Dichterlesungen, Buchmessen, Fernseh-
auftritte und Berichte in Zeitungen und Zeitschriften.116 Hilmi Yavuz macht mit 
Talat Sait Halman (1931) eine Fernsehsendung „Önce Şiir Vardı“. Es gibt Autoren-
lesungen, Signiertage (imza günleri), Werkstattgespräche, Seminare für angehende 
Autoren. Şiir Şölenleri wurden vom TYB in Provinzhauptstädten organisiert. Die 
Stadtverwaltung von Ümraniye117 veranstaltete einen Wettbewerb für traditionelle 
Lyrik zum Thema „Mevlana ve Hoşgörü“. Ein Literaturfestival namens Şiiristan 
brachte in Istanbul Dichter aus aller Welt zusammen (März April 2009). So findet 
nicht nur Prosa, sondern auch Lyrik in der Türkei Andrang und Zuspruch. Zur 
Vermittlung auch ihrer schwierigen, schwerverständlichen Seiten trägt der türkisch-
deutsche Band Kultgedichte erfolgreich bei. 

109  Paul Dumont, „Le modèle économique dans la presse islamiste turque. L'État et l'étatisme 
en question“, in: Gisela Procházka-Eisl/Martin Strohmeier (Hg.), The Economy as an Issue in 
the Middle Eastern Press, Wien 2008, 68-73. 

110  Emre Kongar, „Turkey's Cultural Transformation“, in: Günsel Renda/C. Max Kortepeter, 
The Transformation of Turkish Culture. The Atatürk Legacy, Princeton 1986, 19-68. 

111  Börte Sagaster, „Tendenzen in der zeitgenössischen türkischen Prosaliteratur“, Zeitschrift für 
Türkeistudien (ZfTS), 15 (2002) 1+2, 7-27. 

112  Glassen/Fişekçi, Kultgedichte, 121. 
113  Spuler-Stegemann, „Türkei“, 665. 
114  Spuler-Stegemann, „Türkei“, 231. 
115  Frankfurter Allgemeine Zeitung, 17.4.2009. 
116  Muhsin Mete, „Dergiler“, in: Doğan (Hg.), Türkiye Kültür ve Sanat Yıllığı, 525-587, bes. 533. 

Kleinere Literaturzeitschriften erschienen seit 1923 überall in der Türkei. Auch hier for-
mierten sich zwei Lager: Als Wortführer von Dergâh wurde der bei „links und rechts gleich 
angesehene“ İsmet Özel bezeichnet. 

117  Die islamistische Organisation dieser Istanbuler Teil-Stadt schildert Jenny B. White, Islamist 
Mobilization in Turkey. A Study in Vernacular Politics, Seattle 2002. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwei Gedichte von Musa Dschälil.  
Tatarischer Text, Übersetzung, Anmerkungen1 

Mark Kirchner, Gießen 

Musa Dschälil, sowjetischer Dichter und kommunistischer Aktivist tatarischer Na-
tionalität wurde 1944 als Angehöriger einer tatarischen Widerstandsgruppe in 
deutscher Kriegsgefangenschaft in Berlin hingerichtet.2 Wie auch beim türkischen 
Dichter Nazım Hikmet (1901-1963) war Musa Dschälils Werk von der Parteilich-
keit für die kommunistische Bewegung gekennzeichnet; wie auch bei Nazım Hik-
met mussten bedeutende Teile seiner Lyrik unter den Bedingungen der Gefangen-
schaft entstehen. Für das Werk beider ist aber auch der gemeinsame muslimische, 
türksprachige Hintergrund in Konfrontation mit einer atheistischen und egalitären 
Weltanschauung konstituierend.3 

Musa Dschälil wurde 1906 in der Nähe der russischen Stadt Orenburg (in der 
Übergangszone zwischen dem europäischen und asiatischen Teil Russlands unweit 
der heutigen Grenze zu Kasachstan) geboren. Bereits als Jugendlicher schloss er 
sich ungeachtet seiner traditionellen Ausbildung an einer tatarischen Madrasa der 
kommunistischen Bewegung in der Phase der noch nicht beendeten Kämpfe zwi-
schen Weißgardisten und Kommunisten an. In jener Zeit publizierte er erste Ge-
dichte, in denen zum Teil klassische russische und orientalische Stoffe und Motive 
auf Elemente einer avantgardistischen Lyrik treffen. Ein interessantes Beispiel ist 
sein im Juli 1922 im Alter von 16 Jahren entstandenes Gedicht Yaŋa nikax belän, in 
dem der Dichter einem jungen Paar die Glückwünsche zur Vermählung überbringt. 
Das künftige gemeinsame Leben des Paares mit all seinen Hoffnungen wird dabei 

1  Der Verfasser dieses Beitrags konnte im Rahmen der vom DAAD (Deutscher Akademi-
scher Austausch Dienst e. V.) geförderten Partnerschaft zwischen der Staatlichen Universi-
tät Kazan und der Justus-Liebig-Universität Gießen seit 2004 wiederholt zu Arbeitsaufent-
halten in die Republik Tatarstan (Russische Föderation) reisen. Im Februar 2006 besuchte 
er mehrere Veranstaltungen im Kontext der Feierlichkeiten zum hundertsten Geburtstag 
Musa Dschälils in Kazan. Im Ergebnis dieser Feierlichkeiten entstand auch ein kurzer Bei-
trag im Wissenschaftsmagazin der Universität Gießen, siehe Mark Kirchner, „Musa-
Dschälil. Aspekte der Erinnerung“, in: Spiegel der Forschung. Wissenschaftsmagazin, 23:1/2 
(2006), 20-21. Des Weiteren wird verwiesen auf Mark Kirchner/Danija F. Zagidullina, „Mu-
sa Ǧälil, Moabit törmäsendä yazılġan şigır’lär (Moabiter Hefte)“, in: KLL. 

2  Zu Leben und Wirkungsgeschichte Musa Dschälils vgl. Ilshat Gimadeev/Jan Plamper, „Ta-
tarstan. Mythos um Musa Džalil“, in: Osteuropa, 57,12 (2007), 97-115, und Mark Kirchner, 
„Leben zwischen Wolga und Ural, hingerichtet in Berlin. Die „Moabiter Hefte“ Musa 
Dschälils“, in: Dirk van Laak (Hg.), Literatur, die Geschichte schrieb, Göttingen 2010, 240-252. 

3  Ein Vergleich von Leben und Werk der beiden Dichter siehe Mark Kirchner, „Musa Džalil’ 
i Nazym Xikmet“, in: Musa Džalil’. Tvorčestvo i podvig. Vzgljad iz 21. Veka, Kazan 2007, 
42-45. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARK KIRCHNER 58 

dezent und zurückhaltend mit den Hoffnungen auf eine heranbrechende neue, 
freie, bessere Zeit in Beziehung gesetzt. 

Yaŋa nikax belän4 

Sandugačtay, 
Kübäläktäy, 
Ike gönahsïz; 
Almagačtay, 
Gölčäčäktäy, 
Bergä kilgänsez. 
 Könegezne, tönegezne, 
 Bergä, aŋlašïp; 
 Kulïgïznï, sereŋezne 
 Šunda yalgašïp; 
 Tabïškansïz, 
 Kavïškansïz, 
 Alsuw märǧännär. 
 Pak-gönahsïz, 
 Par ikänsez, 
 Mäg’sum al ǧannar. 

Sïyïrčïklar kebek bergä 
 Ildä sayragïz! 
Birep bitler algï köngä 
 Yullar saylagïz! 
Il kügendä 
Sez bügen dä, 
 Tönne yugaltïp; 
 Göl ǧirendä, 
 Eš könendä, 
 Kükräkne ačïp, 
Göl bagïnda, 
Il taŋïnda, 
 Alga čïqqansïz; 
Kük yagïnda 
Sez tagïnda 
 Kul bireškänsez 

Küŋlem – izge; 
kotlap sezne, 
Čirttem sazïmnï. 
Yadkar ittem, 
Ilham ittem 
 Küŋel bagïmnï. 

Imanïm ak, telägem pak, 
 Tezemne čügep, 

4  Transkribierte Wiedergabe des Gedichts nach Musa Ǧälil, Äsärlär. Biš tomda. Kazan 2006, 
Bd. 1, 58-59. Das vermutlich in arabischer Schrift verfasste Gedicht war vor dieser Ausgabe 
nicht publiziert worden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEI GEDICHTE VON MUSA DSCHÄLIL 59 

Kaynap yöräk, ašïp teläk, 
 bašïmnï bögep, 
 kotlïym sezne 
 Birep süzne: 
  Räxät yäšägez! 
Mäŋge, mäŋge, 
Bizäp taŋnï, 
 Gäwhär jasagïz!! 

Zur Vermählung in neuen Zeiten 

Wie die Nachtigall, 
Wie der Schmetterling, 
Zwei Unschuldige, 
Wie der Apfelbaum, 
Wie die Rose 
Seid ihr zusammengekommen, 
 Euren Tag, eure Nacht, 
 Zusammen, einander verstehend. 
 Eure Hände, euer Geheimnis 
 Beschließt ihr gemeinsam, 
 Habt euch gefunden, 
 Habt euch verbunden. 
 Rosige Perlen, 
 Rein, ohne Schuld, 
 Seid ihr ein Paar, 
 Sündlose Seelen rosarot. 

Singt wie Stare 
 gemeinsam mit den anderen! 
Schaut auf die Tage vor euch! 
 Wählt euren Weg! 
Unter strahlendem Himmel 
 Lasst heute die Nacht hinter euch! 
 Im Rosenbeet, 
 Im Arbeitstag 
 Seid freien Herzens! 
Im Rosenhag, 
In des Landes Morgenröte, 
 Seid ihr vorangeschritten. 
Unter dem Himmel 
Habt ihr euch 
 Die Hände gegeben. 

Aus reinem Herzen, 
Euch zu Ehren 
 Schlag ich die Laute. 
Gegeben habe ich, 
Gewidmet habe ich 
  Meinen Herzensgarten. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARK KIRCHNER 60 

Mit lauterem Glauben und reinem Wunsch 
Trete ich vor euch. 

Mit pochendem Herzen 
Verneige ich mich, 

Eröffne meine Rede 
Und wünsche euch: 

Lebt in Frieden! 
Schafft Juwelen, 

Ewiglich zum Schmuck der Morgenröte! 

Leicht, federnd kommt das Gedicht des jugendlichen Dschälil daher. Die kurzen 
Verszeilen sind dabei reich an Bildern und anderen poetischen Mitteln. Konven-
tionell mag im Kontext eines an ein junges Paar gerichtetes Gedicht der Bezug 
auf Nachtigall und Schmetterling wirken. Die Nachtigall verweist dabei auch auf 
die Metaphorik klassisch orientalischer (mystischer) Dichtung, der Schmetterling 
mag eher ein Element aus der (traditionellen) russischen Dichtung sein. Revolu-
tionär im Kontext der Literatur einer islamisch geprägten Kultur ist allerdings die 
Klarheit und Einfachheit mit der gleich zu Beginn des Hochzeitsgedichts die Ge-
schlechter „Tag“ und „Nacht“ zusammenfinden. Das „einander verstehen“ ist die 
Basis dieser Beziehung, nicht das Schicksal und auch nicht der Wille Dritter. Das 
Paar ist dennoch „rein“ und „ohne Schuld“, miteinander verbunden wie Perlen 
an der Schnur – auch ein orientalisches Motiv. Rot, rosig ist die Farbe dieser Per-
len, sicherlich ist darin ebenso eine Referenz auf die neue Zeit zu sehen, die erst 
kurz vor dem Verfassen des Gedichts im östlichen Russland angebrochen war. 
Wieder beschreibt der Autor das junge Paar mit dem Bild von Singvögeln. Es ist 
aber diesmal nicht die auf den Orient verweisende Nachtigall, sondern der Star, 
ein Schwarmvogel, mit dem der Autor zeigen kann, wie sich das junge Paar in 
ein größeres Kollektiv einbetten wird. Mit dem Kollektiv ist der Blick und der 
Weg „in des Landes Morgenröte“ nach vorn gerichtet. Der Dichter verneigt sich 
vor dem Paar und wünscht ihm, dass es dies „Morgenröte“ mit bleibenden Wer-
ken bereichern möge. Nur im tatarischen Original ist erkennbar, wie der Autor, 
der bereits damals seit einigen Jahren in der Jugendorganisation der Partei tätig 
gewesen war, souverän traditionelle Segensformeln und Begriffe aus dem islami-
schen religiösen Kontext einzusetzen vermag, ohne mit dem neuen Geist seiner 
Dichtung in Konflikt zu geraten. Bei Dschälil ist der „Glaube“ nicht mehr der 
Glaube an den einen das Schicksal bestimmenden Schöpfergott, sondern an die 
naturgegebene Kraft des Menschen gemeinsam mit anderen das Leben im Ge-
sellschaftlichen wie im Privaten selbst in die Hand zu nehmen. 

Als Musa Dschälil im Juli 1942, also exakt 20 Jahre später, das Gedicht „die 
Freiheit“ verfasste, befand er sich seit kurzer Zeit in deutscher Kriegsgefangen-
schaft. Zuvor war seine steile Karriere, die ihn unter anderen bis in eine Spitzen-
position des Schriftstellerverbandes der Tatarischen ASSR gebracht hatte, durch 
den Angriff der deutschen Wehrmacht und seinen Fronteinsatz beendet worden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEI GEDICHTE VON MUSA DSCHÄLIL 61 

Aber auch in der Sowjetunion selbst waren seit Jahren die revolutionären und 
kreativen Ansätze in den frühen Jahren der Revolution in Repression und in ei-
nem sich sowjetpatriotische verstehenden sozialistischen Realismus erstickt wor-
den. In deutscher Kriegsgefangenschaft schloss sich Musa Dschälil bald einer ta-
tarischen Widerstandsgruppe an. Als diese Gruppe enttarnt wurde, wurden er 
und seine zehn Mitstreiter zum Tode verurteilt. Noch vor seinem Tode gelang es 
Musa Dschälil, seine in Gefangenschaft entstandenen Gedichte in ein aus Bögen 
der Feldpost hergestelltes Heft einzutragen und diese an einen belgischen Mit-
häftling weiterzugeben. Als „Moabiter Hefte“ fanden die Texte nach 1953 als 
Ikone des antifaschistischen Widerstands sowjetischer Nationalitäten im gesam-
ten Gebiet der Staaten des Warschauer Paktes in zahlreichen Übersetzungen gro-
ße Verbreitung. 

Irek5 

Kaya gïna bašïm kuysam da, 
Kaygï talïy yöräk itemne. 
Kič yatsam da, irtä tursam da, 
Ällä närsäm ǧitmey šikelle. 

Ayak kulïm böten bötenen, 
Buy-sïnnïŋ da sizmeym kimlegen, 
Bar närsäm dä ǧitä ǧitewen, 
Ǧitmey barï irkem – xörlegem. 

Üzem teläp jörter bulmagač, 
Yuk ayagïm minem, juk kulïm. 
Närsä soŋ ul, irkem bulmagač, 
Bar buluwïm belän yuklïgïm. 

Atam-anam yuk ta, ilemdä, 
Äytegez, min yäteym idemme? 
Min yugaltïm d.6 ǧirendä 
Anamnan da yakïn ilemne. 

Min kol monda, jortsïz-ireksez, 
Ireksez häm ilsez – min üksez. 
Atam-anam bulgan bulsa da, 
Bulïr ide urnïm busaga. 

                                                                                          
5  Wiedergabe des in arabischer Schrift verfassten Gedichts auf der Basis der Faksimile-

Edition der Moabiter Hefte (Musa Ǧälil, Moabit däftärläre. Faksimil’ basma. Kazan 2005) 
unter Berücksichtigung von Musa Ǧälil, Äsärlär 2, 69. 

6  So die Faksimile-Ausgabe (Musa Ǧälil, Moabit däftärläre). In der Edition von 2006 (Musa 
Ǧälil, Äsärlär 2, 69) finden wir došman ǧirendä wörtlich „im Land des Feindes“. Die An-
merkungen zur Werkausgabe verweisen darauf, dass der Buchstabe d im Text aus Gründen 
der Tarnung als Abkürzung für došman oder dayčland stehen könne (Musa Ǧälil, Äsärlär 2, 
360). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARK KIRCHNER 62 

Bulïr idem haman min yäteym, 
Tik talangan etlär miŋa tiŋ.7 

Altïn irkem, azat tormïšïm, 
Kaya očtïŋ kiyek koš bolïp? 
Nik očmadï soŋgï sulïšïm, 
Šunda bergä, siŋa kušïlïp? 

Beldem mikän irek käderen8 
Xör čagïnda, duslar, elek min? 
Tatïp awïr kollïk ǧäberen 
Inde beldem tämen irekneŋ! 

Šatlandïrsa jazmïš küŋelne, 
Kavïštïrïp irek-serdäškä, 
Bagïšlarmïn kalgan gomerne 
Irek öčen izge köreškä. 

Die Freiheit9 

Wohin ich meinen Kopf auch immer lege, 
mich dreh und wende, irgend etwas quält. 
Gleich, ob ich still bin oder mich bewege, 
ein Mangel foltert mich: die Freiheit fehlt. 

Ich habe alles an der rechten Stelle, 
die Hände, Füße – ganz und gar normal. 
Doch seh ich mich gefangen in der Zelle, 
die Freiheit fehlt, und das ist meine Qual. 

Ich seh mich willenlos und seh die Wände, 
in diesen Wänden lebend, ohne Sinn. 
Was nützen mir die Füße und die Hände, 
wenn ich an Hand und Fuß gefesselt bin? 

In meiner Heimat wurde ich geboren. 
War ich dort, Elternloser, abgespeist? 
Erst in der Fremde habe ich verloren 
mein Vaterland und fühle mich verwaist. 

Hier bin ich Sklave, ewig an der Kette, 
und gleich dem Hunde ich die Peitsche spür. 

7  Die beiden Verszeilen, die im regelmäßigen strophischen Aufbau des Gedichts als Fremd-
körper wirken, sind in der hier zitierten deutschen Übersetzung (Mussa Dshalil, Moabiter 
Hefte, Berlin 1977) nicht berücksichtigt. Ein Blick in die Faksimile-Ausgabe (Musa Ǧälil, 
Moabit däftärläre) zeigt, dass der Verfasser in dem eng beschriebenen Heft keinen strophi-
schen Aufbau markiert hat. Übersetzung der beiden fehlenden Zeilen : „Als Waise wäre ich 
gleich einem Straßenköter.“ 

8  So die Handschrift. In der Edition (Musa Ǧälil, Äsärlär 2, 69) an die heute gängige Ortho-
graphie angepasst: kader. 

9  Deutsche Nachdichtung von Wilhelm Tkaczyk auf der Basis einer Interlinearübersetzung 
aus dem Tatarischen (Mussa Dshalil, Moabiter Hefte, 21-22). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEI GEDICHTE VON MUSA DSCHÄLIL 63 

Selbst wenn ich Vater und auch Mutter hätte, 
mein Platz wär immer „draußen vor der Tür“. 

Wohin bist du, mein Adler, fortgeflogen, 
die Freiheit nutzend, König im Revier? 
O hättest du den Atem eingesogen, 
der mir noch bleibt – ich wär erlöst mit dir. 

Als ich noch frei war, wußt ich da zu schätzen, 
die goldne Freiheit, kannt ich ihren Wert? 
Erst hier im Lager spür ich mit Entsetzen, 
dass ich ein Slave bin, verhöhnt, entehrt. 

O sollte ich noch eine Chance haben 
und sollte mich der Freunde Kraft befreien. 
Die Freiheit ist die schönste aller Gaben, 
dem Freiheitskampf würde ich mein Leben weihn. 

Wie viele andere Gedichte in den Moabiter Heften kreist Musa Dschälils hier 
vorgestelltes Gedicht um die Erfahrung von Gefangenschaft und Entehrung, 
Schmerz, Qual und Trauer. Auch die Ahnung des drohenden Todes in Gefangen-
schaft lastet auf dem Gedicht. Konventionelle Reime und konventionelle Struk-
turen geben dem Gedicht eine pathetische Schwere, die nichts mehr von der 
Leichtigkeit des zwanzig Jahre zuvor geschriebenen Gedichts ahnen lässt. Auch 
wenn beide Gedichte mit einer Hoffnungsbekundung für die Zukunft schließen, 
so bleibt diese Bekundung im Gedicht „die Freiheit“ doch hypothetisch. Die 
Qualität und das Gewicht des frühen Gedichts Musa Dschälils mag aus dem Text 
selbst ersichtlich werden; der Wert des zweiten Gedichts erschließt sich nur im 
Kontext der Entstehung des Textes. 

Musa Dschalil starb am 26. August 1944 in Berlin unter dem Fallbeil. Eine Ta-
fel in der Gedenkstätte Plötzensee erinnert heute an ihn und an die mit ihm hin-
gerichteten sowjetischen Widerstandskämpfer tatarischer Nationalität. Die in der 
DDR entstandenen deutschen Übersetzungen seiner Moabiter Hefte wurden 
nach der Deutschen Einheit nicht wieder aufgelegt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orient-Bilder/Bilder-Orient. 
Imagination und visuelle Erschließung.  
Plädoyer für einen integrativen Ansatz 

Wolf-Dieter Lemke, Berlin 

1. Die Orientalismus-Diskussion der letzten Jahrzehnte war weitgehend textori-
entiert. Dominiert von Edward Saids Orientalism (1978) galten die Untersuchun-
gen zum westlichen Orient-Diskurs vor allem der Literatur, der Reiseliteratur und 
den neu entstandenen akademischen Wissenschaften vom Orient.1 Die vielfälti-
gen und intensiven Bemühungen um visuelle Welterschließung fanden dagegen 
weniger Interesse.2 Nur die orientalistische Malerei und die Orient-Fotografie 
wurden stärker berücksichtigt und in die Orientalismus-Debatten einbezogen. 
Vereinzelt richtete sich das Interesse auch auf dreidimensionale Orient-Präsenta- 
tionen wie Völkerschauen, Installationen des kommerziellen Ausstellungsbetrie-
bes, Varieté- und Zirkusspektakel, Präsentationen in den neuen Museen für 
Kunst, für Kunstgewerbe und für Völkerkunde. 

2. Das Hauptaugenmerk galt aber der orientalistischen Malerei des 19. Jahrhun-
derts. Sie wurde eingehend analysiert und dokumentiert. Zahlreiche Ausstellun-
gen und Veröffentlichungen bezeugen das nach jahrzehntelanger Ignorierung er-
staunlich nachhaltige Interesse.3 Motiviert durch das 150-jährige Bestehen der 

1  Edward W. Said, Orientalism, London 1978; Edward W. Said, Orientalismus, Frankfurt am 
Main u. a. 1981. Vgl. Isolde Kurz, Vom Umgang mit anderen. Die Orientalismus-Debatte zwi-
schen Alteritätdiskurs und interkultureller Kommunikation, Würzburg 2000. Siehe auch Bill 
Ashcroft/Pal Ahluwalia, Edward Said, rev. ed., reprinted, London u. a. 2002, 49-83; A. L. 
Macfie (Hg.), Orientalism. A Reader, Edinburgh 2000. Die Textorientiertheit betont z. B. der 
Eintrag „Orientalism“ in Ansgar Nünning (Hg.), Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. 
Ansätze, Personen, Grundbegriffe, Stuttgart u. a. 1998, 408: „Der orientalistische Diskurs um-
fasst weit mehr als die philologischen, historischen oder anthropologischen Sparten der 
Orientalistik: die Vorstellungsmuster und Darstellungsweisen in einem breiten Spektrum 
von Texten (literarische Werke, Reiseführer, journalistische Berichte, politische Traktate, na-
turwissenschaftliche Studien, philosophische und religionskundliche Schriften) ...“. 

2  Zur generell traditionellen Bevorzugung von Texten gegenüber Bildern und zum visual 
turn (visualistic turn, iconic turn) vgl. Klaus Sachs-Hombach (Hg.), Bildwissenschaft. Diszi-
plinen, Themen, Methoden, Frankfurt am Main 2005, besonders die Abschnitte „Historisch 
orientierte Bildwissenschaften“ und „Sozialwissenschaftliche Bildwissenschaften“. Vgl auch 
die Sammelbände Klaus Sachs-Hombach (Hg.), Bildtheorien. Anthropologische und kulturelle 
Grundlagen des Visualistic Turn, Frankfurt am Main 2009 und Jörg Probst (Hg.), Ideengeschich-
te der Bildwissenschaft. Siebzehn Porträts, Frankfurt am Main 2009. 

3  Siehe hierzu u. a. Doğu’nun Cazibesi. Britanya Oryantalist Resmi. The Lure of the East. British 
Orientalist Painting, Istanbul 2008; Holly Edwards, Noble Dreams, Wicked Pleasures. Oriental-
ism in America, 1870-1930, Princeton 2000; Philippe Jullian, Les orientalistes. La vision de 
l’Orient par les peintres européens du XIXe siècle, Fribourg 1977; Gérard-Georges Lemaire, The 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLF-DIETER LEMKE 66 

Fotografie, fand auch die historische Orientfotografie zunehmend Beachtung. 
Eine wachsende Publikationstätigkeit – vor allem in den Ländern des Vorderen 
Orients und Nordafrikas – belegt das nachdrücklich.4 Allerdings war das Interesse 
eher dokumentarisch, weniger analytisch orientiert.5 Nicht ganz so umfangreich 
ist die Literatur zu den dreidimensionalen Präsentationsformen. So aufschluss-
reich diese Untersuchungen auch sind, angesichts der zahlreichen im 19. Jahr-
hundert erprobten Orient-Visualisierungen konnten sie nur zu Teilergebnissen 
führen. Die Ausrichtung der Forschung war zu selektiv und zu ausgrenzend, um 
ein adäquates Gesamtbild zu zeichnen. 

Massenwirksame Medien wurden kaum untersucht. Offenkundig wurden sie 
für nicht aussagekräftig gehalten.6 Dabei hatten gerade sie den Bildbestand ins 
Unermessliche erweitert und wirkten allein schon durch ihr massenhaftes Vor-
kommen. Auch waren sie es, durch welche die meisten Menschen zum ersten 
Mal mit dem Orient in Berührung kamen und ihre – wie auch immer zu bewer-
tenden – Kenntnisse erlangten. Registriert, aber nur unzureichend analysiert, 
wurde auch die Mehrfachverwendung von Motiven und die Wanderung in und 

Orient in Western Art, Cologne 2001; Christine Peltre, Les orientalistes, Paris 1997; Christine 
Peltre, Dictionnaire culturel de l’orientalisme, Paris 2003; Christine Peltre, Orientalisme, Paris 
2004; Lynne Thornton, The Orientalists. Painter-travellers 1828-1908, Paris 1983 sowie die 
von dem französischen Verlag ACR publizierten Übersichten „nationaler Schulen“. 

4  Die Flut an Veröffentlichungen lässt sich kaum noch überblicken. Es seien nur einige her-
vorgehoben. Zum Osmanischen Reich siehe Images d’Empire. Aux origines de la photographie 
en Turquie. Collection Pierre de Gigord, Istanbul 1993; Bahattin Öztuncay, The Photographers of 
Constantinople. Pioneers, studios and artists from 19th century Istanbul, Istanbul 2003; für den 
Libanon siehe Fouad Debbas, Des photographes à Beyrouth. 1840-1918, Paris 2001; für Syrien 
siehe Badr El-Hage, Des photographes à Damas, 1840-1918, Paris 2000; für Palästina siehe 
Elias Sanbar, Les Palestiniens. La photographie d'une terre et de son peuple de 1839 à nos jours, Pa-
ris 2004; für Ägypten siehe Colin Osman, Egypt. Caught in time, Reading 1997; für Nord- 
afrika siehe Photographes en Algérie au XIXe siècle, Paris 1999. Ansonsten sei auf die einschlä-
gigen Abschnitte des Index Islamicus verwiesen. Für eine erste Übersicht europäischer Reise-
fotografie siehe Sylvie Aubenas/Jacques Lacarrière, Voyage en Orient, Paris 1999; Wulf Köp-
ke (Hg.), Mit Kamel und Kamera. Historische Orient-Fotografie 1864-1970, Hamburg 2007; 
Nissan N. Perez, Focus East. Early Photography in the Near East (1839-1885), New York 1988. 

5  Ausnahmen sind u. a.: Thomas Theye (Hg.), Der geraubte Schatten. Die Photographie als ethno-
graphisches Dokument, München 1989; Sarah Graham-Brown, Images of Women. The Portrayal 
of Women in Photography of the Middle East 1860-1950, London 1988; G. Beaugé/J.-F. Clé-
ment (dir.), L`image dans le monde arabe, Paris 1995; Images d’Empire; Wolf-Dieter Lemke, 
Ottoman photography. Recording and contributing to modernity, in: Jens Hanssen (Hg.), 
The empire in the city. Arab provincial capitals in the late Ottoman empire, Würzburg 2002, 237-
252; Anne Maxwell, Colonial Photography and Exhibitions. Representations of the Native and the 
Making of European Identities, London 1999; Wulf (Hg.), Mit Kamel und Kamera; Annegret 
Nippa, Lesen in alten Photographien aus Baalbek, Zürich [1996]; Annegret Nippa/Peter Herb-
streuth, Unterwegs am Golf von Basra nach Maskat. Photographien von Hermann Burchardt = 
Along the Gulf, Berlin 2006. 

6  Wie informativ gerade diese Medien sein können, belegt eine umfangreiche Studie von 
Otto May, Deutsch sein heißt treu sein. Ansichtskarten als Spiegel von Mentalität und Untertanen-
erziehung in der Wilhelminischen Ära (1888-1918), Hildesheim 1998. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-BILDER/BILDER-ORIENT 67 

durch verschiedene Medien.7 Das Gleiche gilt für das Spannungsverhältnis zwi-
schen vorgeblich dauerhaft festgeschriebenen Orient-Imaginationen und zuneh-
menden Realkenntnissen. Das Gesamtsystem der Orient-Visualisierungen, das 
Spezifische der einzelnen Elemente und die Interdependenzen zwischen ihnen 
sollten noch einmal überdacht werden. Ansätze existieren. So beschränken sich 
neuere Darstellungen des Orientalismus nicht nur auf die Malerei, sondern be-
ziehen andere Manifestationen mit ein, wie Fotografie und Architektur, Mode 
und Kunstgewerbe, Ausstellungen und Völkerschauen.8 Eine darüber hinausge-
hende, radikale, alle Erscheinungen verbindende und integrierende Darstellung 
westlicher Veranschaulichungen des Orients bleibt ein Desiderat. 

4. Die Welt des späten 19. Jahrhunderts wurde von Bildern überflutet wie keine 
Epoche vor ihr. Visualisierungen faszinierten, sei es in Form von Abbildungen, 
Nachbildungen oder illusionistischen Installationen. Die Zuversicht, Realitäten 
wirklichkeitsgetreu wiedergeben zu können, war noch ungebrochen. Präzise aka-
demische Malerei dominierte. Die revolutionäre Erfindung der Fotografie wurde 
begeistert aufgenommen. Der Wahrheitsanspruch des neuen Mediums wurde 
zunächst akzeptiert. Mischformen zwei- und dreidimensionaler Repräsentation – 
von Dioramen und Panoramen bis hin zu Großinstallationen – suchten die 
Grenze zwischen dem Dargestellten und der Darstellung zu verwischen. Es kam 
zu einem phänomenalen Anstieg der Bildproduktion. Nicht nur deren Ausmaß 
erstaunt. Auch die Vielzahl neuer Drucktechniken und der Erfindungsreichtum, 

                                                                                          
7  Als Beispiele für die Mehrfachverwendung eines gleichen Bildmotivs seien die Reklame für 

die Zigarettenmarken Sulima und Moslem sowie die Reklame für Soennecken & Co, Mün-
chen, Photograph. Bedarfsartikel genannt: Für Sulima warb ein bärtiger Beduine (Entwerfer 
unbekannt) als Plakat in zwei Varianten (siehe Klaus Popitz (Hg.), Das frühe Plakat in Euro-
pa und den USA : e. Bestandskatalog. Forschungsunternehmen „19. Jahrhundert“ d. Fritz-Thyssen-
Stiftung, Berlin 1977-1980, Bd. 3, Nr. 4426) und als Reklamemarke (siehe Manfred Zollick-
hofer, Reklamemarken. Tabak, Hamburg 2003, 108). Auf einer weiteren Reklamemarke und 
mindestens einer Blechdose (Sammlung Lemke, Berlin) ist der gleiche Araber zu finden, 
hier unter Hinzufügung einer Basarstraße. Für Moslem warb ein Entwurf („osmanischer 
Dandy“) von Hans Rudi Erdt (1883-1918) als Plakat (siehe Popitz (Hg.), Das frühe Plakat, 
Bd. 3, Nr. 823), als Reklamemarke (siehe Zollickhofer, Reklamemarken, 94) und auf einer 
Blechdose (siehe Susanne Bäumler (Hg.), Die Kunst zu werben. Das Jahrhundert der Reklame, 
Köln 1996, 348). Für Soennecken warb ein Entwurf („Tourist auf Kamel vor einer Pyrami-
de“) von Richard Winckel (1870-1941) als Plakat (siehe Popitz (Hg.), Das frühe Plakat, Bd. 3, 
Nr. 3441), als Reklamemarke in mindestens sieben Farbvarianten (Sammlung Lemke, Ber-
lin) und als Reklamepostkarte (Sammlung Lemke, Berlin). 

8  So z. B.der Ausstellungskatalog Edwards, Noble Dreams. Behandelt werden neben der Ma-
lerei u. a. Architektur, Ausstellungen, Filme, Warenreklame, Mode, Kunstgewerbe. Vgl. 
auch Peltre, Dictionnaire, 4: „L’approche de l’altérité, la confrontation avec d’autres hori-
zons géographiques, la révélation de langages visuels inconnus ouvrent la voie à une per-
ception différente de l’espace et du monde. Cette sensibilité nouvelle doit être abordée 
dans toute sa richesse plastique, la peinture jouant le premier rôle, sans oublier les autres 
manifestations artistiques qui se sont enrichies au contact de l’Orient, telles que 
l’architecture, les arts décoratifs, la musique ou même, dans une version plus contempo-
raine, le cinéma.” 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLF-DIETER LEMKE 68 

mit dem immer neue Bildtypen lanciert wurden, überraschen.9 Die in großen 
Stückzahlen produzierten neuen Bildmedien dienten der Information und der 
Kommunikation. Am einflussreichsten wurden die rasch populär werdenden An-
sichtskarten. Daneben halfen Stereofotografien und eine Vielzahl von Sammel-
bildern die Welt visuell zu erschließen.10 

5. Das 19. Jahrhundert war eine Periode europäischer politischer, militärischer
und wirtschaftlicher Expansion. Der Vorstoß in neue Welten führte zu einem 
verstärkten Interesse an regionalen, historischen und kulturellen Studien. Die 
wissenschaftliche Erforschung des Orients wurde intensiviert. Versuche der intel-
lektuellen Durchdringung wurden begleitet von Bemühungen um visuelle Erfas-
sung. Gemälde und Drucke, das neue Medium Fotografie, dreidimensionale Prä-
sentationen und Inszenierungen suchten den Abstand zwischen nah und fern zu 
überbrücken und halfen, eine rapide wachsende Welterfahrung einzuordnen. An-
sichten selbst der entferntesten Gegenden wurden in großen Mengen produziert 
und reproduziert, auch intensiv gesammelt. Das Unbekannte, das Ungewohnte 
wurden verfügbar gemacht durch Veranschaulichung. Es schien, als sei Europa 
entschlossen, sich der Welt ein zweites Mal zu bemächtigen, diesmal durch visu-
ellen Zugriff. Bilder, die den Orient thematisierten, erfreuten sich besonderer Be-
liebtheit. Orientbilder hatte es schon früher gegeben11, aber noch nie waren sie 
so erschwinglich und so einfach zu erhalten. Den Orient bereisten nun viele, 
doch sie bereisten einen Bilder-Orient. 

6. Bei der Vielzahl der Bildmedien ist es verwunderlich, dass sich die Orientalis-
mus-Forschung bevorzugt mit der orientalistischen Malerei beschäftigt hat. Der 
Ansatz ist zu elitär und zu enggefasst. Zwar lassen sich Übereinstimmungen zwi-
schen Leitvorstellungen der Malerei und späteren westlichen Orient-Vorstellun- 
gen konstatieren, daraus kann aber nicht auf eine direkte Abhängigkeit geschlos-
sen werden. Dies geschieht aber implizit, wenn die „Falschheit“ von Bildern her-
vorgehoben und eine Kontinuität in späteren Kontexten konstatiert wird.12 Ori-
entalistische Gemälde waren nur wenigen zugänglich. Die Bevorzugung des ei-
nen Mediums wird den tatsächlichen Bildverhältnissen nicht gerecht. Erst die 

9  Eine Übersicht bietet das Kapitel „Neue Funktionen und Techniken – Das 19. Jahrhun-
dert“ von Anja-Franziska Eichler, Druckgrafik, Köln 2006, 108-137. Ausführlich: Hans-
Jürgen Wolf, Geschichte der Druckverfahren. Historische Grundlagen, Portraits, Technologie, El-
chingen 1992. 

10  Eine umfassende Beschreibung der im 19. Jahrhundert gebräuchlichen Bildmedien findet 
sich bei Christa Pieske, Das ABC des Luxuspapiers. Herstellung, Verarbeitung und Gebrauch 
1860-1930, Berlin 1984. Vgl. auch Maurice Rickards, Collecting Printed Ephemera, Oxford 
1988. 

11  Siehe Irini Apostolou, L’Orientalisme des voyageurs français au XVIIIe siècle. Une iconographie 
de l’Orient méditerranéen, Paris 2009, 257-278: “La production iconographique et l’image des 
Orientaux”. 

12  So etwa Rana Kabbani, “Regarding Orientalist Painting Today”, Doğu’nun Cazibesi, 90-101. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-BILDER/BILDER-ORIENT 69 

enorme Zunahme der Bildproduktion, verbunden mit dem Aufkommen neuer 
Bild- und Präsentationsformen, sorgte für ein breites Angebot an Orient-Bildern. 

7. Kollektive Vorstellungen werden zu einem erheblichen Teil von Bildern gene-
riert, kontrolliert und verbreitet. Voraussetzung ist die allgemeine Zugänglichkeit, 
eine Bedingung, die das 19. Jahrhundert in hohem Maße erfüllte. Eine komplexe 
Bildkultur war entstanden. Visuelle Information und Interpretation setzten an, 
bislang vorherrschende, wortorientierte Verfahren zu ergänzen, wenn nicht zu 
überlagern. Für die Geschichtsschreibung bedeutet dies: Bilder sind nun nicht 
mehr in erster Linie Material für Illustrationen. Sie werden zu historischen Quel-
len, die die traditionellen Textquellen ergänzen oder ersetzen.13 Die industriell 
produzierten, in hohen Auflagen verbreiteten Orient-Bilder sind Quellen in 
zweifacher Hinsicht: Orient-Bilder waren Träger und Urheber von Imaginatio-
nen. Durch die massenhafte Verbreitung älterer und neuerer Orient-Entwürfe 
verankerten sie diese fest im kollektiven Bewusstsein. Die Existenz eines indus-
triell gefertigten Bilder-Orients war eine der Voraussetzungen für die Herausbil-
dung von noch heute wirksamen Orient-Stereotypen. Orient-Bilder waren aber 
auch Instrumente eines breit angelegten Wissenstransfers. Bilder erreichten mehr 
Menschen, als es Texte vermochten. Um Bilder zu betrachten, bedurfte es keiner 
Vorbildung. Für die Allgemeinheit war der Bilder-Orient eine Art visuelle Enzy-
klopädie. Prozesse des Entstehens und der Konsolidierung kollektiven Orient-
Wissens lassen sich am Bilder-Orient ablesen und verfolgen. Eine Schwierigkeit 
besteht darin, dass sich beide Zielsetzungen überschnitten. Orient-Bilder vermit-
telten Wissen, tradierten aber auch – bewusst oder unbewusst – Imaginationen. 
Noch komplexer wird es, wenn vorhandenes Wissen gezielt eingesetzt wurde, um 
Imaginiertem den Anschein von Realität zu verleihen. Das Nebeneinander von 
Bilder-Orient / Orient-Bilder ist daher nicht als starrer Gegensatz zu interpretie-
ren, sondern als Prozess kontinuierlicher Ausdifferenzierung. 

8. Um diesen Sachverhalt zu verstehen, bedarf es zweierlei: eines Referenz- und 
Orientierungssystems und einer Kenntnis der Medien, über die der Orient als 
Imagination, Abbildung oder Nachbildung an breite Bevölkerungskreise gelang-
te. Erst das Zusammenwirken beider Faktoren erlaubt es, die verschlungenen 
Prozesse der Verbreitung und Durchsetzung von zu Stereotypen gerinnenden 
Imaginationen nachzuzeichnen. Und es verdeutlicht, wie – als korrigierende Ge-
genbewegung – die visuelle Verbreitung von Wissen erfolgte. 

9. Es liegt nahe, die frühe orientalistische Malerei zum Referenz- und Orientie-
rungssystem zu bestimmen. Durch die Visualisierung bestehender und die Pro-
pagierung neuerer Orientvorstellungen hat sie die Basis für weitere Entwicklun-
gen gelegt und den Zeitgeschmack auf Jahrzehnte beeinflusst. An ihr lassen sich 

                                                                                          
13  Siehe dazu Jens Jäger „Geschichtswissenschaft“, Sachs-Hombach (Hg.), Bildwissenschaft, 

185-195 und die von ihm angegebene Literatur. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLF-DIETER LEMKE 70 

nicht nur Grundpositionen westlicher Sichtweisen ablesen, sie hat auch die The-
menbereiche und Motive ausgebildet, die zu Orient-Indikatoren erstarrten. 

Die orientalistische Malerei des 19. Jahrhunderts definiert sich durch die Be-
handlung von orientalischen Sujets, nicht durch einen eigenständigen Stil. Zwar 
gab es historische Phasen und stilistische Besonderheiten, maßgeblich war aber 
die Thematik. Es gab keine spezielle Schule orientalistischer Malerei, nur westli-
che Maler des Orients. Ihnen gemeinsam war, dass sie im akademischen Stil der 
Zeit malten, als brillante Technik und präzise Darstellung hoch geschätzt wur-
den.14 Orientalistische Malerei ist das Produkt von Außenstehenden. Der abbil-
dende Künstler positionierte sich gegenüber den orientalischen Realitäten, seien 
sie durch Beobachtung gewonnen oder imaginiert. Seine Kunst ist wesenhaft 
konfrontativ. Dazu passt, dass die meisten Gemälde nicht im Orient entstanden. 
Versuche, die strukturelle Distanz zu überwinden, wurden erschwert durch kultu-
relle Übereinkünfte. Die frühen orientalistischen Maler veranschaulichten Ideen, 
die das 18. Jahrhundert festgeschrieben hatte. Für die Aufklärer war der Orient 
ein Konzept, das sie – gestützt auf Reiseberichte – entwickelt hatten, um einzelne 
Aspekte, die sie der Region zusprachen, zu einem Kontext fügen zu können.15 
Ihnen war weniger an einer Analyse des Orients gelegen als an einer Definition 
des Okzidents durch Kontrastierung. Ihr Orient war eine Projektion, nicht das 
Ergebnis persönlicher Erfahrung und erworbener Kenntnisse.16 Dem Okzident 
wurde Klarheit, Rationalität und Streben nach Gleichheit zugesprochen. Der 
Orient wurde als obskur, irrational, grausam und sinnlich charakterisiert, Vorstel-
lungen, die die orientalistische Malerei visualisierte. 

10. Geteilte Ausgangspositionen schließen unterschiedliche Entwicklungen nicht
aus. Intellektuelle und künstlerische Strategien änderten sich. Der Prozess, zu ad-
äquaten Bildfindungen zu kommen, benötigte Zeit. Die orientalistische Malerei 
durchlief mehrere Phasen. Die Anfänge waren gekennzeichnet durch eine Mi-
schung von historischer Erzählung und verdeckter Rechtfertigung. Ziel war es, 
die westliche militärische Dominanz und vorausgesetzte kulturelle Überlegenheit 
zu glorifizieren. Das Interesse galt den Siegern, nicht den Besiegten. Dies schloss 

14  Vgl. Thornton, The Orientalists, 13. 
15  Vgl. Apostolou, L’Orientalisme des voyageurs français. 
16  „The despotic fantasy that Grosrichard submits to painstaking scrutiny is historically pre-

cisely situated in the period of the Enlightenment ... it is the time when the basic social 
and political structures of modernity were laid down and elaborated, along with its basic 
forms of subjectivity. It is the time of spectacular endeavours proposing a rationally based 
society, a new concept of state, civil society, democratic liberties, citizenship, division of 
power, and so on; but in a strange counterpoint, there was the image of Oriental despot-
ism as the very negative of those endeavours, their phantasmic Other. This was nourished 
by numerous travellers’s accounts and propelled by their fictional amplifications to hold 
sway over imagination at large, becoming one of the prevalent ‘ideas’ of the epoch, a 
commonly acknowledged fantasy.” Mladen Dolar zu Alain Grosrichard, The Sultan’s Court. 
European Fantasies of the East, London 1998 (Übersetzung von Structure du sérail: La fiction 
du despotisme asiatique dans l’Occident classique, Paris 1979), XI. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-BILDER/BILDER-ORIENT 71 

eine präzise Wiedergabe des orientalischen Umfeldes nicht aus.17 Der anfängli-
che halbdokumentarische Ansatz wurde ergänzt und überlagert durch Bemühun-
gen um mentale und künstlerische Aneignung. Der Orient der Romantiker war 
ein Orient künstlerischer Erfindung. Er diente als Projektionsfläche für europä- 
ische Fantasien und Wünsche. Er war eine Traumlandschaft, die mit dem geogra-
fischen Orient interferierte.18 Umfang und Intensität der Kontakte nahmen zu. 
Die Erfahrung orientalischer Realitäten veränderte Einstellungen. Eine Art 
ethnografischer Orientalismus entstand, bestrebt, orientalische Lebenswelten ex-
akt wiederzugeben.19 Alle drei Ansätze bestanden im 19. Jahrhundert nebenein-
ander her, vermischten sich auch, wobei das Romantisch-Artifizielle dominierte. 

11. Auf der Basis dieser Grundeinstellungen entfaltete sich eine Bilderwelt, die 
aus einem begrenzten Kanon von Themen und Motiven bestand. Generell galt: 
für Maler und Publikum war der Orient ein Fest für die Augen, ein Reich von 
Farben, Bildern und Träumen. Die Orientalisten waren fasziniert von der Far-
benpracht der Straßen und Märkte, dem Erscheinungsbild der Menschen, den 
orientalischen Sitten und Gebräuchen, den religiösen und privaten Zeremonien. 
Genremalerei blühte. Architektonische und dekorative Details der islamischen 
Kunst wurden präzise wiedergegeben. Andere Künstler malten ländliche Szenen 
oder gingen in die Wüste, um die Beduinen, die Orientalen par excellence, zu 
porträtieren.20 

Einige Aspekte faszinierten besonders: Da war vor allem die mysteriöse Welt 
der orientalischen Frauen.21 Orientalistische Frauen waren immer schön und sie 
waren immer jung. Der Harem wurde zur Bühne für erotische und exotische 
Träume, ein von westlichen Männerfantasien geschaffener fiktiver Raum, den 
Müßiggang, raffinierte Sinnlichkeit und Luxus kennzeichneten.22 Teil dieser Welt 

                                                                                          
17  Vgl. Peltre, Les orientalistes, “Témoins de l’histoire”, 19-61. Siehe auch Lemaire, The Orient  

in Western Art, “The Conquest of Egypt”, 88-143, “French Colonization of the Maghreb”, 
153-173. 

18  Vgl. Peltre: Les orientalistes, „L’haute poésie ou l’Orient des romantiques“, 64-127. Vgl. auch 
Alain Daguerre de Hureaux/Stéphane Guégan, L’ABCdaire de Delacroix et l’Orient, Paris 
1994, “Orient des peintres romantiques”, 104. 

19  Vgl. Peltre, Les orientalistes, „Réalismes“, 129-181. 
20  Vgl. die Zusammenstellung von Jullian, Les orientalistes, „Pourquoi l’Orient?“, 69-104. 
21  Vgl. Apostolou, L’Orientalisme des voyageurs français, “L’univers féminin, le harem et l’ima- 

ginaire français”, 315-328; Tayfur Belgin (Hg.), Harem. Geheimnis des Orients, Krems 2005; 
Mohja Kahf, Western Representations of the Muslim Woman. From Termagant to Odalisque, Aus-
tin 1999; Lynne Thornton, La femme dans la peinture orientaliste, Courbevoie (Paris) 1993. 
Siehe auch Mauresques. Femmes orientales dans la photographie coloniale 1860-1910, textes de 
C. Taraud, photographies des collections Roger-Viollet, Paris 2003. 

22  „L’odalisque (au sens propre, une servante de harem) incarne au cours du XIXe siècle le 
mythe de la femme orientale aux beautés prometteuses. Elle suscite une iconographie 
abondante, souvent inégale, …“. Daguerre de Hureaux/Guégan, L’ABCdaire de Delacroix, 
102. „By the end of the 19th century, Orientalism was often closely linked with eroticism. 
Admittedly, the great exponents of the form … had already set the tone. But with the tri-
umph of academic painting, this eroticism acquired a more dubious character. … Artists 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLF-DIETER LEMKE 72 

war der Kauf von Sklavinnen, ein Lieblingsmotiv orientalistischer Malerei. Ne-
ben die Idee des idyllischen Raums trat so die lustvoll ausgebreitete Vorstellung 
von persönlichen Tragödien, von Intrigen, Eifersucht und Mord. Sexuelle Aus-
beutung war Machtausübung. Gewalt beherrschte privates wie öffentliches Le-
ben. Der Orient galt als irrational, als emotional und als brutal.23 Kampfszenen, 
Hinrichtungen und grausame Jagden wurden immer wieder evoziert. Das Bild 
des blutrünstigen orientalischen Despoten etablierte sich. 

12. Damit sind Grundhaltungen, Thematik und einige Hauptmotive benannt. Sie
waren der Fundus, auf den nachfolgende Künstler und andere an Orient-Visuali- 
sierungen Interessierte immer wieder zurückgriffen, auch wenn ihnen die Abhän-
gigkeit nicht bewusst sein musste. Übereinstimmungen mit noch heute wirksamen 
Orient-Stereotypen sind augenfällig. Es liegt nahe, direkte Zusammenhänge zu 
vermuten.24 Da die Gemälde aber nur wenigen zugänglich waren, konnten die ori-
entalistischen Vorstellungswelten die Allgemeinheit nur auf Umwegen erreichen. 
Welche Wege waren es? Wie wurde die Lücke zwischen den Hervorbringungen der 
Orientalisten und der Welterfahrung breiter Bevölkerungskreise überbrückt? Gab 
es Zwischenstufen, Modifikationen und Korrekturen? 

Das Interesse der Orientalismus-Forschung hat den Gemälden gegolten, weni-
ger ihrer Rezeption und den Fernwirkungen. Diese Aspekte sind bisher kaum 
thematisiert und erst recht nicht analysiert worden. Der Aufsatz möchte auf die 
Notwendigkeit entsprechender Untersuchungen hinweisen. Behauptet wird, dass 
die Transferprozesse orientalistischer Bildvorgaben entscheidend mit dazu beige-
tragen haben, bis heute wirksame Orientvorstellungen auszubilden. Ausgehend 
von der Bilderwelt der Orientalisten, ergänzt, modifiziert und korrigiert durch 
neue Erfahrungen, kristallisierte sich ein Kanon von Orient-Imaginationen und 
Orient-Indikatoren heraus. Für die Verbreitung und nachhaltige Wirkung sorgten 
unterschiedliche Multiplikatoren, darunter vor allem die neuen Bildmedien. Die-
se übernahmen eine Doppelfunktion: Sie halfen Stereotypen auszubilden und 
visuell durchzusetzen. Sie dienten aber auch der visuellen Verbreitung zuneh-
mender Orientkenntnisse und damit der Korrektur von Stereotypen. 

Um diese Prozesse zu verstehen, müssen die beteiligten Medien separat und 
im Kontext beschrieben und untersucht werden. Dies ist im Rahmen eines Auf-
satzes nicht zu leisten. Eine der Komplexität des Stoffes angemessene Beschrei-
bung und Analyse muss einer größeren Studie vorbehalten bleiben. Doch seien 
einige generelle Bemerkungen zum Ablauf der Transferprozesse und dem Beitrag 
der beteiligten Medien angefügt. 

quickly turned the Turkish bath and, of course, the harem into erotic clichés.”, Lemaire, 
The Orient in Western Art, 270. Vgl. auch Emmanuelle Peyraube, Le Harem des Lumières. 
L’image de la femme dans la peinture orientaliste du XVIIIe siècle, Paris 2008. 

23  Vgl. zu diesem Aspekt Grosrichard, The Sultan’s Court und Apostolou, L’Orientalisme des 
voyageurs français, “La cruauté ottomane”, 311-314. 

24  Siehe oben Anm. 11. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-BILDER/BILDER-ORIENT 73 

13. Gemälde und Zeichnungen, grafische Blätter und Buchillustrationen mit orien-
talischer Thematik hatte es seit Jahrhunderten gegeben. Aus Kosten- und Bildungs-
gründen war die Breitenwirkung allerdings begrenzt. Mit der Druck- und Bildrevo-
lution des 19. Jahrhunderts änderte sich dies nachhaltig. Mehrere Faktoren kamen 
zusammen: drucktechnische Neuerungen, das Aufkommen von neuen Bild- und 
Präsentationsmedien25, die allgemeine Verbesserung des Erziehungswesens, das 
wachsende Interesse an der nichteuropäischen Welt, die zeittypische Sammellei-
denschaft. 

Zum Bilder-Orient zählten fortan nicht nur die überkommenen Bildmedien, 
sondern auch Fotografien, Ansichtskarten, Sammelbilder, Reklamemarken, Obla-
ten, Plakate und anderes mehr. Hinzu kamen konkurrierende Formen der visuellen 
Welterschließung wie die modellhaften Inszenierungen von Dioramen und Pan-
oramen und die dreidimensionalen Großpräsentationen auf Welt- und Gewerbe-
ausstellungen. Orient-Bilder wurden auch von Völkerschauen, Zirkusspektakeln, 
Bühnen- und Varieté-Shows und den neu entstehenden Museen offeriert. Nicht 
nur das Angebot wurde vielfältiger. Die neuen Bildtypen waren mehrheitlich Indus- 
trieprodukte und damit erschwinglich. Kaufmannsbilder und Reklamemarken gab  
es ohnehin gratis. War der Zugang zu Bildern einst das Privileg vermögender 
Schichten, erreichten Bilder und ihre Botschaften nun breite Bevölkerungskreise.26 

So verschiedenartig die Multiplikatoren auch waren, sie alle trugen dazu bei, ein 
in den Grundzügen konsistentes Orient-Bild zu zeichnen. Orient-Entwürfe und 
Orient-Indikatoren waren nicht an Medien gebunden.27 Sie konnten wandern, 
mussten sich nur den wechselnden Bedingungen der Trägermedien und Szenarien 

                                                                                          
25  Als die gebräuchlichsten Druckverfahren bezeichnet Eichler, Druckgrafik, die Lithografie 

(108-115; seit 1796-98), den Holzstich – Xylografie (116-118; seit 1780), den Stahlstich 
(118-119; seit 1819) und die um die Jahrhundertmitte erneut populär werdende Radierung 
(120-122). 

26  „Waren die Farbdrucke im 18. Jahrhundert wegen des hohen Preisniveaus vor allem einer 
kleinen wohlhabenden Käuferschicht vorbehalten, wurde es im 19. Jahrhundert durch das 
Aufkommen der neuen Techniken der Lithografie und der Xylografie möglich, durch hohe 
Auflagen einem breiteren Publikum Zugang zu druckgrafischen Werken zu verschaffen. ... 
Die Erfindung der Lithografie ... trug zur Vielfalt der Ausdruckmittel bei und revolutio-
nierte die bekannten Sujets, vor allem Karikatur und Satire, Zeitungs- und Buchillustrati-
on. Die Gebrauchs- und Illustrationsgrafik erfuhr eine zuvor unbekannte Blüte ...“, Eichler, 
Druckgrafik, 108. 

27  So konstatiert beispielsweise Anne Dreesbach, „Kalmücken im Hofbräuhaus. Die Vermark-
tung von Schaustellungen fremder Menschen am Beispiel München“, in: Hans-Peter Bay-
erdörfer/Eckhart Hellmuth (Hg.), Exotica. Konsum und Inszenierung des Fremden im 19. Jahr-
hundert, Münster 2003, 217-235, hier 234: „Die Klischees, mit denen für die Schaustellun-
gen fremder Völker geworben wird, finden sich überall dort wieder, wo mit Exotik Wer-
bung gemacht wird, eine Feststellung, die deshalb so wichtig ist, weil sie beweist, dass sich 
Stereotypen von fremden Menschen über verschiedene Medien hinweg und trotz unter-
schiedlicher Zielsetzungen verbreiten bzw. verbreitet werden. Die Werbung für Hacker (ei-
ne Bierbrauerei, Anm. WDL), exotische Romane, Kolonialromane, Romanzen, exotisch 
inszenierte Räume wie Cafés und Restaurants und Varietévorstellungen arbeiten immer 
wieder mit denselben Klischees.“ 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLF-DIETER LEMKE 74 

anpassen. Als Geflecht sich gegenseitig beglaubigender Multiplikatoren wirkten sie 
umso nachhaltiger. Nicht ein einzelnes Medium war für die Herausbildung kollek-
tiver Orient-Bilder verantwortlich, sondern ein sich allmählich entfaltendes, Medi-
engrenzen überschreitendes Netzwerk. 

14. Vor allem zwei Erfindungen halfen, orientalistische Vorstellungswelten zu
verbreiten: die Lithografie28 und die Fotografie. Beide Verfahren offerierten 
Techniken zur Bildherstellung, beide ermöglichten preisgünstige Reproduktio-
nen. Auch waren sie einfacher zu handhaben als ältere Verfahren. Reproduktio-
nen orientalistischer Gemälde wurden in den unterschiedlichsten Formaten und 
Techniken angeboten. Portfolios zeitgenössischer Malerei enthielten häufig orien-
talistische Gemälde. Größere Formate gab es als Wandschmuck. Zeitweise popu-
lär waren auch fotografische Reproduktionen, entweder als montierte Originalfo-
tos oder als Fotogravüren.29 Reproduziert wurden nicht nur die Werke führender 
Maler. Orientalismus war en vogue. Zahlreiche Epigonen versuchten sich an ori-
entalischen Sujets.30 Auch ihre vielfach recht trivialen Hervorbringungen wurden 
vervielfältigt und wirkten fort. Am einflussreichsten waren Reproduktionen auf 
Postkarten. Die Zahl der durch das neue Bildmedium bekannt gemachten Ge-
mälde dürfte in die Tausende gehen.31 Andere Karten beruhten auf eigens ange-
fertigten Entwürfen.32 Poststempel belegen, dass sie ebenso für den innereuropäi-
schen Markt bestimmt waren wie für den touristischen. Postkarten waren das 
Medium, durch das das Bildprogramm der Orientalisten in immer neuen Varian-
ten an breite Bevölkerungskreise gelangte. Die künstlerische Qualität war häufig 

28  Siehe dazu Bilderbunter Alltag – 200 Jahre Lithographie. Hamburg 1999; Heinrich Kemper, 
Bildersteine Steinbilder. Lithographische Drucke für Werbung und Illustration, Münster 1995. 

29  Vgl. Wolf-Dieter Lemke, Staging the Orient : Fin de siècle Popular Visions = Représentations de 
l'Orient : imagerie populaire Fin de siècle, Beirut 2004, 94-95. 

30  Eine Vorstellung von der großen Zahl orientalistischer Maler vermitteln die Bände des 
ACR-Verlages (vgl. oben Anm. 3), wobei auch diese nur eine Auswahl repräsentieren: Ge-
rald M. Ackermann, Les Orientalistes de l’école britannique, Courbevoie (Paris) 1991 (227 Ma-
ler); Caroline Juler, Les orientalistes de l’école italienne, Courbevoie (Paris) 1992 (126 Maler); 
Gli orientalisti italiani. Cento anni di esotismo 1830-1940, A cura di Rossana Bossaglia, Vene-
zia 1998, nennt ca. 70 weitere Maler; Martina Haja/Günther Wimmer, Les orientalistes des 
écoles allemande et autrichienne, Courbevoie (Paris) 2000, nennt 75 Maler. Thornton, The Ori-
entalists, nennt ca. 80 weitere Maler, während Frédéric Hitzel, Couleurs de la Corne d’Or. 
Peintres voyageurs à la Sublime Porte, Courbevoie (Paris) 2002, über 200 Maler unterschiedli-
cher Nationalität aufführt. 

31  Besonders beliebt und in ganz Europa verbreitet waren die „Salons de Paris“-Postkarten. 
Die Pariser Salons waren bevorzugte Ausstellungsorte orientalistischer Malerei. Vgl. hierzu 
Jullian, Les orientalistes, „Les Salons“, 49-68. 

32  Besonders produktiv waren in dieser Hinsicht Friedrich Perlberg (1848-1921; zu ihm siehe 
Haja/Wimmer, Les orientalistes des écoles allemande et autrichienne, 120-123); Carl Wuttke 
(1849-1927; zu ihm siehe ebd. 176-177); Fabio Fabbi (1861-1946; zu ihm siehe Juler, Les 
orientalistes de l’école italienne, 122-125). Auf ihren Ölskizzen und Aquarellen beruhen zahl-
reiche Orientserien. Weit verbreitet waren auch die unsignierten Orientserien der engli-
schen Firma Ralphael Tuck & Sons. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-BILDER/BILDER-ORIENT 75 

wenig beeindruckend. Orientmotive waren aber attraktiv genug, um selbst solche 
Karten zu Werbeträgern zu machen, sei es durch Zudrucke33 oder in verkleinerter 
Form als Reklamemarken34. 

15. In Konkurrenz zur Ausbreitung orientalistischer Bild- und Vorstellungswelten 
standen Bemühungen um wirklichkeitsgetreue Wiedergabe. Nicht alle Imagina-
tionen hielten dem Druck neuer Erfahrungen und wachsender Kenntnisse stand. 
Es kam zu Teilrevisionen. Ein die Realitäten besser widerspiegelnder Bilder-
Orient begann sich durchzusetzen. Die neuen Bildmedien spielten bei diesem 
Aussonderungsprozess eine maßgebliche Rolle. Vor allem die Fotografie in all ih-
ren Erscheinungsformen35, die Sammelbilder und die Reklamemarken36 erwiesen 
sich als einflussreich. 

16. Orient-Fotografien erreichten die Öffentlichkeit seit Anfang der vierziger Jahre. 
Sie lieferten bildliche Information in bisher unbekannter Präzision und Dichte 
und ermöglichten es, das Erscheinungsbild der orientalischen Welt auf neuartige 
Weise enzyklopädisch zu erfassen und allgemein zugänglich zu machen.37 Neben 
der Reisefotografie waren es vor allem stereoskopische Aufnahmen, die – häufig 
mit beigedruckten Erläuterungen – das Hauptinstrument visueller Orient-Er- 
schließung wurden. Fotografische Ansichten des Orients wurden in simulierter 
Dreidimensionalität im Unterricht eingesetzt, ließen sich in öffentlichen Einrich-
tungen studieren oder dienten dem Familienvergnügen. Das neuartige Medium 
wurde begeistert gesammelt.38 

Fotografien sind nicht einfach zu lesen, auch wenn es anfänglich so schien, und 
die Zeitgenossen das neue Bildmedium sogar für glaubwürdiger hielten als Malerei 
und Grafik. Das Bewusstsein, dass der fotografische Akt stets mit einer Vielzahl 

                                                                                          
33  Vor allem beliebt als Werbung für Tabakwaren, Nahrungsmittel, Drogerieartikel und 

Kurzwaren, also Dingen des täglichen Gebrauchs. 
34  Z. B. Reklamemarken der Waffelfabrik Hörmann, Dresden, Serie 5 (Orient) und Serie 15 

(Orient) unter Verwendung von Orient-Serien des Kartenverlages Römmler & Jonas, Dres-
den. 

35  Zu den fotografischen Reproduktionsverfahren, die die massenhafte Verbreitung von Bil-
dern erst ermöglichten, gehörten die Heliogravüre, der Lichtdruck, die Autotypie und die 
Fotogalvanografie, Eichler, Druckgrafik, 126. Eine detaillierte Geschichte der Entwicklung 
fotografischer Verfahren, einschließlich der Reproduktionstechniken, gibt Josef Maria Eder, 
Geschichte der Photographie, Halle 1932. 

36  Zu Reklamemarken siehe Pieske, Das ABC des Luxuspapiers, 223-226; Zollickhofer, Rekla-
memarken, Einführung. 

37  „Bei der Verifizierung der alten und überlieferten Bilddarstellungen bemerkte man alsbald, 
wie unzuverlässig dieselben waren und wie weit sie von der nun fotografisch dokumentier-
ten „Wirklichkeit“ abwichen. Wenngleich uns heute dieser Fortschritt bisweilen auch nur 
als ein eher oberflächlicher bewusst ist – ... – so bleibt doch der Fortschritt, den die Foto-
grafie nicht nur für das vorige Jahrhundert brachte, unbestritten.“ Einführung zu Theye 
(Hg.), Der geraubte Schatten, 9, unter Verweisung auf Wolfgang Kemp (Hg.), Theorie der Foto-
grafie, Bd. 1, München 1980. 

38  Vgl. Lemke, Staging the Orient, 76-80. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLF-DIETER LEMKE 76 

von Codierungen einhergeht, musste sich erst noch entwickeln.39 Bei vielen Foto-
grafien war zudem der Einfluss der Orientmalerei zu spüren.40 Das überrascht we-
nig. Auch anderweitig brauchte die Fotografie Jahrzehnte, um sich von den Seh-
weisen und den Kompositionsschemata abendländischer Maltraditionen zu lö-
sen.41 Fotografien dokumentierten den zeitgenössischen Orient dennoch viel exak-
ter und viel umfassender als es orientalistische Veranschaulichungen je vermocht 
hätten. Allein schon die Menge der abgelichteten Motive ist erstaunlich. Durch das 
Aufkommen von Ansichtskarten steigerte sich die Zahl ins Unermessliche. Selbst 
wenn vieles arrangiert war, Realität schien immer durch, wenn auch in unterschied-
licher Intensität und unterschiedlich deutlicher Codierung. Wie bei aller realitäts-
abbildender Fotografie ist auch bei der Orient-Fotografie die Pluralität der mögli-
chen Lesarten zu berücksichtigen. Als Beispiel für eine adäquate Analyse sei eine 
Studie zu Jean Geiser, einem Fotografen aus Algier, angeführt. In Belles Algériennes 
de Geiser analysiert ein Kulturwissenschaftler das zugrunde liegende orientalistische 
Frauenbild, während eine Anthropologin die Zuschreibungen von Kleidung und 
Gegenständen auf Authentizität überprüft.42 

17. Sammelbilder oder Kaufmannsbilder waren kleinformatige Bilder, die zahlrei-
chen Artikeln, meist Nahrungsmitteln, beigegeben wurden. Durch die Zugabe von 
schön gedruckten Karten und die Wahl von attraktiven Themen und Motiven 
hofften die Firmen, Sammelinteresse und Kundenbindung zu erzeugen.43 Sam-

39  Vgl. hierzu Philippe Dubois, Der fotografische Akt. Versuch über ein theoretisches Dispositiv. Hg. 
und Vorwort von Herta Wolf, Amsterdam, Dresden 1998, besonders Kapitel 1: „Von der 
Wirklichkeitstreue zum Index. Ein kleiner historischer Rückblick auf das Problem des Rea-
lismus in der Fotografie“. Dubois unterscheidet: „1. die Fotografie als Spiegel des Wirkli-
chen (der Diskurs der Mimesis). 2. die Fotografie als Transformation des Wirklichen (der 
Diskurs des Codes und der Dekonstruktion). 3. die Fotografie als Spur eines Wirklichen 
(der Diskurs des Index und der Referenz).“, Dubois, ebd., 30. 

40  Vgl. u. a. Gordon Baldwin, Roger Fenton. Pasha and Bayadère, Los Angeles 1996; Alain Fleig, 
Rêves de papier. La photographie orientaliste 1860-1914, Neuchâtel 1997; Safia Belme-
nouar/Gérard Guicheteau/Marc Combier, Rêves mauresques. De la peinture orientaliste à la 
photographie coloniale, o. O. 2007; Peltre, Les orientalistes, „Peinture et photographie“, 167-
173; Öztuncay, The Photographers of Constantinople, Bd. 1, “The impact of Orientalism on 
the art of photography”, 51-67. 

41  Vgl. Ulrich Pohlmann u. a. (Hg.), Eine neue Kunst? Eine andere Natur! Fotografie und Malerei 
im 19. Jahrhundert, München 2004 und Ursula Peters, Stilgeschichte der Fotografie in Deutsch-
land 1839-1900, Köln 1979. 

42  Belles Algériennes de Geiser. Costumes, parures et bijoux, commentaires de Leyla Belkaïd, précé-
dés de L’Autre regard de Malek Alloula, Paris 2001. Zu Geiser siehe Jean-Charles Humbert, 
Jean Geiser, photographe-éditeur d’art. Alger, 1848-1923, Paris 2008. 

43  Zum Bildmedium Sammelbilder siehe Erhard Ciolina/Evamaria Ciolina, Reklamebilder, 
Augsburg 2000; Hartmut L. Köberich, Reklame-Sammmelbilder. Katalog mit Bewertung der 
Sammelalben und Liebigbilder aus der Zeit von 1872-1945, Rabenau [1981]; Die Liebig-
Sammelbilder und der Atlas des Historischen Bildwissens. Einleitung von Bernhard Jussen. Be-
gleitheft zur DVD Liebig’s Sammelbilder, Berlin 2002; Detlef Lorenz, Reklamekunst um 1900. 
Künstlerlexikon für Sammelbilder, Berlin 2000; Pieske, Das ABC des Luxuspapiers, 230-239; 
Bernhard Jussen (Hg.), Reklame-Sammelbilder. Bilder der Jahre 1870-1970 mit historischen The-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-BILDER/BILDER-ORIENT 77 

melbilder suchten mit geradezu enzyklopädischem Anspruch, die Welt in all ihren 
Erscheinungsformen zu erfassen und abzubilden. Erläuternde Texte unterstrichen 
den welterklärenden, pädagogischen Anspruch. Sie wurden leidenschaftlich ge-
sammelt.44 Sammelbilder beeinflussten die Genese primärer Weltbilder. Sie sind 
aufschlussreiche Quellen für mentalitätsgeschichtliche Forschungen. Auf diesem 
Bildtypus basiert das Projekt „Atlas des historischen Bildwissens“ des Max-Planck-
Instituts für Geschichte in Göttingen Es untersucht die Rolle des Massenmediums 
für die Herausbildung von Geschichtsbild und Selbstverständnis der wilhelmini-
schen Epoche.45 Enger gefasst ist die Untersuchung Bilderschule der Herrenmenschen. 
Koloniale Reklamesammelbilder.46 Vergleichbares wäre im Hinblick auf den Orient zu 
leisten. 

Auf Kaufmannsbildern orientalischer Thematik findet sich die vertraute Mi-
schung von Imagination und Welterschließung, wobei das Bemühen um Realer-
kenntnis deutlich überwiegt. Aber auch dieses Medium kam nicht ohne etablierte 
Orient-Indikatoren aus: Orientalische Schönheiten, Haremsbilder, Szenen aus Tau-
sendundeiner Nacht, Beduinen, Kamele, Moscheen, Basare, usw. Vor allem die Kar-
ten von Schokoladefirmen verwendeten diese Stereotypen, wobei ihr Orient zum 
niedlichen Kinderorient mutierte. 

Weit häufiger wurden aber Kenntnisse verbreitet, gefördert durch die dem Me-
dium spezifische Kombination von Bild und erläuterndem Text. So existieren Seri-
en zu Ländern und Landschaften, Geschichte und Politik, Völker und ihren Sitten, 
Kunst und Architektur und vieles mehr.47 Selbst eine Art Bildjournalismus wurde 
erprobt mit Serien zu dem italienisch-osmanischen Krieg um Libyen,48 den Bal-
kankriegen49 und anderen kriegerischen und politischen Ereignissen50. 

                                                                                                                                                                                                                          

men. 20.000 Sammelbilder, Berlin 2008; Erich Wasem, Das Serienbild. Medium der Werbung 
und Alltagskultur, Dortmund 1987. 

44  „Das systematische Sammeln der Bilder (der Liebigbilder, WDL) setzte um 1890 ein und 
führte zu einer Sammelleidenschaft, die insbesondere in den folgenden 20 Jahren epidemi-
sche Ausmaße annahm. In den größeren Städten fanden sich Sammlervereine zusammen. 
Kataloge wurden erstellt ...“, Pieske, Das ABC des Luxuspapiers, 233-234. Das Gleiche galt 
für Ansichtskarten und Reklamemarken. Die wichtigsten Serien waren Au bon Marché (Pa-
ris), Liebig (Hauptsitz London), Suchard (Neuenburg, Schweiz), Palmin (Mannheim), Stoll-
werck (Köln), Hartwig & Vogel (Dresden), Gartmann (Altona). Vgl. hierzu das Schema 
Sammelbilder in Pieske, Das ABC des Luxuspapiers, 231. 

45  Zu dem Projekt vgl. Die Liebig-Sammelbilder und der Atlas des Historischen Bildwissens und Jus-
sen (Hg.), Reklame-Sammelbilder. Bilder der Jahre 1870-1970 mit historischen Themen. 

46  Joachim Zeller, Bilderschule der Herrenmenschen. Koloniale Reklamesammelbilder, Berlin 2008. 
47  Vgl. Köberich, Reklame-Sammmelbilder; Die Liebig-Sammelbilder und der Atlas des Historischen 

Bildwissens; Jussen (Hg.), Reklame-Sammelbilder. 
48  Der Krieg um Tripolis. Aecht Franck (Kaffeefirma). Auch Wesenberg (Schokoladen); Haus-

waldt (Kaffeezusatz); Der italienisch-türkische Krieg. Darboven (Kaffee); Der italienisch-
türkische Krieg. Zuntz (Kaffee). 

49  Der Krieg auf dem Balkan. Aecht Franck (Kaffee); Balkankrieg. Pfund (Molkerei). Auch van 
Rossum (Margarine) und Hauswaldt (Kaffeezusatz). 

50  Beispielsweise der Feldzug gegen den Mahdi: Sudan. Blankobilder und Jürgens-Kaffee. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLF-DIETER LEMKE 78 

Der Orient der Kaufmannsbilder war zwar nur ein Mosaik, zusammengesetzt 
aus zahlreichen Einzelwahrnehmungen und Wissensfragmenten. Dennoch 
brachte er einen erheblichen Wissenszuwachs. Um ihn zu verstehen, bedurfte es 
keiner Vorbildung. Die Basis für kollektives Orient-Wissen wurde gelegt. Die äu-
ßerst beliebten Reklamemarken51 verbreiteten ähnliche Bildinhalte, allerdings 
ohne textliche Erläuterungen. Auch sie halfen, das orientalistische Zeichensystem 
noch fester im kollektiven Bewusstsein zu verankern, auch sie erweiterten das 
Wissen um den Orient. 

18. Ähnlich zwiespältig war die Botschaft der dreidimensionalen Präsentations-
formen, der Dioramen, Panoramen52, Völkerschauen53 und nationalen Viertel auf 
Weltausstellungen54. Auch sie offerierten eine Mischung von Imagination und 
Information. Im Gegensatz zu den gedruckten Massenmedien sind sie eingehend 
analysiert worden. Das Verhältnis zu den Bild-Medien wurde dabei allerdings 
kaum berücksichtigt. Sie wurden separat behandelt, nicht als Teilaspekte einer vi-
suellen Orient-Erschließung. 

Als ein Beispiel für die Mischung von orientalistischer Imagination und ange-
strebt authentischer Präsentation sei Carl Marquardts Völkerschau Marokkanische 
Reiter genannt. Das Programm liest sich wie ein Inventar von Themen und Moti-
ven der orientalistischen Malerei: Ein mächtiger Herrscher tritt auf. Sein Harem 
erscheint. Sklavenjäger, Tänzer, Schlangenbeschwörer, Handwerker werden ge-
zeigt, aber auch Prozessionen, Kämpfe, Jagden und vieles mehr55: Dieses war 
wohlvertraut, nur waren dies nicht mehr zweidimensionale Bilder. Themen und 
Motive waren weitergewandert und hatten sich materialisiert. Die darstellenden 

51  „Zwischen 1912 und 1914 dürften allein im deutschen Sprachraum über 100 000 verschie-
dene Reklamemarken herausgegeben worden sein.“, Zollicker, Reklamemarken, 1. 

52  Zu diesen Medien siehe Zauber der Ferne. Imaginäre Reisen im 19. Jahrhundert, Weitra [2008]; 
Stephan Oettermann, Das Panorama. Die Geschichte eines Massenmediums, Frankfurt/Main 
1980; Sehsucht. Das Panorama als Massenunterhaltung des 19. Jahrhunderts, Frankfurt 1993; 
Bernard Comment, Das Panorama, Berlin 2000. 

53  Siehe Anne Dreesbach, Gezähmte Wilde : die Zurschaustellung „exotischer“ Menschen in Deutsch-
land 1870-1940, Frankfurt am Main 2005; Dreesbach, „Kalmücken im Hofbräuhaus“; Bay-
erdörfer/Hellmuth (Hg.), Exotica; Hilke Thode-Arora, Für fünfzig Pfennig um die Welt. Die 
Hagenbeckschen Völkerschauen, Hamburg 1989; Stefanie Wolter, Die Vermarktung des Fremden. 
Exotismus und die Anfänge des Massenkonsums, Frankfurt am Main u. a. 2005. Siehe auch 
Stephan Oettermann, „Fremde. Der. Die. Das. Völkerschauen und ihre Vorläufer“, in: Lisa 
Kosok u. a. (Hg.), Viel Vergnügen. Öffentliche Lustbarkeiten im Ruhrgebiet der Jahrhundertwende, 
Essen 1992, 81-100; Hilke Thode-Arora, „Herbeigeholte Ferne. Völkerschauen als Vorläufer 
exotisierender Abenteuerfilme aus Deutschland 1919-1939“, in: Triviale Tropen. Exotische 
Reise- und Abenteuerfilme aus Deutschland 1919-1939, München 1997, 19-33. 

54  Siehe Zeynep Çelik, Displaying the Orient. Architecture of Islam at Nineteenth-Century World’s 
Fairs, Berkeley 1992; Le livre des expositions universelles 1851-1989, Paris 1983; Maxwell, Co-
lonial Photography; Christian Rapp, „Die Welt im Modell. Weltausstellungen im 19. Jahr-
hundert“, in: Hermann Fillitz/Wolfgang Amann (Hg.), Der Traum vom Glück. Die Kunst 
des Historismus in Europa, Wien, München 1996, 45-51. 

55  Ansichtskarte: Carl Marquardts „Ausstellung Afrika“, Reichenberg 1906: Marokkanische Rei-
ter, Folge der Vorführungen ... (Sammlung Lemke, Berlin). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-BILDER/BILDER-ORIENT 79 

Nordafrikaner waren dagegen „echt“. Sie waren traditionell gekleidet und führten 
authentische Gerätschaften mit sich. Die Wirkung auf die Zeitgenossen ist schwer 
abzuschätzen, da keine verlässlichen Quellen vorliegen.56 Die Präsentation von 
authentischem Material im Kontext einer etablierten Bilderwelt war aber sicher 
wirkungsvoll und zugleich breitenwirksam, da sie ein Millionenpublikum er-
reichte. Vorhandene Stereotypen wurden konsolidiert57, es wurde aber auch über 
reale Aspekte der materiellen Kultur informiert, wobei deren Auswahl wiederum 
– bewusst oder unbewusst – Codierungen unterlag. Dass man sich der Zwiespäl-
tigkeit solcher Inszenierungen bewusst war, verdeutlichen Überlegungen, in Ber-
lin ein Gelände für „wissenschaftliche“ Völkerschauen bereitzustellen. Kommer-
zielle Völkerschauen wurden zunehmend als Unterhaltung eingestuft, mochten 
sich die Impresarios noch sehr um Wissenschaftlichkeit und Authentizität be-
mühen. Für ihre Präsentationen waren andere Orte vorgesehen.58 Bemerkenswert 
ist hierbei, dass nach Jahrzehnten der Berührung mit dem Orient genug Wissen 
vorlag, um differenzieren zu können. Die Polarität von Bilder-Orient und Ori-
ent-Bildern war nunmehr fest etabliert. 

19. Die Verwendung stereotyper Orient-Bilder wurde allmählich begrenzt. Nur in 
der Welt der Künste, der Unterhaltung, der Werbung und der politischen Propa-
ganda erwies sich die Dualität der Orient-Entwürfe als zählebig. Beide Ansätze 
verharrten in einem offenen oder verdeckten Spannungsverhältnis. Dabei kam 
der Zuwachs an Wissen dem imaginierten Orient gelegentlich zugute. Von ihm 
beglaubigt, blieb er das befremdlich Andere, ein mit der orientalischen Wirklich-
keit nur noch lose verbundenes Kunstgebilde. Auf reale Komponenten konnte 
auch ganz verzichtet werden, um das Artifizielle der Orientevokationen noch zu 
steigern, ein Verfahren, das besonders in den darstellenden Künste angewandt 
wurde. Der in den Köpfen angesiedelte Orient wurde durch Anspielungen und 
Zitate evoziert, die Künstlichkeit durch Überhöhung betont. Es entstand eine 
von den orientalischen Realitäten abgelöste, höchst artifizielle Kunstwelt.59 Fol-
gerichtig war ein weiterer Schritt, den manche vollzogen: Orient-Imaginationen 

                                                                                          
56  Hilke Thode-Arora, „Völkerschauen in Berlin“, in: Ulrich van der Heyden u. a. (Hg.), Kolo-

nialmetropole Berlin. Eine Spurensuche, Berlin 2002, 149-154, hier 154. 
57  „Die Schaustellungen trugen so beinahe ausschließlich dazu bei, vorhandene Bilder zu ver-

festigen. Führt man sich vor Augen, dass diese Art von Schaustellung außerordentlich er-
folgreich war, dass manche Menschenausstellungen bis zu 60.000 Besucher am Tag zählten, 
darf die Tragweite dieser Form von Bestätigung von Klischees nicht unterschätzt werden..“ 
Dreesbach, „Kalmücken im Hofbräuhaus“, 233-234. 

58  Thode-Arora, „Völkerschauen in Berlin“, 151-152. 
59  Beispiele hierfür finden sich in der Welt des Stummfilms The Thief of Baghdad (Douglas 

Fairbanks, 1924); Die Abenteuer des Prinzen Achmed (Lotte Reiniger, 1923-1926) und in den 
zahlreichen, sich orientalisch gebenden Varietédarbietungen oder Salomé-Inkarnationen. 
Vgl. Matthew Bernstein u. a. (Hg..), Visions of the East. Orientalism in Film, Rutgers, N. J. 
1997; Triviale Tropen; Brygida Maria Ochaim/Claudia Blank, Varieté-Tänzerinnen um 1900. 
Vom Sinnenrausch zur Tanzmoderne, Frankfurt am Main u. a. 1998; Helen Bieri Thomson/ 
Céline Eidenbenz, Salomé. Danse et décadence, Gingins 2003. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLF-DIETER LEMKE 80 

lieferten Rollenmodelle für selektive Integration in bürgerliche Lebenswelten, er-
laubten die Flucht in fantastische Welten.60 

20. Die vorausgehenden Überlegungen verstehen sich als Plädoyer für einen in-
tegrativen Ansatz. Bilder und dreidimensionale Präsentationen werden als unter-
schiedliche Manifestationen eines einzigen Vorgangs gedeutet, der visuellen Er-
schließung und der visuellen Interpretation des Orients. Das Mit- und Gegen-
einander von imaginativer Projektion und zunehmender Kenntnis wird als Pro-
zess des Ausprobierens und des Ausdifferenzierens interpretiert. Der prozessuale 
Charakter erschließt sich umso deutlicher, je mehr Medien herangezogen wer-
den. Gemeinsamkeiten treten klarer hervor, aber auch die Unterschiede. Tenden-
ziell imaginationsstiftende Medien wie die Malerei sind zusammenzubringen mit 
eher Realitäten widerspiegelnden Medien wie die Fotografie, die Sammelbilder 
und die dreidimensionalen Präsentationen. Als konkurrierende Typen agierten 
sie seit Mitte des Jahrhunderts in zwei gegenläufigen, aufeinander bezogenen 
Prozessen: Orient-Imaginationen wurden visuell durchgesetzt, wurden zu Stereo-
typen und zu allgemein akzeptierten Orient-Indikatoren. Die indikatorische 
Funktion blieb erhalten, auch wenn der Konstruktcharakter erkannt war. Parallel 
dazu setzte eine Verschiebung ein: von der behaupteten Erfassung von Realitäten 
hin zu einer zunehmenden Annäherung an Wirklichkeiten, wenn auch mit re-
tardierenden Einschüben. Dieser Prozess verlief nicht überall gleich. Charakteris- 
tische Unterschiede können nur detaillierte Untersuchungen zeigen. 

60  Vgl. Lemke, Staging the Orient, 144-151 („10. Where to Drink and Eat in Style“); 152-167 
(“11. How to Make Oneself at Home in the Orient“); 168-181 (“Changing Appearances, 
Adopting Lifestyles”); 209-223 (“Where to Find Pleasure amid Oriental Settings”). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Roman und Sprache 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das „Viertel mit den sieben Leben“.  
Beyoğlu in der türkischen Romanliteratur 

Börte Sagaster, Nicosia 

Beyoğlu, mit griechischem Namen Pera, ist wohl das am häufigsten beschriebene 
Stadtviertel der modernen türkischen Literatur.1 Im 19. Jahrhundert verkörpert es 
dort als Symbol Europas einen definitiv nicht türkischen Ort innerhalb Istan-
buls. Als Viertel, in dem seit dem 15. Jahrhundert die europäischen Botschaften 
angesiedelt waren, hatte es von jeher einen ausgesprochen europäischen Charak-
ter. Während es vor dem 19. Jahrhundert im Istanbuler Stadtgefüge jedoch keine 
besondere politische und kulturelle Rolle spielte, änderte sich dies gründlich im 
19. Jahrhundert. Als Folge des verstärkten europäischen Einflusses wurden Bey-
oğlu und sein Nachbarviertel Galata, das alte genuesische Viertel, im 19. Jahr-
hundert Symbole für den Aufstieg der europäischen Kultur im Osmanischen 
Reich. Nach dem osmanischen Handelsabkommen mit England 1838, bei dem 
verschiedene Handelseinschränkungen aufgehoben waren, überfluteten Export-
waren aus England den osmanischen Markt, und europäische Handwerker und 
Kaufleute ließen sich verstärkt in Galata und Beyoğlu nieder. Istanbul war der 
Hauptimporthafen für europäische Waren, und Beyoğlu wurde nun zum Zen-
trum der Verbreitung europäischer Mode und Lebensart im Osmanischen Reich. 
Agenten für die Vertreibung dieser Mode waren insbesondere die armenischen 
und griechischen Nichtmuslime, die durch die von Europa gewährten Privilegien 
zu einer neuen Mittelschicht aufstiegen. Das Viertel bekam damit zusehends ei-
nen Sonderstatus innerhalb des Istanbuler Stadtgefüges:2 Im Gegensatz zu allen 
anderen Stadtvierteln gab es hier gedeckte Straßen und eine elektrische Straßen-
beleuchtung. Das Verkehrssystem, welches das Viertel mit anderen Teilen Istan-
buls verband, wurde ausgebaut, zwei Brücken zum Regierungsviertel in Istanbul 
errichtet. Die neue Bedeutung Beyoğlus als Tor zu Europa und die mit der Aus-
richtung nach Europa einhergehende allmähliche Säkularisierung des Landes 
sind unter anderem dadurch bezeugt, dass die osmanischen Sultane nunmehr 
vor allem weltliche Paläste und nicht mehr Moscheen bauen ließen, die sie in der 
Umgebung Beyoğlus auf der europäischen Seite des Bosporus platzierten (Dol-
mabahçe, Çırağan, Yıldız). 

1  Zur Geschichte und den Besonderheiten des Viertels siehe Nur Akın, „Beyoğlu“, in: DBİA 
2, 212-220. 

2  Zur Geschichte dieser Sonderrolle s. Stephen Rosenthal, „Minorities and Municipal Re-
form in Istanbul, 1850-1870”, in: Benjamin Braude/Bernard Lewis (Hg.), Christians and 
Jews in the Ottoman Empire. The Functioning of a Plural Society, Vol. 1: The Central Lands, New 
York/London 1982, 387-385. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BÖRTE SAGASTER 84 

Die neue Bedeutung Beyoğlus spiegelt sich auch in den ersten Werken der mo-
dernen türkischen Romanliteratur. Das neue Beyoğlu und sein multiethnischer 
und multikultureller Mikrokosmos bilden die Szenerie für viele osmanisch-
türkische Romane, die Ende des 19. und zu Anfang des 20. Jahrhunderts geschrie-
ben wurden. Das Interesse türkischer Autoren an diesem Stadtviertel blieb auch in 
der Republikzeit weiter lebendig. Besonders seit den 1980er Jahren ist es wieder so 
stark, dass sich die Frage stellt, was eigentlich die Faszination dieses Viertels für tür-
kischsprachige Literaten über einen so langen Zeitraum ausmacht. Ich möchte im 
Folgenden – angeregt durch meine Erinnerungen an die Zeit, die ich mit Erika 
Glassen zusammen Anfang der 90er Jahre am Orient-Institut in Istanbul verbrach-
te – die Rolle Beyoğlus in der Literatur seit dem Entstehen der modernen türki-
schen Literatur im 19. Jahrhundert etwas ausführlicher in den Blick nehmen … 

Den ersten Beyoğlu -Roman in türkischer Sprache schrieb kein Türke, sondern 
ein osmanischer Nichtmuslim: Vartan Paşas (Hovsep Vartanyan, 1813-1879) Akabi 
Hikâyesi (Akabis Geschichte), der Roman eines Istanbuler Armeniers, der als der  
erste in türkischer Sprache verfasste Roman der türkeitürkischen Literatur gilt,3 be- 
ginnt mit einer Szene in einem Beyoğluer Modegeschäft im Jahre 1846. Ein junger 
Mann „mit feinen Brauen, schwarzem Schnurrbart, länglichem Gesicht von leicht 
dunklem Teint, schmaler Gestalt, mit kleinen dunklen Augen und Pockennarben“4 
in europäischer Kleidung reitet, deutlich auf Wirkung bedacht, vor dem Geschäft 
vor, steigt vom Pferd und kommt herein, um Stoff für einen neuen Anzug zu kau-
fen. Der Handel dient ihm jedoch nur als Vorwand, die ihn bedienende französi-
sche Modistin zu umwerben. Dass diese kein Türkisch spricht, führt in der Folge 
zu einer Reihe von amüsanten Missverständnissen, bis er schließlich mit der Be-
gründung nicht das gefunden zu haben, was er suche, das Geschäft wieder verlässt. 

In dem Roman Vartan Paşas, 1851 erschienen, ist Beyoğlu ein Ort, an dem (ins-
besondere armenische) Nichtmuslime und Europäer verschiedener Sprachen zu-
sammen leben und an dem es die Möglichkeit zu zahlreichen Zerstreuungen gibt. 
Das Flanieren entlang der Modegeschäfte des Viertels, das abendliche Treffen mit 
Freunden und das Kartenspielen in den armenischen Familien, die Flirts zwischen 
jungen Männern und Mädchen auf der Straße und in den Familien, Theaterbesu-
che und Empfänge bilden die soziale Welt, die in diesem Buch beschrieben wird. 
Beyoğlu ist hier der Repräsentationsort europäischer Kultur und Lebensart. Dass 
diese für die osmanische Gesellschaft – auch die der Nichtmuslime – etwas aufre-
gend Neues ist, wird deutlich am Verhalten der (nichtmuslimischen) Romanfiguren 
gegenüber der europäischen Kultur. Insbesondere eine Figur ist es, die die Proble-
me des Annäherungsprozesses der osmanischen an die europäische Kultur in dem 
Roman auf amüsante und ironische Weise verkörpert: Der oben vorgestellte Rupe-

3  Vartan Paşa, Akabi Hikâyesi. İlk Türkçe Roman (1851), herausgegeben von A. Tietze, Istan-
bul 1991, „Önsöz”, X. 

4  Vartan Paşa, Akabi Hikâyesi, 1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS „VIERTEL MIT DEN SIEBEN LEBEN“ 85 

nig Aġa bewegt sich überwiegend in Beyoğlu, stellt seinen europäischen Lebensstil 
demonstrativ zur Schau und zeigt doch durch seinen übertriebenen Geschmack 
und unangemessenes Verhalten, dass er mit den europäischen Sitten nicht wirklich 
vertraut ist. Rupenig Aġa kleidet sich übertrieben bunt, sein Zimmer ist in ge-
schmackloser Weise „pseudo-europäisch“ („göya alafranka“) eingerichtet,5 und in 
der Meinung, diese seien ‚leicht zu haben’, steigt er europäischen Frauen so gierig 
nach, dass er nur Misserfolge erlebt. 

Das unzureichende Verständnis der europäischen Kultur ist auch ein wichtiges 
Thema der Romane, die seit den 1870er Jahren von osmanisch-türkischen Musli-
men verfasst wurden. Auch bei ihnen ist Beyoğlu der Ort, der die europäische Kul-
tur und Lebensart repräsentiert. Während in Vartan Paşas Romanwelt die Muslime 
noch ohne Ausnahme in anderen Vierteln, insbesondere „in Stanbul, wo wie jeder 
weiß die Vergnügen rar sind“6 leben, gehören sie in den türkischen Romanen der 
1870er Jahre zu den neu zugezogenen Bewohnern des Viertels oder besuchen die-
ses regelmäßig. Der erste muslimische Beyoğlu-Bewunderer der modernen türki-
schen Literatur ist Ahmed Midhats (1844-1912) Zeynel Bey aus der 1870 erstmals 
veröffentlichten Erzählung „Esaret“ (Sklaverei). Selbst noch den osmanischen Tra-
ditionen verhaftet, ersehnt er die Befreiung aus den beengenden osmanischen Fa-
milientraditionen durch das bequeme Leben, welches er durch den europäischen 
Lebensstil in Beyoğlu verkörpert sieht: „Einer meiner Freunde, der nur eine Frau 
hatte, jedoch seinen Konak mit zahlreichen weißen und schwarzen Sklavinnen und 
ein paar blutjungen tscherkessischen Mädchen bevölkert hatte und unter dieser 
schweren Last fast erstickte, verkaufte nach dem Tod seiner Frau Haus und Skla-
vinnen, legte den Erlös mit seinen Ersparnissen zusammen, kaufte Aktien und hat-
te so einen Weg gefunden, im Monat 35 Lira zu verdienen. Er kam mit einer aus 
Mutter und Sohn bestehenden griechischen Familie, die ein schönes Haus in Kale-
kapısı bewohnte, überein, dass sie ihm ein Zimmer vermietete und seine Wäsche 
dort gewaschen wurde. Für das Mittag- und Abendessen schloss er einen Vertrag 
mit dem Lokal Valori auf der Grande Rue de Pera ab. So gelangte er zu Herzens-
ruhe und Wohlbefinden in dieser Welt. Für mich war das ein anerkanntes und er-

                                                                                          
5  Zwei wertlose alte Spiegel mit geblümten Glasrahmen dienen als ‚französische Spiegel’, an 

ihren Rändern kleben Visitenkarten, „wie man sie im Lithographieladen als Beispiele ver-
wendet“, mehrere billige Drucke in schweren Rahmen („Der Einzug der Franzosen in Al-
gerien“, „Die Ballonfahrt Komaskis in Haydarpaşa“, „Der griechische König Otto“, „Die 
griechische Königin Helena“) hängen an den Wänden, es gibt ein Bücherregal mit ein paar 
türkischen, französischen und armenischen Büchern, ein französisches Bett und einen 
Tisch mit einer riesengroßen Klingel für die Dienstboten. Als Rupenig Aga eine Dame zu 
Besuch hat, die er beeindrucken will, betätigt er diese, um einen Dienstboten zu rufen der 
seiner Besucherin die von Rupenig Aga angebotene Zigarette anzünden soll. Eine Katze, 
die unter dem Sofa liegt, erschrickt und huscht aus dem Zimmer, die Dame erschrickt 
ebenfalls, beim Aufstehen wirft sie einen Stuhl um, der wiederum wirft andere Gegenstän-
de aus der Bahn, bis schließlich ein Spiegel zerbricht und die Besucherin sich eilig wieder 
verabschiedet… (Vartan Paşa, Akabi Hikâyesi, 48-49). 

6  Vartan Paşa, Akabi Hikâyesi, 12. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BÖRTE SAGASTER 86 

strebenswertes Beispiel, doch da ein solcher Lebensstil in unserem Land noch nicht 
gern gesehen ist, entschied ich mich dagegen…[…].“7 

In den Romanen und Erzählungen von Ahmed Midhat, dem produktivsten 
und vielseitigsten Autor der frühen modernen türkischen Literatur, ist Beyoğlu 
Symbol für Europa im Guten wie im Schlechten. Im Guten steht es für techni-
schen Fortschritt und Innovation, für Konsum, ein komfortables Leben und Pro-
sperität, für all die Qualitäten, die die Reformer im Osmanischen Reich des 19. 
Jahrhunderts als unabdinglich für eine gute Zukunft ansahen. Im Schlechten 
steht das Viertel jedoch auch für die Gefahren, die eine solche Zukunft mit sich 
bringt, für den Bruch mit der Vergangenheit, der mit der Entfremdung vom und 
schließlich dem Verlust des ‚Selbst’ verbunden ist. Als Vergnügungsviertel, in 
dem Weinhäuser, teure Modegeschäfte und Tanzveranstaltungen die Gelegenheit 
zu exzessiver Verschwendung und egozentrischer Lebensweise geben, ist Beyoğlu 
in seinen Erzählungen und Romanen das Symbol für den kulturellen Paradig-
menwechsel in der Reformzeit, der mit dem Verlust der traditionellen gesell-
schaftlichen Strukturen einhergeht. 

Die ambivalente Haltung der Osmanen zur europäischen Kultur ist in Ahmet 
Midhats Felatun Bey ile Rakım Efendi (Felatun Bey und Rakım Efendi) von 1875 
durch die zwei Hauptfiguren des Romans auf den Punkt gebracht. Felatun Bey, 
ein junger Mann ohne festen Halt im Leben, der von seinem Vater den unkriti-
schen Glauben an die Überlegenheit der europäischen Kultur übernommen hat, 
ist ein muslimischer jüngerer Bruder von Vartan Paşas Rupenig Aġa, ein ‚Dandy a 
la franca’ (alafranga züppe), der jeden Trend der europäischen Mode in stunden-
langem Prüfen vor dem Spiegel sklavisch kopiert.8 Er ist mit seinem Vater von 
Üsküdar auf der asiatischen Seite Istanbuls ins europäische Beyoğlu gezogen, lebt 
dort verschwenderisch, verachtet die osmanische Kultur und hat doch selbst die 
europäische Kultur nur unzureichend verstanden, so dass er sich in der europäi-
schen Gesellschaft von Beyoğlu durch sein schlechtes Französisch und seine gro-
ben Fehler in der Etikette im Umgang mit Europäern wiederholt der Lächerlich-
keit preisgibt. Die Gegenfigur zu Felatun Bey ist der junge Beamte im Außenmi-
nisterium Rakım Efendi. Vielfach gebildet, spricht er perfekt mehrere europäische 
und orientalische Sprachen, die er sich im Selbststudium beigebracht hat. Im 

7  Ahmet Mithat Efendi, „Esaret“, in: Ahmet Mithat Efendi, Letaif-i Rivayat, bearbeitet von 
Fazıl Gökçek und Sabahattin Çağın, Istanbul 2001, 13-28, Zitat siehe13-14. 

8  Es ist nicht unwahrscheinlich, dass Ahmed Midhat den Roman von Vartan Paşa kannte. 
Obwohl dieser in armenischer Schrift geschrieben war, wurde er vielleicht, wie es Andreas 
Tietze für die Literatur der armenischen und griechischen Bevölkerungsgruppen vermutet, 
die nicht in arabischer Schrift geschrieben und daher für die Mehrheit der Muslime nicht 
lesbar war, in Kaffeehäusern vorgelesen oder von meddahs nacherzählt (Andreas Tietze, 
„Ethnicity and Change in Ottoman Intellectual History”, Turcica, XXI-XXII, 1991, 385-
395, hier 394-395). Auch ist es nicht unwahrscheinlich, dass der sehr vielseitig interessierte 
Ahmed Midhat mit der armenischen Schrift vertraut war. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS „VIERTEL MIT DEN SIEBEN LEBEN“ 87 

Gegensatz zu Felatun verachtet dieser „humorless industrious prig“9 die traditio-
nelle osmanische Kultur nicht, sondern sucht vielmehr nach einem Weg, Ost 
und West in seinem Lebensstil zu vereinen. Da er keinen reichen Vater hat, ist er 
ganz auf sein eigenes Können angewiesen. Als Waise aus kleinen Verhältnissen, 
der sich hochgearbeitet hat, scheint er ein Alter Ego Ahmed Midhats. Die Wahl 
des Namen Rakım, „der Verfasser“, ist vermutlich nicht zufällig. 

Beyoğlu ist in diesem Roman ein Ort, der von Felatun Bey und Rakım Efendi 
ähnlich oft frequentiert wird. Die Motive der beiden für den Besuch des Viertels 
unterscheiden sich jedoch grundlegend. Für Felatun ist Beyoğlu ein Ort des Kon-
sums und des Vergnügens, den er auf der Suche nach der neusten europäischen 
Mode und nach amourösen Abenteuern durchstreift. Für Rakım Efendi ist Bey-
oğlu im Gegensatz dazu ein Ort zum Geldverdienen und zum Erwerb von 
Kenntnissen über die europäische Kultur. Hier trifft er Geschäftsleute aus dem 
Kreis der osmanischen Nichtmuslime, denen er gegen Entgelt bei steuerlichen 
Fragen hilft,10 oder Europäer wie den Engländer Mister Ziklas, der ihn als Tür-
kischlehrer für seine Töchter engagiert. Hier besucht er seinen armenischen Kol-
legen, dem er Türkischunterricht gibt und als Gegenleistung dessen Bibliothek 
französischer Bücher nutzen darf. Hier trifft er auch die französische Klavierleh-
rerin Josefino, die er als Klavierlehrerin für seine Sklavin Canan engagiert. 

Osmanische Nichtmuslime, Türken und Europäer leben im Beyoğlu Ahmet 
Midhats noch ohne größere Konflikte zusammen. Die Familie Ziklas ist eine intak-
te englische Familie, deren zwei Töchter sehr behütet aufwachsen und wohlerzogen 
sind, der Armenier G. ein anständiger „Osmanlı“, der Rakım Efendi für seine Ar-
beit ordentlich entlohnt. Die Verwendung des Begriffs „Osmanlı“ für einen ein-
heimischen Nichtmuslim zeigt, dass für Ahmed Midhat ethnische und nationale 
Zugehörigkeiten noch geringe Bedeutung hatten.11 Dieser Eindruck bestätigt sich 
beim Blick auf einen anderen Beyoğlu-Roman des Autors, Karnaval (Karneval), in 
dem die nichtmuslimischen Bewohner von Beyoğlu eine wichtige Rolle spielen. 
Auch dieser 1881 veröffentlichte Roman12 basiert auf dem Gegensatz zwischen 
zwei Freunden: dem fleißigen und bescheidenen Resmi („der Konventionelle“) 
und Zekai, dem Äquivalent zu Felatun, dem „alafranga züppe“. Resmi ist eng be-
freundet mit Hamparson Ağa, einem reichen armenischen Orgelbauer, und seiner 
jungen Frau. Seine Kenntnis der europäischen Kultur verschafft ihm die Achtung 
des Ehepaares, und bei Madame Hamparson schlägt die Bewunderung für Resmi 
in Verliebtheit um, die von ihm erwidert wird. Für den aufdringlichen Zekai, der 
                                                                                          
9  Şerif Mardin, „Super Westernization in Urban Life in the Ottoman Empire in the Last 

Quarter of the Nineteenth Centur”, in: Peter Benedict/Erol Tümertekin/Fatma Mansur 
(Hg.), Turkey: Geographic and Social Perspectives, Leiden 1974, 403-446, Zitat siehe 406. 

10  Ahmed Midhat, Felatun Bey ile Rakım Efendi, Istanbul 1292 (1875), 17. 
11  Siehe hierzu ausführlich Fazıl Gökçek, Osmanlı Kapısında Büyümek- Ahmet Mithat 

Efendi’nin Hikâye ve Romanlarında Gayrimüslim Osmanlılar, Istanbul 2006. 
12  Mir vorliegend in der Übertragung von Kazım Yetiş. Ahmed Midhat, Karnaval, Ankara 

2000. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BÖRTE SAGASTER 88 

ebenfalls an ihr interessiert ist und ihr in beschämender Weise Avancen macht, hat 
sie hingegen nur Verachtung übrig. Obwohl der Roman im Folgenden die Ge-
schichte eines Ehebruchs erzählt, ist er von einer diskriminierenden Darstellung 
der nichtmuslimischen Frau weit entfernt. Die Geschichte dient viel eher dazu, in 
der osmanischen Gesellschaft vorhandene traditionelle Strukturen zu kritisieren, so 
den großen Altersunterschied zwischen Ehegatten und – bei den Nichtmuslimen – 
das unlösbare Band katholischer Ehen, die schlimme Konsequenzen haben. Die 
Figur des alafranga züppe hingegen steht auch in diesem Roman für eine kritische 
Darstellung des Identitätsverlusts, der aus der Ablehnung der eigenen kulturellen 
Traditionen entsteht. Zekai – der „Kluge“ – ist ein lächerlicher Nachahmer europäi-
scher Verhaltensweisen, die er mit Amoralität verwechselt, woraus eine Reihe von 
peinlichen Situationen entstehen. 

In Ahmed Midhats Romanen – man könnte noch viele weitere Beispiele nen-
nen – ist Beyoğlu also in erster Linie ein Ort osmanischer multiethnischer und 
multireligiöser Kultur in einer Zeit des Paradigmenwechsels. Mit seiner aus Eu-
ropa importierten fortgeschrittenen Technologie, seinen Modegeschäften, seinen 
Bars und Cafés, seinen Theatern und Opernsälen ist es ein Experimentierfeld für 
die durch die Tanzimatreformen in Gang gesetzten sozialen Veränderungen, ein 
Zentrum der Istanbuler Vergnügungskultur welches genossen werden darf, wenn 
man es wie Rakım Efendi klug für sich nutzt, welches aber auch zur Falle werden 
kann, wenn man es wie Felatun Bey im Kern nicht richtig verstanden hat. 

In der türkischen Literatur zu Anfang des 20. Jahrhunderts ändert sich die Rol-
le Beyoğlus grundlegend. Mit dem Erstarken des türkischen Nationalismus wird 
das kosmopolitische Viertel zum Repräsentanten einer ungeliebten Vergangen-
heit, die von Korruption, Dekadenz und Verfall geprägt ist. Weiterhin trifft man 
in Beyoğlu den alafranga züppe, der nunmehr nicht mehr ignorant und lächerlich 
ist, sondern im Gegenteil zum skrupellosen Opportunisten avanciert.13 Ein frü-
hes Beispiel für diesen Typ ist Meftun Bey in Hüseyin Rahmi Gürpınars (1864-
1944) 1911 erstmals erschienenem Roman Şıpsevdi (Der Schürzenjäger)14: Im Ge-
gensatz zu Felatun Bey hat Meftun Bey mehrere Jahre als Student in Paris ver-
bracht, die er weniger zum Studium als zum Vergnügen an den verrufensten Or-
ten von Paris genutzt hat. Zurück in Istanbul, bewegt er sich vorzugsweise in den 
Kreisen der Europäer von Beyoğlu und geht seiner Familie mit Umerziehungs-
maßnahmen zu Menschen mit europäischer Lebensart auf die Nerven. Als er 
hört, dass sein sehr religiöser Nachbar besonders reich sein soll, beschließt er sei-
ne Schwester mit dem Nachbarssohn zu verheiraten. Zynisch verfolgt er diesen 
Plan mit dem Willen, reich zu werden, korrumpiert die eigene Familie und geht 
im wahrsten Sinne über Leichen, da sein Schwager sich als Konsequenz von Lie-

13  Berna Moran, Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış I: Ahmet Mithat’tan A. H. Tanpınar’a,  
2. Auflage, Istanbul 1987, 258 f.

14  Mir vorliegend in der folgenden Ausgabe: Hüseyin Rahmi Gürpınar, Şıpsevdi, neutürkische 
Übertragung Kemal Bek, 7. Auflage, Istanbul 1995. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS „VIERTEL MIT DEN SIEBEN LEBEN“ 89 

besränken schließlich das Leben nimmt. Das Beyoğlu, in dem Meftun Bey sich 
bewegt, ist bevölkert von mit Europäerinnen verheirateten Türken, die durch 
diese Heirat ‚europäischer zu werden’ hoffen, und mit Europäern zweifelhafter 
Herkunft, die auf der Suche nach dem leichtem Geld in den Orient gekommen 
sind. 

In den 1920er Jahren, bei Autoren wie Peyami Safa oder Yakup Kadri Karaos-
manoglu, ist Beyoğlu das Vergnügungsviertel der europäischen Besatzer, die in der 
Zeit nach dem 1. Weltkrieg Istanbul okkupiert halten. Der alafranga züppe ist nun 
endgültig kein lächerlicher Imitator der europäischen Kultur und reicher Erbe 
mehr, sondern ein smarter und belesener, vollkommen amoralischer und skrupel-
loser Gauner, dessen größtes Interesse im Erwerb von Reichtum liegt. Der Titel 
„Sodom und Gomorra“ (Sodom ve Gomore)15 von Yakup Kadri Karaosmanoğlu 
(1889-1974) bringt die neue Rolle des Ortes und seiner Menschen in der Literatur 
der 20er Jahre auf den Punkt: Beyoğlu wird nun zum Ort promisker Sexualität und 
niedriger Begierden, an dem einheimische Muslime und Nichtmuslime mit den 
europäischen Besatzern verkehren... In den ersten Jahrzehnten der Republikzeit 
behält Beyoğlu bei den Autoren der neuen türkischen Nationalliteratur (Millî Ede-
biyat) seine Rolle als verführerisches Symbol von Dekadenz und ‚antitürkischem 
Kosmopolitentum‘ (kozmopolitizm).16 In der Populärliteratur der Zeit wird es zur 
Falle für unbedarfte Mädchen vom Lande oder aus den traditionell muslimischen 
Vierteln der Stadt, die auf der Suche nach Ruhm und Reichtum nach Istanbul 
kommen, und für junge Männer, die den Verlockungen des Lebens ‚alafranga‘ 
nicht standhalten können und sich durch Rauschgift, Alkohol und Bordellbesuche 
zugrunde richten.17 

Zunehmend wird Beyoğlu daneben aber auch zum Stadtviertel der türkischen 
Intellektuellen und der Boheme. Das meines Wissens erste Werk, in dem türkische 
Intellektuelle das Viertel regelmäßig zu Bar- und Restaurantbesuchen frequentie-
ren, ist der 1897 erschienene Roman Mai ve Siyah (Blau und Schwarz) von Halid 
Ziya Uşaklıgil (1866-1945).18 Wie in Ahmed Midhats Werken ist Beyoğlu hier im-
mer noch das kosmopolitische Vergnügungsviertel, das schwache Charaktere in 
seinen Bann zieht. Der Protagonist von Mithat Cemal Kuntays (1885-1956) 1938 
erschienenem Roman Üç İstanbul (Drei Istanbuls), Adnan, ist ein junger Anwalt, 
der zur Jungtürkenzeit mit seiner Mutter nach Istanbul kam. Adnan ist ein regel-
mäßiger Besucher von Beyoğlu, wo er mit zwei Schulfreunden ganze Nächte in ei-
nem griechischen Bordell zubringt. Adnan hat ein sehr gespaltenes Verhältnis zu 
                                                                                          
15  Mir vorliegend in der folgenden Ausgabe: Yakup Kadri Karaosmanoğlu, Sodom ve Gomore, 

8. Auflage, Istanbul 1995. 
16  Zu Beyoğlu in der türkischen Romanliteratur der Republikzeit bis 1980 siehe Ali Şükrü 

Corak, Cumhuriyet Devri Türk Romanında Beyoğlu, Istanbul 1995. 
17  Für die Autoren und Inhaltsangaben dieser Werke siehe Çorak, Cumhuriyet Devri, Kap. 2 

(47-113). 
18  Mir vorliegend in einer sprachlich überarbeiteten (sadeleştirilmiş) Ausgabe des Hilmi Kita-

bevi aus den 40er Jahren: Halid Ziya Uşaklıgil, Mai ve Siyah, Istanbul 1942. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BÖRTE SAGASTER 90 

Beyoğlu: Während es in seinem Romanmanuskript heißt, dies sei der einzige Ort 
innerhalb Istanbuls, an dem die osmanische Eroberung spurlos vorübergegangen 
sei, ein Hort illoyaler einheimischer Nichtmuslime, ausländischer Diplomaten und 
russischer Bombenleger, eine „christliche Dame (kokona), die nach altem Teer und 
abgestandenem Lavendelwasser riecht“, ein „unerobert gebliebenes Istanbul“ (fethe-
dilmeyen İstanbul), würde er doch andererseits ohne es sich selbst einzugestehen 
ganz gerne dort leben: „Doch diese Seite Adnans war so tief in ihm versteckt dass 
er sie selbst nicht sah.“19 

Im 1940 erschienenen Roman İçimizdeki Şeytan (Der Dämon in uns)20 von Sa-
bahattin Ali (1907-1948) ist Beyoğlu ein wichtiger Schauplatz, an dem sich die tür-
kische Künstler- und Intellektuellenszene der späten 30er Jahre in Kaffee- und 
Weinhäusern trifft. Ömer, der Protagonist des Romans, hat hier ein Zimmer ge-
mietet, in das bald nach dem Kennenlernen auch Macide einzieht – ein Mäd-
chen, das er auf dem Deck eines Fährschiffes kennengelernt und in das er sich so-
fort leidenschaftlich verliebt hat.  Macide ist es ist in diesem Roman, die im Ge-
gensatz zum Ömer die negativen Seiten von Beyoğlu besonders wahrnimmt: 
„Aber die Menschen, die sie hier sah, waren nicht nur unbedeutend, sie waren 
schrecklich und abstoßend. Jede einzelne ihrer überheblichen und leeren Gesten 
strapazierte Macides Nerven über die Maßen […]. ‚Nun bin ich nach Beyoğlu ge-
zogen. Was ich hier aber zu sehen bekomme, ist wirklich der Gipfel. Solche Men-
schen gibt es weder in Balıkesir noch in Şehzadebaşı, zumindest nicht in einer 
solchen Menge. Unter ihnen kann man doch unmöglich leben…’21” Macide be-
freit sich schließlich aus diesem ‚leeren Leben‘, indem sie Istanbul und Ömer hin-
ter sich lässt und zurück an ihren Heimatort Balıkesir geht, während der hochlabi-
le Ömer, der nicht in der Lage ist, seinem Leben eine klare Linie zu geben, durch 
seine Kontakte zu Freunden mit einer wirren nationalistischen Weltanschauung in 
Bedrängnis gerät.22 

Einen Umgang mit dem Schauplatz Beyoğlu, der eine Wende im türkischen 
Selbstverständnis ankündigt, markiert in meinen Augen der Roman Aylak Adam 
(Der Müßiggänger) von Yusuf Atılgan aus dem Jahr 1959.23 Für den nur C. ge-
nannten Protagonisten des Romans, den „Müßiggänger“, der auf stunden- und ta-

19  Mithat Cemal Kuntay, Üç İstanbul, Istanbul 1998, 49: „Fakat Adnan’ın bu tarafı, vücudu-
nun o kadar derin bir yerinde gizleniyordu ki bunu kendisi bile görmüyordu.“ 

20  Mir vorliegend auf Türkisch in der Ausgabe des Bilgi Yayınevi: Sabahattin Ali, İçimizdeki 
Şeytan, Istanbul 1974, auf Deutsch erschienen in der „Türkischen Bibliothek“ des Unions-
verlags als Der Dämon in Uns. Aus dem Türkischen von Ute Birgi-Knellessen, Nachwort 
von Erika Glassen, Zürich 2007. 

21  Sabahattin Ali, Der Dämon in Uns, 168-169. Im türkischen Text heißt es statt Beyoğlu nur 
„hierhin“ (bu tarafa), dass es sich um Beyoğlu handelt, geht jedoch aus dem Kontext her-
vor (İçimizdeki Şeytan, 148). 

22  İçimizdeki Şeytan / Der Dämon in Uns, Kap. 28. 
23  Yusuf Atılgan, Aylak Adam, Istanbul 1959. Der Roman erschien in der deutschen Überset-

zung in der von Erika Glassen herausgegebenen Türkischen Reihe im Unionsverlag: Yusuf 
Atılgan, Der Müßiggänger. Aus dem Türkischen von Antje Bauer, Zürich 2007. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS „VIERTEL MIT DEN SIEBEN LEBEN“ 91 

gelangen Wanderungen die Stadt durchstreift, stellt sich die Frage der kulturellen 
Entwurzelung und der Balance zwischen „europäischer“, „orientalischer“ und „tür-
kischer Identität“, die in vielen anderen Werken im Zusammenhang mit Beyoğlu 
die Grundproblematik bildete, nicht. Getrieben von einer unbestimmten inneren 
Unruhe, dem Drang, nicht das zu tun, was alle tun, nicht so zu sein wie alle ande-
ren, etwas zu tun, das noch niemand anders zuvor so gemacht hat, ist er der erste 
Individualist der modernen türkischen Literatur. Im Lebensstil – als Erbe des väter-
lichen Vermögens kann er sich den Luxus eines Lebens ohne Arbeit leisten – 
gleicht er dem alafranga züppe der Tanzimatzeit. Doch ist diese Ähnlichkeit nur 
oberflächlicher Natur: Jale Parla führt die Orientierungslosigkeit des züppe der Tan-
zimatliteratur auf den Verlust des Vaters zurück, der den Sohn in einem autoritären 
System ohne Leitfigur zurücklasse.24 Die Vaterfigur in Aylak Adam jedoch ist das 
Gegenteil einer Leitfigur. Nichts ist wichtiger für den Müßiggänger als die Distanz 
zum Vater, dem er auf keinen Fall ähneln will. Das Schürzenjägergehabe seines Va-
ters stößt ihn ab, dessen Gier nach Geld und Ruhm kann er nicht nachvollziehen. 
Sein Verständnis von der Welt geht über die Grenzen der türkischen Identität hin-
aus und an politischen Fragen vorbei, er sucht nach „mehr“ („başka şeyler gerekti“),25 
das er in der Leidenschaft für Malerei und Literatur und vor allem in der (unerfüllt 
bleibenden) Liebe zur jungen B. zu finden hofft – nach einer nur unbestimmt ge-
fühlten, aber nichtsdestoweniger dringend notwendigen und vom Alltäglichen ab-
gehobenen ‚höheren Existenz’. C. verachtet die Politik, er verabscheut Zeitungen 
und versteht nicht, wie die Menschen jeden Morgen in die Zeitung schauen kön-
nen. Sein Glauben an Gemeinschaftsideale ist erschüttert: „AUFSTAND IN CHINA. 
„Sollen sie sich doch alle gegenseitig umbringen. Solange sie uns nichts antun.“ 
Wenn da „uns“ steht, müsste es eigentlich „mir“ heißen, oder? Ich, mein, mir, 
mich! Jeder meint doch nur sich selbst.“26 

Beyoğlu ist in diesem Roman – ohne dass dies eigens betont werden muss – das 
Zentrum der Kreise, die der „Müßiggänger“ bei seinen Spaziergängen durch die 
Stadt zieht. Doch die Attraktionen des Viertels, die für die früheren Generationen 
von Rupenig Aġas, Felatun Beys und selbst noch Adnan Beys so anziehend waren, 
üben keinen wirklichen Reiz auf ihn aus. Die Schaufenster, Bars und Bordelle des 
Viertels langweilen ihn, und ins Kino geht er hauptsächlich, um sich den Anforde-
rungen, die die hektische Großstadt an seine Aufmerksamkeit stellt, zu entziehen. 
Was ihn anzieht, ist Beyoğlu als ein Ort der Großstadt, der die Flucht in die An-
onymität erlaubt. Eine moralische Wertung, gar Verurteilung des Viertels sucht 
man in diesem Roman vergebens. Beyoğlu ist hier ein Ort, der – nunmehr kaum 
noch von Nichtmuslimen bevölkert – einen Teil des eigenen kulturellen Lebens 
bildet, ein Treffpunkt der Künstler- und Intellektuellenszene der Türkei. 

                                                                                          
24  Jale Parla, Babalar ve Oğullar. Tanzimat Romanının Epistemolojik Temelleri, Istanbul 1990. 
25  Atılgan, Aylak Adam, 31/dt. 60. 
26  Atılgan, Aylak Adam, 79/dt. 150. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BÖRTE SAGASTER 92 

In den 60er und 70er Jahren taucht Beyoğlu in der Literatur zunehmend auf als 
ein Ort des Verfalls, wo Zuwanderer vom Lande und gesellschaftliche Randexisten-
zen ein Leben in Armut und Hoffnungslosigkeit führen und windige Geschäftsleu-
te aus dem Niedergang des Viertels ihren Profit zu schlagen suchen.27 Die Ereignis-
se vom 6. und 7. September 1955, als, aufgewiegelt durch den Zypernkonflikt, ein 
aufgebrachter Mob die Geschäfte nichtmuslimischer Händler in Beyoğlu zerstörte 
und plünderte, schlagen sich auch in der literarischen Behandlung des Viertels nie-
der:28 Vom eleganten reichen Vergnügungsviertel wird es ab den späten 50er Jahren 
in der Literatur mehr und mehr zu einem Ort, der nur noch von einem kleinen 
Rest der früheren nichtmuslimischen Einwohner bewohnt wird. Wer irgend konn-
te, ist ausgewandert, übrig bleiben nur die Alten und Mittellosen. Anatolische Zu-
wanderer lassen sich in den verlassenen Häusern nieder, viele Zimmer werden auch 
als „Junggesellenzimmer“ (bekar odası) an ledige Männer vermietet, die zum Arbei-
ten in die Stadt gekommen sind. Beyoğlu steht nun im Interesse sozialrealistischer 
Autoren wie Orhan Kemal, der das Viertel in den 50er und 60er Jahren beschrieb. 
Während in seinem Roman Gâvurun Kızı (Die Tochter des Ungläubigen, 1959) das 
Leben der Griechen in Beyoğlu noch einen zentralen Platz einnimmt, sind in sei-
nen späteren Romanen die nichtmuslimischen Bewohner des Viertels abgelöst 
durch Protagonisten aus den anatolischen Dörfern (Yalancı Dünya, Verlogene Welt, 
1966) oder dem städtischen Armenmilieu (Sokaklardan Bir Kız, Ein Mädchen von 
der Straße, 1968), die in der rauen Atmosphäre eines heruntergekommenen Ver-
gnügungsviertels ums Überleben kämpfen. 

Ich komme nun zur Rolle Beyoğlus seit den 1980er Jahren, die für die Türkei 
mit zwei großen politischen Umbrüchen verbunden sind. Der Putsch vom 12. Sep-
tember 1980 und der Zusammenbruch der Sowjetunion 1989 bewirkten eine tief 
greifende Umstrukturierung der türkischen Gesellschaft. Indem die Liberalisierung 
und Internationalisierung der türkischen Wirtschaft in den Folgejahren des Put-
sches zur Entwicklung einer an globalen Vorgaben orientierten Konsumgesellschaft 
führte, erlebte die Bedeutung des ‚Lokalen’ einen Wandel. Die Rückbesinnung auf 
das ‚Eigene’, die mit der zunehmenden kulturellen Entfremdung in Zeiten der 
Globalisierung einherging, führte in der Literatur zu einem Boom von nostalgisch 
gefärbter Erinnerungsliteratur, die sich mit der spätosmanischen und frührepubli-
kanischen Periode auseinandersetzte. Eine besondere Rolle spielen dabei Orte, die 
mit der multikulturellen Vergangenheit des Landes in Verbindung stehen. Istanbul 
erfuhr seit den 80er Jahren einen Prestigewandel von der ungeliebten ehemaligen 
Hauptstadt des Osmanischen Reiches zur viel geschätzten „global city“ der Mo-
derne und „europäischen Kulturhauptstadt 2010“, in der lokale und internationale 
Elemente eine facettenreiche Verbindung eingehen. Beyoğlu ist in diesem Zusam-
menhang als ein Ort europäisch-orientalischen multikulturellen Lebens das Thema 

27  Akın, „Beyoğlu“, 217 f. 
28  Çorak, Cumhuriyet Devri,102-113.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS „VIERTEL MIT DEN SIEBEN LEBEN“ 93 

zahlreicher Texte, die eine „unwiederholbare und nicht umkehrbare Zeit“,29 in der 
Griechen, Juden und Armenier, Levantiner und Türken in Istanbul zusammen leb-
ten, erinnern oder im Rückblick wieder aufleben lassen. Als ein Nostalgieträger, der 
die türkische Vergangenheit auf positive Weise mit der Geschichte Europas in Zu-
sammenhang bringt,30 ist die vergangene Multikulturalität der Türkei heute ein 
wichtiges Thema der türkischen Literatur.31 Beyoğlu erscheint dabei in vielen Wer-
ken nicht wie in der Literatur zuvor als Ort der „Anderen“, sondern wird nun in 
der Rückbesinnung zum verlorenen Teil der türkischen Kultur erklärt. Im Roman 
Beyoğlu Rapsodisi (Beyoğlu-Rapsodie) des Krimiautors Ahmet Ümit (geb. 1960) von 
2003 beispielsweise32 ist Beyoğlu – der Hauptschauplatz – kulturelles Zentrum ei-
ner Weltmetropole, eine „mit den neusten Wohltaten der Zivilisation ausgestattete 
Insel der Kultur“.33 Griechisch- und russisch-orthodoxe Kirchen, griechische Wein-
häuser, levantinische Kaffeehäuser, Geschäftshäuser wie das „Afrika Han“, das 
noch aus osmanischer Zeit stammt, das altehrwürdige Galatasaray Lisesi, alte Kinos 
und Antiquariate werden beschrieben als zentrale Orte des Istanbuler Lebens, die 
selbst die schwärzesten Zeiten überlebt haben: Obwohl das Viertel stark unter den 
Ausschreitungen gegen Nichtmuslime in der Pogromnacht vom 6. auf den 7. Sep-
tember 1955 gelitten und damals „seine Seele“ verloren habe, habe es sich niemals 
„vollkommen ergeben“. Es habe eben „genau wie Istanbul sieben Leben – es ist ein 
so fruchtbarer, so kreativer Ort, dass er trotz so vieler Plünderungen, so vieler An-
griffe, so viel Ignoranz immer noch schafft, zu überleben.“34 Trotz veränderter Be-
dingungen ist Beyoğlu in Ahmet Ümits Roman weiter ein Ort, an dem sich die 
verschiedensten Menschen und Sprachen begegnen: „… Hier werden so gut wie al-
le Sprachen der Welt gesprochen. Türkisch, Griechisch, Armenisch, Holländisch, 
Hebräisch, Arabisch, Persisch, Kurdisch, Russisch, Slowakisch, Englisch, Deutsch, 
Französisch, Italienisch, Ungarisch…“35 Beyoğlu , so meint der Ich-Erzähler Selim 
im Roman, sei vergleichbar einem modernen Babylon, doch anders als im Turm zu 
Babel sei hier die Kommunikation kein Problem: „Aber wenn die Sprachen in Pera 
auch unterschiedlich sind, verstehen sich die Menschen und respektieren die Kul-
turen der anderen. Ich glaube, deshalb ist Pera oder Beyoğlu nicht zusammenge-
stürzt wie der Turm zu Babel…“36 

                                                                                          
29  Svetlana Boym, The Future of Nostalgia, New York 2001, 13. 
30  Svetlana Boym benutzt den Begriff „glocal“ zur Charakterisierung der Nostalgiekultur in 

Rußland seit Mitte der 1990er Jahre: „I would refer to it as “glocal,” since this is a culture 
that uses global language to express local color.“ Boym, The Future of Nostalgia, 67. 

31  Zur neuen Rolle der Historie im türkischen Roman der Gegenwart siehe Priska Furrer, 
Sehnsucht nach Sinn. Literarische Semantisierung von Geschichte im zeitgenössischen türkischen Ro-
man, Wiesbaden 2005. 

32  Ahmet Ümit, Beyoğlu Rapsodisi, Istanbul 2003. 
33  Ümit, Beyoğlu Rapsodisi, 69. 
34  Ümit, Beyoğlu Rapsodisi, 321. 
35  Ümit, Beyoğlu Rapsodisi, 322. 
36  Ümit, Beyoğlu Rapsodisi, 322. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BÖRTE SAGASTER 94 

In Elif Şafaks (geb. 1971) Roman Baba ve Piç (Der Vater und der Bastard, dt. als 
„Der Bastard von Istanbul“)37 ist Beyoğlu der Ort, an dem Zeliha, die Mutter einer 
der beiden Hauptfiguren im Roman,38 ihr Tätowiergeschäft hat, und ein zentraler 
abendlicher Treffpunkt, an dem man in Kneipen und Cafés zusammenkommt. 
Hier trifft man Aram, Zelihas Freund, einen İstanbuler Armenier und Vertreter der 
heute noch in der Türkei lebenden Nichtmuslime. Während eines Abends in ei-
nem Lokal in der bekannten Asmalımescit-Straße in Beyoğlu wird Aram nach dem 
Grund gefragt, warum er nicht wie viele andere Armenier nach Amerika ausgewan-
dert sei: „Warum sollte ich so etwas wollen, liebe Armanuş? Dies ist meine Stadt. 
Ich bin in Istanbul geboren und aufgewachsen. Die Geschichte meiner Familie in 
dieser Stadt reicht mindestens 500 Jahre zurück. Die Istanbuler Armenier gehören 
zu Istanbul, wie die Istanbuler Türken, Kurden, Griechen und Juden. Wir haben es 
einst geschafft, zusammen zu leben, danach haben wir auf sehr schlimme Weise 
versagt. Jetzt müssen wir das Kosmopolitentum wieder lernen. Noch einmal darf es 
uns nicht misslingen…“ Und er fährt fort: „Ich kenne jede Straße Beyoğlus. […] 
Ich liebe es, morgens, abends oder nachts, wenn ich heiter und betrunken bin, die-
se Straßen zu durchstreifen… Ich würde nichts dafür eintauschen, sonntags mit 
meinen Freunden am Ufer des Bosporus zu frühstücken, mich allein in der Menge 
treiben zu lassen. Ich liebe das Chaos, den anstrengenden Zauber, die unverwüstli-
che Schönheit, die Dampfer, die Musik, die Geschichten, die Melancholie, die Far-
ben und den schwarzen Humor dieser Stadt…“39 In Elif Şafaks Roman ist Beyoğlu 
Symbol und Schauplatz einer im Kern unzerstörbaren Multikultur, der eigentliche 
Kern der Weltstadt Istanbul, die sich mit ihren Internetcafés, ihren zahlreichen aus-
ländischen Besuchern, ihren internationalen Firmen und Banken und der indivi-
dualistischen Lebensweise ihrer Bewohner längst aus dem engen Kontext rein loka-
ler und nationaler Bindungen befreit hat. 

Beyoğlu als ein Thema und Schauplatz türkischer Romane hat seit mehr als 
150 Jahren seine Faszination auch heute nicht verloren. War es in der Tanzimat-
zeit vor allem das positiv und optimistisch besetzte Symbol und Experimentier-
feld einer verstärkten Orientierung an Europa, so wurde der Kosmopolitismus 

37  Elif Şafak schreibt schon seit längerer Zeit zweisprachig Türkisch und Englisch. Das Buch 
ist im Original auf Englisch geschrieben, die türkische Fassung ist eine von der Autorin au-
torisierte Übersetzung von Aslı Biçen. Die deutsche Übersetzung wurde aus dem Engli-
schen gemacht. Elif Shafak, The Bastard of Istanbul, New York u. a. 2007; Elif Şafak, Baba ve 
Piç, Istanbul 2006; Elif Shafak, Der Bastard von Istanbul. Aus dem amerikanischen Englisch 
von Juliane Gräbener-Müller, Frankfurt a. M. 2007. 

38  Die beiden jungen Frauen – Armanuş, eine Amerikanerin mit armenischem Vater, und 
Asya, eine Istanbuler Türkin – lernen sich kennen als Armanuş auf der Suche nach ihrer 
Familiengeschichte in die Türkei kommt. Die Aufdeckung ihrer beider Familiengeschich-
ten führt im Verlaufe des Romans zu ungeahnten Verbindungen zwischen den beiden sich 
zunächst mit viel Distanz begegnenden Frauen. 

39  Şafak, Baba ve Piç, 260. Die deutsche Übersetzung aus dem Englischen (Shafak, Der Bas- 
tard von Istanbul, 327-328), weicht teilweise deutlich von der türkischen Fassung ab und 
wurde daher für die obige Übersetzung nur sehr bedingt herangezogen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS „VIERTEL MIT DEN SIEBEN LEBEN“ 95 

des Viertels zu Beginn der Republikzeit zum Ausdruck von Dekadenz und anti-
türkischem Revisionismus. Mit dem Niedergang des Viertels insbesondere nach 
der traumatischen Pogromnacht Mitte der 50er Jahre, infolge derer viele nicht-
muslimische Bewohner des Viertels die Türkei verließen, wie auch dem Auf-
kommen der „Dorfliteratur“ und der sozialrealistischen Literatur ab den 50er Jah-
ren, geriet das Viertel etwas aus dem Blick türkischer Literaten. Seit den 80er Jah-
ren, insbesondere jedoch seit den 90er Jahren spielt Beyoğlu wieder eine neue 
Rolle in der Literatur: In Romanen wie Ahmet Ümits Beyoğlu Rapsodisi oder Elif 
Şafaks Baba ve Piç ist es mit seiner multikulturellen Vergangenheit zu einem nos- 
talgisch besetzten Symbol geworden, einem „modernen Babylon“ und Reprä- 
sentanten einer neuen türkischen Weltoffenheit. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materielle Kultur und Literatur. 
Orhan Pamuks Masumiyet Müzesi  
und Elif Şafaks Baba ve Piç 

Karin Schweißgut, Berlin / Istanbul 

Hoşsohbet, die angenehme Unterhaltung, lautet die Devise dieser Festschrift zu Eh-
ren von Frau Prof. Erika Glassen. Unter diesem Thema möchte ich mich der schö-
nen Literatur zuwenden, die gewiss zu einer hoşsohbet gehört. Ausgewählt habe je 
einen Roman von zwei zeitgenössischen türkischen Literaten, die zu den bedeu-
tenden Erzählern des Landes gehören: Orhan Pamuk und Elif Şafak. Eingehen 
möchte ich auf die beiden erfolgreichen und viel diskutierten Werke hinsichtlich 
ihrer Aspekte der materiellen Kultur. 

Zur Einführung 

Bisher wurden Analysen türkischer Literatur mit Studien der materiellen Kultur 
und der Dinge des Alltags kaum in Verbindung gebracht. Der Blick auf materielle 
Kultur hat sich in den letzten 20 Jahren jenseits der Grenzen einzelner Fachdiszi-
plinen als fruchtbarer Ansatz für innovative Erkenntnisse erwiesen. Entwickelt 
wurden die theoretischen Ansätze vor allem in der Archäologie, Ethnologie, Sozio-
logie und den Kulturwissenschaften. Impulse gaben insbesondere Intellektuelle 
und Wissenschaftler aus Frankreich und dem angloamerikanischen Raum.1 Die 
Definition materieller Kultur variiert. Zusammenfassend lässt sich jedoch festhal-
ten: “Material culture consists of any physical manifestation or product of cul- 

1  Zur Entwicklung des theoretischen Konzepts materieller Kultur und seinen Anwendungen 
siehe insbesondere die Einführung von Christopher Tilley sowie die anderen Beiträge des 
hervorragenden Sammelbandes: Christopher Tilley u. a. (Hg.), Handbook of Material Culture, 
London u. a. 2006 (Tilley, „Introduction“, 1-6). Siehe ferner Gudrun M. König, „Auf dem 
Rücken der Dinge. Materielle Kultur und Kulturwissenschaft“, in: Kaspar Maase/Bernd Jür-
gen Warneken (Hg.), Unterwelten der Kultur. Themen und Theorien der volkskundlichen Kulturwis-
senschaft, Köln u. a. 2003, 95-118. Eine der frühen Studien ist Jean Baudrillard, Das System 
der Dinge. Über unser Verhältnis zu den alltäglichen Gegenständen, aus dem Französischen von 
Joseph Garzuly, 3. Auflage, Frankfurt am Main u. a. 2007. Zur Einführung in die materielle 
Kultur allgemein siehe vor allem Tilley u. a. (Hg.), Handbook of Material Culture; Gudrun M. 
König (Hg.), Alltagsdinge. Erkundungen der materiellen Kultur, Tübingen 2005, und Tobias L. 
Kienlin, (Hg.), Die Dinge als Zeichen: Kulturelles Wissen und materielle Kultur. Internationale Fach-
tagung an der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main, 3.-5. April 2003, Bonn 
2005 (hauptsächlich den einleitenden Beitrag des Herausgebers: „Die Dinge als Zeichen: 
Zur Einführung in das Thema“, 1-20), ferner Hans Peter Hahn, Materielle Kultur. Eine Einfüh-
rung, Berlin 2005. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KARIN SCHWEISSGUT 98 

ture.”2 Oder noch anders formuliert: “… materiality can mean substance … The 
concept of materiality is thus typically used to refer to the fleshy, corporeal and 
physical, as opposed to spiritual, ideal and value-laden aspects of human exist- 
ence.”3 Für Christopher Tilley ist 

… understanding the relationship between subjects and objects, the central concern of
material culture studies. […] Material culture is thus inseparable from culture and hu-
man society. […] Persons and things, in dynamic relation, are constitutive of human 
culture in general, societies and communities in particular …4 

Auf weitere theoretische Ausführungen möchte ich verzichten und mich nun 
dem Untersuchungsgegenstand zuwenden, den Romanen Masumiyet Müzesi (Das 
Museum der Unschuld)5 von Orhan Pamuk6 und Baba ve Piç (Der Bastard von Istan-
bul)7 von Elif Şafak8. 

Die Idee, literarische Werke hinsichtlich des Materiellen, den Dingen des Alltags 
zu untersuchen, verdanke ich Orhan Pamuk, der diesen interessanten Lektüre- 
und Interpretationsansatz in seinem Werk Masumiyet Müzesi unterstreicht und 

2  Daniel W. Ingersoll Jr., „Material Culture“, in: William A. Darity (Hg.), International Ency-
clopedia of the Social Sciences 5, 2. Auflage (digitale Ressource), Detroit 2008, 12-18, hier 12. 

3  Tilley, “Introduction”, 3. 
4  Christopher Tilley, „Objectification“, in: Tilley u. a. (Hg.), Handbook of Material Culture, 

60-73, hier 61. 
5  Orhan Pamuk, Masumiyet Müzesi, Istanbul 2008. Auf Deutsch erschien der Roman unter 

dem Titel Das Museum der Unschuld (übersetzt von Gerhard Meier, München 2008, auch als 
Hörbuchversion vorhanden). Alle Seitenangaben beziehen sich auf diese beiden Ausga-
ben. 2009 wurde das Werk in einer englischen Übersetzung veröffentlicht (Orhan Pamuk, 
The Museum of Innocence, übersetzt von Mauren Freely, New York 2009), Übersetzungen in 
weitere europäische Sprachen folgten bzw. sind angekündigt. 

6  Orhan Pamuk, geboren 1952, Literaturnobelpreisträger 2006 (siehe http://nobelprize.org/ 
nobel_prizes/ literature/laureates/2006/), ist heutzutage der bekannteste Schriftsteller der 
Türkei. Zu seiner Person und seinem komplexen Gesamtwerk siehe unter seinem Namen 
in TBEA 2001, Bd. 2, 680-683, KLfG und KLL sowie die Homepages zum Autor unter 
www.orhanpamuk.net und www.orhan-pamuk.de. 

7  Elif Şafak, Baba ve Piç, 8. Auflage, Istanbul 2006. Den Roman verfasste Elif Şafak auf Eng-
lisch, er erschien unter dem Titel The Bastard of Istanbul, New York u. a. 2007. Ins Türkische 
wurde er von Aslı Biçen übertragen, von der Autorin durchgesehen und autorisiert. Die 
türkische Version weicht streckenweise von der englischen ab, worauf ich nicht näher ein-
gehen werde. Auf Deutsch liegt das Werk unter dem Titel Der Bastard von Istanbul vor (aus 
dem amerikanischen Englisch von Juliane Gräbener-Müller, Frankfurt a. M. 2007; auch in 
einer Version als Hörbuch 2008). Der Roman wurde darüber hinaus in weitere Sprachen 
übersetzt (siehe englischsprachige Homepage unter www.metiskitap.com). Aufgrund der 
Aussagen zum armenischen Genozid im Roman wurde Elif Şafak 2006 wegen Beleidigung 
des Türkentums, Paragraph 301 des Türkischen Strafgesetzes, angeklagt. Die Anklage wur-
de in der ersten Sitzung fallengelassen. 

8  Elif Şafak, auch Shafak, geboren 1971, ist eine der bedeutendsten innovativen zeitgenössi-
schen Schriftstellerinnen der Türkei. Zu ihrer Person und ihrem beträchtlichen Gesamt-
werk siehe unter ihrem Namen in TBEA 2001, Bd. 2, 755, KLfG und KLL sowie die 
Informationen unter www.metiskitap.com (sowohl die türkische als auch die englische 
Version der Seite). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MATERIELLE KULTUR UND LITERATUR 99 

der in Interviews zum Roman immer wieder den Aspekt des Sammelns und Prä-
sentierens der Alltagsdinge und deren Bedeutung im Text, das Verhältnis Roman 
und Museum aufgreift.9 Die Istanbuler Alltagskultur lässt er in die hohe Literatur 
einfließen. Ein anderer Roman, der sich eines ähnlichen Modells in Aufbau und 
Struktur bedient, ist Baba ve Piç von Elif Şafak. Die Autorin wendet sich der Ess-
kultur zu. 

Masumiyet Müzesi 

Das Museum der Unschuld spielt in Istanbul, in der Zeit von 1975 bis 2007, mit 
Streifzügen bis zu Beginn der 1950er Jahre. Erzählt wird aus der Perspektive des 
egozentrischen Protagonisten Kemal, ein junger Mann aus der Oberschicht Nişan-
taşıs, dem vornehmen Viertel Istanbuls. Der Text selbst stammt aus der Feder 
Orhan Pamuks (565, 569 ff./dt. 545, 548 ff.), der Teil der beschriebenen Welt des 
Protagonisten ist (140, 567, 570 f./dt. 137 f., 547, 549 ff.). Der im Roman genannte 
Pamuk scheint mit dem realen Schriftsteller Orhan Pamuk identisch zu sein (577, 
585/dt. 556, 565), ein autobiographischer Hintergrund wird jedoch zurückgewiesen 
(569/dt. 548). Mehrere Plots schichten sich im Roman übereinander. Zunächst ist 
es die Liebesgeschichte zwischen Kemal (dt. der Vorzügliche) und Füsun (dt. Zau-
ber, Reiz, Charme). Diese beginnt im Roman mit einem Happy End, einem glück-
lichen außerehelichen Geschlechtsakt. Es folgen viele schmerzvolle Jahre der Tren-
nung, in denen Kemal um die Geliebte kreist. Es endet in der Katastrophe, dem 
Tod der Geliebten. Eingebettet ist diese Liebesbeziehung in eine Reihe von The-
men wie sexuellen Praktiken zwischen Jungfräulichkeit und Ehe in einer islamisch 
geprägten, sich modernisierenden Gesellschaft. Darüber hinaus werden anhand der 
Liaison Prozesse von Verwestlichung bzw. Amerikanisierung mit ihren Auswirkun-
gen auf das Individuum und das alltägliche Leben geschildert. Eine weitere Ebene 
des Liebesverhältnisses ist die Frage nach dem Glücklichsein des Menschen. 

Im Kontext der Liebesgeschichte will ich hier noch kurz auf den Themenkom-
plex der Sexualität und auf beschriebene Machtstrukturen eingehen, da dies für die 
weitere Interpretation bezüglich der materiellen Kultur hilfreich ist. Mit dem ver-
meintlichen Happy End zu Beginn des Romans, in dem Kemal Füsun entjungfert, 
steht die Welt Kopf wie sie durch den Wandel sexueller Praktiken für islamische 
Vorstellungen Kopf steht. Im Romantitel klingt dies mit der Unschuld (masumiyet) 
an. Wie im Deutschen hat der Begriff neben der semantischen Ebene von Schuld-
losigkeit die Bedeutung der Unberührtheit und Jungfräulichkeit von Frauen. Der 

                                                                                          
9  Orhan Pamuk/Thomas Steinfeld, „Frankfurter Buchmesse 2008. Blaues Sofa. Das Museum 

der Unschuld“, übertragen vom Deutschlandradio Kultur am 16.10.2008. Siehe auch Tho-
mas Steinfeld/Kai Strittmatter, „Das Museum der Unschuld“, in: Süddeutsche Zeitung Wo-
chenende 13./14.09.2008, I-VIII, sowie Orhan Pamuk/Angela Schader, „Die Quittenreibe 
und das Universum der Liebe“, Neue Züricher Zeitung 25.10.2008, http://www.nzzglobal. 
ch/nzz/forms/page.htm. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KARIN SCHWEISSGUT 100 

Verlust der Virginität (bekâret) vor der Ehe hat für Füsun und andere weibliche Ro-
manfiguren negative soziale Folgen (Sibel, Belkıs, Geliebte von Kemals Vater u. a., 
vgl. 73 ff./dt. 71 ff.). Füsun heiratet einen Mann niedrigerer Position (içgüvey), um 
die Wahrheit zu vertuschen. Jungfräulichkeit gilt auch in der Oberschicht als weib-
liche Voraussetzung für eine Ehe (402, 507 und 535/dt. 388, 487 und 516). Für den 
Mann hat eine voreheliche sexuelle Beziehung keine negativen Folgen. Kemal 
kann sogar zeitgleich, ohne irgendwelche inneren Bedenken, mit seiner Verlobten 
und seiner Geliebten geschlechtlich verkehren. Ein Roman, der mit einem ver-
meintlich vorweggenommenen Happy End beginnt, der plakativ islamische und 
gesellschaftliche Normen mit dem unehelichen Geschlechtsakt missachtet, kann 
nur in der Katastrophe enden. Auf einer Reise nach Europa verunglückt Füsun töd-
lich, Kemal überlebt schwer verletzt. Sexuell gesehen misslingt die Reise nach Eu-
ropa, die sexuelle Befreiung funktioniert nicht. Füsun kann sich den Traditionen 
nicht entziehen, so dass Kemal – trotz ihrer jahrelangen Ehe – ihre einzige sexuelle 
Beziehung bleibt (505 ff./dt. 487 ff.). Masumiyet Müzesi schildert die Schwierigkei-
ten und Probleme der Frauen (wie bekâret, sexuelle Belästigungen 67 ff./dt. 64 ff.) 
aus männlicher Perspektive. Der egozentrische Protagonist sieht nicht nur die Din-
ge um sich in der Beziehung Subjekt-Objekt, sondern auch seine Mitmenschen. 
Als reicher Verwandter drängt sich Kemal mit fast täglichen Besuchen über viele 
Jahre hinweg dem jungen Ehepaar auf, er nötigt sie, bis die Ehe Füsuns schließlich 
scheitert. Kemal behindert Füsuns Wunsch nach Studium und Beruf, so dass von 
einer Selbstverwirklichung der Frau nicht die Rede sein kann. Ihr Tod im Auto als 
Selbstmord verstanden, verdeutlicht die Kluft zwischen Mann und Frau. Die Wut 
und der Wunsch Füsuns, Kemal umzubringen, stößt bei ihm auf völliges Unver-
ständnis (536 f./dt. 516 f.). Der Wagen an sich und der Tod im Auto sind symbol-
trächtige Bilder.10 Das Auto kann in Verbindung gebracht werden mit Technik, 
Moderne, Amerikanisierung, Fortschritt, Schnelligkeit, Kraft und dem Männlichen. 
Der tödliche Unfall kann somit interpretiert werden als eine zu rasante Entwick-
lung, die im Desaster endet. Zentraler Punkt der Modernisierung wird – wie in der 
kemalistischen Ideologie – die Rolle der Frau. 

Die Beziehungen der Romanfiguren bilden unsymmetrische Machtverhältnisse 
ab. Auch hier zeichnet sich eine „männliche“ Perspektive aus der Position der 
Macht ab. Neben der Geschlechtszugehörigkeit spielen die Kategorien arm-reich, 
das soziale Prestige und die Zugehörigkeit zur Oberschicht in Abgrenzung zu unte-
ren Schichten für Kemal eine Rolle. Das einführende Zitat des Romans (5/dt. 7) 
thematisiert dies: Armut sei nicht mit rein finanziellen Mitteln zu beheben. Das 

10  Baudrillard, Das System der Dinge, 88 ff., vgl. ebd. S. 156 ff. In Masumiyet Müzesi ist der 
amerikanische Wagen der Marke Chevrolet vor allem Statussymbol. Mit dem Wagen wird 
die Stadt durchmessen, bei Ausflügen hat das Auto soziale Funktion. Zugleich symbolisiert 
der Chevrolet Freiheit und Unabhängigkeit sowie die Emanzipation der Frau. Die Über- 
reste des Chevrolets erwirbt Kemal als Museumsexponat, womit seine Kollektion ihren Ab- 
schluss findet (555/dt. 534 f.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MATERIELLE KULTUR UND LITERATUR 101 

Adjektiv masum in diesem angeführten Zitat, hier im Sinne arglos, naiv, unwissend, 
liefert einen weiteren Interpretationsansatz für den Romantitel. Die Beschreibun-
gen, das Durchmessen der Stadt Istanbul, ihrer Viertel mit den jeweiligen Lokalen, 
Geschäften, Kinos etc., ihrer sozialen Schichtung und allem, was für das alltägliche 
Leben von Bedeutung ist, kann beschriebenen Machtstrukturen zugeordnet wer-
den. Die Orte sind identitätsstiftend. Der Mensch ist nicht zeit- und raumlos zu 
denken. 

Als nachrangigen Plot kann man den Roman als die Geschichte der Istanbuler 
Alltagskultur (der Oberschicht) mit einem Fokus auf den Dingen des Alltags be-
trachten. Zu dieser Kultur gehört die Geschichte des Films in der Türkei, mit den 
Produktionen von Yeşilçam (288 ff./dt. 285 ff.). Die Alltagskultur wird Teil einer 
Erinnerungskultur, die mit nostalgischem Blick auf die Vergangenheit schaut. Die 
Erinnerung ist hier an konkrete Dinge gebunden, mit denen individuelle Gefühle 
hervorgerufen werden. Die Alltagsdinge erhalten so eine Funktion im Prozess des 
Sich Erinnerns, sie spenden Trost (teselli), sie fetischieren den Schmerz der unerfüll-
ten Liebe, sie sind Teil des eigenen Seins und stiften Identität. Sie schaffen indivi-
duelle Subjektivität, eine Subjektivität, die nur mittels Materiellem möglich und 
denkbar ist. Als weiteren Plot des Romans, der mit der Geschichte der Alltagskultur 
eng in Zusammenhang steht, sind die Betrachtungen der Dinge an sich. 

Die theoretische Literatur klassifiziert Dinge nach ihren Eigenschaften, ihren Be-
deutungen und ihrem Lebenszyklus, einem sozial und kulturell, individuell und 
kollektivem Eigenleben. Material, Farbe, Größe, Formung, Haltbarkeit, Dauer im 
Gebrauch, Funktionalität, Handhabung, Exklusivität oder breite Streuung, Klang 
und Geruch oder die Wahrnehmung durch alle Sinnesorgane sind hierbei rele-
vant. Hinzu kommt die ästhetische Dimension. Jean Baudrillard unterscheidet 
objektive, subjektive und konnotative Kriterien.11 Wie alle wissenschaftlichen 
Arbeiten explizit darlegen, sind Dinge vieldeutig, multirelational und ebenso 
vielzählig sind ihre Kontextualisierungsmöglichkeiten. Sie rufen Emotionen her-
vor, sind ein gewichtiger Faktor für die individuelle und kollektive Identität und 
die Erinnerungskultur. Dinge bieten Orientierung und Sinn. Ihre sozialkulturelle 
Bedeutung schafft Distinktion durch Geschmack und Lebensstil.12 Der Wohn-
raum spiegelt räumlich und moralisch Familien- und Gesellschaftsstrukturen 
wieder, wie Jean Baudrillard (23 ff.) für die patriarchale Ordnung darlegt. Orhan 
Pamuk lässt in Masumiyet Müzesi mit geradezu analytischem Blick die vielfältigen 
Dimensionen materieller Kultur in ihrer Komplexität sichtbar werden. Er be-
schreibt die Dinge mit ihrem Aussehen, ihrer Funktion und ihrer Biographie. Er 

                                                                                          
11  Baudrillard, Das System der Dinge. 
12  Siehe König, „Auf dem Rücken der Dinge“; Kienlin, „Die Dinge als Zeichen“; Baudrillard, 

Das System der Dinge; Janet Hoskins, „Agency, Biography and Objects“, in: Tilley u. a. (Hg.), 
Handbook of Material Culture, 74-84, sowie Tilley, „Introduction“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KARIN SCHWEISSGUT 102 

hebt die individuelle emotionale Beziehung zu einzelnen Gegenständen hervor, 
bettet all dies in spezifische Erfahrungen des Protagonisten Kemal ein. 

Als exemplarisches Beispiel kann das erste Exponat für das Museum betrachtet 
werden: ein Ohrring Füsuns (38/dt. 36). Dieser Ohrring ist eng verbunden mit der 
sexuellen Beziehung zwischen Füsun und Kemal (11 f., 538 f./dt. 9 f., 518 f.). Der 
Verlust des Ohrrings beim Geschlechtsakt am Anfang des Romans steht für den 
Verlust der Jungfräulichkeit Füsuns und wiederholt sich während eines erneuten 
vorehelichen Akts vor ihrem Tod. Dass nur ein Ohrring abhanden kommt und 
nicht beide, mag als die ambivalente Situation, in der sich Füsun zwischen Festhal-
ten und Ablegen traditioneller Normen befindet, interpretiert werden. Kostbare 
Perlenohrringe verkörpern eine außereheliche Beziehung von Kemals Vater. Kemal 
schenkt diese Füsun (107 f./dt. 105 f.), wodurch symbolisch Füsuns Status als Ge-
liebte bestätigt wird. Sie will jedoch statt der kostbaren Perlen ihren verloren ge-
gangen Ohrring, die Wiederherstellung der moralischen Norm, der Ehe. Eine Rei-
he weiterer Gegenstände ist verbunden mit der Beziehung des Liebespaares. Ein 
Schirm liefert den Vorwand, sich im Merhamet Apartmanı zu treffen (33, 36/dt. 31, 
34). Das Appartement der Barmherzigkeit ist eine von der Familie Kemals seit vielen 
Jahren nicht mehr genutzte Wohnung. Angestaubt sind dort all die alten Dinge, 
die nicht mehr benutzt werden. Sie sind beschrieben mit einer Palette von Eigen-
schaften und ihrem Lebenszyklus, sie fungieren als Gedächtnis- und Gefühlsstütze 
und sie erinnern nostalgisch an Vergangenes. 

Die Zugehörigkeit zur Oberschicht, ihren Statussymbolen, ihrer sozialen Praxis 
und ihres Konsumverhaltens manifestieren sich durch eine Reihe von Produkten, 
die zugleich das Verhältnis zum Westen und ideologische Positionen ausloten. 
Durch diese Produkte grenzt sich die Elite von unteren Schichten ab. Zum einen 
geschieht dies durch den Preis. Eine französische Handtasche der Marke Jenny Co-
lon, die verwoben ist mit Kemals Beziehungen zu seiner Verlobten und seiner Ge-
liebten, kostet so viel wie sechs Gehälter eines jungen Beamten (15/dt. 13). Aus-
ländische Alkoholika, die nur unter Schwierigkeiten zu besorgen sind (109 f./dt. 
107 f.), zeigen zum anderen nicht nur die finanzielle Seite, sondern verdeutlichen 
Netzwerke wichtiger Beziehungen, in die die Oberschicht eingebunden ist. Ein-
heimische alkoholische Getränke wie Likör sind eingebettet in Diskurse von Reli-
gion versus Zivilisation und Kemalismus (44 f./dt. 42 f.). Ein anderes lokales Ge-
tränk ist die erste türkische Limonade namens Meltem, die dargestellt ist mit Pro-
duktion, Vermarktung, Verbreitung, Konsum und emotionalem Stellenwert. Sie 
wird verdrängt durch ein Produkt eines international operierenden Konzerns, der 
Coca Cola. Aufstieg und Fall der einheimischen Limonade stehen stellvertretend 
für wirtschaftliche Entwicklungen in der Türkei und dem Einfluss der Globalisie-
rung. 

Schichtübergreifend, lokal und global in der Wohnkultur und in der Mode ei-
ner bestimmten Zeit verwurzelt sind im Roman genannte Porzellanhundefigür-
chen (köpek biblosu 112, 417 f./dt. 110, 402 f.). Nippes dieser Art schafft Vertraut-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MATERIELLE KULTUR UND LITERATUR 103 

heit und Behaglichkeit (huzur 418). Das Kapitel Die Hunde, in dem diese Porzel-
lanhündchen im Mittelpunkt stehen, berichtet neutral vom Putsch des 12. Sep-
tembers 1980 und seinen Folgen. Der Verlust der Porzellanfigürchen führt zum 
Verlust von huzur, ebenso im folgenden Kapitel Was ist das eigentlich? die Präsenz 
der Militärs. Die dort beschriebene Quittenreibe, die mit Marmelade und Süßem 
assoziiert ist, wird zeitweise von den Soldaten beschlagnahmt. Für sie ist die Rei-
be ein Gerät mit scharfer Schneide und somit verboten (426/dt. 411), wodurch 
u. a. die Absurdität militärischer Maßnahmen deutlich wird. Während der nächt-
lichen Ausgangssperre bleibt Istanbul Meuten streunender Hunde überlassen 
(köpek çeteleri 426/dt. 411). Diese können zweifelsohne als Anspielung auf die Mi-
litärs gesehen werden. Die Hunde zeigen wie subtil und geschickt Orhan Pamuk 
politische Bewertung, hier eine Kritik am Putsch 1980, einbringt. 

Zusammenfassend lässt sich festhalten: Orhan Pamuk blickt fast wie ein Wissen-
schaftler auf die Dinge des Alltags, wie ein Archäologe gräbt er ihre historischen 
Schichten aus, mit dem analytischen Blick eines Anthropologen, Zeithistorikers 
und Kulturwissenschaftlers klassifiziert, beschreibt er die Gegenstände, ordnet ih-
nen soziale, kulturelle, emotionale Bedeutungen und soziale Differenz zu.13 Die 
materielle Kultur wird zum Mapping einer Gesellschaft und ihrer Geschichte. 

Im Laufe des Romans legt Kemal eine Sammlung an, die den Grundstock für sein 
späteres Museum bildet. Diese Kollektion besteht zunächst aus Gegenständen, die 
er bei der Familie Füsuns einsteckt und mitnimmt. Später kauft er einzelne Expo-
nate hinzu. Der Beginn der Sammlung (ein Lineal, Kapitel 30) mag zufällig sein, er 
fällt jedoch in die Zeit, in der Füsun verschwindet und für Kemal verloren geht. 
Danach wird die Nähe, wie sie im ersten Kapitel beschrieben ist, nicht mehr er-
reicht. Das Sammeln kann hier als Ersatzhandlung für die nicht erfüllte Liebesbe-
ziehung gedeutet werden. Mit der Zeit bemerkt Füsuns Familie die „Diebstähle“, 
sie schreitet nicht dagegen ein, obwohl sie wie anhand der Porzellanhündchen ge-
zeigt, erbost darüber ist. Auf die Frage des Warums, antwortet Kemal: „Onlar bana 
iyi geliyordu,“ […] (535/ dt. „Das hat mir eben gutgetan“ […] 515.). Er hat zwar 
keine moralischen Bedenken, sich die Sachen anzueignen, dennoch ist er kein 
Dieb im herkömmlichen Sinne. Kemal entzieht die Dinge ihrer bestimmten alltäg-
lichen Funktion, wie beim Sammeln stets der Fall.14 Zugleich verdeutlichen die 
„Diebstähle“ die Machtverhältnisse zwischen Kemal als reicher Verwandter und 
Füsuns Familie: dem Fehlverhalten Oberer begegnet man in der türkischen Kultur 
mit Großmut. Höhepunkt des Sammelwahns bilden die 4213 gesammelte Zigaret-
tenkippen (Kapitel 68), die als “mahrem eşyalar” – „intime Gegenstände“ gesehen 
werden (438/dt. 422). Hier bekommt die Sammelleidenschaft eine starke erotische 

                                                                                          
13  Vgl. zu den Umgangsweisen mit materieller Kultur König, „Auf dem Rücken der Dinge“, 

116 ff. 
14  Vgl. die Definition des Sammelns bei Russell Belk, „Collectors and Collecting“, in: Tilley 

u.a. (Hg.), Handbook of Material Culture, 534-545, hier 535. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KARIN SCHWEISSGUT 104 

und fetischierte Komponente. Darüber hinaus ist der Nikotinkonsum fester Be-
standteil der beschriebenen Alltagskultur. Die Sammlung ist vor allem eine persön-
liche Kollektion Kemals. Sie repräsentiert aber auch die Alltagskultur Istanbuls in 
einer gewissen Zeitspanne und ist Teil der Erinnerungskultur. Kemal ist der ideale 
Sammler, wie ihn die theoretische Literatur beschreibt:15 Ein Mann mittleren Al-
ters,16 leidenschaftlich,17 mit einer Nostalgie für den Ursprung und einer gewissen 
Versessenheit auf das Authentische der gesammelten Gegenstände,18 der als roman-
tischer Held in einem rituellen, sakralen Akt die Objekte rettet.19 Mit dem Sam-
meln ordnet er die Welt – und Orhan Pamuk seinen Roman. 

Die letzten drei Kapitel des Romans stehen ganz im Zeichen des Museums, in 
das Kemals Sammlung übergeht. Er ist Stifter und Kurator. Mit der Präsentation 
seiner Sammlung bewahrt er die Alltagsdinge vor dem Vergessen und Verschwin-
den. Im Allgemeinen sind Ausstellungsstücke materieller Kultur in Museen de-
kontextualisiert.20 Masumiyet Müzesi bildet diesen fehlenden Kontext und liefert 
Interpretationen für die Exponate im Museum. Der Protagonist Kemal erkennt 
im letzten Kapitel des Romans die Notwendigkeit eines ausführlichen Museums-
katalogs, der die Geschichte eines jeden Gegenstands verzeichnet. Dazu bittet er 
Orhan Pamuk, seine Geschichte niederzuschreiben, dessen Ergebnis der vorge-
legte Roman ist, womit das Werk zu einer Art Museumskatalog wird (vgl. 565/dt. 
544 f.). Das Parallelisieren von Roman und Museumskatalog zeigt sich u. a. 
durch die für einen Roman außergewöhnlich vielen Kapitel, in denen die jeweili-
gen Gegenstände im Mittelpunkt stehen, so dass die Kapitel wie einzelne Vitri-
nen wirken. Der Index der Figuren am Ende des Romans liefert eine Art wissen-
schaftliche Komponente wie sie für einen Museumskatalog denkbar ist. Darüber 
hinaus ist das Buch Werbung für Orhan Pamuks Museum. 

Vorbild und Inspiration für ein persönliches Museum21 bilden für Kemal ver-
schiedene kleinere Museen in Paris (547 ff./dt. 527 ff.). 5723 Museen, die Alltags-
dinge oder private Gegenstände einzelner Persönlichkeiten ausstellen, besucht er 
weltweit (580/dt. 559; ca. 50 dieser Museen werden namentlich genannt). Nach der 
Leidenschaft des Sammelns wendet sich Kemal der Passion des Museumsbesuchs 
zu. Museen mit Alltagsdingen sind in der Türkei weitgehend unbekannt, so dass 

15  Zum Sammeln allgemein siehe Belk, „Collectors and Collecting“. 
16  In verschiedenen Lebensphasen wird besonders gerne gesammelt, so im mittleren Alter ge-

schlechtsspezifisch von Männern, vgl. Belk, „Collectors and Collecting“, 539. 
17  Zur Passion des Sammelns siehe Baudrillard , Das System der Dinge, 110 ff. 
18  Vgl. Baudrillard, Das System der Dinge, 98. 
19  Belk, „Collectors and Collecting“, 540 f. 
20  Zur theoretischen Auseinandersetzung mit dem Thema Museum siehe Anthony Alan Shel-

ton, „Museums and Museum Displays“, in: Tilley u. a. (Hg.), Handbook of Material Culture, 
480-499, und Michael Rowland, „Presentation and Politics“, in: Tilley u. a. (Hg.), Hand-
book of Material Culture, 443-445. 

21  Orhan Pamuk betont in einem Interview seinen Anspruch, ein Museum sollte persönlich 
sein, vgl. Pamuk/Steinfeld, „Frankfurter Buchmesse 2008“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MATERIELLE KULTUR UND LITERATUR 105 

die Aufzählung einer enorm hohen Zahl von Museen wie eine Rechtfertigung 
Orhan Pamuks gegenüber seinen Landsleuten wirkt, die solch einem Ausstellungs-
konzept mit Unverständnis begegnen könnten. Mit einem Museum der materiel-
len Alltagskultur findet Orhan Pamuk und mit ihm die Türkei Anschluss an eine 
international bereits weit verbreitete Entwicklung. Doch nicht die Nachahmung 
westlicher Modelle hat er im Sinn. Der Blick soll nicht auf das Fremde, sondern 
auf das Eigene gerichtet werden. So heißt es im Roman hinsichtlich der Ausstel-
lung: “Türk milleti […] kendi hayatını seyretmeli.” (578/dt. 558 „Die Türken sollen 
[…] ihr eigenes Leben sehen.“). 

Masumiyet Müzesi parallelisiert mehrfach den Leseprozess mit dem Gang durch 
das Museum. Anhand zweier verschiedener Medien, einem Text einerseits und Ge-
genständen andererseits, wird die gleiche Geschichte „erzählt“. Beide Medien ba-
sieren auf der visuellen Wahrnehmung, jedoch ist beim Museumsbesuch das Visu-
elle elementar, beim Lesen kommt das Imaginäre stärker zur Geltung. Beide Medi-
en erfordern spezifische Voraussetzungen. Der Gang durch das Museum ist an Ort 
und Öffnungszeiten gebunden. Das Lesen erfordert die Lesefähigkeit und Kennt-
nisse der Romansprache, und die Erzählzeit des Romans übertrifft die Dauer des 
Museumsbesuchs bei weitem. Lektüre und Besichtigung stimulieren individuelle 
Erinnerungen und Gefühle. Text und Gegenstände ergänzen sich in ihrer Wirkung: 
Die Exponate authentifizieren das Fiktive, den Roman, und der Roman kontextu- 
alisiert die Ausstellung. Masumiyet Müzesi gewinnt mit der Parallelisierung von Leser 
und Besucher eine innovative Dimension. 

Baba ve Piç 

Elif Şafak wählte mit dem Roman Baba ve Piç, der vor Orhan Pamuks Museum der 
Unschuld erschienen ist, einen andersartigen Weg in der Darstellung materieller 
Kultur. Ihr Roman erzählt die wechselvolle Geschichte zweier Istanbuler Großfa-
milien, einer türkisch-muslimischen und einer armenischen, die sich ca. in den 
1920er Jahren in San Francisco (USA) niedergelassen hatte. Über vier Generatio-
nen, von 1915 bis 2005, ist das Schicksal beider Familien durch ein Meister-
Lehrlingsverhältnis, mehrere Ehen und schließlich einer Freundschaft miteinander 
verwoben. Die armenische Großfamilie ist mit dem osmanischen Intellektuellen 
Ohannes Istanbuliyan22 – dem Istanbuler – die ältere, jedoch fehlt ihr im Ver-
gleich zur türkischen eine Generation, was sich als Folge des Genozids interpretie-
ren lässt. Rıza Selim, Waise und Stammvater der türkischen Großfamilie, war 
Lehrling und Schützling des kinderlosen Levon, Schwager von Ohannes Istanbu-
liyan. Von ihm lernt er das Kesselmacherhandwerk. Das Verhältnis zu seinem 
Meister ist für Rıza Selim identitätsstiftend. So nimmt er den Nachnamen Ka-

                                                                                          
22  Die Namen der Figuren gebe ich gemäß der türkischen Version des Werkes wieder. Für 

meine Interpretation nutzte ich die türkische Version. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KARIN SCHWEISSGUT 106 

zancı, dt. Kesselmacher, an und gibt seinem einzigen Sohn den Namen Levon, 
den er allerdings aufgrund öffentlichen Drucks in Levent abändert. Mit der Repu-
blik wechselt Rıza Selim seinen Beruf und wird Fahnenmacher, wodurch er zu 
Wohlstand und Ansehen kommt. Er steht stellvertretend für die junge Republik, 
die Fahne symbolisiert die Nationalisierung. Mit seiner nicht existierenden osma-
nischen Vergangenheit repräsentiert er das offizielle Geschichtsbild, das in der 
Türkei viele Jahrzehnte vorherrschte. Seine Nachfahren verkörpern dann zwei La-
ger der türkischen Gesellschaft. Sie sind laizistische Kemalisten oder religiös orien-
tierte Muslime (310/engl. 299). 

Baba ve Piç diskutiert den armenisch-türkischen Konflikt mit allen denkbaren 
Dimensionen und Standpunkten. Dies gelingt der Autorin durch die verschiede-
nen Figuren, die Figurenkonstellation und durch Unterhaltungen in Chatroom 
Cafe Constantinopolis, in dem sich in den USA lebenden Enkel der ehemals christ-
lichen Minderheiten der Türkei zusammenfinden. Die Figuren verkörpern die 
individuelle Dimension der Geschichte; im Chatroom kommt eher kollektive Er-
fahrungen der Armenier zur Sprache. Neben den Auseinandersetzungen um den 
armenischen Genozid und dessen Folgen wird immer wieder die Frage nach dem 
Verhältnis zur Vergangenheit thematisiert. Elif Şafak zeigt hier das ganze Spek-
trum der Möglichkeiten vom Auslöschen und Verdrängen der Vergangenheit, 
über das Erforschen des Zurückliegenden bis hin zur Überhöhung und Fetischie-
rung vergangener Erfahrungen auf. Im Raum steht auch die Frage, wie mit dem 
Wissen über die Vergangenheit umzugehen ist. Der Roman gibt mit diesen Dis-
kursen Denkanstöße und Handlungsanweisungen für beide Parteien. 

Die materielle Kultur nimmt in Elif Şafaks Roman eine ähnlich strukturierende 
Rolle wie bei Orhan Pamuk ein. Sie fokussiert allerdings keine Alltagsdinge, son-
dern die Esskultur und hierbei besonders eine traditionelle Süßspeise namens 
aşure23. Das Rezept wird in den Erzähltext aufgenommen (281 f./engl. 272 f.) 
und die Zutaten bilden je eine Kapitelüberschrift.24 In den ersten zehn Kapiteln 
spielt die jeweilige Überschrift eher eine periphere Rolle – oft wird diese Zutat 
nur ein einziges Mal im Kapitel genannt. Dennoch sind diese Ingredienzien in 
der Gesamtschau von Bedeutung. Die jeweilige Zutat ist eng verbunden mit ei-
nem einschneidenden Ereignis im Leben einzelner Figuren oder größter Intensi-

23  Name für den 10. Muḥarram (Monatsname im islamischen Mondkalender) und verschie-
dene Bräuche dieses Tages, die auf jüdische Ursprünge zurückgehen. Die Süßspeise aşure 
soll durch die in der Arche Noahs vorhandenen Lebensmittel entstanden sein. Für die 
Schiiten ist es der Todestag Husains, der in der Schlacht von Kerbela umkam. Zu aşure sie-
he Yusuf Şevki Yavuz, „Âşûrâ“, in: TDVİA 4, 24-26; Ph. Marçais, „ʿĀshūrāʾ“, in: EI2, 45, 
ferner A. J. Wesinck, “Âşûrâ”, in: İA I, 710-711. 

24  Die Abweichung der ersten Zutat in der türkischen Version des Romans (44 nohut, 281 
fasulye) kommt durch die Übersetzung zustande. Im Englischen handelt es sich sowohl im 
Rezept als auch in der Kapitelüberschrift um Kichererbsen (35 und 272 garbanzo beans). Die 
deutsche Übersetzung spricht von Garbanzobohnen (50 und 350), ein Wort, das in den 
einschlägigen deutschen Wörterbüchern nicht verzeichnet ist. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MATERIELLE KULTUR UND LITERATUR 107 

tät ihrer Gefühle. In einzelnen Passagen verdichten sich die Nennungen von aşu-
re oder ihrer Zutaten. Die erhöhte Frequenz ist spannungssteigernd und mit ihr 
kommt die unschöne Vergangenheit der türkisch-muslimischen Seite ans Licht. 
So wird in den beiden letzten Kapiteln aşure um eine Zutat ergänzt, die dem 
letzten Kapitel die Überschrift gibt: Kaliumzyanid, besser bekannt als Zyankali. 
Aşure gewinnt im Roman verschiedene sich überlagernde und ergänzende Bedeu-
tungsschichten. Mit ihrem jüdischen Ursprung und den verschiedenen Zutaten, 
die eigentlich so gar nicht für eine Süßspeise zusammenpassen wollen, symboli-
siert sie die multiethnische und multikulturelle osmanische Gesellschaft, deren 
Wurzeln in früheren Kulturen zu finden sind. Aşure steht mit ihrer langen Tradi-
tion aber auch für die weit zurückliegende Vergangenheit und zugleich für die 
synkretistische Dimension religiöser und alltäglicher Praxis in Kleinasien und 
dem Vorderen Orient. Der letzte Zusatz, das Zyankali, vergiftet diese multikultu-
relle Atmosphäre im wahrsten Sinne des Wortes. Es steht für den Genozid und 
den Zusammenbruch des Osmanischen Reiches. Dies als Katastrophe begriffen, 
ergibt sich eine weitere semantische Schicht für aşure. Sie ist ein mahnendes 
Überbleibsel menschlichen Versagens schlechthin, verdeutlicht durch die Sintflut 
und die Arche Noahs, in der die Süßspeise aus Not entstanden sein soll (vgl. 315 f./ 
engl. 304 f.). Aşure nimmt darüber hinaus eine zentrale Rolle in der Identität der 
türkischen Familie Kazancı ein. Sie identifiziert sich durch ihren Nachnamen mit 
der Süßspeise, für deren Herstellung ein kazan, ein Kessel, notwendig ist (316). 
Aşure symbolisiert Beständigkeit und Hoffnung (281/engl. 272), wichtiger Be-
standteil sozialer Beziehungen und kulturellen Lebens (298/engl. 288 f.). Für 
Mustafa Kazancı, der seit 20 Jahren in den USA lebt und in diesen Jahren alles 
Türkische und die Türkei aus seinem Leben verbannt hat, löst aşure gefühlvolle 
Erinnerungen aus, denen er sich nicht entziehen kann (298 f. und 350/engl. 288 
f.) und die sein persönliches Fehlverhalten offenbaren. Als Kind durchbricht er 
soziale Familienbeziehungen, in dem er die Süßspeise nicht den Nachbarn 
bringt, sondern sie sich einverleibt (298 f./engl. 288 f.). Als Jugendlicher wird im 
Traum aşure zum Balsam seiner Wunden, die ihm der Vater als Strafe für das Mas- 
turbieren zufügte (326/engl. 314). Sein schwieriges Verhältnis zur eigenen Männ-
lichkeit und zur tabuisierten Sexualität endet in der familiären Katastrophe, die 
mit der Sintflut verglichen wird (318/engl. 307): Er vergewaltigt seine jüngere 
Schwester Zeliha (318-332/engl. 307-318). Die Süßspeise aşure durchbohrt den 
Panzer um sein Gewissen (350), so dass er dem Tötungsverlangen seiner ältesten 
Schwester Banu nachkommt und die vergiftete Speise zu sich nimmt (351 f., 372 
f./engl. 336 f. und 354 f.). Ihre tiefe Gläubigkeit ermöglichte ihr, die Wahrheit 
über Mustafas Tat und den Genozid zu erfahren (193 ff., 229 ff./engl. 186 ff.; 
222 ff.). Für die einzelnen Ingredienzien lassen sich vergleichbar komplexe Inter-
pretationsansätze wie hier für aşure umrissen aufzeigen. 

Neben der spezifischen Speise aşure hat die Ess- und Trinkkultur, der Nikotin- 
und Alkoholgenuss im Roman eine wichtige Funktion in der Darstellung des Le-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KARIN SCHWEISSGUT 108 

bensstils, des Geschmacks, der kulturellen und sozialen Praxis, so dass vor allem 
die Esskultur ein zentrales Moment der Identität – auch in der Migration – bil-
det.25 Verschiedene kulturelle Muster und eine Auseinandersetzung mit ihnen 
zeigen sich vor allem in der Figur Armanuş Çakmakçıyan.26 Ihre Mutter, die 
Amerikanerin Rose, trennte sich von ihrem Vater, einem Enkel Ohannes İstanbu-
liyans, und heiratete aus Rache an der armenischen Großfamilie einen Türken, 
Mustafa Kazancı. Die junge Frau Armanuş wächst mit zwei verschiedenen Kultu-
ren, mit der protestantischen Welt ihrer Mutter in Arizona und mit der armeni-
schen Großfamilie ihres Vaters in San Francisco auf. Im März 2005 reist sie zur 
Familie ihres Stiefvaters nach Istanbul, um ihre armenischen Wurzeln zu erkun-
den (314/engl. 303). Anhand der Esskultur werden die drei Identitäten – ameri-
kanisch, armenisch und türkisch – ausgehandelt. Wesentlich ist dabei die soziale 
Funktion des Essens. Die beiden Großfamilien (u. a. 30 f. und 134/engl. 22 f. 
und 122; 60 ff., 110 und 113/engl. 50 ff., 97 und 100) werden so vorgestellt, er-
gänzt durch die Istanbuler Kneipenkultur mit ihrem Lebensstil (259 ff./engl. 252 
ff.). Während für Rose die zu erwartenden türkischen Speisen Ängste hervorrufen 
(294 und 296 ff./engl. 284 ff.) – Crêpe mit Ahornsirup verkörpern ihre Essge-
wohnheiten (303/engl. 292) –, so ist es für Armanuş das Verbindende und Ge-
meinsame zwischen türkischer und armenischer Kultur, wodurch sie sich nach ih-
rer Ankunft in Istanbul als Armenierin outet (166, 164 ff. und 173/engl. 158, 156 
ff. und 165). Der lokale Bezug der Esskultur ist identitätsstiftend. Die Ernäh-
rungsgewohnheiten der armenischen Großfamilie in den USA zeigen die Gren-
zen der Integration auf: der Geschmack lässt sich nicht integrieren. So enthält ein 
Test, in dem man den Grad seines Armenischseins messen kann, mehrere spezi-
fisch „türkische“ Speisen (126 f./engl. 114 f.) und Armanuş nennt die türkische 
Küche ein Paradies für jeden Armenier (189/engl. 182). Ganz andersartige Aspek-
te der eigenen Identität rücken für die junge Frau Asya Kazancı durch die jährli-
che Geburtstagstorte ins Bewusstsein. Es sind ihre ersten Erfahrungen mit dem 
Schimpfwort piç (dt. Bastard) (71 ff./engl. 60 ff.). Sie wächst ohne Wissen um den 
eigenen Vater vaterlos auf, sie ist die Tochter der vergewaltigten Zeliha, die die 
Identität des Erzeugers Mustafa bis zu dessen Tod verheimlicht. 

25  Zum theoretischen Hintergrund der Esskultur allgemein siehe unter dem Stichwort in 
Meyers Großes Taschenlexikon, 10. Auflage, Mannheim 2006 (elektronische Ressource), zum 
Themenkomplex Geschmack, Lebensstil und Identität siehe Tilley, “Objectification”, 66 
und Patricia Spyer, „The Body, Materiality and the Senses. Introduction“, in: Tilley u. a. 
(Hg.), Handbook of Material Culture, 125-129, sowie Judith Faryuhar, „Food, Eating, and the 
Good Life“, in: Tilley u.a. (Hg.), Handbook of Material Culture, 145-160, hier 146 ff. Im Eng-
lischen wird der kulturspezifische Nahrungsverzehr von Migranten in der Regel unter dem 
Begriff Ethno-Food oder Ethnic Foods gefasst. Prägend für die Esskultur sind neben ethni-
schen, religiöse und lokal-regionale Aspekte. 

26  Armanuş trägt einen armenischen Vornamen, den Namen ihrer Urgroßmutter, der Frau 
von Ohannes İstanbuliyan. Ihr Nachname hingegen ist abgesehen von der Endung -yan 
türkischer Herkunft, dt. Waffenschmied, vgl. 167. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MATERIELLE KULTUR UND LITERATUR 109 

Weitere Dimensionen materieller Kultur finden sich in einer Vielzahl be-
schriebener Dinge, die allesamt dem Habitus, dem kulturellen und symbolischen 
Kapital im Bourdieu’schen Sinne zuzurechnen sind. Dazu gehören Wohnungs-, 
Café- und Kneipeneinrichtungen inklusive der Wandgestaltung mit Bildern und 
Postern, dazu gehören die teilweise absolut unpassenden Souvenirs, die Rose der 
Istanbuler Familie kauft (293/engl. 283 f.). Die charakterisierte Kleidung durch-
bricht die stereotypen Vorurteile über türkische Frauen und zeigt das ganze Spek-
trum der Art, sich in der Türkei zu kleiden. Armanuş ist schockiert von Zelihas 
markantem Kleidungsstil mit ihren Miniröcken und hochhackigen Schuhen. Die 
Schuhe Zelihas verkörpern ihre Identität. Der Bruch eines Schuhabsatzes im ers- 
ten Kapitel steht für den Bruch in ihrem Leben infolge der Vergewaltigung  
durch ihren Bruder. Accessoires nehmen eine vergleichbare Funktion ein. Die 
beiden armenischen Intellektuellen Ohannes İstanbuliyan und Aram, Zelihas 
Lebenspartner, werden durch ihre Brille parallelisiert (242, 257). Beide – der eine 
1915, der andere 2005 – halten unverbesserlich an Istanbul und ihrem Vertrauen 
in die Menschen dort fest. Unter allen Dingen nimmt eine Brosche eine Sonder-
stellung ein. Sie ist in Form eines in der Mitte aufgebrochenen Granatapfels mit 
leuchtenden Rubinen als Kerne, exquisit gearbeitet von einem armenischen 
Künstler in Sivas (231/engl. 226). Seit dem Altertum ist der Granatapfel eine 
symbolträchtige Frucht.27 Die Biographie der Brosche verdeutlicht mehrere Ebe-
nen dieser Symbolik und fügt noch weitere hinzu. Ohannes İstanbuliyan kauft 
das Schmuckstück für seine Frau (231 f./engl. 226), was als Symbol der Liebe und 
der Ehe gewertet werden kann. Ergänzt wird das Bild des aufgebrochenen Gra-
natapfels noch mit einer anderen Bedeutung. Vor der Verhaftung Ohannes İstan-
buliyans will ein Freund ihn wachrütteln, wozu er die Lage des Osmanischen 
Reiches 1915 mit einem Granatapfel vergleicht: “Nar ortadan ayrılıp da parçalara 
bölünürse, bir daha mümkünü yok yerine koyamazsın saçılan taneleri …” (239/engl. 
233) „Wenn ein Granatapfel erst einmal aufgebrochen ist und seine Kerne in alle 
Richtungen verstreut sind, kann man ihn nicht mehr zusammenfügen.“ (dt. 300). 
Folgt man dem Bild der geschlossenen Frucht als Symbol der Kirchengemein-
schaft, so lässt sich die aufgebrochene Frucht auf die armenische Kirche übertra-
gen, die zersprengt wird. Im angespannten Moment vor der Verhaftung Ohannes 
İstanbuliyans ruft die Erinnerung an einen auf den Boden geworfenen aufgebro-
chenen Granatapfel Panik hervor (239/engl. 233). Das leuchtende Rot (kıpkırmızı) 
kann mit Blut assoziiert werden. Im kirchlichen Kontext verbildlicht der rote Saft 

                                                                                          
27  Der Granatapfel ist vor allem ein Fruchtbarkeitssymbol. Der Baum symbolisiert Liebe, Ehe 

und Fruchtbarkeit, die geschlossene Frucht die Kirchengemeinschaft und das Öffnen der 
Frucht die Defloration. Das Rot des Inneren ist ein Symbol der Liebe und des Blutes,  
damit des Lebens und des Todes. In der Kirche gilt der rote Saft des Granatapfels als Blut 
der Märtyrer. Als Frucht des Mittelmeerraums steht der Granatapfel im Roman für den re-
gionalen Bezug. Siehe unter dem Stichwort Granatapfel in Hans Biedermann, Knaurs Lexi-
kon Symbole, München 2004, 169-170, und Udo Becker, Lexikon der Symbole, Köln [2007], 
106-107. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KARIN SCHWEISSGUT 110 

des Granatapfels das Blut der Märtyrer. Dementsprechend kann das Rot als Vor-
griff auf die folgenden Ereignisse, dem Tod Ohannes İstanbuliyans, interpretiert 
werden. Die Brosche kann er nicht mehr seiner Frau schenken und sein Lebens-
werk, eine Sammlung armenischer Märchen, nicht vollenden. Fruchtbarkeit, Lie-
be, die Überlieferung der armenischen Traditionen erfüllen sich nicht. Das weite-
re Schicksal der Brosche steht exemplarisch für die Geschichte der Armenier nach 
1915. Şuşan, die Tochter Ohannes’, überlebt die Deportation, wird zwangskon-
vertiert und kommt schließlich in ein Waisenhaus in Istanbul, wo Rıza Selim, der 
ehemalige Lehrling Ohannes’ Schwagers, sie zufällig findet und heiratet. Şuşan 
bringt einen Sohn zur Welt. Ihr älterer Bruder macht sie ausfindig, überreicht ihr 
die Brosche und nimmt sie mit nach Amerika. Şuşan lässt ihr Kind und das 
Schmuckstück als Erbe für ihren Sohn zurück (339 und 341 ff./engl. 324 und 326 
ff.). Mit der Brosche lässt Şuşan das Erlebte, die schrecklichen Erfahrungen hinter 
sich. Sie hinterlässt dieses Schicksal als Erbe den Türken. Die Brosche verbleibt 
in der Türkei wie all die Besitztümer der Armenier zurück bleiben. Rıza Selim 
heiratet erneut und gründet so die Familie Kazancı. Der Sohn Şuşans ist sein 
einziger Nachkomme, so dass die Brosche sich schließlich im Besitz seiner ältes- 
ten Tochter Banu befindet (318, 336 und 374/engl. 306, 321 und 355). Die Bio- 
graphie der Brosche verkörpert die armenische Erfahrung. Sie ist das Beweisstück, 
das Zeichen der Authentizität der armenischen Geschichte im Allgemeinen und 
der Familien İstanbuliyan/Çakmakçıyan und Kazancı im Besonderen. Wie ihre 
beiden Familiengeschichten mehrfach miteinander verquickt sind, so ist die tür-
kische Geschichte nicht von der armenischen zu trennen. Der aufgebrochene 
Granatapfel symbolisiert Leben und Tod. Granatapfelkerne sind eine der Zutaten 
für aşure, so dass die symbolische Bedeutung der Brosche eingebettet ist in die 
verschiedenen Bedeutungsschichten der Süßspeise (s. o.). 

Elif Şafak zeichnet die armenische, türkische oder amerikanische Kultur, in der 
die Esskultur und der Lebensstil eine zentrale Rolle einnehmen, nie eindimen-
sional. Stets werden verschiedene Facetten sichtbar: Rose, die Vertreterin der 
amerikanischen Kultur, ist durch den Ort ihrer Herkunft (Kentucky, 68/engl. 57) 
und ihrem späteren Leben in Arizona (293/engl. 284) ambivalent. Sie ist die Fi-
gur, die die beiden Familien zusammenbringt. Dies könnte als Handlungsanwei-
sung gelesen werden, welche Rolle die USA im türkisch-armenischen Konflikt 
übernehmen könnte. Die türkischen und armenischen Charaktere sind gleicher-
maßen verschiedenartig oder facettenreich geschildert. Die zwei Soldaten, die 
Ohannes verhaften, haben unterschiedliche Verhaltensweisen (242/engl. 235). 
Beide Großfamilien sind sehr heterogen und auch in einer Generation zeigen 
sich recht unterschiedliche Lebensstile. Barsam, Rose erster Mann armenischer 
Herkunft, ist noch voll und ganz in die armenische Community und Familie in-
tergriert (287 ff./engl. 278 ff.), während Mustafa, ihr zweiter Mann, mit der türki-
schen Kultur gebrochen hat (294 f./engl. 285). Mit ihrem Anderssein gehen sie 
völlig unterschiedlich um. Es ließen sich noch zahlreiche weitere Beispiele anfüh-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MATERIELLE KULTUR UND LITERATUR 111 

ren. Materielle Kultur fungiert in Elif Şafaks Roman Baba ve Piç nicht nur, um 
den Roman zu strukturieren und ihr Anliegen wie die Geschichte des armeni-
schen Genozids zu thematisieren, sondern sie nutzt Beschreibungen materieller 
Dinge auch für die Zeichnung ihrer Figuren. 

Fazit 

Elif Şafak und Orhan Pamuk bedienen sich in den untersuchten Romanen einer 
vergleichbaren Technik, ihren Text anhand von Gegenständen und Lebensmit-
teln zu strukturieren. Während Elif Şafak dies in klarer Form mit den Kapitel-
überschriften verdeutlicht, erscheinen in Orhan Pamuks Roman die materiellen 
Güter nicht so offensichtlich, wobei er dies mit metafiktionalen Methoden kom-
pensiert. Er thematisiert den Stellenwert der Gegenstände für seinen Erzähltext. 
Beide Autoren verknüpfen die Dinge mit wesentlichen inhaltlichen Aspekten, 
wobei Masumiyet Müzesi die nostalgische Erinnerung, Sexualität und Baba ve Piç 
Fragen der Identität, das armenisch-türkische Verhältnis fokussiert. Verkörpert Der 
Bastard von Istanbul mit den gewählten Figuren, einer Welt der Frauen, und in-
haltlichen Standpunkten das Weibliche, so steht Das Museum der Unschuld für das 
Männliche. Analog hierzu ist der Beginn der Romane zu lesen: Der Geschlechts-
akt bei Pamuk, die missglückte Abtreibung bei Şafak. 

Die behandelten Romane sind beide erfolgreiche und viel diskutierte Werke von 
beträchtlichem Umfang, die in einer durchgehenden Erzählung unterhaltsam und 
spannend komplexe Sachverhalte thematisieren. Sowohl Masumiyet Müzesi als 
auch Baba ve Piç zeigen ein alternatives Bild der Vergangenheit jenseits der offiziel-
len Geschichtsdarstellung in der Türkei. Sie positionieren sich – u. a. mit ihrer Dar-
stellung von materiellen Kulturgütern – in der türkischen Erinnerungskultur. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Refik Halid’in Bugünün Saraylısı Romanında  
Dil Algısı 

Tevfik Turan, Hamburg 

Refik Halid Karay 30/31 Mayıs 2009’da İstanbul’da düzenlenen ”Unutulmuş Ya-
zarlar Sempozyumu”nda anılan on dört yazardan biriydi. 1888’de doğan, 1909’da 
yazmaya başladıktan sonra Fecr-i Ati’ye katılan, ama asıl yazarlık ününü daha son-
ra çıkardığı ve yazılarıyla katıldığı mizah gazetelerinde kazanan, İttihatçıların Ana-
dolu’ya, Cumhuriyet’in Türkiye dışına sürgün ettiği ve 1938’de aftan yararlanarak 
döndükten sonra bütün eserlerinin yayınlanmaya başlamasıyla şöhretini bir ölçüde 
sürdüren bu yazarın adını bugün de edebiyata meraklı hemen herkes gerçi bir şe-
kilde bilir. Fakat 1965’te öldükten sonra Karay’a okurların duyduğu ilgi bir hayli 
azalmış, edebiyat eleştirisi ve bilimi alanında ise böyle bir ilgi uzun süre zaten hiç 
doğmamıştır.1 Türkiye’ye dönüşünden sonra, 1939’dan 1947’ye kadar basılan külli-
yatın ve yazarın 1965’te ölene kadar yazdığı yeni kitaplarının yayınlanışında 50’li, 
60’lı, 70’li ve 80’li yıllarda belirgin bir duraklama olduktan sonra, ancak 1990 son-
rasında bir canlanma görülür.2 Karay üzerine yazılan ilk bağımsız incelemeler bu 
yıllarda yayınlanmış,3 gene bu yıllarda hakkında tek tük makaleler çıkmaya başla-
mıştır.4 

1  Kurdakul’un şu değerlendirmesi edebiyatbilimcilerin tutumunu özetler: “Refik Halid’in 
ülkeye dönüşünden sonra yazdığı – Bu Bizim Hayatımız (1950) dışındaki – romanlarda, 
daha geniş okura ulaşma amacıyle eski sanat beğenisinden uzaklaşarak, edebiyatımıza bir 
katkısı olmayan yapıtlar verdiği genellikle kabul edilmiştir.”, bkz. Şükran Kurdakul, Çağdaş 
Türk Edebiyatı. Meşrutiyet Dönemi, İstanbul 1986, 310; Refik Halid Karay, Bu Bizim Hayatı-
mız, İstanbul 1950. 

2  Millî Kütüphane’de, Karay külliyatının piyasaya çıktığı ilk onyıl olan 1939-1947 dönemin-
de 23, bunu izleyen iki onyıl içinde toplam olarak ancak bir o kadar daha kitap daha kayıt-
lıdır: 1950-1957 arası 11, 1964-1967 arası gene 11 adet; bu durgunluk 70’lerde 16 ve 
80’lerde 12 kitapla sürer. 1990-1999 arasında 23 kitapla başlayan canlanma 2000’den gü-
nümüze kadar 54 kitapla ilk elli yılın toplam kitap sayısına ulaşır; Milli Kütüphane: http:// 
mksun.mkutup.gov.tr (28. 11. 2009). 

3  Şerif Aktaş, Refik Hâlid Karay, Ankara 1986; Mehmet Nuri Yardım, Refik Halid. Hayatı-
Sanatı Eserleri, İstanbul 1997; Nihat Karaer, Tam Bir Muhalif: Refik Halid Karay, İstanbul 
1998. 

4  Bkz. Ahmet Oktay, Cumhuriyet Dönemi Türk Edebiyatı. 1923-1950, Ankara 1993, 963-979; 
Taha Toros, Mâzi Cenneti, İstanbul 1998, 94-103; Erol Köroğlu, Türk Edebiyatı ve Birinci 
Dünya Savaşı (1914-1918). Propagandadan Millî Kimlik İnşâsına, İstanbul 2004, 388-413; 
Aynur Koçak/Fulya Aliç, “Her Şeye Yabancı Olmak: Gurbet Hikâyeleri’nde Yabancılık 
Duygusu”, in: Metin Turan (Hg.), Kültür Ve Edebiyatta Göç Ve Göçmenlik. XV. Uluslararası 
KIBATEK Edebiyat Sempozyumu, Ankara 2009, 113-122. – Yukarıda sözü edilen sempoz-
yumda Yusuf Çotuksöken’in Refik Halid üzerine sunduğu bildiri henüz yayınlanmamış 
görünüyor. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TEVFİK TURAN 114 

Karay’ın uzunca bir süre için unutulmaya yüz tutması gerek içeriklerinin, ge-
rek dilinin eskimesiyle açıklanabilir. Bir zamanlar “İstanbul Türkçesini en iyi kul-
lanan yazar”, “yalnız Türk edebiyatının değil, Rus ve Amerikan edebiyatlarından 
sonra, hikâyecilikte cihan ölçüsünde ön planda bir yer işgal edebilecek bir hikâ-
yecimiz”, “kalemi de tebessümü kadar iğneli bir edip” olarak övülmüş5 ve iki cilt-
te topladığı hikâyeleri, on yedi romanı, dokuz cilt kapsayan gezi yazıları, anıları, 
makaleleri ve bir oyunuyla oldukça büyük bir eser ortaya koymuş olan bu yaza-
rın alımlanma tarihi Türk edebiyat okurunun 1950’lerden bu yana geçirdiği ge-
lişme açısından ilginçtir. 

Refik Halid için, hazzın yazarıdır denebilir. Yukarıda sözü edilen talihsizliğinin 
bir sebebi de budur: Onun unutulmaya yüztuttuğu dönemin edebiyatı artık haz-
dan çok – gerek bireysel, gerek toplumsal – sorunlara odaklanan bir söylem geliş-
tirmiştir. Zaten Refik Halid’in kısa süren talihi ise hazzın henüz yazılabilir olduğu 
bir döneme ucundan yetişmiş olmasındadır. Bu özellik daha Memleket Hikâyele-
ri’nin6 birer sinestezi yaşantısı içeren, görme, işitme, koklama duyularından gelen 
ince algıların bilinç öncesi duygu kalıntılarıyla kaynaştığı bölümlerinde kendini 
gösterir: 

“Her tarafa taşkın bir şeftali rayihasının dolup sindiği durgun sıcak günlerde iş-
sizler takım takım kasabadan inerler, ırmakta yıkandıktan sonra gelip gölgeli çi-
menlerde yatarlardı. Yüksek dallardaki fazla olgun, ballı şeftaliler saplarından kur-
tularak dolgun, yumuşak bir sesle yerlere, çimenler içine, yatanların üzerine müte-
madiyen yavaş yavaş dökülürdü. (Şeftali Bahçeleri, 32)7 – Ateş gecesi köylüler topla-
nırlar, defne yığınlarının rayihalı alevleri üzerinden atlarlardı; genç kızların zaten 
parlıyan mavi gözlerinde tatlı ateşin tatlı akisleri durgun denizlere vurmuş kandiller 
gibi tâ derinlerde oynar, kollarındaki cam bileziklerin renkleri tırnaklarını sedefler-
di. (Yılda Bir, 110)8 – Onun gayet tatlı ve ahenktar bir lisanı, açıkça bir Türkçe ifa-
desi vardı. İki dizinin üzerine oturup [...] köylüye cana yakın, tahassürlü tiz sesi, az 
arapçalı ve gürültüsüz ifadesile nutka başlayınca dinleyen camilerde bu yolda vaız 
edilmesine hayret ediyor, [...] bir vaızın esrarlı ve karanlık lezzetini bulamıyarak 
yeni yenilen bir yemeğin tadına bakar gibi bir onu, bir de kendini dinliyor, fakat 
bir müddet sonra, senelerden beri işitemediği bir ana sesine kavuşur gibi tâ kalbin-
den duygulu ve memnun zevkine varıyordu. (Cer Hocası, 137)9” 

5  Gerek Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi’nin, gerek Tanzimat’tan Bugüne Edebiyatçılar Ansik-
lopedisi’nin önceki kaynaklara göre çok daha ayrıntılı olan Refik Halit Karay maddelerinde 
kaynak gösterilmeden anılan bu övgülerden ilkinin kime ait olduğu belirtilmemiş. İkincisi 
Halide Edip Adıvar, üçüncüsü Yakup Kadri Karaosmanoğlu’dan aktarılıyor; TDEA (1982), 
192-194; TBEA 576-579. 

6  Kitap olarak ilk 1919’da, genişletilmiş basımı 1940’ta (?) yayınlanan bu eser yazarın bugü-
ne kadar en sık basılmış kitabıdır – Refik Halid [Karay], Memleket Hikâyeleri, ilâveli ikinci 
basılış, İstanbul 1940 (?). 

7  Refik Halid [Karay], Çete, İstanbul 1939, 32. 
8  Karay, Çete, 110. 
9  Karay, Çete, 137. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REFİK HALİD’İN BUGÜNÜN SARAYLISI  ROMANINDA DİL ALGISI 115 

Duyular dünyasındaki bu gezintiler sık sık cinsellik alanına da girer. Yazarın 
daha ilk hikâyelerinde o dönemde benzerine rastlanmayan bir dolaysızlıkla ele 
alınan cinsellik ikinci sürgün döneminde yazdığı, 1939’dan sonra yayınlanmaya 
başlayan romanlarında gittikçe daha cüretkâr bir ifade kazanacaktır.10 Bir Kurtuluş 
Savaşı sahnesi üzerinde militarizmden ve nasyonalizmden uzak bir casusluk ve 
aşk hikâyesi anlatmasıyla ilginç bir roman olan Çete’nin esrarengiz kadın kahra-
manı, Özbek-Rus prensesi Nina – ki “Taze bir briyoş kadar ılık, yumuşak, iştiha 
verici, cilâlı bir güzellik”e sahiptir11 – bir yandan bir Sovyet örgütü tarafından ko-
valanır, bir yandan Kuvay-ı Milliye ile Fransız birlikleri arasında bir çatışmaya 
sahne olan Anadolu’da arayacağı bir defineye ulaşmaya çalışırken, Beyrut’ta bir 
suarede şunları anlatır: 

“İnsanın, tertemiz bile olsa yine yaşına, sıhhatine, bünye ve mizacına, esmerli-
ğine ve sarışınlığına, moral ve fizik tahassüsüne göre bir kokusu vardır. Burası ma-
lûm. Fakat onlar haricinde de millî ve cinsî bir rayiha neşrederler. Bazı milletlerde 
bu rayiha pek ince, çekici ve mânalıdır. Bazılarında ise kaçırıcı, yahut da sadece şi-
irsiz, hassasızdır. [...] Bir de, görüyorum ki, Lübnan kadınlarında cinsî açlık yok, 
yalnız bir cinsiyet iştihası var. [...] Cinsî açlık derin, büyük aşklarla giderilebilen, 
ancak bunlarla doyabilen bir halettir. Cinsiyet iştihası ise arzudan, hevesten, me-
raktan, yani her gördüğünü ve bulduğunu isteyişten ibaret bir tahassüs hercailiği-
dir. Bir millet lâyık olduğu hükûmete nail olduğu gibi bir cemiyet de kendi boyu 
ile mütenasip aşklar yaşayabilir.” (Çete, 32 f.) “Fakat, bence, [Lübnan kadınlarının] 
ekseriyeti sevdalarında çerezcidirler; çeşidi ve çeşniyi severler... Bu deri ve bu şiir-
siz koku bana öyle diyor. Hepsine birden taan etmek istemiyorum, belki de içle-
rinde sevdiklerinin buseleri tesirile memleketlerinin bahçeleri gibi turunç ve mi-
moza rayihası neşreden nadide maşukalar vardır. [...] Evet. [...] Sevişme arasında 
ve seviştikten sonra günlerce menekşe ve gül gibi çiçek kokan maşukalar mevcut-
tur.” (Çete, 33) 

Nina’yı bir süre sonra İskenderun kıyılarında GPU’nun elinden kurtarıp 
Amanos dağlarına kaçıran Türk çeteci de haz telinden çalmayı bilmektedir. Karşı-
laşmalarında, “Adana sultanisi fransızca hocası” iken Kuvay-ı Milliye’ye katılmış 
çeteci Nezih Suad, kod adıyla, 

“Kıran da birşeyler hiss(eder): Gözlerinin ne tuhaf menevişleri, cilâlı arabeskleri 
var. Fakat bir yılan derisi kadar, süslü olmasına rağmen, korkunç, ürpertici... Ağız, 
işte o, hiç rasgelmediğim birşey... İçinde serin bir meyva eziliyor gibi imrenme ve-
riyor, yutkunma veriyor. Bakarken tad duyuyorum, rayiha duyuyorum.” (Çete, 86) 
“Uzun süren hırçın bir sevişmeden sonra Kıran, durgun gecenin içinde çok tatlı, 
baygın, nazlı bir rayiha sezdi; bir şebboy kokusu... [...] Etrafına baktı, arandı, son-
ra Ninanın saçlarını, ellerini, göğsünü kokladı, ağzını öptü, nefesini içine çekti; 

                                                                                          
10  Memleket Hikâyeleri’nde cinsellik ve kadın bakışaçısı üzerine bir genel bakış için Oktay, 

Cumhuriyet Dönemi Türk Edebiyatı, 968 ff. 
11  Karay, Çete, 31. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TEVFİK TURAN 116 

rayiha ondan, hafifçe terli ve heyecanlı vücudünden geliyor; dağ başında bu 
parfönü nereden bulduğuna ve nasıl, birdenbire çiçekleşiverip havayı ıtırlaştırdı-
ğına akıl erdiremedi.” (Çete, 104). 

Fakat Refik Halid’de haz, sadece üzerine yazı yazılan bir içerik değil, aynı za-
manda bir yazış biçimidir. Bir söyleşide amacını “Türk okuyucusunu çok değersiz 
eserlerden kurtarıp biraz daha değerlisini, düşündürerek zevkini terbiye edecek 
olanını ortaya koymak” olarak açıklayan yazar, dikkate değer bir alçakgönüllülük-
le, bu duygu eğitimi işini para kazanabilmek için bir vasıta olarak gördüğünü be-
lirtir ve şunu ekler: “Öyle bir vasıta ki bunu istemiyerek değil, büyük bir şevkle 
ateşle yapıyorum.”12 Bu şevk ve ateş bir yandan yazılarında hazları anlattığı bö-
lümlerin bolluğunda ve renkliliğinde, bir yandan da konularını seçerken büyük 
bir iştahla alışılmışın dışına çıkmasında kendini gösterir. İlk sürgününden döndü-
ğünde yayınlanan Memleket Hikâyeleri’nde Anadolu’yu anlatışı edebiyat ortamında 
bir yenilik olarak alımlanır. Bu dönemde yazdığı, İttihatçı kadroyu ve Kuvay-ı 
Milliye’yi hicvettiği için Yüzellilikler listesine alınarak Türkiye’ye dönüşünün yasak-
lanmasına yol açan yazıları arasında bulunan Hülya Bu ya... başlıklı hikâyesi, Türk 
edebiyatının belki ilk bilimkurgu metnidir.13 Daha sonraki romanlarında ise, kah-
ramanlarını ne kendi gezip gördüğü, ne de başka Türk yazarlarının eserlerinin uğ-
rağı olmuş ülkelerde dolaştırmayı, onlara en cüretlisinden aşk, savaş ve casusluk 
maceraları yaşatmayı sevecektir. 

Refik Halid’te nasıl ki edebiyatın kendisi için şevk ve ateşle sahiplenilen bir 
araç olarak beliriyorsa, edebiyatın taşıyıcısı olan dil de sadece araç olarak kalmaz, 
bu niteliğinin çok ötesinde, yazarın şevk ve ateşle üzerine eğildiği, ayrıntılarını 
gözlediği, gelişimini izlediği bir olgu olarak ortaya çıkar. Refik Halid dile soyut, 
felsefî boyutlar taşıyan bir ilgiyle yönelmez. Ayrıca bu ilgi dilin – Türkçülük akı-
mının önderi çağdaşlarının büyük önem verdiği biçimiyle – millet oluşturucu 
özelliğine de aldırmaz, dolayısıyla Refik Halid için dilin sadeleştirilmesi, özleşti-
rilmesi gibi bir program sözkonusu değildir. Sadeleşme akımının hedefi olan gün-
delik dile yönelişi o zaten uygulamaktadır, üzerine ayrıca fikir yürütüp tartışmayı 
gerekli görmez.14 1938’de Türkiye’ye döndüğünde gündemde olan özleşme akımı 

12  20. Asır Mecmuası’nın 169. sayısından nakleden TDEA (1982), 193. 
13  1922’de yayınlanan Hülya Bu ya… 1939’da başlayan külliyatın dördüncü cildinde yer ala-

caktır (Refik Halid [Karay], Ago Paşanın Hatıratı, ilâveli ikinci basılış, İstanbul 1939) – 
Kurdakul ve Oktay Refik Halid’in 1922’de Suriye’ye kaçışını Aydede dergisindeki Kurtuluş 
Savaşı’nı hicvettiği yazılara bağlarlarken (Kurdakul, Çağdaş Türk Edebiyatı, 304; Oktay, 
Cumhuriyet Dönemi Türk Edebiyatı, 963), Köroğlu’na göre asıl sebep, Refik Halid’in mütare-
keden sonra Avrupa’ya kaçan İttihatçı triyumvira aleyhine yazdığı ağır yergiler ve Mustafa 
Kemal ile kadrosunun İttihatçı kimliğiyle bu yergileri hoş karşılamayacağı yolundaki endi-
şeleri olmuştur (Köroğlu, Türk Edebiyatı ve Birinci Dünya Savaşı, 410 f.). 

14  I. Dünya Savaşı sırasında yayınlanan bir yazısında, “Muharrirlerden bir arkadaşımız tut-
turmuş kapı kapı edip ve mütefekkirleri dolaşıyor, ‘eski debiyat hakkında fikriniz! Yeni li-
sana dair mütaleanız?’ kabilinden karın doyurmaz, vücut ısıtmaz, sırta giyilmez sualler so-
ruyor,” diyen yazar bunlar yerine “Ev kadınlarından ... Et mi idareli, balık mı? İktısatlı 
adamlardan potinlerin altına çivi mi vurmalı, kösele mi eklemeli?” gibi sorulara cevap top-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REFİK HALİD’İN BUGÜNÜN SARAYLISI  ROMANINDA DİL ALGISI 117 

ise ancak zaman zaman alay konusu olarak ilgisini çeker. Renklere, kokulara, tatla-
ra düşkün bu yazar için dil de, her şeyden önce, yaşanan lezzettir. Refik Halid ge-
rek gazete yazılarında, gerek roman anlatıcısı rolünde, dönemin İstanbul konuşma 
dilini tadını çıkara çıkara kullanır. Anlatıcısını ve baş kişilerini eğitim görmüş üst 
tabaka İstanbullu dilinin bütün incelikleriyle donatır, yan kişilerinse geldikleri ta-
bakaya veya yöreye özgü dil özelliklerini duyarlıkla aktarır. Özellikle Bugünün Sa-
raylısı15 romanında sanki, anlatıcının arkasına gizlenmiş, bütün olayı bir de dil 
yönünden değerlendiren ve zaman zaman sözü alıp ya bu anlatıcının, ya da ro-
manın baş kişisi Ata’nın ağzından yorumlayan bir üst-dil anlatıcısı var gibidir. 

Bugünün Saraylısı’nda dilin ele alınışı konusuna girmeden önce, Refik Halid’in 
onyıllardan beri okul kitaplarından eksik olmadığı için iyi bilinen ve dili algılayı-
şına ışık tutabilecek bir hikâyesine kısaca değinmek yerinde olur. İkinci sürgün 
döneminde yazdığı Eskici16 bir Suriye şehrinde geçmektedir. Arapça konuşulan bir 
ortama düşmek, İstanbullu yetim Hasan için en başta duygusal bir yıkım olmuş, 
çocuk konuşmayı bırakmıştır. Yıllar süren suskunluğundan kurtulması da gene 
emosyonel yoldan olacaktır: Bir kunduracının çalışmasını hayran hayran seyre-
derken içinde bulunduğu ortamı unutur, adama Türkçe olarak, “Çiviler ağzına 
batmaz mı senin?” diye sorar. Meğer adam da gurbete düşmüş bir Türktür; dertle-
şip ağlaşırlar. Dil burada karşımıza bütün işlevselliğinden bağımsız, bireysel kimli-
ğin, duygusal donanımın bir parçası olarak çıkmaktadır: Bireyin ana dili, onun in-
san olarak varoluşunun temel bir unsurudur ve öyle kendine özgü bir yeri vardır 
ki, büyükler dünyasının işlevselliğinden bir ölçüde kaçmayı başaran Hasan için 
yerine bir başkasının – gündelik hayatı götürecek kadar Arapçanın – konması 
sözkonusu olmamıştır. 

Refik Halid’in dile ilişkin düşünceleri, romanlarında da, eskinin ruhu ile yeninin 
işlevselliği arasındaki bu gerilimi yansıtır. Gerçi bu gerilim alanı sözünü ettiği her 
konuyu, maddî kültürü de, toplumsal ilişkileri de, bireysel yönelişleri de kapsamak-
tadır; fakat Refik Halid her konuda yeniye açık bir tutum takınırken,17 iş dile gelin-
                                                                                                                                                                                                                          

lamasının daha yerinde olacağını ekler, Refik Halid [Karay], Sakın Aldanma, İnanma, Kan-
ma!, ilâveli ikinci basılış, İstanbul 19412(?), 20. – 1937’de Halep’te yayınlanan Dil Bah-
si’nde ise konunun “Dil Encümeni, lûgat, terim, akademi, teori bahsi” olmadığını açıkla-
dıktan sonra, kendi kuşağına “eskiden öğrettikleri arapça ile arapça konuşulan memleket-
lerdeki lisan farkından ve iyi dil bilmemenin tuhaflıklarından” bahsetmeye koyulur, Refik 
Halid [Karay], Bir Avuç Saçma, ikinci basılış, İstanbul 1939, 113-120. 

15  Romanın burada incelenen ikinci baskısının sonuna, 1954’te yayınlanan birinci baskının 
kısaltılmış, yeni baskınınsa tam metin olduğu notu düşülmüş. Yukarıda bu romanla ilgili 
bütün sayfa numaraları bu ikinci baskıya gönderiyor, bkz. Refik Halid Karay, Bugünün Sa-
raylısı, ikinci baskı, İstanbul 1965, 234. 

16  Refik Halid [Karay], Gurbet Hikâyeleri, İstanbul 1940, 11-15. 
17  Yazar gerek romanlarında, gerek makalelerinde sık sık eskinin zorluklarını yeninin rahatlı-

ğıyla karşılaştırır, hatta bu konuya üç dönemin yaşayış tarzını karşılaştırdığı bir kitap ayırır. 
Modern hayatın gerek yaşayışın maddî temellerine kattığı konfora, gerek insan ilişkilerine 
getirdiği rahatlığa, “tabiiliğe” bir övgü kitabı olan Üç Nesil, Üç Hayat’ın “Doğum”, “Giyim 
Kuşam”, “Yolculuk” gibi konular işleyen yirmi beş bölümünden hiçbiri “Dil” başlığını ta-
şımaz. Öztürkçe ise, kimilerini doğan çocuğuna “Tunğuç” gibi adlar koymaya yönelten gü-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TEVFİK TURAN 118 

ce, tartışmaya açmadığı, savunmaya gerek görmediği bir tutuculuk sergiler. Yazarlı-
ğının başlangıcında katıldığı sadeleşme akımını kalıcı olarak benimsemiştir ve ala-
bildiğine süssüz, rahat anlaşılır ve akıcı bir dille yazmaktadır; ama kullandığı dil, 
algının kazanımları olan ayrıntılara hakkını veren bir dildir ve yazarın herhangi bir 
saflık ülküsü adına bu ince aletinden vazgeçmeye niyeti yoktur. Zaten kendini böy-
le bir seçim karşısında hissetmez bile. Bu nedenle ikinci sürgün dönüşü dönemin-
de artık unutulmuş, Osmanlıca sayılarak gözden düşmeye başlamış birçok eski ve-
ya Batı dillerinden alınma yeni kelimeyi kullanmakta sakınca görmez. Daha bu tu-
tumuyla bile, Öztürkçe’yi edebiyat dilinin vazgeçilmezi sayan bir edebiyat ortamı-
nın dışına düşecek, romanları ciddi eleştirmenlerce dikkate alınmaz olacaktır.18 

Bugünün Saraylısı Refik Halid’in romanları içinde, belki Bu Bizim Hayatımız ile 
beraber, Türkiye’nin Meşrutiyet’ten İkinci Dünya Savaşı sıralarına kadar geçirdiği 
modernleşme gelişiminin toplum yaşayışındaki izlerini en çarpıcı biçimde sürenle-
rinden biridir. Romanın baş kişisi, üzerine anlatının odaklandığı kişi olan Ata, 
Meşrutiyet’ten birkaç yıl önce Mengen’den İstanbul’a, aşçı babasının yanına gelip 
onun çalıştığı paşa konağında yaşamış ve bu çevrenin zarif kültürünü benimsemiş, 
ama “Anadolu mizahı” sahibi (30) bir adamdır. İstanbul’un orta halli bir semtinde 
karısı, oğlu, kızı ve damadıyla bir evde yaşayıp bir ticarethanede ambar memuru 
olarak kazandığı az parayla – ve çalışan kızının katkısıyla – aileyi geçindirir. Kültü-
rünü aldığı dönemin kibar yaşayışına hatıralarıyla bağlı, ama verdiği hayat mücade-
lesi içinde gerçekçi olmayı bilen biridir. Ailesinin fertleri ise, gerek anlatıcının, ge-
rek Ata’nın bakış açısından, sığ ve kaba insanlar olarak nitelenir. Günün birinde 
dayı oğlu Yaşar kızını geçici bir süre için Düzce’den Ata’nın yanına gönderir. Fakat 
gelen, Ayşe(n), beklenen küçük köylü kızı değil, saraylı annesinin verdiği eğitim ve 
bu arada zengin olan babasının sağladığı imkânlarla görgüsünü geliştirmiş, zevkle-
rini inceltmiş ve toplumun kaymak tabakasına yükselmeye azmetmiş bir genç kız-
dır. Onun gelişiyle ve getirdiği parayla Ata ve ailesinin yaşayışı değişir. Hele kendisi 
hep ticaret gezilerinde olan Yaşar’ın Taksim’de bir daire tutmasıyla birlikte, Ata ço-
cukluğunda kenarından tattığı ve incelmiş zevkleri dolayısıyla kendisine çok uyan 
bir zengin hayatı yaşamaya başlar. Artık tek sorun Ayşen’in koca bulmasıdır, çünkü 
yüksek sosyete hayatına şaşılacak bir rahatlıkla uymayı başaran ve güzelliğiyle de 
bu çevreden birçok erkeğin ilgisini çeken Ayşen kendisiyle ilgilenenlerden hiçbirini 
sevemez: Ata’nın önceleri sezdiği kadarıyla, içinde sevme yeteneği olmayan bir in-
sandır, ya da Ayşen’in kendi itiraf ettiği üzere, “Dayı”sı Ata’ya âşık olmak talihsizli-
ğine uğramıştır. Ayşen bu çıkmazdan kurtuluşu Mısırlı bir zenginle mutsuz bir evli-

                                                                                                                                                                                                                          

lünç bir modadan ibarettir: “Onlara bakmayınız siz... Çocuğun babası Dil Kurumunda 
âza.”, bkz. Refik Halid [Karay], Üç Nesil – Üç Hayat, İstanbul 1943, 11. 

18  Örneğin, Refik Halid adı Nurullah Ataç’ın Dergilerde adıyla toplanan yazılarında sadece bir 
kere, o da Ahmed Haşim’le ilgili olarak geçer. Gerçi yazarın 50’li ve 60’lı yıllar boyunca 
edebiyat ortamının dışına düşmesine yol açan başka sebepler de vardır (köyden şehre göç, 
sosyal adalet özlemi gibi yeni içeriklerden uzak kalışı gibi). Fakat dilinin eski sayılması da 
unutuluşunu hızlandıran bir faktör olmuştur. Çünkü artık, örneğin Türk Dili dergisinde, 
edebiyat eleştirisinin metinlerdeki Öztürkçe oranına endekslendiği bir dönem sözkonusudur. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REFİK HALİD’İN BUGÜNÜN SARAYLISI  ROMANINDA DİL ALGISI 119 

liğe kaçışta bulur. Yaşlı dayı için, “körpe yeğenine tutulduğundan ibaret, gizli kal-
mış, gizlenmesi lâzım ve gizliliği tabiî olan bir gönül faciası” olan bu eski tarz aşk 
hikâyesi modern bir ölümle, bir trafik kazasıyla biter. 

Romanda dile yönelen dikkat daha anlam öncesi düzleminde, dilin ses varlığı-
na ilişkin gözlemlerde kendini belli eder. Hem anlatıcı, hem Ata Ziya Gökalp’in 
“İstanbul konuşması/En saf, en ince bize” ilkesini içselleştirmiş gibidir. İkisi de dı-
şarlıklı roman kişilerinin şive özelliklerine, eğlendirici oldukları ölçüde, hoşgörülü 
bakar, hatta insanın bazı durumlarda ana şivesine dönmesini kaçınılmaz bulurlar, 
ki bu – romanda yorumsuz geçilmekle birlikte – ana dili için tanınan, yukarıda 
Eskici ile ilgili olarak değindiğimiz varoluşsal duygu temeliyle ilgilidir: “’Şu ka-
vundan yi biraz; bal gibi...’ – Heyecanlandığından şivesini bozmuş, ‘ye’yi ‘yi’ye 
çevirmişti.” (22) Bir “akıl erdirememe” anında da şöyle der: “Bilmem gayrık. [...] 
Biz evimize çekilek.” (137). 

Bunun dışında şive – ki bununla İstanbul dışı şiveler kastedilir – genel olarak 
bir “bozukluk”, insanın “dilinin çalması” olarak nitelendirilir. Örneğin Ayşen’in 
babası, vaktiyle “‘Temiz’ kelimesini ‘temüz’ diye söyle(yen,) hele İstanbul’un 
elektriklerine şaşarak bir: ‘Işığa bah!’” demesiyle etrafındakileri gülmekten katıltan 
(32) Yaşar, hâlâ “lisanını düzeltememişti(r); hattâ eskisini de bozmuştu(r)... Bazı 
bazı cenup havalisi ağzı ile konuş(ur)” (71). Oysa “bugünün saraylısı” Ayşen’in şi-
vesi Ata’yı yadırgatmaz: “Taşralılarınkine pek az çalıyordu. Mesele basit: peltekliği 
Çerkez anasiyle, Çeçen analığı ile temasından. İlk Türkçesini de o kadınlardan öğ-
rendiği için, saray terbiyesinin devamı, tatlıydı. Zaten [Ayşen’in geldiği yer olan] 
Düzce’de ahali karışık olduğundan öyle dangul dungul konuşulmazdı. Eh, [...] 
yeni okulların tesiri de inkâr edilemez.” (21) 

Bu alıntı yazarın İstanbul Türkçesinin peşinen kabul ettiği üstünlüğünü örtük 
biçimde temellendirme girişimi olarak görülebilir: Tek tek bütün şivelerden farklı 
olarak bu alt-dil, Türkçe’nin 1) saray terbiyesi almış, 2) kozmopolit olma derece-
sinde karışık olduğu için zengin çözümler geliştirmiş, 3) batılılaşma sürecinde çağ-
daş eğitimle tanışmış bir dalıdır. Anlatıcı da, aşağı yukarı yaşıtı ve alter ego’su Ata 
Efendi de, yetiştikleri çağın bu etkilerle oluşan Osmanlı İstanbulu Türkçesi’ni 
özümlemiş kişiler olarak, o devrin geride kalmış konuşma âdetlerini olsun, tek tek 
isim, kelime ve deyimlerini olsun sık sık, kâh özlemle, kâh sadece bir kayboluşu 
saptarcasına anarlar. Ata, dindar bir tarafına hiç rastlamadığımız halde, Ayşen’in 
annesinin ölümünden bahsettiği bir pasajda, “biraz cami dersi aldığından, softa 
ağzıyla ‘gayın’ harfini kalınlaştırarak: Cenab-ı Mevlâ garik-i rahmet eylesin!” der 
(22). Ata’nın Türkçesi Arapçaya özgü sesleri olduğu gibi bütün bütün ifadeleri de 
içerir: “Bu kız ulemanın ‘nefs-i emmâre’ dedikleri şâibelerin envaiyle âlûde ola-
maz. Malûm a, ‘emmâre’ derece derece ağırlaşır; marziyye raziye, mülhime, 
utmeinne, levvame... Ayşen hepsinden berî olmasa bile hiçbirine şiddetle müptelâ 
değil.” (23) – “Ata eski tâbirleri sevdiğinden; ‘Ve hellüm cerâ...’ (der) ve mütekait-
ler de dahil, pastahanede bu tâbirin hangi mânaya geldiğini bilen olmadığına 
hükmed(er)” (130) 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TEVFİK TURAN 120 

Romanda, olayın geçtiği 1944-1946 yıllarında artık seyrekleşmiş birçok sözün 
de tırnak içine alınarak kullanıldığına ya da hoşsohbet bir öğretmen edasıyla açık-
landığına rastlanır. Örneğin, eski konak hayatından sahneler anlatılır: “Ağa, Paşa 
ile beraber ‘Kapı’ya yani hükûmet dairesine gidip gelen [...] adamdı. [...] ‘Mabeyn’ 
kapısında [...] konuşmak hakkı da yalnız kendisine verilmişti” (8) Veya: “Birinci 
Cihan Harbinden hemen önce, dans mânasına geldiği henüz bilinmeyen ‘tango’ 
bir renkti. [...] Karagöz gazetesi Fransız askerine ‘tangolar’ ve İngilizlerinkine ‘Con 
Kikirikler’ lakabını takmıştı. [...] Sonradan çıkan ‘bobstil’ ötekiler kadar tutmadı. 
Fakat ‘naylon’un hayatı uzun süreceğe benzer.” (160) 

İstanbul’un kozmopolit dili içinde yabancı kökenli kelimelerin kullanılmasına 
alışık olan Ata yeni kelimeler karşısında ise seçici bir çekingenlik gösterir. Anla-
madığı bir ifadeyle karşılaştığında, kâh “Le’eş mâna?” diye alaylı bir tepki gösterir, 
kâh mobilya ile ilgili olarak duyduğu “stil” kelimesinde olduğu gibi, sonradan an-
lamını araştırır. Bunlardan bir kısmını ise kendi söz dağarcığına katmaya çalışır: 
“Vaktiyle kadın erkeği, erkek te kadını yakından tetkik edip maddî ve manevî ku-
surlarını göremediğinden dolayı hayal kuvvetine dayanarak – ne diyorlardı şimdi? 
Bir söz kullanıyorlardı; buldu – ‘ideal’ şekline sokardı.” (s. 47) Veya: “[Ayşen] Fikri 
alınmadan karar verilemiyen bir kuvvet, günün tâbiriyle bir ‘otorite’ olmuştu.” 
(69) Yeni duyup benimsediği sözler arasında, bir taksi şoföründen öğrendiği “hacı-
ağalar” (64) gibi Türkçe olanlar da vardır. Ama her durumda, dile duyarlı bir in-
sandır ve kulağına geleni dikkatle kaydeder. “Dayısı oğlunun konuşması Ata’ya 
Şehir Tiyatrosu Komedi kısmında taklitli bir piyes dinliyormuş tesiri yap(ar)” ve 
“ikide bir, şaştığı birşeyi söylerken, ‘Aklımın bardağı kırılayazdı’,” demesi üzerine 
anlatıcı sorar: “Bu sözü de nereden çıkarmış? Mengen’de söylenmez.” (73) 

Ama yeni sözler, kökenleri ne olursa olsun, Ata’yı önce bir yadırgatır: “‘Köşk’ 
deriz öylelerine, şimdi ‘villa’ ismini taktılar.” (38) Dildeki yenilikler bazen, Ata’nın 
zevk olarak bağlı kaldığı kültürde bir bozulmaya eşlik etmektedir: “[Villaların] 
Kapılarına dişçi, doktor muayenehanesiymiş gibi tabelâlar da koyuyorlar; villâ 
bilmem ne! Villâ ‘Gel keyfim gel!’ Frenkperestlik, züppelik, görmemişlik, özenti! 
Bizim köşk otuz odalı idi, tabelâ, plâka, levha asmak kimsenin hatırından geç-
memişti.” (38) Yeni kullanımları zaman zaman açık biçimde eleştirir; Ayşen 
Ata’yı, “‘Park Oteli’ deme, dayıcığım, ‘Park Otel’ onun adı,” diye düzelttiğinde, 
anlatıcı şu yorumu yapma fırsatını bulur: “Ata Efendi yeni terkiplere aleyhtardır; 
kızın tekrarladığı ihtarlara rağmen bildiği şekilde söyler. Sokak isimlerini de, so-
nuna edat koymadan yazmaz. Meselâ ‘çeşme sokak’, ‘çeşme sokağı’dır.” (78) Bu 
eleştiriye nadiren biraz kızgınlık karışır: “Kız bugün – telâffuzunu hiç sevmediği 
ve elinden gelse çoluğuna çocuğuna yasak edeceği – frenkçe bir sözle anılan o, er-
guvan rengi yeni elbisesi içinde hakikaten çiçeğe dönmüştü.” (63) 

Ata ve onunla sık sık aynı bakış açısını paylaşan anlatıcı yeni kullanıma girmiş 
Türkçe kelimelerden “hacıağalar” gibi halk arasında ortaya çıkmış olanları yadırga-
mazken, günün kültür ortamını belirleyen Öztürkçe akımına karşı yer yer alaycı bir 
mesafede durur. Kullandığı dil zaten o günün konuşma dili olduğundan özel bir 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REFİK HALİD’İN BUGÜNÜN SARAYLISI  ROMANINDA DİL ALGISI 121 

anlaşılırlık çabası içinde değildir. Buna karşılık yeni moda isimleri sevmez: “Rüştü 
ile kardeşi Serin – Serin’miş adı! – iskemlelere hemen oturmuşlardı.” (42) Yazıla-
rında olduğu gibi bu romanda da, dönemin gündeminde önemli bir yer tutan 
Öztürkçe tartışmasına girmekten sanki özenle kaçınır ve tek tük mizahî değinme-
lerle yetinir. Refik Halid özleşmeyi o yılların seçkinlerinin yeni bir özel dil, dolayı-
sıyla yeni bir hitabet üslubu ve manipülasyon aracı yaratma çabası olarak görmüş 
gibidir, çünkü Bugünün Saraylısı’nda ne de olsa şu sözlere rastlarız: “[Birden zengin 
olan] Damat Atıf ’taki değişiklik de başka şekildeydi: Sahte bir terbiye, bir nezaket 
içinde ‘her şeyin iyisini ben bilirim, benim yaptığım doğrudur, siz de kim oluyor-
sunuz?’ diyen bir hal. [...] Bir ara siyasî de konuştu; nutuk tecrübeleri yapıyordu ve 
sesini, edasını cumhurreisininkine benzetmek için kalınlaştırmağa ve cümlelerin 
sonuna bir kat’iyet vermek için harfleri tok tok telâffûza çabalıyordu. Yeni kelime-
leri de ifratla kullanmağa başlamıştı: / ‘Kesin’ler, ‘yetki’ler, ‘egemenlik’, ‘siyasal’ ... 
Beğen beğendiğini al!” (154) 

Refik Halid’in öbür romanlarında da dili dikkatle gözleyip yorumlayan bir anla-
tıcı ve kişiler yok değildir. Fakat Bugünün Saraylısı’nda bir yandan dil özelliklerine 
yapılan göndermeler ve dilde kendi kendine olagelen değişikliğin konu edilişindeki 
bolluk, öte yandan, tam da dile bu kadar duyarlı bir anlatıcının/baş kişinin o dö-
nemde kamuoyunu ilgilendiren birçok konuya (ulaşım, modalar, eğlenceleriyle şe-
hir hayatı, savaş, çok partili döneme geçiş hazırlığı gibi) değinirken güncel dil tar-
tışmalarından uzak duruşu bizi Refik Halid’nin dilin bir müdahale konusu olması-
nı ısrarla reddettiği sonucuna götürecektir. 1951’de yazıldığı belirtilen Bugünün Sa-
raylısı’nın 1965 tarihli ikinci baskısında kitabın 1954’teki birinci baskısının kısaltıl-
mış olduğu açıklanıyor. Bu iki versiyon arasındaki bir karşılaştırma Refik Halid’in 
Bugünün Saraylısı’nda dil algısıyla ilgili bölümleri ne ölçüde romanın özüne ait 
saydığı hakkında belki aydınlatıcı olabilir. Çünkü romanının çekirdek olayından 
uzaklaşarak eski âdetler, yabancı diyarlar, insan ruhunun gariplikleri gibi konularda 
sohbete dalmayı seven, hatta belki bu eğiliminin farkında olarak bir yazısında ro-
manını “doldurmak”tan söz eden bir yazar sözkonusudur. Gene de, dil algısının 
Refik Halid’in bütün yazılarında olduğu gibi elimizdeki romanda da – örneğin kö-
le ticaretinin yasaklanması ve İstanbul zenginlerinin hizmetçi kullanma kültürü 
üzerine açtığı bir parantezden – daha merkezî bir yere oturduğu açıktır. Refik Halid 
– mizahı, üslup ustalığı, oluşturduğu dünyadaki canlılık ve ayrıntı zenginliği gibi 
çekici yanlarından başka – sadece bu dil algısının uyanıklığı açısından da tekrar 
okunmaya değer bir yazar olarak ilgimizi bekliyor. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ist Liebe! 
Über den ersten Roman der Schriftstellerin  
Sâmiha Ayverdi (1905-1993) 

Nazlı Kaner, Freiburg 

Vor 14 Jahren gab mir Dr. Semiha Yüksel, die damalige Leiterin der Kubbealtı 
Akademisi1, in Istanbul eine Kopie des ersten Romans der türkischen Schriftstel-
lerin und Mystikerin Sâmiha Ayverdi. Das Buch mit dem programmatischen Ti-
tel „Das ist Liebe!“ (Aşk Budur!) erschien 1938 im Istanbuler Verlag Maarifet 
Basımevi und ist seit langem vergriffen.2 In die seit 1993 erscheinende Gesamt-
ausgabe der Werke Ayverdis, die sorgsam gepflegt wird, ist es als einzige ihrer 
Publikationen nicht aufgenommen worden.3 Auf meine Nachfrage erklärte mir 
Semiha Yüksel, das Werk sei zu „schwärmerisch“, deshalb werde es, so wie es 
Sâmiha Ayverdi gewünscht habe, keinen Nachdruck geben. 

Sâmiha Ayverdi, die 1967 von Annemarie Schimmel als „«unzeitgemäße» aber 
dafür vielleicht um so reizvollere Schriftstellerin“ der deutschsprachigen Turkologie 
erstmals vorgestellt wurde4, ist bisher von der Forschung wenig beachtet worden5. 

1  Aufgabe der von den Geschwistern Ayverdi 1978 gegründeten Stiftung Kubbealtı Akademisi 
Kültür ve San’at Vakfı (www.kubbealti.com) ist die Pflege der osmanischen Kultur. Die Aka-
demie veranstaltet Seminare und Kurse und betreibt einen eigenen Verlag. 

2  Die Millî Kütüphane in Ankara verzeichnet laut Onlinekatalog (www.mkutup.gov.tr) ein 
Exemplar in ihren Beständen: Standnummer 1938 AD 1457. 

3  Die Gesamtausgabe umfasst gegenwärtig (Stand 2009) 37 lieferbare Titel. Nicht lieferbar 
sind zurzeit ihre ersten vier Romane; neben Aşk Budur! die 1977, 1976, und 1993 jeweils in 
zweiter Auflage erschienenen Batmayan Gün (1939), Mâbed’de bir Gece (1940) und Ateş Ağacı 
(1941). Ein Werkverzeichnis bietet Nazlı Kaner, Sâmiha Ayverdi (1905-93) und die osmanische 
Gesellschaft. Zur Soziogenese eines ideologischen Begriffs: osmanlı, Würzburg 1998, 115 f. 

4  Annemarie Schimmel, „Samiha Ayverdi: Eine Istanbuler Schriftstellerin“, in: Wilhelm 
Hoenerbach (Hg.), Der Orient in der Forschung: Festschrift für Otto Spies zum 5. April 1966, 
Wiesbaden 1967, 569-585, hier 584 (Original im Dativ). Annemarie Schimmel erwähnt das 
Buch in ihrem Essay als: Aşk bu imiş und übersetzt „Das wird wohl Liebe gewesen sein“. 

5  Über Sâmiha Ayverdis Konzept der osmanischen Gesellschaft siehe Kaner, Sâmiha Ayverdi. 
Ayverdi im Kontext der Forschung zur weiblichen türkischen Autobiografie in der frühen 
Republikzeit untersuchen Erika Glassen, „Die Töchter der letzten Osmanen“, in: Sabine 
Prätor u. a. (Hg.), Frauen, Bilder und Gelehrte: Studien zu Gesellschaft und Künsten im Osmani-
schen Reich. Festschrift Hans Georg Majer. Istanbul 2002, 347-386, und Nazan Aksoy, „A His-
torical Approach to Turkish Women’s Autobiographies”, in: Koray Melikoğlu (Hg.), Life 
Writing. Autobiography, Biography, and Travel Writing in Contemporary Literature, Stuttgart 
2007, 83-98. Eine Einführung in die Hauptkomponenten der Weltsicht Ayverdis gibt Erika 
Glassen, „The Turkish Writer Sâmiha Ayverdi (1905-1993) and her Dream of the Ottoman 
Past”, in: Mustafa Kaçar/Zeynep Durukal (Komp.), Essays in Honour of Ekmeleddin Ihsanoglu. 
Vol. 1 Societies, cultures, sciences: a collection of articles, Istanbul 2006, 363-379. Ausgeklammert 
bleiben hier die tendenziösen Publikationen über Ayverdi, die im Kreise ihrer Anhänger 
verfasst wurden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAZLI KANER 124 

Gewiss gewährt Ayverdi mystisch nicht-initiierten Lesern keinen leichten Zugang 
zu ihrer politisch stark polarisierenden und religiös-moralisierenden Literatur, die 
in der Türkei bis in die 1970er Jahre geflissentlich ignoriert wurde. Doch bietet ihr 
Werk durchaus Ansatzpunkte für die weitere Erforschung der türkischen Geistesge-
schichte, vor allem aber, als volkskundliche Quelle gelesen, der Alltagskultur der 
osmanischen Elite. In den folgenden Ausführungen soll der Debütroman dieser 
Schriftstellerin untersucht werden, die sich weniger durch die literarische Qualität 
oder Popularität ihrer Romane, sondern als „Leitfigur der konservativen Istanbuler 
Szene“6 einen Namen gemacht hat. Dabei liegt der Fokus darauf, wie dieser Ro-
man im Vergleich zu Ayverdis Gesamtwerk zu beurteilen ist – und, nicht zuletzt, 
ob die Entscheidung gegen eine Neuauflage tatsächlich und allein seiner schwär-
merischen Qualität geschuldet ist. 

1905 geboren, erlebte Sâmiha Ayverdi ihre Kindheit und Jugend unter dem 
Eindruck einer sich radikal wandelnden gesellschaftlichen und weltpolitischen 
Ordnung.7 So wuchs Ayverdi zwar mit allen Privilegien der osmanischen Aristokra-
tie auf, erlebte aber gleichzeitig als Angehörige der vom Wandel am stärksten be-
troffenen Schicht das Verschwinden von Lebensgewissheiten und den rasanten Un-
tergang einer seit Jahrhunderten bestehenden Kultur. Wie Ayverdi in ihren Kind-
heitserinnerungen8 schreibt, fand sie schon mit zwölf Jahren ihre geistige Heimat 
in der islamischen Mystik. Mit zweiundzwanzig Jahren, zwei Jahre nach dem Ver-
bot der Sufi-Orden, schloss sich Ayverdi dem Kreis um den Sufi-Şeyh und Galata-
saray-Absolventen Ken’an Rifâî9 an, dem spirituellen Führer (mürşit) ihrer Mutter, 
durch den nun auch sie ihre mystische Initiation erfuhr. 

Zwischen diesem Schritt, mit dem sie eine klare Haltung gegen die republikani-
sche Staatsideologie einnahm, und dem Erscheinen von Aşk Budur! im Todesjahr 
Atatürks (1938), liegen die ereignisreichen Jahre der ersten Periode der Türkischen 
Republik. Um sich von der als rückständig empfundenen osmanischen Vergangen-
heit deutlich abzugrenzen, strebten die Gründer des Nationalstaates danach, in-
nerhalb von kürzester Zeit eine neue, türkische Identität zu konstruieren, die sich 
auf ein idealisiertes frühes Türkentum in Zentralasien bezog. Zu den drastischen 
Maßnahmen des Reformprozesses auf dem programmatischen Boden der Ver-
westlichung, der die türkische Gesellschaft in einen als „fortschrittlich“ imaginier-
ten Zustand überführen sollte, gehörten auf kulturellem Gebiet etwa die Neu-

6  Glassen, „Die Töchter“, 381. 
7  In die 12 Jahre zwischen 1912 und 1924, in denen Ayverdi vom siebenjährigen Kind zur 

jungen Erwachsenen von neunzehn Jahren heranwuchs, fielen der jungtürkische Verfas-
sungsstreich, die Balkankriege, der Erste Weltkrieg, der türkische Befreiungskampf und die 
Republiksgründung mit Abschaffung von Sultanat und Kalifat. 

8  Sâmiha Ayverdi, Bir dünyâ’dan bir dünyâ’ya, Istanbul 1974, 132 f. 
9  Ken’an Rifâî gründete 1908 den auch für Frauen zugänglichen Konvent Hırka-ı Şerif Altay 

Ümm-i Ken’an Dergâhı im Istanbuler Stadtteil Fatih, der sich zu einem Treffpunkt für Dich-
ter, Intellektuelle und auch Angehörige anderer Religionen entwickelte. Über Rifâî vgl. 
Kaner, Sâmiha Ayverdi, 26-33. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS IST LIEBE! 125 

schreibung der Geschichte als eine türkisch-nationale, der Bruch mit dem Islam 
und der osmanischen Vergangenheit und die Sprachreform. Die zeitgenössische 
türkische Literatur reflektiert intensiv die Auswirkungen dieser politischen und kul-
turellen Neuorientierung auf die Gesellschaft: „Der Befreiungskrieg mit seiner pa-
triotischen Aufbruchstimmung, der Alltag der kleinen Leute, die Verwestlichung, 
ihre Probleme, aber auch ihre Auswüchse, soziale Veränderungen und Generatio-
nenkonflikt, die Kluft zwischen Stadt und Land, Intellektuellen und Volk, das wa-
ren zunächst die wichtigsten Themen des Romans.“10 

Der soziale und kulturelle Wandel hat auch Ayverdi aus ihrer konservativen, 
elitären Position heraus intensiv beschäftigt. Ihre vorwiegend im Istanbul des nie-
dergehenden Osmanischen Reichs angesiedelten Romane und Kurzgeschichten11 
sind ihr Medium, um fundamentale Kritik am in ihren Augen desolaten Zustand 
der türkischen Gesellschaft zu üben. Eine typische Figurenkonstellation in ihren 
Romanen ist die Gegenüberstellung des berechnenden, kalten, westlich orientier-
ten und moralisch zweifelhaften Menschen mit dem mystisch inspirierten, edlen 
und überlegenen Charakter. Zwischen diesen beiden Polen findet der suchende, 
orientierungslose oder verirrte Held schließlich durch die mystische Liebe, aşk, 
auf den „rechten“ Weg.12 Ayverdi lässt ihre Protagonisten das Schlüsselthema des 
gesellschaftlichen Diskurses der Zeit, die Identitätssuche zwischen östlicher und 
westlicher Kultur, leidenschaftlich ausleben und diskutieren, bettet dies aber kon-
sequent in eine vom Leitmotiv „aşk“ vorangetriebene Haupthandlung ein. In ih-
rem Weltbild, das tief im Sufismus eines Mevlana Celaleddin Rumi und ihm geis- 
tig nahe stehender türkischer Mystiker wie Yunus Emre wurzelt13, ist aşk, als  
spezifische Fähigkeit und Eigenschaft des religiös inspirierten Menschen, immer 
auch Antwort auf jedes gesellschaftliche und individuelle Problem und einzig 
mögliche Grundlage für eine harmonische Gesellschaft. 

Mit Publikationen wie İstanbul Geceleri (1952) oder Edebî ve Manevî Dünyâsı İçin-
de Fatih (1953) anlässlich der 500-Jahr-Feier zur Eroberung Istanbuls, gehört Sâmi-
ha Ayverdi zu den frühen Literatinnen und Literaten, die sich der idealisierenden 
Rückbesinnung auf die osmanische Gesellschaft und Kultur als sozial-harmoni- 
sche Ordnung auf der Grundlage eines türkisch geprägten Islams verschrieben ha-
ben. Mit ihren weiteren Schriften, vor allem der (eigenen) Familiengeschichte 
İbrâhim Efendi Konağı (1964), gelingt es ihr, durch die erzähltechnisch sehr geschick-
te Vermischung von real Erlebtem, Überliefertem und Fiktion, sich als authentische  

                                                                                          
10  Priska Furrer, Sehnsucht nach Sinn. Literarische Semantisierung von Geschichte im zeitgenössischen 

türkischen Roman, Wiesbaden 2005, 5. Hier in Anm. 20 auch weiterführende Literatur zur 
türkischen Romanliteratur der frühen Republik. 

11  Ayverdi verfasste von 1938 bis 1948 Romane und Kurzgeschichten. Nachdem ihr letzter 
Roman (Mesihpaşa İmamı) erschienen war, schrieb Sâmiha Ayverdi keine – formal gese- 
hen – fiktionale Literatur mehr, sondern Biographien, historische Abhandlungen, Erinne-
rungen und Aufsätze. 

12  So zum Beispiel in Batmayan Gün (1939), Ateş Ağacı (1941), Mesihpaşa İmamı (1948). 
13  Glassen, „The Turkish Writer Sâmiha Ayverdi”, 366. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAZLI KANER 126 

Zeitzeugin der verherrlichten osmanischen (türkisch-islamischen) Gesellschaft zu 
inszenieren.14 Parallel zur Rückkehr des Islams in die Öffentlichkeit und dem Er-
starken konservativer Kräfte in Gesellschaft und Politik, die sich ab den 1960er Jah-
ren zur Ideologie der Türkisch-Islamischen-Synthese (Türk-İslam-Sentezi, kurz TIS) 
formierten, gewann auch Ayverdi als deren Vorzeigefigur zunehmend an Bedeu-
tung. So entwickelte sich die „unzeitgemäße“ Schriftstellerin zu einer zentralen 
Persönlichkeit im ideologischen Umfeld der TIS, die sich heute „als Ideologie der 
Einheit und eines starken Staates (...) gegen den unaufhaltsam scheinenden Prozess 
der Ausdifferenzierung der türkischen Gesellschaft“15 richtet – verehrt als die „letz-
te Osmanin“ (son Osmanlı) und das „nationale Gedächtnis“ (millî hafıza).16 

Vor diesem Hintergrund liest sich Aşk Budur! überraschend, denn Sâmiha Ay-
verdi wählte für ihr Erstlingswerk ein für sie – im Blick zurück – völlig untypisches 
zeitliches und räumliches Setting, fern vom Istanbul des späten 19. und beginnen-
den 20. Jahrhunderts. Aşk Budur! handelt zur Zeit der Lahmiden-Dynastie im süd-
irakischen Hira unter dem Herrscher Mundhir III.17 in der ersten Hälfte des 
6. Jahrhunderts nach christlicher Zeitrechnung – also noch vor der Verkündung des
Islams durch den Propheten Muhammad.18 

Der in drei Teilen von Ayverdi als auktorialer Erzählerin angelegte Roman be-
ginnt am Hofe Mundhirs III. (Menzer) am Vorabend des Empfangs von Marküs, 
des byzantinischen Gesandten. Der junge Hofarzt Hamza sinniert über seine un-
erwiderte Liebe zu Meryem, Tochter des einflussreichen Höflings Zeyyad, die er 

14  Ausführlicher: Kaner, Sâmiha Ayverdi, 103-109. 
15  Furrer, Sehnsucht nach Sinn, 4. Zur Türkisch-Islamischen Synthese siehe Martin Strohmeier, 

Seldschukische Geschichte und türkische Geschichtswissenschaft. Die Seldschuken im Urteil moderner 
türkischer Historiker, Berlin 1984; Günter Seufert, Politischer Islam in der Türkei. Islamismus als 
Ausdrucksmittel einer sich modernisierenden Gesellschaft, Bremen 1995. 

16  Gürbüz Azak, „Son Osmanlı“, in: Kubbealtı Akademi Mecmuası, 22,2-3 (1993), 75-76, und 
Ergun Göze, „O, Millî Vicdandır”, in: Kubbealtı Akademi Mecmuası, 17,4 (1988), 81. Der 
jüngst verstorbene nationalistische Schriftsteller Ergun Göze gehörte zur Gründergenerati-
on der Kubbealtı Akademisi. Ein Nachruf erschien am 19.10.09 in der Onlineausgabe der 
Tageszeitung Hürriyet. 

17  St. 554 n. Chr. Das südlich von Kufa gelegene arabische Fürstentum Hira (nicht zu ver-
wechseln mit dem Berg Hirā, wo Muhammad seine erste Offenbarung erhielt), ein Vasal-
lenstaat der persischen Sassaniden, wurde von der Dynastie der Lahmiden beherrscht. 
Über die vorislamischen Lahmiden berichten zahlreiche arabische Historiker, darunter aṭ-
Ṭabarī (st. 923), Ibn Hişām (st. 829/834) und al-Masʿūdī (st. 957). Weiterführende Litera-
tur: Gustav Rothstein, Die Dynastie der Lakhmiden in al-Hîra. Ein Versuch zur arabisch-
persischen Geschichte zur Zeit der Sasaniden, Berlin1899; Bernard Lewis, Die Araber. Aufstieg 
und Niedergang eines Weltreichs, Wien 1995 und vor allem Theresia Hainthaler, Christliche 
Araber vor dem Islam, Leuven 2007, mit umfassender Bibliographie zum Thema. Siehe auch 
Isabel Toral-Niehoff (FU Berlin), „Stammesfürsten und Dichterkönige – die arabischen 
Christen und das Reich der Lahmiden“ (erscheint 2011). 

18  Der Frage, ob Aşk Budur! nach formalen Kriterien der Gattung des historischen Romans 
zuzuordnen ist, wird hier nicht nachgegangen. Zur neueren Gattungsforschung und der 
Anwendung ihrer Analysekriterien auf die türkische literarische Geschichtsschreibung: Fur-
rer, Sehnsucht nach Sinn. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS IST LIEBE! 127 

nur heiraten möchte, wenn es ihm gelingt, ihr Herz zu erobern. Doch Meryem liebt 
weder ihn noch einen anderen, Liebe ist ihr fremd. Während des Empfangs weckt 
die schöne Meryem ungewollt die Begierde des zügellosen Byzantiners. Geistesge-
genwärtig verweigert sich Mundhir dessen Forderung, ihm Meryem zu geben (ver-
mek), mit einer Lüge: Sie sei Hamza versprochen. Meryem und Hamza müssen hei-
raten. Gleich nach der Hochzeit wird Hamza nach Ägypten beordert, um den er-
krankten Pharao (Mısır Firavunu) zu heilen. Mit der nächsten Karawane reist Hamza 
nördlich des Toten Meers entlang über Arona und Askalon nach Gaza, von dort per 
Schiff weiter nach Dimyat und Helyopalis.19 Wie berauscht von seinen intensiven 
Gedanken an Meryem, verspürt er weder Hunger noch Durst, obwohl der Weg in 
der heißesten Jahreszeit durch die Wüste führt und das Wasser knapp ist. Hier hat 
Hamza einen verstörenden Traum: „In seinem Traum sah er eine fremde Hand, 
hörte er eine fremde Stimme, aber er sah nicht, wem diese Hand, diese Stimme ge-
hörte. Diese Hand zeigte gen Himmel auf den Mond und auf einen Stern, der sich 
dem Mond in beängstigender Weise angenähert hatte. Sie (die Stimme) sprach: 
Sieh, in wessen Stimme deine Geliebte klingt (bak sevgilin kimin sesinde!)!“20 

Schnell gelingt es Hamza, den Pharao zu heilen, er macht sich auf, „die ägypti-
sche Kultur aus der Nähe zu erkunden, besonders die gerade im Bau befindliche 
Pyramide zu untersuchen.“21 Dabei wird die Begegnung mit dem Sklaven Ömer, 
dessen stolze Haltung Hamzas Aufmerksamkeit erregt, zum Schlüsselerlebnis. 
Ömer gehört zum Stamm der Ebüşşettar, der unter dem Stammesfürsten Yusuf in 
der Umgebung von Hira angesiedelt ist. Hamza ist fasziniert von der Kraft der 
Worte Ömers, der ihm von dem einen, seinem Gott (Allah), von Liebe (aşk) und 
von Yusuf, seinem weltlichen und geistigen Führer erzählt. Ganz beiläufig schließt 
sich Hamza Ömers monotheistischem Glauben an, während sie bei einem Besuch 
des Heiligtums von Memphis die götzendienenden Menschen beobachten: „Ömer 
fasste Hamza an der Schulter und rief: Sieh sie dir an, Hamza, diese Bedauernswer-
ten! Ich hoffe, du teilst mit ihnen nicht den Glauben an diese Sinnlosigkeiten! 
Feuer, Ochsen, Steine, die Sonne anzubeten – sei voller Mitleid angesichts dieses 
gedanklichen Wildwuchses ... Hamza fiel es nicht schwer, auf die Götzendienerei 
zu verzichten. Er wusste sowieso, dass sie nur auf falschen (düzme) und primitiven 
(ibtidaî) Wahnvorstellungen (vahime) beruhte...“22 Schließlich bewirkt Hamza 
Ömers Freilassung und reist mit ihm zurück nach Hira. 

Der umfangreichste, dritte Teil des Romans ist vor allem den mystischen Bot-
schaften Yusufs gewidmet. Gleich bei der ersten Begegnung erkennt Hamza in 
Yusuf die Traumerscheinung, wagt aber nicht, ihn um eine Deutung zu bitten. Er 

                                                                                          
19  Dimyat (tr.), arab. Dumyat, ca. 200 km nördlich von Kairo; „Helyopalis“, wohl das antike 

Heliopolis nordöstlich von Kairo. 
20  Ayverdi, Aşk Budur!, 62 f. 
21  Ayverdi, Aşk Budur!, 78. Der letzte Pyramidenbauer war Ahmose, Begründer der 18. Dynas- 

tie, lebte gegen 1560-1525 v. Chr. 
22  Ayverdi, Aşk Budur!, 99-100. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAZLI KANER 128 

ist tief beeindruckt von der charismatischen Führerpersönlichkeit: „Yusufs Worte 
waren von ergreifender Harmonie. Der lebenserfahrene Hamza, der schon viele 
Herrscher und im offiziellen wie privaten Rahmen große Persönlichkeiten getrof-
fen hatte, für den der Umgang mit den Würdenträgern ganz selbstverständlich 
war, begann, angesichts dieses bescheiden gekleideten, ausnehmend freundli-
chen, aber durch göttliche Kraft erhabenen Stammesfürsten, zu zittern.“23 Auch 
für Meryem ist die Begegnung wie ein coup de foudre. Sie verliebt sich (un)sterb- 
lich in Yusuf, schon bald erkennen sie ihre Seelenverwandtschaft. „Als würden 
sich ihre Herzen (gönül) über eine geheime, zwischen ihren Herzen (kalp) errichte-
te Brücke gegenseitig besuchen. Aber dieses Kommen und Gehen konnte man 
weder sehen noch hören. Jeder Atemzug Yusufs strömte wie eine Sintflut aus Feu-
er direkt in Meryems Herz.“24 Hamza und Meryem werden zu ständigen Gästen 
in Yusufs Haus, das er mit seiner Frau Ümmül Bedr, genannt Billi, seinem Freund 
und Diener Mahbub und dessen Frau Sude bewohnt.25 Umringt von seinen 
Adepten (mürit) belehrt und erbaut Yusuf als mürşit die gebannt Lauschenden mit 
seinen Gedanken, die um die Beschaffenheit der Welt und des Menschen kreisen, 
um stets und in immer wieder neuen Worten auf die allem innewohnende Macht 
der Liebe zurückzukommen. Immer häufiger spricht er nur für Meryem: „Über 
die Liebe spricht man in drei Begriffen. Der Liebende, der Geliebte und die Liebe. 
Aber in Wahrheit sind alle drei nur Eins. Der Geliebte ist der Spiegel des Lieben-
den, die Liebe ist ihr Ganzes. Die Gestalt, die einem Menschen gegenüber sicht-
bar wird, der in den Spiegel schaut, hat keinen Körper; sie ist der Schatten des 
Schauenden. Ebenso gelten auch die Zuneigung und die Leidenschaft, die der 
Liebende gegenüber dem Geliebten verspürt, seinem eigenen Abbild, seiner eige-
nen Liebe. Weil zwei liebende Menschen die Ursache und das Wesen ihrer Liebe 
nicht kennen, erscheint sie ihnen doppelt. Aber der Liebende ist der Geliebte; 
und der Geliebte der Liebende. Nun, das ist Liebe (aşk budur), Meryem!“26 

Das Liebesverhältnis zwischen Yusuf und Meryem gestaltet sich zunehmend 
dramatisch. Für Yusuf ist Meryem wie „ein Stern, der von meiner Seele gefallen 
ist.“27 Er erklärt: „Du liebst mich, weil du in mir die absolute Manifestation der 

23  Ayverdi, Aşk Budur!, 118. 
24  Ayverdi, Aşk Budur!, 151.  
25  Die regelmäßigen Treffen bei Yusuf erinnern an die Zusammenkünfte (sohbetler) in Ken’an 

Rifâîs Haus im Istanbuler Stadtteil Fatih. 1991/1992 publizierte Sâmiha Ayverdi Gespräche 
(Sohbetler) mit Ken’an Rifâî. Hier beschreibt sie, wie sich die Adepten um Rifâî versammel-
ten und Gespräche über die weltliche und mystische Liebe führten: Sohbetler. Ken’an Rifâî, 
2 Bde., Istanbul 1991/1992. 

26  Ayverdi, Aşk Budur!, 148. Hier zeigt sich der tiefe Einfluss Rumis, „der unübertreffliche 
Meister von Liebe und Leidenschaft im höchsten Sinne“ (Annemarie Schimmel, Mystische 
Dimensionen des Islam. Die Geschichte des Sufismus, München 1992, 415). Über die Bedeutung 
der Liebe in der islamischen Mystik des Osmanischen Reichs, bzw. der Türkei: Schimmel, 
Mystische Dimensionen des Islam; Fuat Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutesavvıflar, Ankara 
1966. 

27  Ayverdi, Aşk Budur!, 174. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS IST LIEBE! 129 

Liebe (aşkın mutlak zuhurunu) erblickt hast; und ich liebe dich, weil ich mich in 
dir gesehen habe.“28 Während sein Leben durch Meryem keineswegs aus der ge-
wohnten Bahn gerät, er sich vielmehr bemüht, den Schein und den geziemenden 
Abstand zu wahren, steigert sich Meryems Liebe bis zur Besessenheit. Warum, 
fragt die Erzählstimme Ayverdi, liebt Meryem Yusuf? „Weil für sie außer Yusuf 
kein anderes Wesen der Schöpfung es wert ist, geliebt zu werden .... Meryem 
liebt (sev-) Yusuf nicht nur, sie betet ihn an (tap-). Wie banal und bedeutungslos 
ist das Verliebtsein (sevmek lâfzı) doch im Vergleich zur Liebe (aşk).“29 Meryem 
magert ab und fiebert nach Yusuf, der für sie zur Projektionsfläche der totalen 
Vereinigung mit dem (weltlichen) Geliebten wird: „Es gibt keine zwei Geschöpfe 
namens Yusuf und Meryem... Für Meryem war die Erde, der Himmel, alles nur 
ganz allein Yusuf, nur er...“30 In dieser sich zuspitzenden Situation drängt Mer- 
yems Vater, dem der einflussreiche Charismatiker ein Dorn im Auge ist, Mundhir  
dazu, Yusuf fortzuschicken. Yusuf ist damit einverstanden, das Land für ein Jahr 
zu verlassen. Am Tag seines Aufbruchs setzt er Hamza davon in Kenntnis, der 
sich nun endlich eingesteht, dass Meryem nicht für ihn, sondern für Yusuf be-
stimmt sei. Doch Meryem, zu schwach und zu krank, stirbt in Hamzas Armen. 

„It seems to me“, beschreibt Erika Glassen die Ayverdi eigene Erzählform, „she 
learned from the Mesnevi how to convey moral messages by stories.“31 Das hinge-
bungsvolle, nahezu ekstatische Reflektieren über die weltliche und mystische Lie-
be, das Vermitteln moralischer Botschaften im Rahmen einer Haupthandlung mit 
einer Fülle darin eingebetteter mystischer Lehren – das ist das wichtigste Anliegen 
von Aşk Budur! und gleichzeitig die große Konstante im gesamten Werk Ayverdis. 
Doch ein kurzer vergleichender Blick zeigt, dass auch zentrale Charaktere und Mo-
tive ihres erzählerischen Werks in Aşk Budur! schon angelegt sind. Da ist Meryem, 
die suchende, orientierungslose Heldin, die, wie Aliye in Batmayan Gün oder Imam 
Hâlis in Mesihpaşa İmamı einen inneren Wandlungsprozess im Zeichen der Liebe 
durchlebt, wenngleich hier ohne Happy End. Oder Billi, Yusufs unattraktive, ihn 
selbstlos liebende Frau, die das Liebesverhältnis mit der jüngeren Rivalin mitleidig 
duldet und die in Mesihpaşa İmamı als Imam Hâlis’ Frau Gülsüm wiederkehrt. 
Würde man die im vorislamischen, arabischen Hira agierenden Figuren aus ihrer 
historischen Kulisse herausschneiden und in das Istanbul des beginnenden  
20. Jahrhunderts einsetzen – sie würden sich dort harmonisch einfügen.32 Auch die 

                                                                                          
28  Ayverdi, Aşk Budur!, 196. 
29  Ayverdi, Aşk Budur!, 170. 
30  Ayverdi, Aşk Budur!, 154. 
31  Glassen, „The Turkish Writer Sâmiha Ayverdi”, 367. 
32  Mit Meryem hat Ayverdi eine interessante, zeitgenössische Figur konzipiert (deren manche 

Züge, am Rande bemerkt, die autobiografische Deutung geradezu herausfordern). Auto-
nom und selbstbestimmt verweigert sie sich den Erwartungen der Gesellschaft. Obwohl sie 
sich in ihrer Liebe zu Yusuf völlig aufzulösen scheint, besitzt sie einen starken Willen, den 
sie gegen alle Widerstände in der Gesellschaft durchsetzt oder, wenn es ihr nicht mehr ge-
lingt, stirbt. Dabei gesteht ihr die Gesellschaft einen großen Spielraum zu. Weder lässt sie 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAZLI KANER 130 

kritische Haltung gegenüber „dem Westen“, ein immer wiederkehrendes Motiv in 
Ayverdis Romanen, ist als beiläufiger Nebenstrang eingearbeitet, sehr gewollt und 
drastisch gezeichnet: „Der byzantinische Botschafter Marküs war klein und 
schmächtig, blond, bleich und mit schlammig-gelblichen Augen. Auf seinen blas-
sen Wangen zeichneten sich rote Striemen ab, als hätte er gerade eine Ohrfeige be-
kommen. Sein Mund war nicht mehr als eine lippenlose, violette Umrandung. Am 
auffälligsten in Marküs’ Gesicht aber waren die Misstrauen erweckenden dreisten 
und höhnischen Blicke seiner schlammfarbenen Augen. Doch in diesen Blicken lag 
unbestreitbar eine teuflische Intelligenz und Gerissenheit.“33 Marküs scheitert in 
seinem Versuch, sich Meryem anzueignen und (sexuell) auszubeuten. Und auch 
Franklen, Meryems byzantinischem Kunstlehrer, ergeht es nicht besser: Meryem 
zerschmettert seine Skulptur, und zeigt damit, dass ihr seine Arbeit nichts bedeu-
tet. Der Westen scheitert auf der ganzen Linie, wird nach Hause geschickt: „Marküs 
und der Bildhauer Franklen saßen, sich gegenseitig tröstend, in einer Ecke. Franklen 
würde nun auch mit der Gefolgschaft des Gesandten nach Byzanz zurückkehren. 
Da Meryem seine Skulptur zerbrochen hatte (...) und sich nicht entschließen wollte, 
eine neue zu beauftragen – was hatte er hier noch zu suchen (...)?“34 

Spannend ist nun die Frage, welche Konsequenzen das für Ayverdi untypische 
zeitliche und räumliche Setting hat. Zunächst natürlich: Im vorislamischen Fürs- 
tentum Hira gab es weder Muslime noch Türken. Das mag der jungen Ayverdi  
in ihrem Anliegen, das „Hohelied der mystischen Liebe“35 zu schreiben, gleich-
gültig gewesen sein. Das Setting könnte man aber auch als Flucht in die Historie 
verstehen, um sich der ungeliebten politischen und gesellschaftlichen Realität zu 
entziehen, die ihrer osmanischen Identität und ihrem mystischen Weltbild keine 
Daseinsberechtigung einräumte. So wird das religiöse Bezugssystem des von Ay-
verdi besungenen mystischen Weltbildes, also der Islam (als tasavvuf, Sufismus, 
nicht taassup, Fanatismus), in Aşk Budur! nicht ein einziges Mal erwähnt – und 
kann auch nicht erwähnt werden, soll die historische Glaubwürdigkeit gewahrt 
bleiben.36 Schließlich spielen sich die Geschehnisse circa 80 bis 90 Jahre vor der 

sich in eine Heirat drängen (die Heirat mit Hamza war ein politisches Muss), noch hindert 
ihr Status als Ehefrau sie später daran, ihre Liebe zu Yusuf offen zu zeigen und mit ihren 
heimlichen Besuchen bei ihrem Geliebten Grenzen zu überschreiten. Sie ist nicht kom-
promissbereit und findet stets deutliche, oftmals verletzende Worte. „Herzlose Meryem“ 
(Gönülsüz Meryem) wird sie im ganzen Reich genannt und Mundhir bemerkt voller Mitleid 
mit ihrem Vater: „Deine Tochter braucht eine andere Welt als unsere, damit sie leben kann 
(...)!“ (Ayverdi, Aşk Budur!, 154). Meryem könnte man sich auch als junge Oberschichts- 
türkin der 1920er, 1930er Jahre vorstellen, ihrer Gesellschaft entfremdet (Bruch mit dem 
Alten), nicht an ihre Götzen (republikanische Ideale) glaubend und nicht bereit, sich der 
Gesellschaft anzupassen (Rückzug in die Welt der Mystik). 

33  Ayverdi, Aşk Budur!, 16. 
34  Ayverdi, Aşk Budur!, 45. 
35  Schimmel, „Samiha Ayverdi“, 570. 
36  Trotz einiger grober historischer Fehler glaube ich, dass es Ayverdi um einen realen und 

nicht fiktiven historischen Rahmen ging und sie sich gezielt Kenntnisse angeeignet hat. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS IST LIEBE! 131 

ersten Offenbarung Muhammads ab. Der Text weicht der Frage nicht aus, nennt 
die monotheistische Religion aber auch nicht beim Namen: 

(Mundhir:) 
– Nun Yusuf, man sagt über dich, dass du nicht an Götzen (putlar) glaubst, stimmt das? 
– Das ist sehr richtig, mein Herrscher! 
– Hm... das heißt, du glaubst nicht an Götzen? Gibt es denn gar nichts woran du 
glaubst? 
– Gott (Allah)! 
– Und was ist das für einer? Gibt es denn außer den Götzen einen Gott? 
– Gibt es dich, mein Herrscher? 
– Natürlich! 
– Dann ist die Existenz Gottes (Allahın mevcudiyeti) auch natürlich (tabiîdir). Was ist na-
türlicher, als dass jedes Geschaffene, so wie auch du geschaffen bist (yaradılmışsın), einen 
Schöpfer hat? „Gibt es Gott“ zu fragen, heißt, „gibt es mich, gibt es die Welt und die 
Dinge, die ich sehe“ zu fragen. Wenn Gott nicht existierte, gäbe es auch dich nicht und 
weder Diesseits noch Jenseits (bu âlemler)“.37 

Faktisch war das arabische Fürstentum Hira, das stark von der christlich-
hellenistischen Kultur Syriens beeinflusst war, „ein Zentrum des Christentums“.38 
Der monotheistische Yusuf und seine Getreuen müssen demnach als Christen 
gedeutet werden. Dafür sprechen auch die Namen, die Ayverdi ihren Protago- 
nisten gab: Yusuf / Joseph und Meryem / Maria39 sowie die eindeutigen Bezüge  
zur biblischen Josephsgeschichte aus der 12. Sure des Korans, die Ayverdi wohl 
als Inspirationsquelle gedient hat. Sie ist vor allem in Form des persischen Epos 
Yusuf-u Zulayha in die osmanische und türkische Literatur eingeflossen40 und kur-
sierte in vereinfachter Erzählweise in den türkischen Volksbüchern. So trägt Yusuf 
charakteristische Züge des schönen Propheten Joseph. Billi erzählt: „Die Frauen 
ließen Yusuf einfach nicht in Ruhe; zwar gefielen ihm die Aufmerksamkeit und 
auch die schönen Frauen, aber er wählte keine von ihnen zur Frau. Sogar die rei-
che Witwe eines verstorbenen Stammesfürsten schickte ihm ständig Botschaften. 
Wir staunten über die von allen Seiten regnenden Angebote.“41 Auch die Sym-
bolik aus Josephs Traum (Sure12/4): „Vater, ich habe (im Traum) elf Sterne und 

                                                                                                                                                                                                                          

Allerdings nicht ausreichend, um eine ihr fremde Zeit und Gesellschaft glaubwürdig gestal-
ten zu können. 

37  Ayverdi, Aşk Budur!, 250. 
38  Albert Hourani, Die Geschichte der arabischen Völker, Frankfurt 2000, 32. Dazu auch Haintha-

ler, Christliche Araber, 83 ff. Hira konvertierte zum nestorianischen Christentum, bevor es 
633 von den Muslimen eingenommen wurde. Vgl. Lewis, Die Araber, 41. 

39  Ungewiss bleibt hier, ob Ayverdi den biblischen Joseph mit dem neutestamentarischen  
Joseph, Marias Mann, verwechselte oder bewusst mit den Namen spielte. 

40  Über die Josephsgeschichte im Koran und in der türkischen Literatur siehe Erika Glassen, 
„Die Josephsgeschichte im Koran und in der persischen und türkischen Literatur“, in: Franz 
Link (Hg.), Paradeigmata: literarische Typologie des Alten Testaments, Berlin 1989, 169-179. 

41  Ayverdi, Aşk Budur!, 158. Die Schönheit Josephs ist in der Türkei sprichwörtlich und viel 
besungen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NAZLI KANER 132 

die Sonne und den Mond gesehen. Ich sah sie (voller Ehrfurcht) vor mir nieder-
fallen.“42 gleicht jener in Hamzas Traum, ebenso Yusufs Metapher vom „Stern, 
der von meiner Seele gefallen ist.“43 

Zwar ist kaum anzunehmen, dass Ayverdi bei ihrer „Flucht in die Historie“ ihr 
mystisches Weltbild auf einen von Arabern gelebten christlichen Glauben zu-
rückführen wollte. Doch der historische Rahmen, die realistische Erzählform und 
die christlichen Bezüge, auch wenn sie aus islamischen und volkstümlichen türki-
schen Quellen geschöpft werden, müssen im logischen Schluss dazu führen, die 
christliche Religion als das Bezugssystem und die Araber als die Protagonisten 
der von Ayverdi gelebten und geliebten Mystik zu interpretieren. Die Frage, wel-
cher Religion die vorislamischen Monotheisten angehörten, mag für Ayverdi 
1938 noch bedeutungslos gewesen sein, gelten doch Judentum und Christentum 
im Koran ohnehin als Vorstufen des Islams bzw. der Islam gar als die ältere Reli-
gion.44 Doch kann man sich gut vorstellen, dass die faktische historische Dimen-
sion des Romans ab dem Moment problematisch wurde, als Ayverdis Mystik als 
konstituierendes Element in die nationalistische Türk-İslam-Sentezi einfloss und 
als genuin osmanisch historisch begründet wurde45: Der Roman erhält im ideolo-
gisierten Blick zurück eine geradezu häretische Grundkonfiguration, neben der 
die Schwärmerei, ein paar historische Ungereimtheiten und möglicherweise zu 
offensichtliche autobiografische Bezüge schlicht verblassen. So erweist sich Aşk 
Budur! als der unzeitgemäße Roman einer heute in der Türkei durchaus zeitge-
mäßen Schriftstellerin. 

42  Koran, Sure 12 / 4 (Joseph) in der Übersetzung von Rudi Paret, 5. Auflage, Stuttgart u. a. 
1989, 165. 

43  Als weitere Hinweise auf die Josephsgeschichte deute ich Yusufs Reise nach Ägypten und 
seine Begegnung mit dem Pharao sowie Meryem, die wie Suheila die Skulptur (den Göt-
zen) des byzantinischen Künstlers zerbricht. 

44  So versteht sich der Islam zwar in Kontinuität mit den früheren prophetischen Sendungen 
der Juden und Christen, definiert sich jedoch als die endgültige Gestalt der Religion wie 
auch Muhammad als das Siegel der Propheten und hebt somit alle früheren Formen der 
Religion und deren Gesetze auf. Vgl. z. B. Adel Theodor Khoury, Der Islam und die westliche 
Welt, Darmstadt 2001, 15 f. oder Annemarie Schimmel, Der Islam, Stuttgart 1990, 18 f. 

45  Über die Ideologisierung des Begriffs siehe Kaner, Sâmiha Ayverdi. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erinnerungen und (Auto)biographisches 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Verlierer der türkischen Militärrevolution  
von 1960 

Martin Strohmeier, Nicosia 

Das türkische Militär: eine Welt für sich? 

Armeen weltweit sind nicht bekannt als Muster von Transparenz; eine Tendenz zur 
Geheimhaltung ist ihnen inhärent. Das türkische Militär gilt gemeinhin als eine 
besonders streng nach außen abgeschirmte, praktisch autonome und mit umfas-
senden Kompetenzen und Kontrollmöglichkeiten ausgestattete Institution, die 
höchst ungern einen Blick auf ihr Innenleben erlaubt.1 Namentlich das Offiziers-
korps sei, so die weit verbreitete Annahme, eine Welt für sich.2 Mehr als die Hälfte 
(nämlich 6 von 11) der türkischen Staatspräsidenten waren ehemalige Offiziere. 
Generell reicht die Macht der Militärs tief in den zivilen Staatsapparat hinein. Eine 
wichtige Rolle spielt dabei eine weite Auslegung des Begriffes „nationale Sicher-
heit“, denn auch politische, wirtschaftliche und soziale Themen, die im Nationalen 
Sicherheitsrat (in dem Militärs und Regierung vertreten sind) diskutiert werden, fal-
len in den Bereich nationale Sicherheit.3 Der Etat der Streitkräfte ist der Kontrolle 
des Parlaments weitgehend entzogen.4 Die Beschneidung des Einflusses des Mili-

1  Gerhard Weiher, „Die innenpolitische Rolle des Militärs“, in: Klaus-Detlev Grothusen 
(Hg.), Südosteuropa-Handbuch IV. Türkei, Göttingen 1985, 303-315, hier 307. Ausführlicher 
dazu Gerhard Weiher, Militär und Entwicklung in der Türkei 1945-1973. Ein Beitrag zur Unter-
suchung der Rolle des Militärs in der Entwicklung der Dritten Welt, Opladen 1978, 114-148. 

2  Dagegen ist die „Welt der Zivilisten“ die „Außenwelt“, Mehmet Ali Birand, Shirts of Steel. 
An Anatomy of the Turkish Armed Forces, London/New York 1991, 100.William Hale charak-
terisiert das Militär in seinem Vorwort zu Birands Buch (VIII) als „hidden world“, William 
Hale, Turkish Politics and the Military, London/New York 1994, 319: „…differentiation of 
the military from civil society…“. 

3  Orhan Erkanlı, eines der „radikalen“ Mitglieder des Komitees für Nationale Einheit (Milli 
Birlik Komitesi), das am 27. Mai 1960 die Macht ergriff, äußerte 1974: „Vom Reispreis über 
Straßen bis hin zu touristischen Zentren gibt es kein einziges Problem in diesem Land, das 
nicht mit nationaler Sicherheit zusammenhängt. Und wenn jemand zufällig ein tiefsinni-
ger Denker ist, dann ist auch das eine Angelegenheit für die nationale Sicherheit“, Feroz 
Ahmad, The Making of Modern Turkey, London 1993, 130. Ahmad gibt keinen Fundort für 
das Zitat an. In der türkischen Übersetzung seines Buches lautet das Zitat (ebenfalls ohne 
Quellenangabe) folgendermaßen: „Bu ülkede pirinç fiyatlarından karayollarına ve turistik 
yörelere kadar ulusal güvenlikle ilgili olmayan tek bir sorun yoktur. Eğer çok derin bir 
düşünürseniz, bu da bir ulusal güvenlik meselesidir“, Modern Türkiye’nin Oluşumu, 2. Auf-
lage, Istanbul 1994, 184. 

4  Nezir Akyeşilmen, „Yasama: Türkiye Büyük Millet Meclisi“, in: Ali Bayramoğlu/Ahmet In-
sel (Hg.), Almanak Türkiye 2006-2008. Güvenlik Sektörü ve Demokratik Gözetim, Istanbul 
2009, 13-21. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARTIN STROHMEIER 136 

tärs in Staat und Gesellschaft5 ist eine der Bedingungen („Kopenhagen-Kriterien“), 
die an die Aufnahme der Türkei in die EU geknüpft werden.6 

Es hat den Anschein, dass Transparenz in den Streitkräften tabu ist, und Dis-
kretion oberstes Prinzip; Verstöße dagegen werden gerichtlich verfolgt. Ein Bei-
spiel aus der jüngeren Vergangenheit für den Versuch, Kritik und Missstände 
nicht an die Öffentlichkeit dringen zu lassen und die Reihen zu schließen, ist das 
Verfahren gegen die türkische Journalistin Nadire Mater. In ihrem Buch Meh-
med’in Kitabı berichten Soldaten (überwiegend Rekruten) über ihre bedrückenden 
Erfahrungen im Krieg mit der „Arbeiterpartei Kurdistans“ (Partiya Karkeren Kurdi-
stan, PKK) in Südostanatolien.7 Mater wurde wegen Beleidigung der Armee an-
geklagt, jedoch freigesprochen. 

Selbst im Zeitalter des Internets, in dem kaum etwas verborgen bleibt und In-
terna durch rasante Nachrichtenübermittlung publik werden, scheint das Militär 
in der Lage, durch Einschränkungen und Verbote die Veröffentlichung von Vor-
gängen im Militär zu unterbinden. So wurde im Februar 2001 die Militär-
kritische Web-Seite subay.net, in der Angehörige der Streitkräfte ihre Sorgen und 
Nöte artikulieren konnten, unter Androhung strafrechtlicher Schritte auf der 
Grundlage des notorischen Artikels 159 des Türkischen Strafgesetzbuches (u. a. 
Beleidigung des Militärs) nach knapp halbjähriger Präsenz still gelegt.8 Inzwi-
schen ist subay.net wieder im Netz; möglicherweise um den Preis der Domestika-
tion?9 Langfristig indes werden wohl die modernen Medien die Isolierung des 
Militärs aufweichen. 

5  Eine rezente und knappe Einführung in den Themenkomplex bietet William Hale, „Tur-
key: The role of the military in politics“, in: Erik-Jan Zürcher (Hg.), Turkey in the Twentieth 
Century, Berlin 2008, 65-87. Vgl. auch Frank Tachau/Metin Heper, „The State, Politics and 
the Military in Turkey“, Comparative Politics, 16/1 (1983), 17-33. 

6  Commission of the European Communities, Turkey 2009 Progress Report (14.10.2009), 10 f. – Ei-
ne besondere Ausformung des Klandestinen bis hin zur Sphäre der Geheimbündelei ist 
das geheime Netzwerk Ergenekon, eine Organisation bestehend aus ehemaligen und akti-
ven Offizieren aus Polizei und Militär sowie Zivilisten, der Vorbereitungen zu einem 
Putsch und Verschwörung zur Ermordung Intellektueller vorgeworfen werden bzw. die 
Planung von Aktionen, die ein „Gefühl der Unsicherheit in der Gesellschaft“ hervorrufen 
sollte. Der Komplex wird gegenwärtig vor Gericht untersucht. 

7  Untertitel: Güneydoğu’da Savaşmış Askerler Anlatıyor, Istanbul 1999; eine deutsche Ausgabe 
erschien unter dem Titel Mehmets Buch. Türkische Soldaten berichten über ihren Kampf gegen 
kurdische Guerillas, Frankfurt 2001. 

8  Art. 301 des neuen STGB von 2005 entspricht ganz überwiegend dem alten Artikel 159. 
Weitere relevante Artikel in diesem Zusammenhang sind Art. 318 „Distanzierung des Vol-
kes vom Militär“ und Art. 319 „Aufwiegelung zum Ungehorsam“. Siehe Yaman Akdeniz, „ 
Internet Governance and Freedom in Turkey“, 2003: www.cyber-rights.org/documents/ 
osce_turkey_paper.pdf (13.12.2009). Siehe auch www.info-turk.be/270.htm (06.12.2009). – 
Nach einer Meldung in Sabahonline vom 13.2.2001war die treibende Kraft hinter der Ein-
richtung der Web-Seite die Ehefrau eines Offiziers. Als Zweck der Web-Seite gab sie die 
„Verbreitung kemalistischen Gedankenguts“ an. 

9  Das heutige subay.net bezeichnet sich als „unabhängige Nachrichten-Site für Soldaten“, die 
keinerlei Verbindung mit den türkischen Streitkräften habe: www.subay.net/hakkimizda 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN VERLIERER DER TÜRKISCHEN MILITÄRREVOLUTION VON 1960 137 

Ein Fenster zum Militär: Selbstzeugnisse von Offizieren 

Die Abschottung von der „Außenwelt“ war aber nie total. Wie war es dann um 
Offenheit und Öffentlichkeit im türkischen Militär in den letzten hundert Jahren 
bestellt? Darüber könnte speziell ein Genre Auskunft geben, nämlich die zahlrei-
chen Memoiren von Offizieren. Im Unterschied zu den „ungefilterten“, „authen-
tischen“, spontanen, kurzlebigen und tagesaktuellen Stellungnahmen, z. B. in su-
bay.net, sind Autobiographien und Memoiren weniger geeignet, die angestrebte 
Diskretion zu verletzen, weil sie des Schreibaktes bedürfen und dadurch tenden-
ziell an Authentizität und Aktualität verlieren. Die Erörterung militärischer In-
terna (abgesehen von Belangen, die strikter Geheimhaltung unterliegen) aus ver-
gangenen Jahren oder Jahrzehnten gilt nicht mehr als Verstoß gegen Diskretion 
oder als Tabubruch. Selbstzeugnisse türkischer Offiziere haben eine lange Tradi-
tion; sie dienen der Rückschau und Rechtfertigung und machen auch nicht Halt 
eben vor der Mitteilung von Krisen und Konflikten (z. B. um Strategien) im Mi-
litär, von Kompetenzstreitigkeiten und Konkurrenz unter den Kameraden. In der 
Regel sind die Memoiren von Offizieren abgefasst, die auch politisch eine Rolle 
spielten. Die Zahl von Memoiren und Autobiographien von Persönlichkeiten des 
Militärs, insbesondere aus der Zeit der Balkankriege, des Ersten Weltkrieges und 
des Unabhängigkeitskrieges ist Legion. Die Herausstellung eigener Verdienste 
und der Fehler anderer prägen diese Schriften, von Aḥmed ʿIzzet Pascha10 und 
ʿAbdullâh Pascha11 über Aḥmed Cemâl Pascha12 bis hin zu ʿAli Fu’âd Cebesoy13 
und Kâzım Karabekir.14 

Auch im letzten halben Jahrhundert sind etliche Selbstzeugnisse veröffentlicht 
worden. Sie legen Rechenschaft ab, versuchen, das eigene Tun in einem möglichst 
vorteilhaften Licht darzustellen, lassen uns an der militärischen Ausbildung und 
der Begegnung mit Vorgesetzten und Untergebenen sowie mitunter auch am Pri-
vatleben teilhaben und geben Einblicke in die Denkweisen und den geistigen Ha-

                                                                                                                                                                                                                          

(6.12.2009). Die Tatsache, dass daneben eine offenbar offiziöse Web-Seite www.subaylar. 
net existiert, deutet darauf hin, dass subay.net in der Tat eine gewisse Unabhängigkeit von 
der Armeeführung nicht abgesprochen werden kann. Von einer kritischen Haltung ist aber 
nichts zu spüren: Bekannte patriotische Gedichte wie z. B. Mehmet Akıf Ersoys „An die 
Gefallenen von Çanakkale“ (ein Exzerpt aus seinem ʿĀṣım, Istanbul 1924) und Verlautba-
rungen des Generalstabs prägen den Inhalt. 

10  Feryadım, 2 Bde., Istanbul 1992-1993; zuerst auf Deutsch erschienen unter dem Titel Denk-
würdigkeiten des Marschalls Izzet Pascha. Ein kritischer Beitrag zur Kriegsschuldfrage, Leipzig 
1927. 

11  1328 Balkan ḥarbinde Şark Ordusu Ḳumandanı ʿAbdullâh Paşa’nın ḫâṭırâtı, Istanbul 1336/ 
1918-19. 

12  Ḫâṭırât 1913-1922, Istanbul 1922. Deutsche Übersetzung unter dem Titel Erinnerungen eines 
türkischen Staatsmannes, München 1922. 

13  Milli Mücadele Hatıraları, Istanbul 1953. 
14  İstiklâl Harbimiz, Istanbul 1960. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARTIN STROHMEIER 138 

bitus von zumeist hohen Offizieren.15 Diese Memoiren sind – wie ganz allgemein 
das Genre – nicht frei von tendenziöser Zielsetzung und subjektiver Färbung. Eine 
vergleichend-systematische Analyse – die nicht Absicht dieses Artikels ist – von 
Dutzenden dieser Selbstzeugnisse könnte Beiträge zu einem Gruppenprofil leisten 
und Schlüsse auf die innere Verfassung des Offizierskorps nahe legen. Womöglich 
erweisen sich die Militärs als eine – im Vergleich zu anderen Berufsgruppen in der 
Türkei – besonders mitteilsame und „erinnerungsfreudige“ Gruppe. Zu den pro-
minenten Memoirenschreibern16 gehören Kenan Evren (geb. 1918), Generalstabs-
chef (1978-1983), Junta-Chef (1980-1982) und Staatspräsident (1982-1989)17 und 
Muhsin Batur, Befehlshaber der Luftwaffe (1969-1973).18 In den Kontext der Mili-
tärrevolution von 1960, die eine besonders große Anzahl von Memoiren hervor-
brachte, gehören: Cemal Madanoğlu (1907-1993), Mitglied des Komitees für Na-
tionale Einheit (MBK);19 Sıtkı Ulay, ebenfalls MBK-Mitglied;20 Oberst Talat Ay-
demir, der nach zwei Putschversuchen im Februar 1962 und Mai 1963 zum Tode 
verurteilt wurde;21 Dündar Seyhan, ein Mitstreiter Talat Aydemirs (der aber im Un-
terschied zu Aydemir nicht zum Tode verurteilt wurde);22 Orhan Erkanlı, Mitglied 
des MBK;23 Brigadegeneral Kenan Esengin,24 ein Opfer der Säuberung in den 
Streitkräften im August 1960; Oberst Haydar Tunçkanat,25 Mitglied des MBK. 

15  Vgl. Ali L. Karaosmanoğlu, „Officers: Westernization and Democracy“, in: Metin Heper/ 
Ayşe Öncü/Heinz Kramer (Hg.), Turkey and the West. Changing Political and Cultural Identi-
ties, London/New York 1993, 19-34. 

16  Die meisten dieser Selbstzeugnisse tragen den Titel Hatıralar, Hatırat oder Anılar, also „Er-
innerungen“ oder „Memoiren“, auch wenn sie in etlichen Fällen das gesamte Leben (eher 
ein Merkmal für eine Autobiographie) und nicht einen bestimmten Lebensabschnitt (eher 
ein Charakteristikum für Memoiren) betreffen; im Übrigen sind die Übergänge zwischen 
beiden Genres fließend. 

17  Kenan Evren’in Anıları, 6 Bde., Istanbul 1991-92. 
18  Anılar ve Görüşler: Üç dönemin perde arkası, 2. Auflage, Istanbul 1985. 
19  Anılar 1911-1953, Istanbul o. J. [um 1982] (alles Erschienene?). Dies Buch enthält im Vor-

spann eine lobende Zuschrift (vielleicht ein vergiftetes Lob?) eines Psychiaters namens 
Vakıf Özkul an den Verfasser; darin heißt es u. a.: „Es steht mir nicht zu, zu sagen, dass sie 
(d. h. die Erinnerungen) eine angenehme, flüssige und faszinierende Lektüre darstellen, die 
wir von Soldaten nicht gewöhnt sind. Aber in meiner Eigenschaft als Psychiater sehe ich es 
als meine Pflicht an zu sagen, dass es keine einfache Sache ist für einen Menschen, sich 
ohne Tarnung darzustellen und erst recht, sich im Spiegel betrachten zu lassen, ganz so, 
wie wenn man im Unterbewusstsein herumstochert“. 

20  Harbiye Silah Başına: 27 Mayıs 1960, Istanbul 1968. 
21  Talat Aydemir‘ in Hatıraları, Istanbul 1968. 
22  Gölgedeki Adam, Istanbul 1966. 
23  Anılar… Sorunlar…Sorumlular, 2. Auflage, Istanbul 1972. 
24  27 Mayıs ve Ordudaki Kıyımlar. 27 Mayıs ve Orduda Emeklilik Olayı, Istanbul 1978. Seine 

Schrift ist vielleicht die schärfste publizierte Kritik an der Säuberungsaktion im August 
1960. 

25  27 Mayıs 1960 Devrimi (Diktadan Demokrasiye), Istanbul 1996. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN VERLIERER DER TÜRKISCHEN MILITÄRREVOLUTION VON 1960 139 

Das türkische Militär: kein monolithischer Block 

Wie ist nun die Gruppe oder Klasse beschaffen, zu der die Individuen gehören, 
welche diese Erinnerungen verfasst haben?26 In den Augen eines Mitglieds des 
Komitees für Nationale Einheit (Milli Birlik Komitesi), das in dem Putsch von 1960 
die Macht ergriff, Hauptmann Orhan Erkanlı, existiert in der Türkei „…eine mili-
tärische Klasse, genauso wie es eine Arbeiter- und Bauern-Klasse gibt, und das Of-
fizierskorps ist das Rückgrat dieser militärischen Klasse“.27 Ein Charakteristikum 
des Offizierskorps ist seine bereits zu einem frühen Zeitpunkt von allgemeinbil-
denden Schulen getrennte Ausbildung an Militärgymnasien.28 Gleichwohl ist das 
türkische Militär kein monolithischer Block.29 Es besteht aus verschiedenen Grup-
pierungen mit jeweils eigenen Strategien und Ideologien; eine Reduzierung auf 
zwei Gruppierungen, nämlich „Moderate“ und „Radikale“, ist eine Vereinfachung. 
Für die Jahre 1960-1973 wurden sechs Hauptströmungen identifiziert.30 Anderer-
seits gibt es eine starke Homogenität hinsichtlich der sozialen Herkunft des Offi-
zierskorps. Es rekrutiert sich weitgehend aus Angehörigen von Unter- und Mittel-
schicht. Dass Söhne von Offizieren (der Berufswahl ihres Vaters folgend) ihrerseits 
Offiziere werden, ist keineswegs selten.31 Die Homogenität vermindert sich aber 
durch eine Unterteilung des Offizierskorps in die wenigen privilegierten General-
stabsoffiziere (kurmay, Absolventen der Kriegsakademie, Harp Akademisi), gewis-
sermassen die Elite der Streitkräfte, und in „einfache“ Offiziere (d. h. Absolventen 
der Kriegsschule, Harp Okulu). Eine weitere Aufgliederung ergibt sich aus dem grö- 
ßeren politischen Aktivismus rangniedrigerer Offiziere im Vergleich zu Generälen. 
Ausserdem sind Sympathien für politische Richtungen ein zusätzliches Differen-
zierungsmerkmal.32 

Nach Karpat identifiziert sich das Militär ideologisch nicht mit einer der Schich-
ten, aus denen es sich rekrutiert, sondern mit dem Staat. Diese Gleichsetzung mit 
dem Staat mache es „unempfänglich für Tagespolitik“.33 Das mag in der Vergan-
genheit so gewesen sein. Heute jedoch tun hohe Militärs immer wieder ihre Mei-

                                                                                          
26  Ahmet Insel/Ali Bayramoğlu (Hg.), Bir Zümre, Bir Parti. Türkiye’de Ordu, Istanbul 2004. 
27  Anılar…Sorunlar…Sorumlular, Istanbul 1973, 376, zitiert nach Hale, Turkish Politics and the 

Military, 320 f. Erkanlı zählte zu den „Vierzehn“ und wurde später CHP-Abgeordneter. 
Vgl. sein Askerî Demokrasi 1960-1980, Istanbul 1987, 76 f. 

28  Es gibt drei Militärgymnasien (askeri lise) in der Türkei: Istanbul, Bursa und Izmir. 
29  Weiher, “Die innenpolitische Rolle”, 307.  
30  Semih Vaner, „The Army“, in: Irvin Cemil Schick/Ertuğrul Ahmet Tonak (Hg.), Turkey in 

Transition: New Perspectives, New York-Oxford 1987, 236-265, hier 236-242. 
31  Walter F. Weiker, The Modernization of Turkey. From Ataturk to the Present Day, New York 

1981, 37-40. Zu Rekrutierungsmustern im türkischen Militär vgl. James Brown, „The Mili-
tary and Society: The Turkish Case“, Middle Eastern Studies, 25 (1989), 387-404. 

32  Weiher, “Die innenpolitische Rolle”, 307 f.; Vaner, „The Army“, 242-250. 
33  Kemal Karpat, „Turkish Democracy at Impasse: Ideology, Party Politics and the Third Mili-

tary Intervention“, International Journal of Turkish Studies, 2/1 (1981), 1- 42, hier 10. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARTIN STROHMEIER 140 

nung zu innen- und außenpolitischen Themen kund.34 Richtig ist, dass aufgrund 
der postulierten Identifizierung mit dem Staat das Militär beansprucht, sich über 
„Tagespolitik“ zu erheben und zur Verteidigung des Staates zu intervenieren. 

Im Gefolge des Militärputsches von 1960 offenbarten sich etliche Antagonis-
men im türkischen Militär. Möglicherweise war das türkische Militär nie gespal-
tener als in den Jahren 1960-1962.35 Vier Gruppierungen lassen sich unterschei-
den: Generalstabschef Cevdet Sunay und andere Generalstabsoffiziere, die in ei-
ner „Vereinigung der Streitkräfte“ (Silâhlı Kuvvetler Birliği) organisiert waren; die 
Gruppe der „Vierzehn“; der „Verein der pensionierten Offiziere der Revolution“ 
(„Emekli İnkılâp Subayları Derneği“, abgekürzt EMİNSU) und die Verschwörer 
des 22. Februar 1962 (und 21.5.1963) um Talat Aydemir.36 Während eine aus Zi-
vilisten und Militärs bestehende Regierung etabliert wurde, hielt der MBK 
(herrschte bis November 1961) alle Fäden in der Hand. Mit der gleichsam dop-
pelten Exekutive und der Zerrissenheit im Militär (und im MBK) konnte der An-
spruch auf Überparteilichkeit, den Oberst Alparslan Türkeş in seiner Radioan-
sprache am 27.5.1960 erhoben hatte, schwerlich eingelöst werden. Die onkelhafte 
Figur von General Cemal Gürsel, der nun in Personalunion als Staatspräsident, 
Ministerpräsident und Verteidigungsminister fungierte, sollte die Differenzen ka-
schieren. Ausgerechnet also zu einem Zeitpunkt, als das Militär die Macht über-
nommen hatte, ermangelte es ihm an Einheit und Geschlossenheit, und es of-
fenbarte damit Schwächen, wie sie von türkischen Offizieren häufig zivilen Re-
gierungen unterstellt werden.37 Darüber hinaus erhob sich die Frage der Einsatz-
fähigkeit der türkischen Streitkräfte, und das zu einer Zeit, in der sich die Ost-
West-Konfrontation (Berlin-Krise) einem Höhepunkt näherte. Der größte Kon-
flikt aber, der damals das Militär entzweite und bis heute nicht vollständig ausge-
leuchtet worden ist, betraf die Zwangspensionierung tausender Offiziere. 

Cahit Bey und seine ungedruckten Memoiren 

Einer dieser Offiziere, von denen sich das Militär im August 1960 trennte, soll im 
Folgenden porträtiert werden und zwar auf der Grundlage seiner unpublizierten 
Memoiren. Während meiner Referentenzeit am Orient-Institut der Deutschen 
Morgenländischen Gesellschaft in Istanbul waren Anfang der neunziger Jahre im 

34  Füsun Türkmen, „The European Union and Democratization in Turkey: The Role of the 
Elites“, Human Rights Quarterly, 30 (2008), 146-163, hier 155. 

35  Im Unterschied zu 1960 waren die übrigen Interventionen des Militärs, der „Coup by 
memorandum“ von 1971 und der Staatsstreich von 1980, jedenfalls soweit wir wissen, 
nicht von solchen massiven Differenzen und Fraktionierungen geprägt. 

36  Cemal Kalyoncu, „Darbe içinde darbe“, Aksiyon, Haftalık Haber Dergisi, 755 25.5.2009, 1, 
www.aksiyon.com.tr, Zugriff am 23.6.2009; in englischer Sprache in Sunday’s Zaman vom 
31.5.2009, www.sundayszaman.com (23.06.2009). Den Hinweis auf diesen Artikel verdan-
ke ich William Hale. 

37  Birand, Shirts of Steel, 68 ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN VERLIERER DER TÜRKISCHEN MILITÄRREVOLUTION VON 1960 141 

Zuge des Aufbaus der Bibliothek neben einer großen Anzahl von Druckwerken 
auch einige Konvolute angekauft worden, die aus hand- und maschinenschriftli-
chen Aufzeichnungen bestanden.38 Darunter befanden sich die Erinnerungen (ca. 
330 Seiten in 6 Teilen; Teil 5 war nicht in dem Konvolut vorhanden) eines entlas-
senen Offiziers an die Jahre 1960-1962, die den Titel tragen: Die Revolution von 
1960. Meine politischen und privaten Erinnerungen nebst Dokumenten, Briefen und Zei-
tungsausschnitten.39 Ein variierender Titel lautet: Kurze Geschichte der Revolution: Wie 
wurde die Zweite Republik gegründet und konsolidiert?40 

Einige Worte zur Entstehung und Anlage der Memoiren: Soweit ersichtlich ha-
ben überwiegend tagebuchartige Notizen, die nachträglich – wobei die zeitliche 
Distanz zwischen den Tagebucheintragungen und den ausgearbeiteten Memoiren 
variiert; sie reicht von mehreren Monaten bis einige Tage – zusammengefasst wur-
den, den Stoff für das Manu- bzw. Typoskript geliefert.41 Einige Passagen sind aber 
noch am selben Tag abgefasst. Inhaltlich setzen sich die Memoiren zusammen aus 
Bemerkungen zu privaten bzw. familiären Angelegenheiten des Autors, Kontakten 
mit Bekannten und Kollegen, dem Engagement in der neu gegründeten Gerech-
tigkeitspartei und dem „Verein pensionierter Offiziere der Revolution“ sowie Be-
trachtungen zur politischen Lage in der Türkei. Es gibt etliche Briefe (zumeist aus 
der Feder des Verfassers), Dokumente und Zeitungsausschnitte, die den Memoiren 
beiliegen. 

Der Autor dieser Memoiren – ich nenne ihn im folgenden Cahit Bey – wurde 
1916 in Istanbul geboren.42 Die Familie stammte väterlicherseits ursprünglich aus 
Yozgat. Aber schon der Großvater erblickte das Licht der Welt in der Hauptstadt 
des Osmanischen Reiches. Auch Cahits Vater wurde in Istanbul geboren und ab-
solvierte die Fakultät für Literatur an der Universität (dârülfünûn). Er stieg zum 
Kanzleichef (mümeyyiz) in der Finanzverwaltung (hazine-i maliye kalemi) auf und 
starb, als der Sohn vier Jahre alt war. Die Mutter unseres Verfassers wurde 1895 ge-
boren und lebte z.Zt. der Abfassung der Memoiren in Istanbul. Cahit hatte einen 
älteren Bruder, über den nichts weiter bekannt ist. 

Nach Abschluss der Volksschule geht Cahit zum Militär und zwar auf die See-
kadettenschule (Deniz Lisesi), eine nicht untypische Option für Familien aus der 
Unter- und Mittelschicht, die nicht über genügend Mittel verfügten, um ihren 

                                                                                          
38  Der Ankauf dieser Konvolute, die gewöhnlich nicht zu den Gegenständen gehören, die 

Bibliotheken kaufen, ist der Jubilarin und damaligen Direktorin zu verdanken. 
39  „1960 İhtilali. Özel ve Siyasi Hatıralarım. Vesika ve Mektuplar, Gazete Küpürlerile“. Gene-

rell habe ich Cahits Orthographie beibehalten. 
40  „İnkilâbın Tarihçesi – İkinci Cumhuriyet nasıl kuruldu ve nasıl yerleşti?“ 
41  In Teil III, 7 ist von einem hatıra defteri (Tagebuch) die Rede. An mindestens einer Stelle 

der Aufzeichnungen heißt es: „…Morgen werde ich auf…zurückkommen…“ (III, 7). 
42  Ich habe den Namen des Autors geändert, die Namen seiner Familienangehörigen und 

anderer Individuen, die nicht Personen der Zeitgeschichte sind, ausgelassen und verschie-
dene Umstände etwas verschlüsselt, weil angesichts mehrerer Mitteilungen aus dem Privat-
leben des Autors eine Nennung der Namen nicht angebracht war. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARTIN STROHMEIER 142 

Söhnen den Besuch einer weiterführenden Schule zu ermöglichen. Durch den frü-
hen Tod des Vaters ihres Ernährers beraubt, ist die Familie weitgehend mittellos. 
1933 tritt Cahit in die Seekriegsschule (Deniz Harp Okulu) ein, die er 1935 im Rang 
eines Oberfähnrichs (Offiziersanwärter) verlässt. Zwischen 1935 und 1959 ist Cahit 
in raschem Wechsel in verschiedenen Funktionen tätig, und zwar zu gleichen Tei-
len auf See (gemi hizmeti) und zu Land (kara hizmeti), hier ganz überwiegend als 
Lehrer an der Deniz Harp Okulu in Heybeliada.43 1941 erhält er sein erstes Kom-
mando über ein Minensuchboot. Mitte der vierziger Jahre besucht er die Marine-
akademie (Deniz Harp Akademisi).44 1947/48 nimmt er an Weiterbildungskursen am 
Amt für Hydrographie der US-Marine in Washington, D.C. teil. 1948-1950 fährt 
er auf dem Kreuzer Yavuz, der ehemaligen Göben. In den fünfziger Jahren tut er in 
verschiedenen Funktionen Dienst auf Schiffen der Marine, meist als Kapitän. Von 
1956-1959 unterrichtet er wiederum an der Seekriegsschule. 1959 – im Alter von 43 
Jahren – wird Cahit Bey im Rang eines Kapitäns zur See45 Abteilungsleiter im 
Hauptquartier der Marine in Ankara.46 Abgesehen von seinem USA-Aufenthalt 
wohnt er zum ersten Mal nicht in oder in der Umgebung Istanbuls.47 

Inzwischen hat unser Autor längst eine Familie gegründet. Nach seiner Heirat 
im Jahr 1937 kamen 1938 eine Tochter und 1945 ein Sohn zur Welt.48 Die Fami-
lie seiner Frau ist offenbar wohlhabend. Stolz, aber auch Streitobjekt unter den 
Verwandten ist ein yalı in Beylerbey.49 Seine Frau besitzt ein Haus in Feriköy, auf 
dessen Mieteinnahmen man angewiesen war, um die relativ teure Mietwohnung 
in Ankara zu bezahlen. Cahit selbst gehört die Hälfte eines Hauses in Kumkapı, 
in dem seine Mutter lebt und die er wegen ihrer kärglichen Rente finanziell un-
terstützt. Das knappe Haushaltsbudget lässt keine großen Sprünge zu; immerhin 
steht ein Gebrauchtwagen vor der Tür. Die Sommerferien verbringt die Familie 

43  Cahit hat mehrere Publikationen zur türkischen Militärgeschichte verfasst. 
44  Es ist aber unklar, ob er sie tatsächlich abgeschlossen hat (III, 13). 
45  Dieser Rang entspricht dem des Obersten (Grundgehalt 100 Lira) bei den Landstreitkräf-

ten. 
46  Aus einem Lebenslauf geht hervor, dass Cahit um 1960 1,68 Meter groß war und 80 kg 

wog, also eher untersetzten Typs war. Als Hobbies gibt er Fremdsprachen, Naturwissen-
schaften (er veröffentlichte einige Artikel) und Wassersportarten an. In politischer Hinsicht 
ist Cahit ist liberal bis konservativ. Durch seinen USA-Aufenthalt besitzt er eine gewisse 
internationale Erfahrung. Seinen Kindern ist er ein liebender Vater; er sorgt sich um seine 
Frau wegen ihrer gesundheitlichen Probleme; er kümmert sich um seine Mutter. An be-
stimmten Feiertagen und zu besonderen Anlässen geht er in die Moschee (in seinen Auf-
zeichnungen benutzt er häufig religiöse Formeln wie „Âmin“, „Allah bana ihsan etsin, iyi 
günler göstersin“ usw.).    

47  Cahit war auf der Flottenbasis Gölcük stationiert; die Seekriegsschule befindet sich in 
Heybeliada. 

48  Ein zweites Kind ist im Alter von drei Monaten gestorben. 
49  Teil IV, 29. Es ist unklar, ob es sich tatsächlich um eine „Ufervilla“ im engeren Sinn han-

delt (es gibt in Beylerbey zwei yalıs von Rang: das İsmail Paşa Yalısı und das Yanan Hasib 
Paşa Yalısı; beide kommen wohl nicht als Eigentum der Familie in Frage) oder um ein 
Haus in Ufernähe. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN VERLIERER DER TÜRKISCHEN MILITÄRREVOLUTION VON 1960 143 

kostengünstig in einer Anlage der Marine nahe Istanbul – insgesamt eine Situati-
on, mit der man sich arrangieren kann. Man leidet keine Not und hat die Si-
cherheit einer Dauerstelle mit regelmäßigen Beförderungen. Freilich hielten die 
Gehälter von Beamten und Offizieren in den fünfziger Jahren nicht mit der In-
flation Schritt. Wenn sich Cahit Bey über seine finanzielle Lage beklagt („çok  
bozuk olan mali durumumuz“), hat dies nichts mit materieller Not zu tun, sondern 
damit, dass man den eigenen Lebensstandard vergleicht (und für zu niedrig be-
findet) mit dem von Kollegen, die nach der Rückkehr von ihren Auslandsposten 
in der Lage waren, Wohnungen und Autos zu kaufen, ganz zu schweigen von 
den nouveaux riches, welche die wirtschaftliche Liberalisierung unter Ministerprä-
sident Menderes hervorgebracht hatte.50 Die Ehe der Tochter, die in Istanbul 
verheiratet ist, wird bald geschieden, während der Sohn noch aufs Gymnasium 
geht. Cahit ist unzufrieden mit seiner Situation in Ankara. Aus Istanbul gebürtig, 
hängt er an der Stadt, wo Freunde und Verwandte leben. Seine Frau verträgt das 
Ankaraner Klima nicht und klagt über Rheuma. 

Nach kaum einem Jahr in Ankara empfindet Cahit seinen Posten in der Ver-
waltung als unattraktiv und „unproduktiv“.51 (Teil I, 35). Ein Gesuch um Verset-
zung nach Istanbul wird abschlägig beschieden. Nun plant er, sich um eine Ver-
wendung im Ausland zu bewerben, z. B. als Militärattaché. Zu diesem Zweck un-
terzieht er sich der obligatorischen Englischprüfung, deren Bestehen die Familie 
bescheiden mit einem Bier feiert und Cahit nach vorne schauen lässt: „So Gott 
will, werden diese bedrückenden Tage eines Tages ein Ende finden und 
Wohlstand und Behaglichkeit einkehren“.52 

Cahit und der 27. Mai 

Cahits Aufzeichnungen beginnen Ende April 1960, als die lange schwelende 
Auseinandersetzung zwischen der Regierung einerseits und der Opposition in-
nerhalb und außerhalb des Parlaments andererseits ihren Höhepunkt erreichte. 
Mit der Mehrheit der Fraktion der Demokratischen Partei (Demokrat Parti, DP) 
wurde die Einsetzung eines Untersuchungsausschusses beschlossen, der alle Akti-
vitäten der oppositionellen Republikanischen Volkspartei (CHP) für drei Monate 
verbot. Bei anschließenden Protestdemonstrationen wurden zwei Studenten ge-
tötet. Cahit erwähnt die Ausrufung des Ausnahmezustands, das Versammlungs-
verbot und die Rufe nach Menderes’ Rücktritt. Er ist kein entschiedener Gegner 
der DP, hegt aber starke Zweifel an den Fähigkeiten und der „Vernunft“ des Minis- 
terpräsidenten. Er hofft auf den Rücktritt von Menderes. Dieser solle sein Amt 

                                                                                          
50  Die Steigerung der Lebenshaltungskosten bis 1960 betrug das Fünffache des Anstiegs der 

Offiziersgehälter. Weiher, Militär und Entwicklung in der Türkei, 116. 
51  I, 35. 
52  „İnşallah, bu sıkıntılı günlerim bir gün refah ve rahatlığa inkilab eder“ (II, 1). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARTIN STROHMEIER 144 

einem „gemäßigten Demokraten“ („mutedil bir Demokrat arkadaşı“, d. h. einem 
anderen Mitglied der DP) überlassen; Neuwahlen sollten ausgeschrieben werden, 
um eine Abkühlung der aufgeheizten innenpolitischen Situation herbeizuführen.53  
Wenn die „machthungrige“ DP an der Regierung bleibe, werde die Türkei auf 
dem Weg zur „zeitgenössischen Zivilisation“ Jahre verlieren. Die Hauptsache sei 
aber, dass kein Blut vergossen werde.54 

Die Intervention der Streitkräfte am 27. Mai 1960 verlief in der Tat unblutig.55 
Für Cahit Bey bietet dieser Tag eine willkommene Abwechslung von seiner 
Schreibtischtätigkeit. Das Militär, dessen Einfluss während der Menderes-Jahre 
zurückgedrängt worden war und das an Prestige verloren hatte, beherrscht die 
Szene. Eine – salopp formuliert – „Wir sind wieder wer“-Mentalität ergreift die 
Militärs. Am frühen Morgen hört Cahit die Ansprache Oberst Alparslan Türkeş’s 
im Radio, in der die Intervention der Streitkräfte verkündet wird. Ein bewaffne-
ter, offenbar informierter Offizierskollege erscheint und trägt Cahit auf, in sei-
nem Stadtviertel Küçükesat für Ruhe und Ordnung zu sorgen. Das tut er auch, 
quasi en passant, als er mit seinem Sohn beim Bäcker, der trotz Ausgangssperre 
geöffnet hat, Brot holen geht. Nach dem Frühstück begibt sich Cahit zu seiner 
Dienststelle im Marineoberkommando und findet dort kaum besetzte Büros vor. 
So macht er sich wieder auf nach Hause. Unterwegs trifft er einen Abgeordneten 
der CHP, der ihn zu İsmet İnönü mitnimmt, in dessen Haus die Spitzen der Par-
tei versammelt sind, um dem Vorsitzenden ihre Aufwartung zu machen („İsmet 
Pasa’ya gidelim, tebrik edip el öpelim“). Unter den Abgeordneten der Volkspartei 
ist die Stimmung gelöst, wie nach einem reinigenden Gewitter. Am Nachmittag 
besucht Cahit seinen Nachbarn, Brigadegeneral İrfan Baştuğ, der als Mitglied des 
Komitees für Nationale Einheit zum Gouverneur der Provinz Ankara ernannt 
worden ist. Er hört die Einschätzung von Kollegen, dass der starke Mann des 
neuen Regimes („asıl icraat ve yetki sahibi“) Generalmajor Cemal Madanoğlu sei.56 

53  I, 1-37 (Seiten 1-12 sind in arabischer Schrift). 
54  „…muasır medeniyete gene yıllar kaybediyoruz…“ (I, 30) „…kan dökülmesin, yegâne tem-

menimiz budur“ (I, 34). 
55  In der Literatur hat sich keine eindeutige und einheitliche Definition für die Intervention 

der Militärs im Jahre 1960 durchgesetzt. Meist wird mit „Intervention“ der neutralste Be-
griff gewählt. Dagegen hat das Wort darbe für „Putsch“ oder „Staatsstreich“ eher eine nega-
tive Konnotation. Auch wird das Kürzel „27.Mai“ für die Vorgänge im Mai 1960 verwen-
det. Für viele Augenzeugen und Beteiligte, aber auch für zeitgenössische Beobachter ka-
men die Ereignisse einer Revolution gleich. Obwohl der Staatsstreich keinen Umsturz der 
bestehenden politischen und sozialen Ordnung herbeigeführt hat, hat sich speziell in der 
Türkei der Begriff „Revolution“ (devrim bzw. ihtilal) verbreitet. Von Revolution könnte al-
lenfalls im Sinne von „Revolution von oben“ gesprochen werden. Für diesen Komplex 
sind folgende Monographien einschlägig: Feroz Ahmad, The Turkish Experiment in Democra-
cy 1950-1975, London 1977; Kemal Karpat, „Domestic Politics“, in: Klaus-Detlev Grothu-
sen (Hg.), Türkei. Südosteuropa-Handbuch, Bd. IV. Göttingen 1985, 57-88; Walter F. Weiker, 
The Turkish Revolution 1960-1961. Aspects of Military Politics, 3. Auflage, Washington/D.C. 
1967. 

56  II, 7-13. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN VERLIERER DER TÜRKISCHEN MILITÄRREVOLUTION VON 1960 145 

Cahit schreibt, dass diese „unblutige Revolution…die Reife der türkischen Nati-
on erneut unter Beweis gestellt hat“;57 „die Jugend und die Nation sind begeis- 
tert, man kann die fröhliche Stimmung förmlich einatmen…Die Zeitungen und 
Menschen sind frei, das gesellschaftliche Leben ist von einem mächtigen Druck 
befreit, man atmet wieder frei“.58 So erlebt Cahit Bey den 27. Mai als Initiation 
in führende Kreise der bisherigen Opposition. Er ist stolz auf seine neuen Be-
kanntschaften und betont den Austausch von Visitenkarten; Kontakte, die in der 
Zukunft nützlich sein könnten. 

Aber seine gute Stimmung erhält schon wenige Tage später einen Dämpfer. Sei-
nem Antrag auf Versetzung ins Ausland, den er – man ist versucht zu sagen, unge-
schickterweise – mit der Behandlung des Rheumas seiner Frau begründet hatte, ist 
nicht stattgegeben worden, weil eine Stelle, die seinem Dienstgrad entspricht, nicht 
frei ist. Er bezichtigt Admiral Fahri Korutürk,59 der den Antrag abgelehnt hat, der 
Unaufrichtigkeit, weil er – damals in seiner Eigenschaft als Kommandant der Ma-
rineakademie – Cahit mit den Worten verabschiedet habe: „Es ist nicht so, dass 
nur Generalstabsoffiziere ein Anrecht auf die Zukunft haben. Auch fleißigen Offi-
zieren jedweder Waffengattung stehen hohe Posten und die Zukunft offen“.60 Die 
ungeliebte Tätigkeit in der Schreibstube, keine Weiterbildung, keine Teilnahme an 
Manövern: all das veranlasst ihn zur Klage über mangelndes Vorwärtskommen. Er 
fühlt sich ungerecht behandelt und ist enttäuscht. Unter Abwandlung eines Slo-
gans der Studenten gegen das Menderes-Regime schreibt er: „Olur mu, böyle olur mu 
– bu kadar haksızlık yapılır mı?“.61 

Angesichts dieses Schlags ist die materielle Besserstellung von Offizieren – eine 
der ersten Maßnahmen des MBK – nur ein schwacher Trost.62 Gleichzeitig stellt er 
nämlich einen Antrag auf Mietzuschuss, was darauf hindeutet, dass sein Gehalt 
noch vergleichsweise niedrig war oder jedenfalls seinen Ansprüchen nicht genügte. 
Obwohl ihn wie viele andere Bürger das Ausmaß der Missstände unter der DP-
Herrschaft – der „pathologische Charakter“ des Ministerpräsidenten („Başvekilin 
manyak karakteri“), Korruption, Profitgier, Vetternwirtschaft, die Aufstellung einer 
Parteimiliz (vatan cephesi), Unterstützung der religiösen Reaktion (Said-i Kürdi yo-

                                                                                          
57  „Kansız bu İhtilâl…Türk milletinin olgunluğunu bir daha isbata vesile oldu“: II, 14. 
58  „…gençlik ve millet sevinç içinde, heyecanlı havayı adeta teneffüs ediyorsunuz…Gazeteler 

hür, insanlar hür, cemiyet hayatı muazzam bir baskıdan kalkarak ferahlamış vaziyette“: III, 1. 
59  1903-1987, Oberbefehlshaber der Marine 1957-1960, Staatspräsident 1973-1980. 
60  „İstikbâl hiç bir zaman yalnız kurmay subayın hakkı olamaz, her sınıf subayı çalıştığı tak-

dirde yüksek mevkilere ve istikballere namzettir“ (III, 13). Cahit hat wahrscheinlich die 
Marineakademie absolviert. Er deutet aber an, dass durch die „Launenhaftigkeit“ eines 
Lehrers seine Bewertung nicht ausreichte für eine Verwendung im Generalstab. 

61  Dieser Slogan kann nicht adäquat ins Deutsche übersetzt werden. Dem Sinn nach ist ge-
meint: „Wie ist es möglich, dass einem soviel Unrecht widerfährt?“ (III, 13). 

62  Das Dienstalter wurde generell für jeden Offizier um ein Jahr zurückverlegt, was aktuell 
mehr Gehalt und für die Zukunft eine höhere Pension bedeutete. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARTIN STROHMEIER 146 

bazı),63 Förderung der Dörfer auf Kosten einer Vernachlässigung der Städte aus 
Gründen des Stimmenfangs – empört (all das wird erst nach der Revolution in vol-
lem Umfang bekannt; seine Kenntnisse bezieht er in erster Linie aus Cumhuriyet, 
einer, wie er schreibt, „ciddi gazete“), neigt Cahit Bey nicht zu einer Pauschalverur-
teilung der DP. So betrübt es ihn zu hören, dass ein pensionierter Admiral, der als 
Abgeordneter für die DP im Parlament saß, verhaftet wurde: „Ich hege großen Res- 
pekt und Wertschätzung für die höchsten Vertreter meines Berufsstandes“.64 Die 
Loyalität zum Militär, ein esprit de corps, geht ihm über alles. 

Cahit betreibt nun wieder die Versetzung nach Istanbul. Im Juni 1960 wendet er 
sich an ein ihm bekanntes Mitglied des MBK, Korvettenkapitän Münir Köseoğ-
lu,65 mit der Bitte, seine Versetzung an die Unteroffiziersschule der Marine (Deniz 
Astsubay Okulu), die militärische Dienststelle für Seetransporte (Deniz Nakliyat Ku-
mandanlığı) oder das Hydrographische Amt der Marine (Deniz Hidrografi Dairesi) zu 
unterstützen. Angesichts der Tatsache, dass er sich zuvor über die Schreibtischar-
beit beklagt hat und dies auch in dem Schreiben an Köseoğlu wiederholt („pasif  
vazife“), verwundert es, dass er nun eine bürokratische Arbeit von sich aus vorzieht. 
Hat er die Hoffnung auf eine explizit militärische Funktionsstelle bereits aufgege-
ben, oder entspricht die ausgeübte und in Aussicht gefasste Tätigkeit eben doch 
seinem Naturell? Wie dem auch sei, die Initiative ist nicht von Erfolg gekrönt. 
Dennoch sollte Cahit Bey schneller nach Istanbul kommen als ihm lieb sein konn-
te, und zwar nicht im Zuge seiner Versetzung, sondern seiner Pensionierung. 

Die Massenentlassung in den Streitkräften 

Im August 1960 fand nämlich eine massive Säuberungsaktion („muazzam bir tas-
fiye“, schreibt Cahit) in den Streitkräften statt, der auch Cahit Bey zum Opfer fiel. 
Mit „Gesetz Nr. 42 vom 2.8.1960 in Verbindung mit Gesetz Nr. 5434 über die 
Pensionskasse vom 2.8.1960…“66 wurde über Nacht das Offizierskorps halbiert.67 

63  Gemeint ist der angebliche Missbrauch der Religion zu politischen Zwecken durch die 
Nurculuk-Bewegung des Bediuzzaman Saidi Nursi, die von Zirkeln innerhalb der Demo-
kratischen Partei unterstützt wurde. 

64  „Mesleğimin büyüklerine hürmet ve deruni muhabbetim var“ (III, 14). 
65  Eines von zwei MBK-Mitgliedern aus der Marine, geb. 1923, siehe Weiker, The Turkish Re-

volution, 119. 
66  „5434 sayılı T. C. Emekli Sandığı Kanununu değiştiren 2 Ağustos 1960 gün ve 42 sayılı 

kanun gereğince 20 Ağustos 1960 ve 2 Eylül 1960 tarihinde emekliye sevk edilecek olan 
subay ve askeri memurlar listesi“. Von der Entlassung betroffen waren alle Offiziere, die 
länger als 25 Jahre gedient hatten. Doch gab es in der Praxis Ausnahmen von dieser Regel 
dergestalt, dass Offiziere mit höherem Dienstalter weiter dienten, während solche mit 
niedrigerem Dienstalter ihren Abschied bekamen. 

67  Die ausführlichste Beschreibung der Säuberung findet sich bei Ümit Özdağ, Menderes Dö-
neminde Ordu Siyaset İlişkileri ve 27 Mayıs İhtilali, Istanbul 1997, 297-312. Siehe auch Abdi 
İpekçi/Ömer Sami Coşar, İhtilâlin İçyüzü, 2 Bde. in 1, Istanbul 1965, 332-336. – Anzeichen 
für diese Massenpensionierung hatte es bereits seit Wochen gegeben. Ende Juli hatte der 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN VERLIERER DER TÜRKISCHEN MILITÄRREVOLUTION VON 1960 147 

Es handelte sich um 235 (von 240) Generälen (Brigadegeneral, Generalmajor, Ge-
neralleutnant, Vier-Sterne-General und die entsprechenden Dienstgrade in der Ma-
rine, der Luftwaffe und der Gendarmerie) und um mehr als 5.000 Offiziere.68 Zwar 
wurden sogleich neue Ernennungen für Schlüsselfunktionen vorgenommen und 
die Beförderung von Offizieren vom Oberstleutnant abwärts erleichtert, so dass die 
Einsatzbereitschaft der türkischen Streitkräfte wohl nicht gefährdet war. Das galt 
angeblich auch für den internationalen Bereich, denn etliche der entlassenen Offi-
ziere waren in der NATO und anderen internationalen Militärgremien tätig.69 An-
dererseits ist es schwer vorstellbar, wie unerfahrene Offiziere solche vakant gewor-
denen Positionen von heute auf morgen ausfüllen sollten.70 

Die Notwendigkeit einer Reform der Streitkräfte war bereits seit langem disku-
tiert worden. Es ist weitgehend unbestritten, dass das Offizierskorps nicht zuletzt 
                                                                                                                                                                                                                          

NATO-Oberkommandierende General Norstad bei einem Besuch in Ankara die Kom-
mandostrukturen der Streitkräfte kritisiert, so Ahmet Emin Yalman in seinem Gördüklerim 
ve Geçirdiklerim, Bd. IV, Istanbul 1971, 372 f. laut Feroz Ahmad und Bedia Ahmad, Tür-
kiye’de Çok Partili Politikanın Açıklamalı Kronolojisi 1945-1971, Ankara 1976, 221 (3.8.1960). 
Die Kosten für eine solche Operation wurden von Norstad mit 12 Mill. Dollar beziffert. 
Dieser Hinweis wurde später so verstanden, dass die USA der Hauptfinanzier der Aktion 
waren. In einer Rede in der Generalstabsakademie am Vorabend der Säuberung sagte Gür-
sel u. a.: „Leider ist die türkische Armee jahrelang als Werkzeug der Politik missbraucht 
worden, so dass ihre Struktur krank wurde. Allein durch eine Operation kann ihre Ge-
sundheit wiederhergestellt werden. Diese Operation muss durchgeführt werden, aber in ei-
ner außerordentlich gerechten Weise und unter Wahrung von Recht und Gesetz. Die Ar-
mee wird eine dynamische Struktur erhalten…“, Cumhuriyet vom 3.8.1960, zitiert nach 
Weiker, The Turkish Revolution, 129. Noch deutlicher wird Dündar Seyhan (Gölgedeki Adam, 
Istanbul 1966, 101), zitiert nach Özdağ, Menderes Döneminde, 298: „Die Führungs- und Per-
sonalstruktur der Armee glich einem rachitischen Kind, dessen Körper abgemagert und 
dessen Kopf riesig war“. 

68  Unter den Entlassenen waren sechs von sieben Generälen im MBK; allein Gürsel, der an-
geblich auch pensioniert werden wollte, verblieb in seinem Amt. – Bis heute gibt es keinen 
Konsens über die Zahlen: Die offizielle Zahl betrug 4195, siehe Yitzhak Oron (Hg.), Mid- 
dle East Record 1960. Vol. 1, Jerusalem o. J., 443 f.; Hale, Turkish Politics and the Military, 
125, zählt insgesamt 35.000 (vielleicht handelt es sich um einen Druckfehler) Offiziere ein-
schließlich 235 Generäle und Admiräle, die pensioniert worden seien. Ein rezenter Artikel 
in Aksiyon (25.5.2009) hat eine Zahl von 235 Generälen und 7.200 Offizieren. Diese Zahl 
entspricht einer Pensionierung von 90% der damaligen Generäle, 75% der Obersten, 50% 
der Oberstleutnante und 30% der Majore. Cahit schreibt von 7000 entlassenen Offizieren 
(Teil VI, 31). Presseberichten zufolge betrug die Zahl der Pensionierten 30% in der Gruppe 
der Stabsoffiziere (Majore, Oberstleutnants und Obersten), womit 70% der Obersten und 
10-15% der Majore betroffen waren, Oron (Hg.), Middle East Record, 1, (1960), 443 f. Unter 
den Dokumenten, die den Memoiren Cahits beiliegen, ist eine Aufstellung aller 195 Mari-
neoffiziere (sie werden namentlich genannt; Ränge: Oberst, Oberstleutnant, Major), die 
am 20.8.1960 in den Ruhestand versetzt wurden. Hinsichtlich der Begründung für die 
Massenentlassung, nämlich eine Verjüngung der Streitkräfte, muss man sich vor Augen 
halten, dass etliche dieser Offiziere gerade Mitte dreißig waren. 

69  Am 3.8.1960 wurden 132 neue Stabsoffiziere ernannt. 
70  Eine implizite Kritik an der Säuberungsaktion übt auch Kenan Evren. Er schreibt, dass 

[entgegen den Gepflogenheiten] nun „…Divisionen von Obersten, Armeekorps von Ge-
neralmajoren und Armeen (als Heeresgliederung) von Generalleutnanten geführt werden 
mussten“, Kenan Evren’in Anıları, Bd. 1, 126. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARTIN STROHMEIER 148 

durch viele „politische“ Ernennungen und Beförderungen während der Menderes-
Jahre aufgebläht war und dringend verkleinert werden musste.71 In der Begrün-
dung des Gesetzes war denn auch von einer „Verjüngung des Offizierskorps“,72 
„Beseitigung der Inflation der Dienstgrade“ und einer „Neuordnung der hierarchi-
schen Pyramide“ in den Streitkräften die Rede.73 Aber die Säuberung ging wohl 
selbst ihren Urhebern zu weit, weil die Aktion eine Eigendynamik angenommen 
hatte, die kaum mehr zu kontrollieren war.74 Auch die Ausführung des Gesetzes 
geriet zur Farce75: jüngere Offiziere mussten ausscheiden, während ihre um wenige 
Jahre älteren Kollegen weiterhin im Militär blieben. Willkür und Widersprüchlich-
keit und nicht Kohärenz und Konsequenz sowie Abwägung des Einzelfalles gaben 
den Ausschlag für Entlassung oder Weiterbeschäftigung.76 Eine offene Auflehnung 
mit Androhung von Waffengewalt gab es nirgends, auch wenn einige sich erbittert 
wehrten.77 Die überwiegende Zahl der Entlassenen scheint sich in ihr Schicksal ge-

71  Doch gab es etliche Offiziere (nicht nur solche, die entlassen worden waren, vgl. die An-
sicht Evrens in Fussnote 70), die diese Behauptung in Abrede stellten. 

72  Nach Aussage General Özdileks erforderten „neue Kriegstechniken“ jüngere Offiziere, 
Oron (Hg.), Middle East Record, 1 (1960), 443 f. 

73  www.anayasa.gov.tr/eskisite/KARARLAR/IPTALITIRAZ/K1972/K1972-01.htm. Gürsel 
begründete die Säuberung damit, dass die Armee zu viele Offiziere habe. Laut Organisati-
onsschema seien 50 Generalsposten und 1200 Stellen für Obersten vorgesehen gewesen, 
während die tatsächlichen Zahlen 240 (Generäle) bzw. 2600 (Obersten) betrugen. Er be-
tonte: „Wenn wir die Verjüngung nicht vorgenommen hätten, wären wir bald soweit gewe-
sen, dass jedes Schiff von einem Admiral befehligt worden wäre, jedes Regiment von ei-
nem General (normalerweise geführt von einem Oberst, MS) und jedes Bataillon von ei-
nem Oberst (üblicherweise mit einem Oberstleutnant an der Spitze, MS)“, Weiker, The 
Turkish Revolution, 129, Anm. 19. 

74  Im November 1960 reagierte General Gürsel auf die Frage, ob erneut Offiziere entlassen 
würden, mit einem sarkastischen Lachen und einem Anflug von Selbstkritik: „Ordunun 
kolunu kanadını kırdık“ : „Wir haben die Armee zerschlagen“ (Hür Vatan, 24.1.1962). 

75  Nichts illustriert dies besser als die Pensionierung zweier prominenter Generäle. Gümüşpa-
la war zum Zeitpunkt des Putsches Kommandeur (seit August 1959) der in Erzurum sta-
tionierten Dritten Armee, die für den Putsch benötigt wurde, deren Unterstützung aber als 
unsicher galt. Daher wurde er von den Putschisten zum Generalstabschef ernannt, um be-
reits im August entlassen zu werden. Noch kurioser war die Entlassung Fahri Özdileks 
(1898-1989), des nach Cemal Gürsel dienstältesten Generals und MBK-Mitglieds. Er setzte 
sich quasi selbst auf die Pensionierungsliste, „um mit gutem Beispiel voranzugehen auf 
dem Wege zu einer verjüngten Armee“, Weiker, The Turkish Revolution, 129, Anm. 19. Al-
lerdings blieb er als kurzzeitiger Verteidigungsminister und als stellvertretender Minister-
präsident weiter an verantwortlicher Stelle tätig. Noch im Alter von 85 Jahren wurde Özdi-
lek Parlamentsabgeordneter. 

76  So zeigte sich z. B. das MBK-Mitglied Orhan Erkanlı, einer der Vierzehn, überrascht, als er 
von der Entlassung Esengins hörte: „Habt ihr den auch pensioniert? Wie ist denn das pas-
siert?“, Esengin 21. 

77  Esengin (20) schreibt, dass er von jüngeren Offizieren seiner Division bedrängt wurde, 
MBK-Mitglieder zu verhaften und strategische Punkte zu besetzen mit dem Ziel, 
„…anstelle derjenigen, die von den Zielen des 27. Mai abweichen, diesen Zielen loyale und 
fähige Leute in einem verkleinerten Komitee zusammenzubringen“. Esengin wollte „kei-
nen Ärger machen“, widersetzte sich aber der Entlassung mit mehreren Eingaben unter 
Hinweis darauf, dass er sich nichts habe zuschulden kommen lassen, und daher die Entlas-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN VERLIERER DER TÜRKISCHEN MILITÄRREVOLUTION VON 1960 149 

fügt zu haben.78 Dazu mag auch beigetragen haben, dass die Entlassenen relativ 
großzügig entschädigt wurden (Abfindungen, heraufgesetzte Pensionen, günstige 
Darlehen zum Erwerb von Wohneigentum).79 Zugleich wurden ihnen Ersatzbe-
schäftigungen im Staatsdienst in Aussicht gestellt.80 

Über die Details und Hintergründe der Säuberung wissen wir bis heute nicht 
vollständig Bescheid. Es herrscht jedoch weitgehend Konsens, dass die Operation 
in erster Linie das Werk des radikalen Flügels des MBK war, der sogenannten 
Gruppe der 14, d. h. vierzehn „radikal“ gesinnter jüngerer Offiziere, deren pro-
minentester Alpaslan Türkeş war.81 Die Mitglieder dieser Gruppe82 waren offen-
bar der Meinung, dass die meisten dienstälteren Offiziere den von ihnen ange-
strebten gesellschaftlichen Reformen und einer längerfristigen Herrschaft des Mi-
litärs ablehnend gegenüberstanden.83 Zudem sorgten sie sich um Aufstiegschan-

                                                                                                                                                                                                                          

sung ungerechtfertigt sei. Als es ihm nicht gelang, einen Termin bei Verteidigungsminister 
Özdilek zu bekommen, sandte er folgendes, in rüdem Ton abgefasstes Schreiben: „Sehr 
verehrter Herr Minister! Ich habe verstanden, dass Sie ein Treffen mit mir nicht wünschen. 
Ich wünsche Ihnen ein langes Leben, damit wir uns später einmal treffen können, und bit-
te um Beantwortung meines Gesuchs (sc. auf Rücknahme der Entlassung)…“, Esengin 30. 

78  Der kommandierende General Nazmi Yönderi resignierte: „Ich habe die Kommandoge-
walt über mein Korps übergeben, was soll ich tun, es ist wohl so bestimmt“ („Kolorduyu 
teslim etdim, ne yapalım, kader böylemiş“), Esengin 20. 

79  Im Oktober 1961 wurden 956 neugebaute Wohnungen unter entlassenen Offizieren ausge-
lost, wobei jeder der Wohnungseigentümer durchschnittlich 20.000 Lira zu seiner Woh-
nung beisteuern musste: Oron (Hg.), Middle East Record, 2 (1961), 523 f.; keine geringe 
Summe, wenn man bedenkt, dass ein Oberst wie Cahit Bey eine Abfindung von knapp 
34.000 Lira bekam. Ein „goldener Handschlag“ waren die materiellen Konditionen der 
Entlassung wohl kaum. 

80  Ein entlassener General wie Esengin empfand es als „Beleidigung“, als ihm eine Ersatzbe-
schäftigung ausgerechnet bei der Dienststelle für „Zivilverteidigung“ (Sivil savunma) des 
Tourismusministeriums angeboten wurde (Esengin 35). Im Oktober 1960 hatten 662 pen-
sionierte Offiziere (also gut 15% der Entlassenen auf der Basis der offiziellen Zahl von 
4195) eine zivile Anstellung gefunden, davon 256 überwiegend als Lehrer, Oron (Hg.), 
Middle East Record, 1 (1960), 444. 

81  Auch die berühmt-berüchtigte Entlassung von 147 Hochschullehrern im Oktober 1960 
ging offensichtlich auf das Konto dieser Gruppe. 

82  Die Mitglieder dieser Gruppe fielen selbst einer Säuberung zum Opfer, als sie im Novem-
ber 1960 allesamt aus der Armee ausgeschlossen, aber mit Auslandsposten abgefunden 
wurden. Sie kehrten bald in die Türkei und die Politik zurück. Die Hälfte wurden Abge-
ordnete in verschiedenen Parteien, wobei Türkeş später eine wichtige Rolle spielen sollte. 

83  Das galt gewiss für Cahit Bey ( „yurdunu seven bir insan olarak bu askeri idarenin bir an 
evvel vazifesini meşru iktidara devr etmesini diliyorum“, IV, 5: „als Patriot wünsche ich 
mir, dass diese Militärherrschaft so schnell wie möglich von einer rechtmässigen Regierung 
abgelöst wird“). – Ein Korrespondent der englischen Zeitung The Times (5.8.1960, zit. nach 
Oron (Hg.), Middle East Record, 1, 1960, 444) analysierte die Motive für die Säuberungsak-
tion folgendermaßen: Die Pensionierungen „…have been expected for some time. It was 
realized that the structure of the Turkish forces had become top-heavy…and that room 
must be made for younger men. Even so, the wholesale nature of the changes took ob-
servers somewhat aback. It is considered reasonable to assume that the new military rulers 
have their own pressing reasons for wanting to remove from positions of authority some 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARTIN STROHMEIER 150 

cen.84 Andererseits ist klar, dass die stillschweigende Zustimmung der Generäle 
Sunay, Özdilek, Madanoğlu, Baştuğ und Ulay dem radikalen Flügel die Arbeit 
wesentlich erleichtert hat.85 

Cahits Pensionierung und die Folgen 

Unser Autor hatte sich ja schon zuvor über ungerechte Behandlung beklagt und 
zeigte sich nun verbittert. Monatelang macht er sich keine Notizen bzw. führt kein 
Tagebuch. Erst im Oktober – nach einer Pause von viereinhalb Monaten – greift er 
wieder zur Feder: “Das ist eine absolut ungerechte Pensionierung…Es ist außeror-
dentlich kränkend und bitter, aus der geliebten Marine auszuscheiden… Die Revo-
lution in Ankara haben wir zusammen gemacht, aber dann hat das Komitee unter 
der hehren Bezeichnung ‚Verjüngung der Armee‘ die jüngsten Obersten, Oberst-
leutnants und Majore hinausgeschmissen… Jetzt hören wir, dass die Komiteemit-
glieder überall gesagt hätten ’die mit uns übereinstimmen, haben wir in Ruhe ge-
lassen; die nicht mit uns sympathisieren, haben wir hinausgeworfen‘“.86 Cahit sieht 
sich hingegen als Teilnehmer und Teilhaber der Revolution; er kann nicht verste-
hen, warum er als Befürworter der Intervention entlassen worden ist. 

Wenn der Pensionierung etwas Gutes abzugewinnen ist, dann der Abschied vom 
ungeliebten Ankara. Schon zwei Wochen nach der Entlassung zieht die Familie in 
das eigene Haus im Istanbuler Stadtteil Feriköy um. Der schnelle Entschluss wurde 
sicherlich dadurch begünstigt, dass man so Miete sparen konnte und dass das 
Schuljahr für den Filius gerade begann. Zwar hat Cahit eine Abfindung von fast 
34.000 TL bekommen. Auf den ersten Blick erscheint die finanzielle Situation der 
Familie auch komfortabel. Nach der Berechnung Cahits jedoch, der 10.000 TL auf 
sein Girokonto, 13.000 TL auf ein Sparkonto seines Sohnes und 1.000 TL seiner 
Tochter überweist sowie 4.000 TL für Reparaturen an seinem Haus zu bezahlen 
hat, ist die Summe beträchtlich zusammengeschmolzen. Davon abgesehen reicht 
die dreimonatliche Pensionszahlung von 2.500 TL nicht aus, denn Cahit kalku-
liert, dass eine dreiköpfige Familie 1.500-1.800 TL pro Monat zum Leben braucht. 

leading officers whose allegiance to the revolution was in doubt…Conversely it is clear 
that the new men were among those behind the May revolution“. 

84  Obwohl zu Beginn der fünfziger Jahre eine zahlenmäßige Verringerung der türkischen Ar-
mee zumindest eingeleitet worden war, waren Aufstiegschancen für jüngere Offiziere offen-
bar weiterhin blockiert, Daniel Lerner/Richard D. Robinson, „Swords and Ploughshares: 
The Turkish Army as a Modernizing Force“, World Politics, 13/1 (1960), 19-44, hier 32, 41. 

85  Esengin 46. 
86  „Bu çok haksız bir emeklilik oldu…sevgili bahriyeden ayrılmak çok ağır ve acı gel-

di…İnkilabı Ankara’da birlikte yaptık, fakat Milli Birlik Komitesi, orduyu gençleştirmek 
gibi ulvi bir nam altında en genç albay, yarbay ve binbaşıları saf harici etti…Simdi duyu- 
yoruz ki komite üyeleri sağda solda ’işimize gelenleri bıraktık, işimize gelmiyenleri 
cıkardık‘ diyorlarmış“ (IV, 1). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN VERLIERER DER TÜRKISCHEN MILITÄRREVOLUTION VON 1960 151 

Immerhin weiß er zu schätzen, dass er keine Miete zahlen muss.87 Er befürchtet 
aber, dass die Rücklagen binnen Jahresfrist aufgezehrt sind. Daher ist er bestrebt, 
eine Arbeit zu suchen, aber diesbezügliche Anfragen bei der staatlichen Schiff-
fahrtsbank (Denizcilik Bankası), der Monopolverwaltung (Tekel Genel Müdürlüğü) 
und Kontakte zum MBK bleiben ohne Ergebnis. So beschließt Cahit Bey, sich an 
der Rechtsfakultät zu immatrikulieren, „um nicht faul zu werden“, wie er 
schreibt.88 Nun findet er wieder Muße, einige Reflexionen zu den Ereignissen der 
vergangenen Monate zu Papier zu bringen. In der Innenpolitik gehe nichts voran. 
Obwohl der MBK in jeder Hinsicht Herr der Lage sei, gebe es in der Bevölkerung 
Zweifel an seiner Aufrichtigkeit. Mit der Entlassung von 147 Hochschullehrern im 
Oktober 1960 (unter dem Kürzel „147ler meselesi“ in die Geschichte eingegangen) 
hat der MBK nach dem Urteil Cahits einen weiteren schweren Fehler begangen 
und sich in eine Sackgasse manövriert.89 Er bedauert, dass es zum Jahrestag der 
Republik (am 29.10.1960) weder ein Parlament noch eine gewählte Regierung gebe 
und fordert ein schnelles Ende der Militärherrschaft. Die Revolution selbst sei zwar 
von den „jungen Offizieren“ gut geplant worden und geordnet abgelaufen, aber in 
der Folge habe es an Führung gemangelt. Die mehrfache Verschiebung der Verab-
schiedung einer neuen Verfassung und eines Wahlgesetzes erklärt er mit dem „sü-
ßen Reiz der Macht“.90 Cahit stilisiert sich hoch zum Teilnehmer der Revolution, 
wenn er schreibt: „Nachdem man uns Teilnehmer an der Revolution in Ankara 
ausgeschaltet hat, halten der MBK und seine Umgebung ihre Macht und Posten für 
garantiert. Ohnehin…haben diejenigen, die durch eine Revolution an die Macht 
kommen, nichts übrig für jene, welche die Revolution machen“.91 So habe das 
MBK junge und fähige Generäle und Obersten entlassen und die Kräfte behalten, 
die ihm nicht schaden konnten.92 Gleichwohl sucht er Unterstützung bei seiner 
Jobsuche auch bei den von ihm insgeheim kritisierten „Radikalen“. In einem 
Schreiben vom 5.11.1960 (gut eine Woche vor der Säuberung der „14“) an das 
Mitglied des MBK, Korvettenkapitän Münir Köseoğlu, verweist er auf seine er-
wähnte (sicherlich vollkommen unbedeutende) Rolle in der Gewährleistung von 

                                                                                          
87  „Allahtan kira derdimiz yok“: „Gottseidank müssen wir uns wenigstens hinsichtlich der 

Miete nicht sorgen“ (IV, 2). 
88  „Yazmak ve konuşmak merakım ve hevesim beni hukuka sürükledi“: „Das Studium des 

Rechts zog mich an, weil ich ein ausgesprochenes Interesse an Schreiben und Reden habe“ 
(IV, 3). 

89  Im Unterschied zu den pensionierten Offizieren konnten die „147“ bis 1962 in ihre Ämter 
zurückkehren. 

90  „galiba koltuk bir az tatlı geliyor“ (IV, 6). 
91  „Biz, Ankarada ihtilale katılanlar bile ekarte edildiğine göre, Komite ve etrafındakiler kol-

tuklarını garantiye aliyorlar. Zaten…ihtilalde mevki edinenler ihtilali yapanları sevmez-
ler…“ (IV, 7). 

92  „…Milli Birlik Komtesi‘ de genç, ateşli, muktedir general ve albayları işinden uzaklaştırıp 
kendileri için zararsız olan elemanları bıraktı“ (IV, 8). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARTIN STROHMEIER 152 

Sicherheit und Ordnung in seinem Stadtviertel am Revolutionsmorgen.93 Cahit 
will sich offenbar die Aura eines Mitstreiters zulegen, dem, wenn er schon entlas-
sen worden ist, nun wenigstens ein angemessener Posten in der zivilen Bürokratie 
zusteht. Ausserdem lässt er Interesse anklingen an einem Mandat in der Verfas-
sunggebenden Versammlung (Kurucu Meclis) bzw. an einer Kandidatur bei den für 
das kommende Jahr geplanten Parlamentswahlen. Aber er hat erneut Pech: der von 
ihm als Fürsprecher ausersehene Marinekamerad wird als einer der „14“ am 
13.11.1960 aus dem MBK ausgeschlossen. Bereits zwei Monate zuvor ist der in-
zwischen zum Generalmajor beförderte Baştuğ, ein weiterer potentieller Förderer, 
bei einem Verkehrsunfall ums Leben gekommen. 

Untätigkeit, Frustration und private Krisen 

Cahit Bey ist deprimiert. Nachdem er monatelang kein Tagebuch geführt hat (die 
letzten Eintragungen beziehen sich auf den Ausschluss der „14“ aus dem Komitee 
Mitte November 1960; erst Ende März 1961 rafft er sich wieder zu Notizen auf), 
bezichtigt er sich der Nachlässigkeit.94 Er vertraut seinem Tagebuch an, dass er zu 
einem „niedergeschlagenen Pensionär“ („moralı bozuk bir emekli“, IV, 20) geworden 
sei, der tagtäglich auf die Rückkehr in die Armee warte. Das Studium lenkt ihn 
nicht ab; vorübergehend unterrichtet er an einem Gymnasium. Nun aber wirft es 
ihn vollends aus der Bahn: Er verliebt sich in die zwanzigjährige Tochter („güzel 
T.“) eines Kommilitonen, ebenfalls zwangspensionierter Offizier und macht ihr 
sogar einen Heiratsantrag. Ein schwärmerisches Gedicht, in dem er dem Mädchen 
seine Liebe gesteht („manasız ve karşılıksız aşk“ – „eine sinnlose und unerwiderte 
Liebe“, wie er klagt, IV, 21), fällt in die Hände ihres Vaters. Der beschimpft Cahit; 
er wird zum Gespött seiner Familie und der ganzen Nachbarschaft. Cahit schämt 
sich ob seines Verhaltens und trägt sich, wie er einem Onkel gesteht, mit Selbst-
mordgedanken. Seine zweite Sorge gilt einem defekten Gebrauchtwagen, den er 
unter großem Aufwand zum Laufen bringt, der ihm aber ständig Ärger bereitet. 
Nach zwei glimpflich abgelaufenen, von ihm verschuldeten Unfällen meldet er 
den Wagen, einen zwölf Jahre alten Ford Taunus, ab. Während der Semesterferien 
versieht er das Amt eines muhtar in seinem Stadtviertel, beendet diese Tätigkeit 
aber rasch, weil sie ihn zu sehr erschöpft.95 Streitigkeiten um den Verkauf des yalı 

93  „Gibt es denn keine Beschäftigung für einen tatkräftigen Kameraden wie mich, der am Re-
volutionstag des 27. Mai auf Befehl meines Nachbarn İrfan Baştuğ Sicherheit und Ord-
nung im Küçük Esat-Viertel gewährleistet hat?“ („27 Mayıs inkılap günü Ankarada 
komşum Sayın İrfan Baştuğun emri ile Küçük Esat bölgesinin emniyet ve idaresini sağla- 
yan ve bilfiil çalışan bir arkadaşa verilecek iş yok mu?“, IV, 11). Tatsächlich hatte er vorher 
nicht von einem „Befehl“ seines Nachbarn, des Brigadegenerals Baştuğ, gesprochen. 

94  „Yılbaşından beri sinirlerim bozuldu“: „Seit Jahresbeginn bin ich mit den Nerven fertig“ 
(IV, 21). 

95  IV, 20-22. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN VERLIERER DER TÜRKISCHEN MILITÄRREVOLUTION VON 1960 153 

der Familie seiner Frau sorgen zusätzlich für Ärger.96 Außerdem bekümmert ihn 
das Scheitern der Ehe seiner Tochter (der Enkel bleibt bei seinem Vater), die nach 
der Trennung von ihrem Mann zu ihren Eltern zieht. Cahit gesteht sich ein: 
„Mein Privatleben ist durcheinander und freudlos“.97 

Engagement in der Politik 

Doch es geht wieder aufwärts mit Cahit Bey. Anfang Februar 1961 finden im Hau-
se seines ehemaligen Volksschullehrers Tahsin Demiray98 Vorbereitungen für die 
Gründung der Gerechtigkeitspartei (Adalet Partisi, AP) statt. Bei einer Teeeinladung 
begegnet er dem zukünftigen Parteivorsitzenden und ehemaligen Generalstabschef 
Ragıp Gümüşpala, auch er ein Opfer der Säuberung.99 Cahit schöpft Hoffnung: 
„Demiray verspricht mir eine Zukunft, ich vertraue ihm“.100 Er beschließt, in die in 
Gründung begriffene Partei – sie tritt offiziell Mitte Februar an die Öffentlichkeit – 
einzutreten und erklärt sich bereit, für das Amt des Vorsitzenden im Bezirk Şişli zu 
kandidieren. Doch Cahit ist auf der Hut. Er verspürt ein Unbehagen, dass zahlrei-
che ehemalige Mitglieder der verbotenen DP bei der Gründung der AP dabei 
sind.101 Wenig später werden einige Personen unter dem Verdacht verhaftet, die 
verbotene DP wieder aufleben zu lassen. Nachdem Staatspräsident Gürsel eine ent-
sprechende Warnung an die neu gegründeten Parteien ausgesprochen hat (wobei in 
erster Linie die AP gemeint war), wird Cahit von seiner Frau und seiner Mutter be-
drängt, sein Engagement für die AP aufzugeben. Unter allerlei Zweifeln entschließt 
er sich, die Partei, der er gerade beigetreten war, zu verlassen (13.5.).102 Diesen 
Schritt begründet er wenig überzeugend damit, dass er sich einer Leistenbruchope-
ration unterziehen müsse. Er hält in seinem Notizbuch aber auch fest, dass er von 
Demiray enttäuscht ist, weil der keinen Kontakt mit ihm hält. Einerseits bereut er 

                                                                                          
96  IV, 29. 
97  „Hususi hayatım karışık ve üzüntülü“ (VI, 10). 
98  Demiray war Anfang der fünfziger Jahre Mitbegründer (zusammen mit Remzi Oğuz Arık, 

einem Vertreter der Strömung des Anadoluculuk) der Bauernpartei. Sie fusionierte im Ok-
tober 1958 mit der Cumhuriyetçi Millet Partisi zur Cumhuriyetçi Köylü Millet Partisi. 

99  Weiker, The Turkish Revolution, 97, schreibt, dass Gümüşpala die Unterstützung der zwangs-
pensionierten Offiziere hatte, weil sie von ihm eine Wiedereinstellung erhofften. Umge-
kehrt waren diese Offiziere keine quantité négliable und durchaus ein Gewinn für die AP ge-
rade in der Gründungsperiode. Sie verloren aber in dem Maße an Bedeutung, in dem an-
dere Gruppen in der Gerechtigkeitspartei einen Platz fanden. 

100  „Demiray bana istikbal vadediyor, ona inanıyorum“ (IV, 24). 
101  „Weil andauernd DP-Leute in die Partei eintraten, beschloss ich, meine Tätigkeit zu redu-

zieren…Ich sehe keine Möglichkeit, mit ausgesprochenen Anhängern der DP zusammen-
zuarbeiten…Mein Parteileben fängt ja gerade erst an. So Gott will, wird es sich zum Guten 
wenden.“ („Partiye hep DP liler girdiği için faaliyetimi frene etmeğe karar ver-
dim…Partizan DP lilerle calışmama imkan göremiyorum…Benim parti hayatım henüz 
yeni başlıyor. Hayırlı olur inşallah“) (IV, 23-26). 

102  IV, 44. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARTIN STROHMEIER 154 

seinen Schritt nicht, andererseits spürt er nach seinem Austritt ein Gefühl des „Al-
leingelassenseins“ („…‚yalnız kalmış‘ bu haleti ruhiye…“) und des „ohne Aufgabe 
seins“ („vazifesizlik“), nachdem er gerade im Begriff war, eine neue Aufgabe und 
Heimat zu finden, nämlich in der Gerechtigkeitspartei. Im Parteiprogramm spre-
chen ihn vor allem die liberale Wirtschaftspolitik und die Bekämpfung der Arbeits-
losigkeit an.103 Indes werden diese Gefühle und Gedanken überlagert von Zweifeln 
an der Partei. Er räumt der AP für die bevorstehenden Wahlen (Oktober 1961) kei-
ne Chancen ein. Vielmehr geht er davon aus, ja er wünscht sich sogar – und diese 
Meinung verbirgt er auch vor seinen Kollegen im lokalen Parteivorstand nicht – 
dass die Republikanische Volkspartei (Cumhuriyet Halk Partisi, CHP) mit dem alten 
Schlachtross İnönü an der Spitze gewinnen möge – gewiss keine gute Vorausset-
zung, um die Wähler von den Vorzügen seiner Partei zu überzeugen.104 

Wenige Wochen später – inzwischen hatte sich der Wirbel um die AP und ihre 
Verbindungen zur aufgelösten DP etwas gelegt – tritt Cahit wieder in die Partei ein, 
ein Schritt, zu dem ihn der Vorsitzende der AP in Şişli, ebenfalls zwangspensio-
nierter Offizier, gedrängt hat. Allerdings beschränkt er die Kontakte zu ehemaligen 
DP-Mitgliedern auf das Notwendigste. Gegenüber Gümüşpala und dem stellvertre-
tenden Parteivorsitzenden, Tahsin Demiray, bekundet er Interesse an einer Kandi-
datur für Senat oder Parlament. Doch Cahit hat Konkurrenten, und jetzt rächt es 
sich, dass er kurzfristig aus der Partei ausgetreten war; er gilt als wankelmütig. Er 
beklagt sich beim Generalsekretär der Partei, Şinasi Osma, über Opportunisten, 
insbesondere ehemalige DP-Anhänger, die idealistisch gesonnene Mitglieder wie 
ihn verdrängten. Sich selbst charakterisiert er als jemanden, der die Interessen des 
Landes immer über das Interesse der Partei und seiner Person stellt.105 Er lässt sich 
als Kandidat für die Parlamentswahl für den Wahlkreis Istanbul aufstellen, be-
kommt aber in der innerparteilichen Ausscheidung nicht genügend Stimmen. Ge-
wählt wird der Vorsitzende der AP in Şişli, auch er ein Opfer der Säuberung.106 
Cahit Bey ist gekränkt, dass er nicht gewählt worden ist, weil, wie er schreibt, die 
meisten der Gewählten nicht gebildeter seien als er selbst. Er spricht von Manipu-
lation und legt Einspruch gegen das Ergebnis ein. Diesen Einspruch zieht er aber 
zurück, als er erfährt, dass ihn die Parteizentrale in Ankara zum Kandidaten für 
den Senat (das Oberhaus im Parlament) für den Kreis Malatya gekürt hat. Das ver-

103  IV, 46-51. 
104  IV, 66. Cahit sollte sich täuschen: nach der CHP mit 36,7% der abgegebenen Stimmen 

und 173 Abgeordneten landete die AP mit 34,7% und 158 Abgeordneten auf dem zweiten 
Platz. Obwohl nur an zweiter Stelle hinter der CHP liegend, errang die AP bedingt durch 
das Mehrheitswahlsystem fast doppelt so viele Senatorensitze wie die CHP, siehe Ah-
mad/Ahmad, Türkiye’de, 239 (15.10.1961). 

105  IV, 73-79. 
106  Interessant ist die Auffächerung der Berufe der 53 Kandidaten für die AP im Wahlbezirk 

Istanbul: Immerhin stellen zwangspensionierte Offiziere knapp ein Viertel, ein weiteres 
Viertel sind Anwälte, ein Achtel Kaufleute, der Rest Architekten, Ingenieure, Journalisten 
und Gewerkschafter. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN VERLIERER DER TÜRKISCHEN MILITÄRREVOLUTION VON 1960 155 

leiht ihm Auftrieb. So gesehen ist es kein Zufall, dass er am nächsten Tag den An-
lasser seines monatelang stillgelegten Autos reparieren lässt; die Devise lautet: 
„Durchstarten“!107 Allerdings macht er sich keine großen Hoffnungen, weil er 
weiß, dass Malatya eine Hochburg der CHP ist. Daher geht er quasi auf Nummer 
Sicher, indem er auf dem Wege nach Malatya in Ankara Station macht und beim 
Erziehungsministerium einen Antrag auf Beschäftigung als Lehrer abgibt. Tatsäch-
lich scheitert Cahit mit seiner Kandidatur. Über die Einzelheiten dieser Episode 
sind wir nicht unterrichtet, weil der betreffende Teil (V) in den Memoiren fehlt.108 

Auf der Suche nach Arbeit 

Nach den Wahlen am 15.10.1961, aus denen eine Koalition von AP und CHP her-
vorgeht, intensiviert Cahit Bey wieder die Stellensuche.109 Auf seine Bewerbung 
beim US Navy Hydrographic Office in Washington, D.C. bekommt er eine Absa-
ge. In einem Brief an Gümüşpala, der nicht ins Kabinett geht, erinnert Cahit dar-
an, dass ihm eine Verwendung als „Generaldirektor“ oder „Staatssekretär“ in einem 
Ministerium versprochen worden sei. Er schreibt an mehrere Minister und den 
Generalsekretär der AP und bittet um Unterstützung bei seinen Bemühungen, ei-
nen Posten als Generaldirektor in einem Staatsunternehmen, als Leiter des Istanbu-
ler Rundfunkhauses oder der Hafenbehörde zu bekommen.110 Er ist enttäuscht, 
dass die Position des Direktors der Istanbuler Hafenbehörde (Liman İşletmesi) an 
einen anderen Bewerber (ebenfalls ein zwangspensionierter Oberst) geht. Bei der 
Bekundung seines Interesses für die Position verhält sich Cahit vielleicht nicht 
ganz korrekt, als er das Gerücht streut, dass der gegenwärtige Stelleninhaber unfä-
hig sei. Aber er ist aufrichtig genug einzuräumen, dass der erfolgreiche Mitbewer-
ber gut qualifiziert sei. Während er anfangs in seinen Selbstbeschreibungen das 
Wort „Idealist“ gebrauchte, so beruft er sich nun auch auf seine Verdienste als Par-
teimitglied der ersten Stunde und beklagt sich ganz offen darüber, dass man noch 
keine Beschäftigung für ihn gefunden hat.111 Er hat aber Zweifel, ob er den Anfor-
derungen dieser Stellen gewachsen ist, zumal er dort nur etwa 100 Lira mehr ver-
dienen würde als seine Pension beträgt.112 Sein Einsatz für die Partei, der er die 

                                                                                          
107  Nach der gescheiterten Senatskandidatur und nachdem er – unverschuldet – beinahe ein 

Kind angefahren hat, verkauft er das Auto (VI, 14). 
108  IV, 81-100. 
109  „Çalışmak istiyorum“: „Ich will arbeiten“ (VI, 27). 
110  „Ich verlangte das Amt eines Generaldirektors, worauf ich ein Anrecht habe“ („Hakkım 

olan bir Umum Müdürlük istedim“, VI, 19). 
111  „…benim gibi en eski bir partiliye karşı bu kayıdsızlık acaba neden ileri geliyor?“: „Wo 

rührt wohl die Gleichgültigkeit her gegenüber einem Parteimitglied der ersten Stunde wie 
mir?“ (in einem Brief an den General und Staatsminister Necmi Öktem, VI, 81). 

112  „Fakat bu gibi görevleri nihayet emekli maaşından 100 Lira fark ettiği ve çok yorucu ol-
duğu için arzu etmiyorum“: „Aber ich habe keine Lust auf solche Ämter, weil der Unter-
schied zur Pension letzten Endes nur 100 Lira beträgt und weil sie sehr anstrengend sind“ 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARTIN STROHMEIER 156 

meiste Zeit widmet – sein Studium betreibt er offenbar nicht ernsthaft – zahlt sich 
also nicht aus.113 Für zusätzliche Verunsicherung Cahits sorgt die politische Groß-
wetterlage, d. h. die Zuspitzung der Berlin-Krise und die Kernwaffenversuche der 
UdSSR. 

Cahits Mitarbeit in EMİNSU 

Parallel zu seiner Parteiarbeit – und beide Tätigkeiten sind kaum voneinander zu 
trennen114 – engagiert er sich in dem „Verein der pensionierten Offiziere der Revo-
lution“ (Emekli İnkılâp Subayları, abgekürzt EMİNSU).115 Die raison d’être von 
EMİNSU war die Rücknahme der Entlassungen und die Reintegration der Offiziere 
in die Streitkräfte. Ferner trat der am 6.9.1960 gegründete Verein laut Statuten für 
die Rechte seiner Mitglieder ein, bemühte sich um „den Schutz der Revolution 
und Prinzipien Atatürks“ und engagierte sich in der Abwehr „extremistischer 
Strömungen“. Zum ersten Vorsitzenden wurde der Veterinär im Rang eines Gene-
ralmajors, Sabri Baki Ersoy, gewählt.116Andere Aktivisten in EMİNSU sind die bei-
den Brigadegeneräle Selim und Orhan Türkkan, die Söhne des berühmten Fahri 
Pascha, des Verteidigers von Medina im Ersten Weltkrieg, welche die Istanbuler 
Zweigstelle von EMİNSU organisieren und deren Zeitschrift Hedef herausgeben.117 

Anfang April 1961 wurde eine Delegation des EMİNSU von Staats- und Minis- 
terpräsident Gürsel empfangen. Während EMİNSU erklärte, man sei bereit, Staat 
und Armee zu dienen (d. h. im Klartext, man strebe die Rückkehr in die Armee 
an), stellte ein Regierungssprecher klar, dass eine Wiedereinstellung nicht infrage 
käme. Mitte April hielt EMİNSU seine erste Vollversammlung ab. Im August gab 
die Zweigstelle des Vereins in Ankara der Hoffnung Ausdruck, dass nach den Wah-
len eine neue Regierung die Ex-Offiziere wieder in die Armee aufnehmen werde.118 

Nach der Wahl vom Oktober 1961, die zu einer Koalition von CHP und AP 
führte, verstärkt EMİNSU seine Bemühungen um eine Rückkehr der Pensionäre in 

(VI, 25). Wenn es zutrifft, dass ein Generaldirektor 100 Lira mehr verdiente als die Pension 
Cahits betrug, ist seine stete Klage über die zu geringe Pension relativ zu sehen. 

113  „Maddi ve manevi varlığımı partime ve seçim mücadeleme hasr ederek çok zor durumda 
kaldım“: „Indem ich ideell und finanziell mich meiner Partei und meinem Wahlkampf 
widmete, geriet ich in eine äußerst schwierige Lage“ (VI, 26). 

114  Wie bereits erwähnt, engagierten sich etliche entlassene Offiziere in der AP (zumal die Par-
tei selbst von einem entlassenen General geführt wurde) wohl auch deshalb, weil sie von 
der Partei Unterstützung für ihre Bemühungen um eine Rückkehr in die Armee erwarteten. 

115  Im Untertitel: „EMİNSU Yardımlaşma Derneği“: „EMİNSU, Verein für gegenseitige Hil-
fe“. 

116  TA, s.v. Eminsu. Die Zahl der Mitglieder betrug 4200, ibid. Laut Oron (Hg.), Middle East 
Record, 2 (1961) wurde der Verband erst Anfang 1961 gegründet. 

117  Die Publikation der Zeitschrift wurde ermöglicht durch eine Spende der Yapı ve Kredi Ban-
kası (VI, 41, 66). Es ist aber unklar, ob je eine Nummer tatsächlich erschienen ist. 

118  Woraufhin der Vereinigung in Ankara per Gerichtsbeschluss für eine Woche alle Aktivitä-
ten untersagt wurden, Oron (Hg.), Middle East Record, 2 (1961), 523 f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN VERLIERER DER TÜRKISCHEN MILITÄRREVOLUTION VON 1960 157 

die Armee. Dabei macht man auch vor Schuldzuweisungen an die Adresse General 
Gürsels nicht Halt. Er möge, so die Aufforderung, Gewissenserforschung betreiben 
und darüber nachdenken, ob die Pensionierung gerecht abgelaufen sei, wie von 
ihm behauptet. EMİNSU droht mit „Widerstand“. Im einzelnen kritisiert EMİNSU, 
dass es keine Kriterien für die Säuberung gegeben habe. Er behauptet, dass einer 
der angeführten Gründe für die Zwangspensionierung, nämlich eine personelle 
Überbesetzung, fragwürdig sei, weil die türkische Armee ihr Kontingent bei der 
NATO aus Mangel an geeigneten Offizieren nicht habe ausschöpfen können. 
EMİNSU kann nachweisen, dass etliche junge, diensttaugliche Offiziere (mitunter 
erst Mitte dreißig) pensioniert wurden, während eine ganze Reihe von älteren, z. T. 
kranken bzw. arbeitsunfähigen Kameraden weiter Dienst taten, so dass eines der 
zentralen Argumente für die Zwangspensionierung, nämlich eine Verjüngung der 
Armee, nicht zutreffe. Weder dienstliche Beurteilungen noch Qualifikationen hät-
ten eine Rolle gespielt. Die Säuberung sei daher politisch motiviert und gehe auf 
das Konto des radikalen Flügels des MBK, der die Macht nicht an die Zivilisten zu-
rückgeben und eine Militärdiktatur errichten wollte.119 Ob tatsächlich die alleinige 
Verantwortung den Radikalen zugeschoben werden kann, ist allerdings fraglich. Es 
mag sein, dass die Säuberungsaktion von den Radikalen geplant war, aber ganz 
ohne Mitwirkung der übrigen Mitglieder des Komitees einschließlich Staatspräsi-
dent Gürsel und Verteidigungsminister Fahri Özdilek, dessen Unterschrift die Ent-
lassungen trugen, hätte sie nicht ablaufen können. Nach ihrem Ausschluss vom 
Komitee (MBK) konnte EMİNSU aber allein die „14 Radikalen“ offen attackieren, 
während die übrigen Komitee-Mitglieder, die ja die Aktion mindestens geduldet 
hatten, aufgrund ihrer Funktionen in der Regierung höchstens hinter vorgehaltener 
Hand kritisiert wurden. Lediglich die ehemaligen MBK-Mitglieder, die nach den 
Wahlen von 1961 zu Senatoren auf Lebenszeit ernannt worden waren, wurden als 
Mitverantwortliche für die Massenentlassung angeprangert und als Haupthindernis 
für die Rückkehr bezeichnet.120 Insgesamt gab es einfach zu viele Gruppen, die 
kein Interesse an einer Rückkehr der Frühpensionäre in die Armee hatten, weil 
dann die Frage der Legitimität und der Verantwortung für die Säuberungsaktion 
hätte gestellt werden können. Indes war Regierungschef İnönü auf die Zusammen-
arbeit mit den Senatoren angewiesen. Daher war die Bereitschaft seiner Volkspartei 
gering, sich mit dem Säuberungskomplex zu befassen. İnönü ließ keinen Zweifel 
daran, dass eine Rückkehr der Pensionäre nicht zur Debatte stand.121 Lediglich Tei-

                                                                                          
119  Aus einer Erklärung Orhan Türkkans vom 6.1.1962 und der Presse vom darauffolgenden 

Tag (VI, 85-87). 
120  „…bizi yeniden hizmete girmeğe mani olanlar maalesef bu subay arkadaşlarımız“ (VI, 

119). 
121  İnönü wird mit den Worten zitiert: „Bu bir ihtilal tasarrufudur. Eminsuların orduya dön-

mesi imkansızdir. Bu devre bunu yapamayız“ (VI, 73) und „Bu yarayı bu devrede deşmiye-
lim“ (Hür Vatan 24.1.1962; VI, 80): „Das ist eine Anordnung der Revolution. Die Rück-
kehr der pensionierten Offiziere ist ausgeschlossen. In diesem Stadium können wir das 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARTIN STROHMEIER 158 

le der AP – und zu ihnen gehörte Cahit Bey – traten offen für eine Rückkehr ein. 
Auch die neue Führung der Streitkräfte stand den Bestrebungen des EMİNSU ab-
lehnend gegenüber. Zwar waren noch längst nicht alle Posten, die durch die Säube-
rung frei geworden waren, wieder besetzt, aber eine Rückkehr hätte Unruhe in die 
Truppe tragen und womöglich ihrer Einsatzbereitschaft schaden können;122 
schliesslich befand man sich mitten im Kalten Krieg, und die Kuba-Krise stand vor 
der Tür. Allerdings betonte EMİNSU, dass die große Masse der in der Armee ver-
bliebenen Offiziere in einer Rückkehr ihrer entlassenen Kollegen eine „Manifesta-
tion der Gerechtigkeit“ sähe. Dass die Aktivitäten von EMİNSU als heikel angese-
hen wurden, erhellt aus seinem vorübergehenden Verbot im September 1961.123 

Spätestens mit dem sogenannten Çankaya-Protokoll vom 24.10.1961 (also 10 
Tage nach den Wahlen) war den Ex-Offizieren der politische Weg für eine Rück-
kehr in die Armee verbaut. Darin verständigten sich nämlich Parteiführer und 
hohe Militärs darauf, dass es keine Amnestie geben werde für die in Yassıada 
verurteilten DP-Mitglieder und dass die entlassenen Offiziere nicht wieder ins 
das Militär aufgenommen werden dürften.124 Auch auf gerichtlichem Wege war 
den Bemühungen der Pensionäre kein Erfolg beschieden. Die Musterklage eines 
Offiziers gegen die Zwangspensionierung (d. h. Gesetz Nr. 42 vom 2.8.1960), der 
sich 280 Kameraden angeschlossen hatten, wurde – allerdings nur mit geringer 
Mehrheit – von den Richtern des Oberverwaltungsgerichts (Danıştay) abge-
lehnt.125 Eine Eingabe von 4500 Offizieren126 an den Petitionsausschuss des Par-
laments blieb ohne Ergebnis.127 Nachdem das Parlament die Rückkehr der Offi-

                                                                                                                                                                                                                          

nicht machen“ und „Lasst uns zum gegenwärtigen Zeitpunkt die Wunde nicht wieder auf-
reißen“. 

122  İnönü schloss eine solche Möglichkeit nicht aus: „Onların orduya dönmesinden doğacak 
huzursuzluğun derecesi belli olmaz“ (Hür Vatan 24.1.1962; VI, 80): „Das Ausmaß der Un-
ruhe, das aus einer Rückkehr (sc. der entlassenen Offiziere) resultiert, ist nicht klar“ (ebd.). 

123  Cemal Kalyoncu: „Darbe içinde darbe“, Aksiyon Haftalık Haber Dergisi, 755 (25 Mayıs 
2009). 

124  Hale, Turkish Politics and the Military, 146-148. „27 Mayıs Darbesi“, Vikipedi: http://tr. 
wikipedia.org (10.01.2010). 

125  Cumhuriyet 20.1.1962. In einer Pressemitteilung von EMİNSU (Cumhuriyet 28.1.1962) zum 
Verwaltungsgerichtsbeschluss wurde insbesondere dem Verteidigungsministerium die Ver-
antwortung für die Säuberung zugeschoben, während eine offene Kritik des Gerichtsbe-
schlusses unterblieb. 

126  Das sind, je nach den kursierenden Zahlen (sie reichen von ca. 5000 bis gut 7000), 65% bis 
90% der entlassenen Offiziere. Wenn die Eingabe tatsächlich von 4500 Offizieren unter-
stützt wurde, ist die offizielle Zahl von 4195 pensionierten Offizieren falsch. 

127  Eine Mustereingabe war von EMİNSU vorformuliert (Teil VI, 78 A). Cahits Petition lautet 
in Auszügen (Teil VI, 78 B): „Am 20.8.1960 wurde ich nach einjähriger Tätigkeit als Oberst 
und obwohl ich erst 44 Jahre alt war, aufgrund der Bestimmungen des Gesetzes Nr. 42 in 
den Ruhestand versetzt. Dieses Verfahren beruhte auf den Sonderbestimmungen des Minis- 
teriums für Nationale Verteidigung und auf einem schriftlichen Antrag, den ich einzurei-
chen hatte…Ich war durch eine ungerechte und antidemokratische Verfügung aus dem 
Soldatenleben ausgeschieden. Das Ministerium für Nationale Verteidigung hat erklärt, dass 
dieses Verfahren, das sich auf kein Rechtsprinzip stützen kann, auf die Verjüngung der Ar-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN VERLIERER DER TÜRKISCHEN MILITÄRREVOLUTION VON 1960 159 

ziere auch aus Haushaltsgründen ablehnte, waren alle Möglichkeiten ausge-
schöpft. Gleichwohl ging EMİNSU noch einmal in die Offensive. Auf einer Pres-
sekonferenz stellte der Erste Vorsitzende des EMİNSU, İhsan Dura, ein Weiss-
buch vor, in dem die Argumente für die Causa angeführt wurden.128 Am 
18.2.1962 veranstaltete er einen Kongress in Ankara, an dem ca. 1000 Ex-
Offiziere teilnahmen. Dort wurden in einer emotional aufgeladenen Atmosphäre 
schwere Geschütze aufgefahren: Die Radikalen im MBK, insbesondere Türkeş, 
hätten die Prinzipien Atatürks verraten. Säuberungen großen Stils seien eine ty-
pische „Technik des Totalitarismus“. Der im Felde unbesiegten türkischen Armee 
sei ihre schwerste Niederlage ausgerechnet von den eigenen Waffenkameraden 
zugefügt worden. Schließlich skandierte man: „Ya öleceğiz, ya döneceğiz“ („Entwe-
der Tod oder Rückkehr“, d. h. in die Armee).129 

Nur wenige Tage nach dem Kongress, am 22.2.1962, fand ein erfolgloser 
Putschversuch einer kleinen Gruppe von Offizieren unter Führung des Obersten 
Talat Aydemir statt. Wohl um jeglichen Verdacht zu zerstreuen, dass EMİNSU 
daran beteiligt gewesen sein könnte, versicherte kurz darauf der Verband in einer 
Presseerklärung der Regierung seine Loyalität und Unterstützung.130 Dass dieser 

                                                                                                                                                                                                                          

mee abzielte. Ich habe aber inzwischen festgestellt, dass viele Kameraden in der Armee 
weiterdienen, die in Bezug auf Lebens- und Dienstalter älter sind. Für das Vorgehen ist 
kein einziges sachliches Kriterium angewandt worden. In einem Rechtsstaat muss eine 
solch ungerechte und willkürliche Verfügung, die Kriterien wie Alter, Kaderstärke, dienstli-
che Beurteilung und Gesundheitszustand nicht berücksichtigt, korrigiert werden. Ich gehö-
re der Marine seit 27 Jahren an…und bin nun 46 Jahre alt. Die Tatsache, dass ich arbeitslos 
zu Hause herumsitze, kann nicht im öffentlichen Interesse sein. Deshalb erwarte ich die 
Rückkehr in die Streitkräfte durch eine gerechte Verfügung. Folglich erhebe ich Einspruch 
gegen meine ungerechte und ungesetzliche Versetzung in den Ruhestand, die sich zudem 
auf keinerlei Kriterien stützen kann. Ich bitte um Außerkraftsetzung der Verfügung durch 
die Türkische Grosse Nationalversammlung und die Restitution aller meiner Ansprüche ab 
dem 20.8.1960…“. 

128  Yuvaya dönüş davası (lag mir nicht vor). Cumhuriyet 4.2.1962. 
129  Die Presse berichtet von Offizieren, die während ihrer Reden ob der als Unrecht empfun-

denen Entlassung in Tränen ausbrachen. Als Orhan Türkkan schilderte, wie Verteidi-
gungsminister General Muzaffer Alankuş (6.1.1961-28.6.1961), den man wohl auch als 
Gegner einer Rücknahme der Entlassungen ausgemacht hatte und dem man Unaufrichtig-
keit unterstellte, ihn wegen seiner Verdienste um die Revolution vom 27. Mai geküsst habe, 
wurden Rufe „Wisch dir die Backen ab“ laut. Türkkan nahm die Pointe auf, zog sein Ta-
schentuch heraus und wischte sein Gesicht ab, Cumhuriyet 19.2.1962. 

130  Bereits im Dezember 1961 gab es nach Aydemir, Hatıraları, 87-89, „Vorbereitungen von 
EMİNSU-Leuten für eine Revolution“ (d. h. einen Putsch, MS), die dann aber unter Füh-
rung von General Madanoğlu im Keime erstickt worden seien. Ob diese Mitteilung für ba-
re Münze genommen werden kann, ist unklar. Jedenfalls zitiert Aydemir ein Mitglied des 
EMİNSU, General Mehmet Ali Aytaç, mit den Worten: „Unsere Organisation muss end-
lich aus der Passivität herauskommen. Wir müssen aktiv werden, sonst kommen wir zu 
spät. Entweder wir kehren in die Armee zurück oder wir sterben. Die Konstituierende Ver-
sammlung [das Parlament, MS] wird uns das Recht zur Rückkehr verweigern, wir müssen 
es uns mit Gewalt nehmen. Ich habe 24 Jahre im Generalstab gedient; im MBK gibt es Of-
fiziere, die nicht ein derartiges Ansehen genießen. Wir müssen zur Tat schreiten und uns 
unser Recht erstreiten“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARTIN STROHMEIER 160 

Verdacht nicht gänzlich aus der Luft gegriffen war, scheint die Anklage gegen ei-
nige Offiziere zu belegen (sie wurden aber freigesprochen), die führende EMİN-
SU-Mitglieder waren wie z. B. die pensionierten Generäle Orhan und Selim 
Türkkan.131 Im März 1962 wurde das sogenannte „Maßnahmengesetz“ verab-
schiedet, wodurch Kritik an der Revolution vom 27. Mai praktisch unter Strafe 
gestellt wurde.132 Das Gesetz zielte nicht zuletzt auf die Vereitelung von Aktivitä-
ten des EMİNSU und ehemaliger DP-Mitglieder.133 Der im Vergleich zu vorange-
gangenen Stellungnahmen konziliantere Ton eines Briefes der führenden Istan-
buler EMİNSU-Aktivisten an den AP-Vorsitzenden Gümüşpala erklärt sich viel-
leicht aus der Sanktionsmöglichkeit dieses Gesetzes. Es hat den Anschein, dass 
EMİNSU auf dem Rückzug ist: während früher eine bedingungslose Rückkehr ge-
fordert wurde (im Gegenzug waren die Ex-Offiziere bereit, Abfindungen und 
andere Vergünstigungen zurückzuzahlen), geht es hier eher um eine Verbesserung 
der materiellen Lage der Offiziere.134 Danach – und mit wachsender zeitlicher 
Distanz zu der Säuberung – wurde es ruhiger um EMİNSU. Doch hören wir spä-
ter periodisch wie z. B. 1969 von dem Verein, als er den 20. August zur Erinne-
rung an den Tag, als das Gesetz über die Pensionierung in Kraft trat, zum „Tag 
der Trauer“ („matem günü“) erklärte.135 Noch im Jahre 1972 waren Klagen gegen 
Teile des Gesetzes vor dem Verfassungsgericht anhängig.136 Erst ein anderer 
Putsch, nämlich jener von 1980, als eine Vielzahl von Parteien und Vereinen, die 
während der „Zweiten Republik“ (1960-1980) gegründet worden waren, geschlos-
sen wurde, zog einen Schlussstrich unter die EMİNSU-Aktivitäten. 

Cahit reiste aus Krankheitsgründen nicht zum EMİNSU-Kongress nach Ankara. 
Vielleicht kam ihm das zupass: er war ein eher vorsichtiger und bedächtiger 
Mensch, der sich nicht zu sehr exponieren wollte. Auch hat es den Anschein, dass 

131  Aydemir, Hatıraları, 322 f.; Esengin 20 f., berichtet, dass Selim Türkkan am 21.5.1963 als 
„Zivilist“ am neuerlichen Putschversuch Aydemirs teilgenommen habe und verhaftet wurde. 

132  „Tedbirler Kanunu (Anayasa nizamını, Milli Güvenlik ve Huzuru Bozan Fiiller Hakkındaki 
Kanun)“, 5.3.1962. 

133  „Zan ediyorum ki 7 Martta yürürlüğe giren Tedbirler Kanunu da Eminsuların her hangi bir 
fiili hareketini önlemek üzere müstaceliyetle çıkarılmıştır“ (VI, 133): „ Ich glaube, dass das 
Maßnahmengesetz, das am 7. März in Kraft trat, vordringlich verabschiedet wurde, um ei-
ne Aktion der Eminsu-Leute im Keime zu ersticken“. – In diesen Kontext lässt sich wohl 
auch einordnen, dass die Erlaubnis zur Publikation der EMİNSU-Zeitschrift Hedef vom 
Istanbuler Polizeipräsidium (Emniyet Müdürlüğü) hinausgezögert wurde, und es ist fraglich, 
ob die Zeitschrift je veröffentlicht wurde. 

134  Und zwar schlug EMİNSU vor, unter staatlicher und privater Beteiligung eine nationale 
Bierindustrie (bira sanayii) zu gründen, an der die pensionierten Offiziere mit Kapitaleinla-
gen und Anstellungen beteiligt werden sollten (VI, 147-148). – Gleichwohl veröffentlichte 
EMİNSU am 25.5.1962 aus Anlass des zweiten Jahrestages der Revolution vom 27. Mai ei-
ne Erklärung, in der den Senatoren auf Lebenszeit und ehemaligen MBK-Mitgliedern (17 
an der Zahl) u. a. vorgeworfen wurde, eine Situation verursacht zu haben, welche die 
„Einheit der Armee“ gefährde und zur „Entstehung von politischen Strömungen“ im Mili-
tär führe, Yeni Sabah, 25.5.1962. 

135  TA, s.v. Eminsu. 
136  www.anayasa.gov.tr/eskisite/KARARLAR/IPTALITIRAZ/K1972/K1972-01.htm (06.03.2009). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN VERLIERER DER TÜRKISCHEN MILITÄRREVOLUTION VON 1960 161 

ihm die Aktivitäten und Reden des EMİNSU zu riskant geworden waren, weil er 
befürchtete, dass einige Mitglieder es nicht dabei bewenden lassen würden, „unbe-
sonnene Artikel“ („ateşli makaleler“) zu schreiben, sondern auch zur Tat schreiten 
könnten.137 Dass diese Annahme nicht gänzlich unbegründet war, zeigt ja die oben 
erwähnte Verwicklung Selim Türkkans in das Aydemir-Komplott. Darüber hinaus 
hatte Cahit wohl die Aussichtslosigkeit des Unterfangens Yuvaya dönüş davası 
(„Das Problem der Rückkehr in den Schoß der Armee“) erkannt.138 Es sind viel-
leicht drei Umstände, die ihn bewogen haben könnten, diesen Abschnitt seines 
Lebens als abgeschlossen zu betrachten und damit die Memoiren zu beenden: 
Zum einen hat er eine Lehrerstelle angenommen, für die er nicht antichambrieren 
musste wie bei seinen voraufgegangenen Stellenbewerbungen, sondern die ihm 
angeboten wurde. Nun unterrichtet er 23 Stunden pro Woche Mathematik und 
Handelskunde (ticaret) an der Mittelschule in Emirgan, was ein Zubrot zu seiner 
„unzureichenden“ Pension brachte.139 Zum anderen erfüllt es ihn mit Genugtuung, 
dass er in den Vorstand der „Türkischen Gesellschaft für Astronautik“ gewählt wur-
de. Dadurch wurde sein aufgrund der Arbeitslosigkeit angeschlagenes Selbstbe-
wusstsein wieder etwas aufgerichtet (zumal er immer noch Absagen auf Stellenbe-
werbungen bekommt). Zum dritten fand erneut eine – wenn auch im Vergleich 
zum 27. Mai viel unbedeutendere – politische Wende statt durch das Scheitern der 
Koalition von AP und CHP unter İnönü, als die AP-Minister sich aus der Regierung 
zurückzogen wegen der ungelösten Amnestiefrage für im Gefängnis einsitzende 
Mitglieder der Demokratischen Partei. Möglicherweise sah Cahit diese beiden poli-
tischen Ereignisse als zeitliche Klammer für seine Memoiren. Er versucht einen fei-
erlichen Schlusspunkt zu setzen, der sich allerdings an dieser Stelle nicht ganz or-
ganisch in die Memoiren einfügt. Er nimmt den Jahrestag der Eroberung Istanbuls 
am 29.5.1962 zum Anlass, die Präsenz seiner Familie in Istanbul seit drei Genera-
tionen mit einem weltgeschichtlichen Ereignis zu verbinden. Aber in die Freude 
über den historischen Tag mischt sich ein Wermutstropfen, weil zu seinem Ver-
druss die Feiern zum 27. Mai jene zum 29. Mai in den Schatten stellen. Denn der 
27. Mai, dessen politische Notwendigkeit und Bedeutung er eigentlich nicht be-
zweifelt, ist für ihn der Anfang vom Ende seiner beruflichen Laufbahn.140 

Schluss 

Die hier erörterten Memoiren werfen eine ganze Reihe von Fragen auf. Der Um-
stand, dass sie Anfang der 1990er Jahre auf den Markt kamen, deutet vielleicht 
darauf hin, dass unser Autor damals gestorben war, und sein Haushalt aufgelöst 
                                                                                          
137  VI, 72 f. 
138  So lautet der Titel eines von EMİNSU herausgegebenen Weißbuchs, das mir nicht vor-

liegt. 
139  VI, 139. 
140  VI, 153 f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARTIN STROHMEIER 162 

wurde. Hatte die Familie kein Interesse an seinen Notizen? Und wenn sie sie ge-
lesen hätte, wäre ihr dann angesichts des privaten Charakters etlicher Passagen 
nicht daran gelegen gewesen, sie nicht in fremde Hände fallen zu lassen? Was be-
absichtigte Cahit mit der Abfassung der Memoiren? Er war keine Person der 
Zeitgeschichte und konnte nicht darauf hoffen, mit seinen Erinnerungen ein 
größeres Publikum zu gewinnen. Er mochte aber durchaus die Absicht haben, 
Sympathie für die pensionierten Offiziere zu wecken und ihr Anliegen als einen 
Kampf für Gerechtigkeit zu schildern. Aufbereitung und Abfassung seiner Noti-
zen legen nahe, dass er eine Publikation nicht ausschloss. Dann aber erstaunt, 
dass er kaum versucht, sich in möglichst vorteilhaftem Licht darzustellen. Im 
Gegenteil, er hat keine Hemmungen, sein Innenleben bloßzulegen: welcher tür-
kische Offizier würde öffentlich (auch wenn er solche Passagen sicher ausgelassen 
hätte) eingestehen, dass er sich wegen einer schwärmerischen, unerwiderten Liebe 
und der Schmach, dass diese publik wurde, mit Selbstmordgedanken trüge oder 
Todesangst empfinde vor einer unkomplizierten Operation, der er sich unterzie-
hen muss? Warum beginnt Cahit gerade am Vorabend der Militärrevolution mit 
seinen Memoiren? Offenbar, weil diese ein einschneidendes Ereignis darstellt, 
das seinem Leben eine Wendung geben sollte. 

Ich fasse zusammen: Die Memoiren Cahit Beys lassen uns teilhaben an einer 
biographischen Zäsur. Wir erfahren, wie ein Offizier im Alter von 44 Jahren mit 
den Folgen seiner Zwangspensionierung zurechtzukommen versucht. Wir wuss-
ten aus der einschlägigen Literatur, dass die Pensionäre großzügig abgefunden 
und ihnen lukrative Posten in Bürokratie und Industrie verschafft wurden. Das 
mochte für viele zutreffen; Cahit und seine Mitstreiter im Istanbuler EMİNSU 
jedenfalls hatten noch fast zwei Jahre nach der Pensionierung solche Posten nicht 
gefunden. Vielleicht strebten sie solche auch nicht ernsthaft an. Diese Offiziere 
waren mit Leib und Seele Soldaten, z. T. bereits in der zweiten und dritten Gene-
ration. Selbst die Aussicht, neben der Pension noch ein Gehalt zu beziehen, 
schien einigen nicht verlockend. Wer kann nicht die Wut der Offiziere nachvoll-
ziehen, die von einem auf den anderen Tag nicht nur ihren Brotberuf verloren, 
sondern Ansehen und Einfluss; die, je nach Dienstgrad, Hunderte bis Tausende 
von Untergebenen befehligten und sich nun degradiert fühlen mussten.141 
Daneben werden wir Zeuge von Alltagsnöten, von finanziellen und familiären 
Problemen. Wir hören von Strategien der Neuorientierung, von Anpassungsver-
suchen und dem Bestreben, der Vereinzelung zu entkommen und in einer größe-

141  Birand, Shirts of Steel,189-193 berichtet über die Veränderungen im Leben eines auf 
regulärem Wege pensionierten Generals, der den Verlust seiner Privilegien beklagt: „The 
soldier who all his life has had little contact with civilian society pays the price for his ex-
clusion at the time of his retirement. The Western soldier is more adaptable. He regards 
soldiering as a profession whereas the Turks see it as ‚a way of life‘, which, if honour and 
acclaim and the uniform are removed, inevitably ends in a state of shock. Turkey trains its 
officers to be above and outside society; it constantly exalts him to the skies, then one day 
it suddenly abandons him to a lonely life in a completely unfamiliar environment“ (192). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN VERLIERER DER TÜRKISCHEN MILITÄRREVOLUTION VON 1960 163 

ren Gruppe Rückhalt zu finden, sei es der Gerechtigkeitspartei oder dem „Verein 
pensionierter Offiziere“. Dieser Umstand macht die Memoiren Cahits über die 
individuellen biographischen Aspekte hinaus zu einer Quelle, welche speziell 
hinsichtlich der Rolle des Militärs in der türkischen Politik zu Beginn der sechzi-
ger Jahre des 20. Jahrhunderts unser Interesse beanspruchen kann. 

Nachbemerkung 

Was aus Cahit geworden ist, weiss ich nicht. Seine Aufzeichnungen haben mich 
von Istanbul über Bamberg nach Nikosia begleitet. Im März 2001 habe ich beim 
Bamberger Orientalistentag einen Vortrag darüber gehalten. Danach hielten mich 
einerseits vordringlichere Aufgaben von einer Beschäftigung mit der Materie ab, 
andererseits hatte ich Skrupel, mich in teils sehr persönliche Notizen zu vertie-
fen, die wohl nicht für fremde Augen bestimmt waren. Cahit Bey war ja keine 
Persönlichkeit des öffentlichen Lebens. Schließlich gewann der Gedanke die 
Oberhand, dass durch eine Veränderung von Namen und Lebensumständen so-
wie durch das Zurückhalten ausgesprochen vertraulicher Mitteilungen die not-
wendige Diskretion gewahrt würde. Außerdem kam ich zu dem Schluss, dass die 
Informationen Cahits frisches Material zur Situation der pensionierten Offiziere 
sowie ihrem Engagement in der Gerechtigkeitspartei und EMİNSU boten. Die 
Einladung zur Mitarbeit an dieser Festschrift war dann der unmittelbare Anlass, 
auf Cahits Aufzeichnungen zurückzukommen. Bei dem einen oder anderen 
Istanbul-Aufenthalt in den letzten Jahren habe ich mich gefragt, ob ich die Fami-
lie aufsuchen (vorausgesetzt, ich hätte die Adresse ausfindig machen können) 
und mich nach dem Schicksal des Autors erkundigen sollte, aber mit wachsen-
dem zeitlichen Abstand zum Ankauf der Memoiren habe ich dies verworfen. Ich 
hätte mich als Eindringling gefühlt bei dem Gedanken, dass Cahits Kinder ge-
wusst hätten, dass ich seine Aufzeichnungen gelesen hatte (wenn sie sie denn ge-
lesen hatten und ihnen der Inhalt bekannt war). Heute bedaure ich, nicht mehr 
über diesen Menschen erfahren zu haben, dem ich im Verlauf der Lektüre näher-
gekommen bin und für den ich eine gewisse Sympathie nicht verhehlen kann. 
Den Antiquar und Freund Sami Önal (1938-2008), selbst ehemaliger Offizier, 
der ihn vermutlich gekannt hat, habe ich versäumt, nach Cahit zu fragen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Enkelinnen der letzten Osmanen. 
Die osmanische Vergangenheit in Erinnerungstexten 
von drei türkischen Autorinnen 

Christoph Herzog, Bamberg 

Das Genre der Erinnerungsliteratur bildet einen wichtigen Teil der Erinnerungs-
kultur. Nach einigen einleitenden Überlegungen möchte mein Beitrag die Re-
konstruktion ihrer eigenen osmanischen Wurzeln in ihren Erinnerungsschriften 
durch drei Istanbuler Autorinnen – Muhibbe Darga, Melek Günersu und Fethiye 
Çetin – aus den Jahren 2002-2007 vorstellen und sie im Zusammenhang mit der 
dominanten türkischen Erinnerungskultur an das Osmanische Reich diskutie-
ren.1 Mein Interesse ist einerseits deskriptiv. Ich halte diese Erinnerungsschriften, 
obwohl es sich weder um literarische Meisterwerke der Autobiographie noch um 
Memoiren politisch maßgeblicher Persönlichkeiten, sondern eher um persönliche 
Zeugnisse handelt, aus sich selbst heraus und besonders im Kontext der Erinne-
rungskultur der Republik Türkei für interessant und beachtenswert. Mein Interes-
se ist andererseits aber auch programmatisch auf das literarische Genre der Erin-
nerungsliteratur als solches gerichtet. Drittens glaube ich, dass sich die These, in 
der Türkei bahne sich seit ungefähr den vergangenen anderthalb Jahrzehnten 
sichtbar ein deutlicher kultureller Wandel an, auch in der Produktion der jünge-
ren Erinnerungsliteratur nachverfolgen lässt. Das Osmanische Reich befindet sich 
mittlerweile an der zeitlichen Grenze jener 80 bis 100 Jahre, die das kommunika-
tive kollektive Gedächtnis, in dem sich individuelle und kollektive Erinnerungen 
zu einem Amalgam formen, zu fassen und bearbeiten vermag.2 Aber gerade in 
dieser Erinnerungsliteratur an der Grenze des kommunikativen Gedächtnisses 
lässt sich nun die Beobachtung machen, dass es im individuellen Gedächtnis 
dem kollektiven Gedächtnis widerständige Erinnerungen gibt, die sich vielleicht 
im Rahmen eines Gegendiskurses artikulieren können, vielleicht aber auch in ei-
ner subalternen Situation zum Schweigen, zur Verdrängung und zum letztlichen 
Vergessen verurteilt sein mögen. 

1  Dieser Beitrag ist eine umgearbeitete Version meiner Antrittsvorlesung an der Otto-
Friedrich-Universität Bamberg aus dem Jahr 2009. Die Anregung hierfür verdankte sich der 
Lektüre eines instruktiven Artikels der Jubilarin Erika Glassen: „Die Töchter der letzten 
Osmanen. Zur Sozialisation und Identitätsfindung türkischer Frauen nach Autobiogra-
phien”, in: Sabine Prätor/Christoph K. Neumann (Hg.), Frauen, Bilder und Gelehrte. Studien 
zu Gesellschaft und Künsten im Osmanischen Reich. Festschrift Hans Georg Majer 1, Istanbul 
2002, 347-386. 

2  Jan Assmann, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen 
Hochkulturen, München 1999. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CHRISTOPH HERZOG 166 

Keine Erinnerungskultur in einem Nationalstaat ist denkbar ohne diesen Staat, 
denn er versucht das kollektive Gedächtnis in seinem Sinne zu prägen. Bis zu 
welchem Grad er dies versucht und inwieweit ihm dies gelingt, hängt natürlich 
von verschiedenen Faktoren ab. Ihm stehen aber jedenfalls hierfür eine Reihe 
von Instrumentarien und Institutionen zur Verfügung, deren Einsatz ebenfalls 
sehr variabel sein kann, etwa die Legislative, die Justiz und nicht zuletzt die Auf-
sicht über die staatlichen Bildungseinrichtungen. 

Die Rolle des Staates bei der Gestaltung der kollektiven Erinnerungslandschaft 
ist dabei bi-direktional. Er greift nicht nur prägend in die vorhandene Erinnerung 
ein, sondern sie wird auch durch die Erinnerungslandschaft mit beeinflusst. Da der 
Staat, selbst wenn er dies anstreben sollte, nun aber die Kontrolle über die kollek-
tive Erinnerung nicht ganz erringen kann, bleibt dieser Prozess dynamisch, das 
heißt zum Beispiel: das kollektive Gedächtnis verändert sich im Lauf der Zeit. Zu-
dem sind die Basiskonzepte, welche der Geschichtsinterpretation zugrunde liegen – 
vielleicht notwendigerweise – uneindeutig. Nehmen wir beispielsweise den zentra-
len Geschichtsbaustein des türkischen Nationalismus. Bei Schulbuchanalysen hat 
sich herausgestellt, dass dieser Nationalismus zwischen drei nicht recht zu verein-
barenden Grundkonzepten oszilliert. Auf der einen Seite steht das Konzept des 
häufig als Patriotismus definierten demokratischen Staatsbürgernationalismus, auf 
der anderen Seite das eines ethnischen Nationalismus, der sich wiederum sowohl 
kulturell als auch rassisch äußern kann.3 Diese Unschärfe in wichtigen ideologi-
schen Konzepten rührt unter anderem natürlich daher, dass es auch in der Türkei 
Definitionskämpfe um solche grundlegenden Konzepte gibt und zwar auch inner-
halb des Staatsapparates, der selbstverständlich kein homogener Block ist. Wenn 
der Staat aber keine völlig eindeutigen ideologischen Konzepte vorgeben kann, so 
kann er doch immerhin regulierend wirken und den Rahmen abstecken, den der 
öffentliche Geschichtsdiskurs auf keinen Fall verlassen darf. Das trägt wiederum 
dazu bei, dass Geschichte zu einer Tabulandschaft werden kann, in der es be-
stimmte sensitive Areale gibt, die nicht oder nicht ohne weiteres betreten werden 
können. 

Nach einer frühen jakobinischen Phase der Republik, in der versucht wurde, ei-
ne türkische Identität ohne Rückgriff auf den Islam zu schaffen, gewann zuneh-
mend die Vision die Oberhand, welche den Islam (und eigentlich sogar nur den 
sunnitischen Islam) als ein essentielles Merkmal des Türkentums betrachtete. Im 
gleichen Zusammenhang wurde die revolutionäre ideologische Abgrenzung der 
frühen Republik vom Osmanischen Reich zunehmend relativiert. In diesem Pro-
zess nahm das Osmanische Reich in der kollektiven Erinnerung eine dezidiert tür-
kisch-muslimische Identität an. Die offizielle Rehabilitation des Osmanischen Rei-
ches seit den 1970er und noch verstärkt seit den 1980er Jahren verlief nicht wider-

3  Tanıl Bora, “Ders Kitaplarında Milliyetçilik”, in: Betül Çotuksöken/Ayşe Erzan/Orhan Si-
lier (Hg.), Ders Kitaplarında İnsan Hakları Tarama Sonuçları. Istanbul 2003, 65-89, hier 71. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 167 

standslos; die osmanische Vergangenheit wurde vielmehr Gegenstand eines massi-
ven Kulturkampfes, auf dem die kollektive Erinnerung zum politischen Schlacht-
feld zwischen Islamisten und Kemalisten wurde. 

Zum Beispiel waren die offiziellen Feiern aus Anlass der 700 Jahre seit der 
Gründung des Osmanischen Reiches im Jahr 1999 Anlass für heftige öffentliche 
Kritik durch etliche Kommentatoren. So interpretierte der Wirtschaftswissenschaft-
ler und dezidiert kemalistische Intellektuelle Prof. Toktamış Ateş diese Feiern zur 
Gründung des Osmanischen Reiches als Versuch, das Ansehen der Republik indi-
rekt zu schmälern, ohne sie direkt zu kritisieren. Der Schauspieler und Fernsehmo-
derator Cem Özer verursachte 1999 einen Skandal, als er in einer Sendung forder-
te, die Türkei müsse sich vollständig von den ohnehin nicht erinnerungswürdigen 
Osmanen lossagen, um in Europa Akzeptanz zu finden. Ein Vertreter der Partei 
der Nationalistischen Bewegung (MHP) kündigte daraufhin in der Sendung an, 
Özer „im Namen der Nation” (millet adına) verklagen zu wollen.4 

Auf der anderen Seite erschien die Zeitschrift Eğitim mit einem Titelblatt, das 
verkündete: „Wer seine Vergangenheit zurückweist, ist ein Bastard!“ (Geçmişini 
reddeden, haramzâdedir!). Das Titelbild zeigt übrigens eines der osmanischen 
Schiffe, die bei der Belagerung von Konstantinopel durch Sultan Mehmed II. 
(1451-1481) über Land in die Meerenge des Goldenen Horns gezogen wurden.5 

Ein Trend, der sich seit 1999 besonders deutlich herauskristallisierte, war, das 
Osmanische Reich als einen Ort der Toleranz zwischen Judentum, Christentum 
und Islam aufzufassen. Manchmal mutierte die osmanische Gesellschaft dabei auf 
doch etwas anachronistische Weise zum Inbegriff der pluralistischen Gesellschaft.6 
Insgesamt muss man aber festhalten, dass 1999 nicht nur Kulturkämpfe und ge-
genwartspolitikbezogene Reinterpretationen stattfanden, sondern dass auf zahlrei-
chen Veranstaltungen und in zahlreichen Publikationen (etwa Sondernummern 
von Zeitschriften)7 von Fachleuten auf hohem Niveau über das Osmanische Reich 
reflektiert und geschrieben wurde. All das blieb nicht ohne Folgen. Heute ist die 
grundsätzliche und dogmatische Ablehnung des Osmanischen Reiches eine ver-
schwindende Minderheitsposition. Seine Idealisierung ist sicherlich erheblich wei-
ter verbreitet. Vor allem aber gibt es ein wachsendes offenes, und das heißt nicht 
unmittelbar politikgeleitetes Interesse an der osmanischen Vergangenheit als sol-
cher. Dieser Trend wachsenden, nicht primär politischen oder edukativen Interesses 
ist an einer Literaturgattung untersucht worden, die in der Türkei in den letzten 

                                                                                          
4  Celal Başlangıç, “Osmanlı’yı Nasıl Bildirdiniz”, Radikal, 27 Mart 1999: http://www.radikal. 

com.tr/1999/03/27/yasam/01osm.html (18.7.2009). 
5  Eğitim. Aylık Eğitim, Bilim ve Kültür Dergisi, 2,12 (Eylül 1999); das Titelblatt findet sich ab-

gedruckt in Tarih ve Toplum, 33,198 (Haziran 2000), 66. 
6  Vgl. etwa verschiedene Beiträge in Mustafa Armağan (Hg.), Osmanlı’da Hoşgörü. Birlikte 

Yaşama Sanatı. Istanbul 2000, insbesondere die Einleitung von Kemal Karpat. 
7  Zahlreiche Zeitschriften brachten thematische Schwerpunktnummern zum Osmanischen 

Reich heraus, so z. B. die Zeitschrift Toplum ve Bilim unter dem Titel Osmanlı: Muktedirler ve 
Mâdunlar. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CHRISTOPH HERZOG 168 

Jahren verstärkt von sich reden gemacht hat: dem historischen Roman. Die Litera-
turwissenschaftlerinnen Bahriye Çeri und Priska Furrer stellten beide fest, dass der 
historische Roman ungefähr mit den 1990er Jahren einen dramatischen Wandel 
durchgemacht und einen bedeutenden Aufschwung erfahren hat.8 Aus der Zeit 
vorher gibt es nur vereinzelt historische Romane aus den Zirkeln des türkischen li-
terarischen Establishments mit künstlerischem Anspruch. Was es zahlreich gab, wa-
ren einfach gestrickte Romane von Serienschreibern. Bahriye Çeri zufolge war der 
typische historische Roman dieses Typs, soweit er sich mit dem Osmanischen 
Reich in seiner Aufstiegs- und Blütephase bis zu Sultan Süleyman Kanuni (1520-
1566) befasste, der kriegerische Heldenroman. Seine Heroen waren die Sultane, al-
len voran der Eroberer von Byzanz, Mehmed II., Kriegshelden aus dem Volk oder 
– interessanterweise – osmanische Piraten.9 Dagegen wurden in jenen Romanen,
welche die „Niedergangsphase“ des Osmanischen Reiches beschrieben, die Osma-
nen quasi aus europäischer Sicht distanziert betrachtet. Der Niedergang des Os-
manischen Reiches wurde an das persönliche Versagen der Elite gebunden, die in 
diesem Fall nicht als „türkisch“, sondern als „osmanisch“ wahrgenommen wurde. 
Will man sie funktional betrachten, sind diese Romane didaktisch und unterstüt-
zen den Prozess des nation-building. Nach 1990 wurde der historische Roman in 
der Türkei plötzlich eine bedeutende, mit den Mitteln postmoderner Erzähltech-
niken operierende literarische Kunstgattung mit profilierten Autoren wie Nedim 
Gürsel oder Orhan Pamuk. Auf der anderen Seite lebt der didaktische historische 
Roman vor allem in der islamistischen und ultranationalistischen Parallelöffent-
lichkeit auch nach den 1990er Jahren weiter fort.10 

Für die Wahrnehmung der spätosmanischen Zeit und die kollektive Erinnerung 
an sie spielten die spätosmanischen zeitkritischen Romane von Ahmed Midhat 
und seinen Nachfolgern eine vielleicht nicht unerhebliche Rolle. Der türkische So-
ziologe und Historiker Şerif Mardin hat als einen der prägendsten Charaktertypen 
in dieser Art Romanliteratur den Bihruz-Bey-Typ ausgemacht, von ihm so benannt 
nach dem Antihelden aus Recaizade Mahmud Ekrems Roman Araba Sevdası 
(1898).11 Bihruz Bey ist eine Art osmanischer Oblomov, ein oberflächlich und 
übermäßig verwestlichter, degenerierter und sozial schädlicher Dandy der Ober-
schicht. Dieser literarische Bihruz-Bey-Typ hat die kollektive Erinnerung an das 
späte Osmanische Reich sicherlich ganz wesentlich mit beeinflusst. 

Ungefähr zur gleichen Zeit wie die spätosmanischen Romane setzte auch eine 
osmanische Memoirenliteratur ein, die sich dann in die Republik fortsetzte. Nun 

8  Bahriye Çeri, “Cumhuriyet Romanında Osmanlı Tarihinin Kurgulanışı”, Tarih ve Toplum, 
33,198 (Haziran 2000), 19-26; Priska Furrer, Sehnsucht nach Sinn. Literarische Semantisierung 
von Geschichte im zeitgenössischen türkischen Roman, Wiesbaden 2005. 

9  Çeri, “Cumhuriyet Romanında“, 22. 
10  Z. B. Mehmed Niyazi, Yemen, ah Yemen, Istanbul 2004. 
11  Şerif Mardin, “Super Westernization in Urban Life in the Ottoman Empire in the Last 

Quarter of the Nineteenth Century”, in: Peter Benedict/Erol Tümerkin/Fatma Mansur 
(Hg.), Turkey. Geographic and Social Perspectives, Leiden u. a. 1974, 404-446, hier 404. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 169 

gibt es im Osmanischen auch vor dem 19. Jahrhundert durchaus das, was die neue-
re Forschung oft Ego-Dokumente nennt,12 aber natürlich spielte auch hier in späte-
rer Zeit die Rezeption des westlichen Genres eine extrem wichtige Rolle. Der türki-
sche Literaturkritiker Nurullah Ataç (1898-1957) schrieb in einem Artikel über Er-
innerungsliteratur (hatırat kitapları) in der Zeitschrift Yedigün im Jahr 1934: 

„Ich bin böse auf diejenigen, die ihre Memoiren schreiben. Ich sage selbstverständlich 
nichts gegen jene, die an bedeutenden Ereignissen teilhatten, sei es als Handelnde oder 
einfach als Zeugen. […] Was mich erzürnt sind diejenigen, die uns damit zu beschäfti-
gen suchen, dass sie uns bloß das erzählen, was ihnen selbst zugestoßen ist. Und nein, 
ich habe die großen Autobiographen wie Augustin, Rousseau und Gide nicht außer Acht 
gelassen; aber diese gaben uns zuvörderst ihre literarischen Werke und erzählten uns nur 
in zweiter Linie ihre Lebensgeschichten. Außerdem hat jedes Prinzip seine Ausnahmen, 
und so können wir sagen, dass jedes ihrer Werke eine solche Ausnahme bildet.“13 

Dieses Zitat lässt sich als die republikanische Reformulierung eines alten osmani-
schen sozialen Tabus lesen, nämlich familiäre und allzu private Dinge zu verschrift-
lichen. In der Tat kann man beobachten, dass in vielen spätosmanischen und noch 
in frührepublikanischen Memoiren, die meist von Männern geschrieben sind, fa-
miliäre Begebenheiten in dem Maße ausgespart sind, dass noch nicht einmal der 
Name der Ehefrau erwähnt ist. 

Es lässt sich aber auch eine weitere wichtige These an das obige Zitat knüpfen: 
Dass nämlich die Genre-Unterscheidung zwischen Memoiren und Autobiogra-
phie in der türkischen Literatur nicht sinnvoll zu treffen ist, jedenfalls nicht vor 
den jüngsten ein, zwei Dekaden. Es ist meines Erachtens vorzuziehen, der türki-
schen Begrifflichkeit von „Erinnerungsliteratur” (Hatırat) zu folgen und darunter 
ein literarisches Feld zu verstehen, welches strikt politische Berichte ebenso um-
fassen kann wie psychologische Selbstreflexionen. Es ist die von Ataç in oben 
angeführtem Zitat verdammte Erinnerung persönlichen Erlebens und individuel-
ler Bedeutung, die in den Erinnerungstexten von Muhibbe Darga, Melek Güner-
su und Fethiye Çetin eine zentrale Rolle spielt und gerade nicht die mit den 
Leitakteuren der politischen Ereignisgeschichte verknüpften Anekdoten und auch 
nicht die ideologischen Versatzstücke historisch-politischer Interpretation, welche 
Erinnerungen als Randtexte häufig einrahmen. 

In sehr vielen Erinnerungstexten findet sich eine Form der Nostalgie wieder, die 
man im Sinn Svetlana Boyms als „a sentiment of loss and displacement“14 be-
                                                                                          
12  Michael Ursinus, „Osmanische Autobiographien vor dem XIX. Jahrhundert: ‚the most in-

teresting books never written‘?”, in: Walter Berschin/Wolfgang Schamoni (Hg.), Biographie 
– „So der Westen wie der Osten“? Zwölf Studien, Heidelberg 2003, 93-111. 

13  Zitiert in Olcay Akyıldız/ Halim Kara/Börte Sagaster (Hg.), Autobiographical Themes in Turk-
ish Literature: Theoretical and Comparative Perspectives, Würzburg 2007, 9. 

14  Svetlana Boym, The Future of Nostalgia, New York 2001, xiii. Gegenüber dieser von Boym 
als „reflexive Nostalgie“ bezeichneten Form ist der von ihr unterschiedene zweite Typus 
von „restaurativer Nostalgie“ eher das, was den edukativen Geschichtsromanen oder der 
monumentalen osmanisierenden Moscheearchitektur der Kocatepe Camii in Ankara zu-
grundeliegt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CHRISTOPH HERZOG 170 

zeichnen könnte. Es sieht so aus, als beginne diese Art von Nostalgie in der türki-
schen Memoirenliteratur in der zweiten Hälfte der 1940er Jahre. Es gibt zwei gute 
Gründe, die diesen Zeitpunkt erklären helfen: zum einen die politische Situation: 
Nachdem Atatürk 1938 gestorben und die Türkei den Zweiten Weltkrieg als neu-
trales Land überstanden hatte, begann sich die friedliche Auflösung der Einpartei-
enherrschaft und eine zumindest partielle Neuausrichtung der Kulturpolitik anzu-
kündigen; zum anderen die Tatsache, dass die Generation, welche das Osmanische 
Reich noch vor seiner letzten instabilen Phase nach 1908 als Erwachsene bewusst 
miterlebt hatte, jetzt das Alter ihres letzten Lebensabschnitts erreicht hatte. Diese 
Spanne von vierzig Jahren wird von Jan Assmann als Einschnitt und Krise der kol-
lektiven Erinnerung bezeichnet, in dem biographische Erinnerung, soll sie nicht 
verloren gehen, in kollektive Erinnerung transformiert werden muss.15 So wird et-
wa auf dem Titelblatt eines 1948 erschienenen Erinnerungsbuches von Semih 
Mümtaz eigens die Zeitzeugenschaft des Autors betont: „Die Männer von damals. 
Die Paläste von damals. Die Stadtpalais und Strandvillen von damals. Die 
Abendgesellschaften von damals [...]“ und so weiter, bis am Schluss der Inhalts-
angabe hervorgehoben wird, dass dies alles einer Welt angehöre, „die der Verfas-
ser selbst erlebt und gesehen hat”.16 
Das „Selbst-Gesehen-Haben“ gehört für die osmanische Epoche nun allerdings 
definitiv der Vergangenheit an, sie kann nicht mehr persönlich, sondern nur 
noch medial vermittelt erinnert werden. Die hier behandelten Erinnerungstexte 
spielen sich deshalb, soweit sie diese Zeit betreffen, in einem Rahmen ab, der be-
reits selbst diese mediale Erinnerung thematisiert: die Erinnerung an verstorbene 
Verwandte und im persönlichen Besitz verbliebene Dokumente, Photographien 
und andere Erinnerungsstücke. Das osmanische Erbe befindet sich nun am äu-
ßersten Rand, aber noch nicht jenseits des Generationen-Gedächtnisses. 

Muhibbe Darga 

Mein erstes Beispiel betrifft die Erinnerungen der auch international bekannten 
Hethitologin Muhibbe Darga (geb. 1921). Der Teil davon, der mich hier interes-
siert, betrifft ihren Großvater Mehmed Emin (gest. 1925), der dreißig Jahre lang 
einer der Kammerherren Abdülhamids II. (1876-1909) war. Bei diesen Erinnerun-
gen handelt es sich nicht um ein Buch, sondern um zwei getrennte Veröffentli-
chungen. Die eine, 2002 im Verlag der İş Bank erschienen, ist der Abdruck eines 
umfangreichen Interviews durch die Journalistin Emine Çaykara.17 Dieses Format 

15  Assmann, Das kulturelle Gedächtnis, 228 und 51. 
16  Semih Mümtaz, Tarihimizde Hayal Olmuş Hakikatlar, Istanbul 1948. Auch der Titel des Bu-

ches ist aufschlussreich. 
17  Muhibbe Darga/Emine Çaykara, Arkeoloji’nin Delikanlısı. Muhibbe Darga Kitabı, Istanbul 

2002. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 171 

ist in der Türkei in den letzten Jahren in Mode gekommen.18 In dem Interview 
geht Muhibbe Darga auch sehr ausführlich auf die Lebensgeschichte ihres Großva-
ters Mehmed Emin ein. Die zweite Veröffentlichung ist die im Jahr 2007 durch 
Muhibbe Darga veröffentlichte Transkription des berühmten Reiseberichts ihres 
Großvaters nach Zentralasien.19 Dieser Reisebericht erschien ursprünglich 187820 
und war der erste gedruckte Reisebericht eines Osmanen nach Zentralasien. Neben 
der Transkription des Reiseberichts21 enthält das Buch wichtige biographische In-
formationen über seinen Autor Mehmed Emin. Auch über den Verbleib des Fort-
setzungsbandes des Reiseberichts klärt Muhibbe Dargas Buch auf. Dessen Manu-
skript verbrannte demnach 1919 im Feuer von Kuruçeşme.22 

Die Verlusterfahrung der osmanischen Vergangenheit manifestiert sich für Mu-
hibbe Darga in zwei sehr einfachen Sachverhalten. Erstens: Sie teilt das Schicksal 
derjenigen, die nach der Alphabets-Reform im Jahr 1928 eingeschult wurden, in-
dem sie die osmanisch-arabische Schrift nicht lesen kann. Da der Reisebericht aber 
in dieser Schrift gedruckt ist, musste sie sich auf einen akademischen Kollegen ver-
lassen, der ihn transkribiert und ihr zur Veröffentlichung überlassen hat. Zweitens: 
Die biographische Information über ihren Großvater in dem Band stammt natür-
lich aus zweiter Hand, denn als ihr Großvater 1925 starb, war sie gerade vier Jahre 
alt. Muhibbe Darga hatte ihre Tante (die Tochter von Mehmed Emin aus dritter 
Ehe) in den 1970er Jahren um biographische Information über ihren Großvater 
gebeten, weil ihr eigener Vater (Sohn von Mehmed Emin aus zweiter Ehe) früh 
verstorben war, und sie fühlte, dass sie zu wenig über ihren Großvater wusste. Ihre 
Tante, Hayriye Kerimzade, verfasste als Antwort auf die Frage einen langen Brief 
und dieser Brief, datiert mit 21. Dezember 1972, findet sich in dem besagten Band 
von 2007 abgedruckt.23 Ergänzt wird diese Information durch den Abdruck des 
Akteneintrags (sicil kaydı) über Mehmed Emin aus der republikanischen Abteilung 
des Başbakanlık Arşivi.24 

Nach diesen Nachrichten wurde Mehmed Emin (den Beinamen Emin erhielt 
er als Kammerherr des Sultans Abdülhamid II.) im Jahr 1271 H. (beg. 24. Sep-

                                                                                          
18  Es gibt allein im selben Verlag mittlerweile über dreißig solcher Interviewbände, so mit den 

beiden Historikern Halil İnalcık und İlber Ortaylı, mit dem Politologen Sina Akşin oder 
mit der Schriftstellerin Adalet Ağaoğlu. 

19  A. Muhibbe Darga (Hg.), İstanbul’dan Asya-yı Vusta’ya Seyahat. Seyyah Mehmed Emin Efen-
di’nin Seyahatnamesi. Istanbul 2007. Vgl. (die nun teilweise überholten) Ausführungen in 
Christoph Herzog/Raoul Motika: “Orientalism ‘alla turca’: Late 19th / Early 20th Century 
Ottoman Voyages into the Muslim ‘Outback‘”, Die Welt des Islams, 40,2 (2000), 139-195. 

20  Mehmed Emin, İstanbul’dan Asya-yı Vusta’ya Seyahat, Istanbul 1295. 
21  Die „sadeleştirilmiş“ Übertragung des Buchs ins heutige Türkeitürkische durch Rıza Ak-

demir, erschienen in zwei Auflagen im Verlag des Kulturministeriums (T. C. Kültür Ba-
kanlığı Yayınları), enthält zahlreiche, darunter einige sinnentstellende Fehler; Mehmet 
Emin Efendi, İstanbul’dan Orta Asya’ya Seyahat, Ankara 1986 und 2000. 

22  Darga (Hg.), İstanbul’dan Asya-yı Vusta’ya Seyahat, viii. 
23  Darga (Hg.), İstanbul’dan Asya-yı Vusta’ya Seyahat, xiv-xxxv. 
24  Darga (Hg.), İstanbul’dan Asya-yı Vusta’ya Seyahat, xxxvi-xxxix. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CHRISTOPH HERZOG 172 

tember 1854) in der Stadt Şəki (damals Nuxa) im heutigen Aserbaidschan gebo-
ren. Die damals zum Zarenreich gehörende Stadt mit etwa 18.000 Einwohnern25 
war Sitz eines kleinen Khanats gewesen und bekannt für ihre Seidenraupenzucht. 
Sein Vater wurde in der Akte als der Daghestaner Kaufmann (tüccar) Darugazade 
Hacı Abdührrahim geführt. Im Brief seiner Tochter Hayriye ist auch der Name 
seiner Mutter erwähnt, Dostu Hanım. Der Großvater mütterlicherseits war ein 
bedeutender Kaufmann namens Hacı İbrahim, welcher in Kooperation mit ei-
nem aus Avignon stammenden Geschäftspartner namens Jean Jacques einen Sei-
denraupen-Handel zwischen Indien, Mailand und Marseille aufgezogen hatte. 
Ein Cousin väterlicherseits, Selim Efendi, leitete die Niederlassung der Firma in 
Marseille. Mehmed Emin scheint in seinen jungen Jahren nicht viel nach seinen 
Wünschen gefragt worden zu sein. Nach seiner Primärerziehung schickte ihn sein 
Vater im Alter von neun Jahren zur Ausbildung an ein Jesuiten-Gymnasium in 
Marseille. Er wohnte in einer Pension gegenüber der Schule bei einer Dame na-
mens Madame Andrée. 

Die kurze Darstellung dieser Zeit im Brief der Tochter deutet dabei eine seeli-
sche Grausamkeit an, deren Erklärung sie schuldig bleibt und die auch der Kontext 
nicht zu beleuchten vermag:  

„[...] meine Großmutter [also die Mutter Mehmed Emins (C. H.)] fragte ihren Gatten 
immer wieder, wohin der Junge gebracht worden sei und wann er wieder komme. Die 
Antwort, die sie erhielt, lautete: ‚Er kommt wieder, wenn die Sonne untergeht‘. Die Mutter 
schaute in die untergehende Sonne, derweil die Jahre vergingen; bis die Lungenschwind-
sucht sie in die Ewigkeit entführte.“26 

Der Junge blieb sechs Jahre ohne Nachricht von Zuhause; auch sein Verwandter 
Selim Efendi starb während eines Aufenthalts in Mailand und wurde dort begra-
ben. Schließlich, als seine Geschäfte in Schwierigkeiten sind, taucht der bereits tot-
geglaubte Vater offenbar überraschend in Marseille auf und führt seinen Sohn von 
dort nach Istanbul, wo er ihn bei einem befreundeten Religionsgelehrten im Stadt-
teil Sultanahmet unterbringt.27 Bald wird er als Interner auf die Mekteb-i Sultaniyye 
geschickt. Mehmed Emin kann kaum osmanisch und die Unterrichtssprache an 
dieser Schule ist französisch. Nach zwei Jahren verlässt er die Schule ohne Ab-
schluss, „weil ihm eine Ungerechtigkeit widerfahren war”, wie der Brief kryptisch 
formuliert. Dennoch genügt diese Qualifikation offenbar, um an der Darülfünun 
das Studium der Rechte aufzunehmen. Nach zwei Jahren des Studiums erkrankte 
Mehmed Emin allerdings psychisch. „Der Grund hierfür“, so schreibt seine Tochter 
in ihrem Brief, „war, dass er nach den langen Jahren in Frankreich sich nicht auf 

25  Pierer’s Universal-Lexikon, Stw. „Nucha“, Bd 12, Altenburg 1861, 151: http://www.zeno.org/ 
Pierer-1857/A/Nucha (11.05.2009). 

26  Darga (Hg.), İstanbul’dan Asya-yı Vusta’ya Seyahat, xv. 
27  Über die Gründe für dieses seltsam anmutende Verhalten des Vaters von Mehmed Emin 

gibt der Brief keine Erklärungen. Auch Muhibbe Darga weiß hierzu nichts zu berichten, 
siehe Darga/Çaykara, Arkeoloji’nin Delikanlısı, 44-45. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 173 

das Leben in Istanbul einzustellen vermochte sowie der Tod seiner geliebten Mut-
ter”. Die Ärzte raten zu einem Ortswechsel. Mehmed Emin geht nach Hause, nach 
Şəki in Daghestan. Aber sein Elternhaus ist nicht mehr das seiner Erinnerung; die 
Geschwister sind groß geworden, der Vater hat erneut geheiratet. An Stelle seiner 
Mutter findet er also eine andere Frau und ein kleines Halbschwesterchen. Das 
ihm fremd gewordene Zuhause seiner Kindheit scheint seiner Krankheit keine Er-
leichterung gebracht zu haben. Er wird zu russischen Ärzten in Şəki gebracht, fin-
det einen, dem er vertraut, und dieser empfiehlt ihm eine lange Reise. Sein Vater 
selbst ist nicht in Şəki anwesend, sondern in Indien, und Mehmed Emin macht 
sich auf, ihn zu suchen. Dies ist, nach der Schilderung seiner Tochter, die Geschich-
te des Aufbruchs von Mehmed Emin zu seiner berühmter Reise, deren ersten Teil 
er später in Ahmed Midhat’s Tercüman-i Hakikat serialisieren sollte; eine private 
Reise also, als Katharsis von einer psychischen Krise angelegt, ohne politischen 
Hintergrund. Mehmed Emin kehrte nach Abschluss dieser Reise nach Istanbul zu-
rück, um sein Studium der Rechte wieder aufzunehmen. Er gewann das Wohlwol-
len von Ahmed Midhat; nachts arbeitete er in dessen Verlagshaus und Druckerei, 
tagsüber studierte er. Auch Ahmed Vefik Paşa scheint ihm wohlgesonnen, und zu 
Namık Kemal hat er ein freundschaftliches Verhältnis.28 Er schreibt in Ahmed 
Midhat Efendis Zeitung. Nach dem Vorbild von Ahmed Midhat und Namık Ke-
mal möchte Mehmed Emin zu dieser Zeit ein osmanischer Intellektueller, ein 
Journalist und Schriftsteller werden. Das schließt praktische Kenntnisse ein; nicht 
umsonst ist Benjamin Franklin einer der bewunderten westlichen Intellektuellen 
im späten Osmanischen Reich. Mehmed Emin schreibt nicht nur seinen Reisebe-
richt, sondern auch über die Seidenraupenzucht, also das Geschäft seiner Heimat-
stadt und seines Vaters, auch über Rinderzucht. Seine Sprachkenntnisse sind stu-
pend. Dass er Französisch wie eine Muttersprache beherrscht, verwundert nach 
seiner Zeit an einem französischen Gymnasium nicht, aber er kann auch Arabisch 
und Persisch, Englisch, Deutsch und Italienisch. Er verfasst eine persische Gram-
matik und im Lauf seines Lebens auch eine ganze Reihe anderer Werke, die teils 
unveröffentlicht oder unvollendet bleiben.29 Mehmed Emin bewahrte sich seine 
intellektuelle Neugier Zeit seines Lebens. Auch dichtet er und malt. Aber seine 
Traumkarriere als osmanischer Intellektueller auf den Spuren Ahmed Midhats soll-
te sich nicht erfüllen. Der Sultan bestellte ihn zu einer Audienz. Angeblich wird er 
durch die Veröffentlichung des Reiseberichts in Ahmed Midhats Zeitung auf den 
jungen Autor aufmerksam. Dieser blickt der Audienz mit gemischten Gefühlen 
entgegen, doch der Sultan ist ihm wohlgesonnen; er erhält eine Anstellung als Ku-
rator in der herrscherlichen Bibliothek. Der Preis hierfür: er muss sein Studium 
aufgeben. „Wann immer er von dieser Zeit erzählte”, schreibt seine Tochter Hayriye 

                                                                                          
28  Vgl. Muhibbe Darga/Ali Alparslan, “Namık Kemal’ın Bilinmiyen bir Mektubu”, Belleten, 

33,129 (Ocak 1969), 35-42. 
29  Eine Liste seiner gedruckten Schriften in Darga/Alparslan: “Namık Kemal’ın Bilinmeyen Bir 

Mektubu”, 35, Fußnote 3. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CHRISTOPH HERZOG 174 

Kerimzade, „war sein Gesicht traurig, es war deutlich, dass er sein Studium nicht 
hatte aufgeben wollen”,30 aber der Wunsch des Sultans ist Befehl, Mehmed Emin 
tritt im Jahr 1879 seine erste Stelle als osmanischer Beamter an. 

Jedoch hat das Narrativ der Tochter hier einen kleinen Haken: Die letzte der 
23 Fortsetzungen des Reiseberichts findet sich in Tercüman-i Hakikat Nr. 163 vom 
14. Muharrem 1296 (8. Januar 1879). Ab 7. Haziran 1294 (19. Juni 1878) bis zum
1. Mart 1295 (13. März 1879) verzeichnet ihn der abgedruckte Eintrag in sein si-
cill bereits als Mitglied der Istanbuler Kommission für die Ansiedlung der Flücht-
linge aus dem Krieg mit Russland (İskan-i Muhacirin Şubesi) mit 200 Kuruş Ge-
halt. Anschließend war er demnach im Bildungsministerium in der Abteilung für 
den Druck und die Übersetzung von Schriften, also in der Zensur, tätig, bevor er 
am 19. Şubat 1295 (2. März 1880) mit 200 Kuruş kaiserlicher Bibliothekar wurde. 
Es ist nicht ausgeschlossen, dass er die beiden ersteren Anstellungen mit seinem 
Studium vereinbaren konnte oder es jedenfalls versuchte, so dass der von Hay-
riye Kerimzade so nachdrücklich geschilderte Bruch in seiner Biographie, den die 
Anstellung bei Hofe bedeutete, erhalten bliebe. Aber die überzeugende Geradli-
nigkeit der biographischen Sinnstiftung seiner Tochter leidet doch. Rechnet man 
nach, ergeben sich eine Reihe weiterer Fragen. Der Brief gibt Mehmed Emins Al-
ter bei seiner Verschickung nach Marseille mit neun Jahren an und rechnet seine 
Zeit dort mit sechs Jahren. Er wäre dann etwa fünfzehn Jahre alt gewesen und, 
1854/55 geboren, um das Jahr 1870 nach Istanbul gekommen. Seine Reise trat er 
allerdings erst im April 1877 an. Die erwähnten zwei Jahre Schulzeit und weite-
ren zwei Jahre Studium bis dahin decken die Zeit allerdings nicht ab; es bleibt 
eine chronologische Lücke. Das ist nun nicht weiter tragisch, denn es mag gut 
und gerne sein, dass er ein paar Jahre später, also in etwas höherem Alter nach 
Marseille gekommen ist. Aber der Zweifel an der vollständigen Zuverlässigkeit 
des Berichts seiner Tochter bringt auch ein gewisses Fragezeichen am vollständig 
privaten Charakter von Mehmed Emins Reise mit sich. Die biographischen An-
gaben, die er in seinem Reisebericht verstreut, werfen weitere Fragen auf. Der Be-
richt seiner Tochter weiß nichts von seinem ursprünglichen Plan, eine militäri-
sche Laufbahn einzuschlagen, die sich wegen seiner physischen Schwäche zer-
schlagen habe. Auch seine sonstige Reisetätigkeit, von der er in seinem Reisebe-
richt und Ahmed Midhat in seinem Vorwort spricht,31 ist dort nicht dokumen-
tiert. Die Chronologie scheint dagegen dahin zu deuten, dass er recht unmittel-
bar nach der Rückkehr von seiner Reise eine offizielle Anstellung im Staatsdienst 
fand. Die genauen Umstände und Hintergründe von Mehmed Emins Zentralasi-
enreise scheinen mir somit immer noch nicht hinreichend sicher geklärt zu sein. 

Dagegen ist der weitere Verlauf seines Lebens von nun an klar dokumentiert. 
Am 25 Ağustos 1298 (6. September 1882) wurde er zunächst mit 1.300 Kuruş Ge-

30  Darga (Hg.), İstanbul’dan Asya-yı Vusta’ya Seyahat, xvii. 
31  Mehmed Emin, İstanbul’dan Asya-yı Vusta’ya Seyahat, 167-169. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 175 

halt zu einem der Kammerherrn des Sultans gemacht. Er sollte sich in der unmit-
telbaren Nähe des Sultans bis zur Absetzung Abdülhamids II. im Jahr 1909 be-
haupten. Dem Sultan verdankt er auch seinen lakab Emin, der, wenn diese Nach-
richt stimmt, eigentlich erst aus der Zeit nach seiner Ernennung in den Palast da-
tiert.32 Dank seiner beeindruckenden Bildung und tadellosen Französischkenntnis-
se diente er dem Sultan insbesondere bei der Betreuung hoher ausländischer 
Staatsgäste. Im Intrigenspiel der Entourage des Sultans hielt er sich dagegen zu-
rück.33 In dieser Position sammelt er im Lauf der Jahre zahlreiche Orden und Aus-
zeichnungen, nicht nur osmanische. So verlieh ihm Kaiser Wilhelm II. 1890 den 
Kronenorden II. Klasse und 1998 den I. Klasse. Neben weiteren Auszeichnungen 
trug er auch zwei italienische, einen russischen, einen schwedischen, einen franzö-
sischen und einen belgischen Orden. Als Mitglied des Palastes war Mehmed Emin 
nunmehr selbst in der Lage, Protektion zu bieten. Er rief seinen jüngeren Bruder 
Hasan nach Istanbul, wo dieser einen Platz in der Militärakademie erhielt und 
nach deren Absolvierung später zum Offizier im Rang eines Paschas aufsteigen 
sollte. Eine arrangierte Hochzeit Mehmed Emins mit der Tochter eines Palastbe-
amten scheiterte dagegen. Mehmed Emin setzte gegen seinen erzürnten Vater eine 
Liebesheirat mit einer verwaisten jungen Bosnierin, Meryem Münire, durch. Die 
Ehe sollte kinderlos bleiben und unglücklich verlaufen. Am Ende stand die Ein-
weisung der Frau in eine Nervenheilanstalt und wohl die Scheidung. Zwei Jahre 
später heiratete Mehmed Emin eine Christin aus Rhodos, die zum Islam konver-
tierte. 1899 wurde sein Sohn Ahmet Sait [Darga] geboren, aber seine Mutter starb 
bald darauf an Tuberkulose. Die Großmutter väterlicherseits der berühmten Hethi-
tologin ist also christliche Konvertitin, vielleicht griechischer Herkunft. Das mag 
nun wie eine triviale Feststellung erscheinen, aber im türkischen Diskurs liefert ein 
solches Bekenntnis Angriffsflächen für diejenigen, welche die Zugehörigkeit zur 
türkischen Nation auf eine sehr enge Weise auslegen. Eine vom Christentum kon-
vertierte Großmutter kann eine Belastung darstellen wie wir noch sehen werden. 

Die Briefschreiberin Hayriye entstammte Mehmed Emins dritter Ehe mit Zih-
niye Hanım, die 1904 geschlossen wurde. Aber auch diese Ehefrau verstarb nach 
zwei Jahren. In einer seltsamen Wiederholung seiner eigenen Kindheit schickte 
Mehmed Emin seinen einzigen Sohn Ahmed in die Fremde nach Frankreich. Im 
Palast, so Hayriye Kerimzade, habe er mitgeteilt, auch der Sohn sei verstorben, ihn 
in Wahrheit aber habe er ihn mit einem engen Vertrauten nach Frankreich ge-
schickt. Bis zum Alter von neun Jahren lebte er dort in Bayonne, wo er die Grund-
schule besuchte. Er kam nur hin und wieder nach Istanbul, wo Mehmed Emin sich 

                                                                                          
32  Womit sich seine Benennung als Mehmed Ali durch Ahmed Midhat in seinem Vorwort zu 

Mehmed Emins Reisebericht erklärt, da sein ursprünglicher Name Mehmed Ali war; vgl. 
Darga/Çaykara: Arkeoloji’nin Delikanlısı, 44. 

33  Vgl. die Charakterisierungen bei Ali Ergenekon (Hg.), Tahsin Paşa’nın Yıldız Hatıraları. Sul-
tan Abdülhamid, 4. Auflage, Istanbul 1996, 47, 415, und Bernhard Stern, Abdul Hamid II. 
Seine Familie und sein Hofstaat. Nach eigenen Ermittlungen, Budapest 1901, 129. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CHRISTOPH HERZOG 176 

selbst gegenüber seinen eigenen Verwandten aus Daghestan bemühte, die wahre 
Identität des Sohnes zu verschleiern. Erst nach seiner Entlassung als Kammerherr 
im April 1909 holte er ihn nach Istanbul zurück. Warum ließ der Großvater Meh-
med Emin seinen Sohn ein ähnliches Schicksal des Aufwachsens in Frankreich er-
fahren, wie er selbst es erlitten hatte? Muhibbe Darga zufolge, weil er wusste, wie 
im Palast Kinder großgezogen wurden und dies für seinen Sohn unter allen Um-
ständen verhindern wollte. Aber das Angebot des Sultans für seinen Sohn war 
quasi ein Befehl, so dass ihm nichts anderes übrig blieb, als durch eine List dieser 
Gnade zu entkommen. Im Jahr 1920, nach dem Ende des Krieges, trat Mehmed 
Emin ein weiteres und letztes Staatsamt an, den mit 10.000 Kuruş bezahlten Pos- 
ten des Direktors der Hazine-i Hassa Sultan Vahideddins (1918-1922). Nicht zufäl- 
lig bemüht sich der Brief seiner Tochter deshalb an dieser Stelle, seine Sympathie 
für die Nationalisten in Ankara im türkischen Unabhängigkeitskrieg eigens hervor-
zuheben. Aber der alte Kammerherr überlebte das Osmanische Reich nur um zwei 
Jahre. Von einer Wiener Krankenpflegerin betreut starb Mehmed Emin nach 
zweimonatiger Krankheit am 25. September 1925 in seinem Haus in Acıbadem. In 
diesem köşk mit 22 Zimmern, in dem ihre Mutter bis zu ihrem Tod im Jahr 1993 
wohnte, spielten sich die meisten Kindheitserinnerungen Muhibbe Dargas ab.34 

Melek Günersu 

Auch die nächsten Erinnerungen drehen sich um einen Erinnerungsverlust und 
dessen Rekonstruktion. Dieser Verlust ist jedoch schwerer, eigentlich traumatischer 
Natur. Die Autorin Melek Günersu (geb. Kocamemili) stammt mütterlicherseits 
aus einer alten prominenten osmanischen Familie. Sie ist die Enkelin von Yusuf 
Kamil Suphi, dem Sohn von Abdüllatif Suphi Paşa. In dessen konak wächst die 
unmittelbar am Ende des Osmanischen Reiches geborene Melek bei ihrer Groß-
mutter auf. Ihr in einem kleinen Verlag 2004 erschienenes Buch trägt den Titel: 
Nevbahar: Liebe und Geschichte im Konak des Abdüllatif Suphi Paşa.35 Nevbahar ist der 
Name ihrer Mutter. Ihre Erinnerung an diese Mutter ist ebenso so vage wie die Er-
innerung der vorigen Autorin Muhibbe Darga an ihren Großvater, denn die Mut-
ter ist jung verstorben, als die Autorin noch ein kleines Kind war. Ihr ist das Buch 
gewidmet. Die Kindheitserinnerungen der Autorin spielen sich im konak ihrer 
Großeltern ab, wo sie aufwächst. Aber das Leitthema bildet die Suche der Autorin 
nach ihrem Vater, über den in der Familie niemals gesprochen wurde. Es dauert 
Jahre, bis sie erfährt, dass er ein Ingenieur und ein russischer Offizier war, der unter 
dem weißrussischen General Pjotr Nikolajewitsch Wrangel auf der Krim kämpfte 

34  Darga/Çaykara: Arkeoloji’nin Delikanlısı, 76-77. 
35  Melek Günersu, Abdüllatif Suphi Paşa Konağında Aşk ve Tarih. Nevbahar, Istanbul 2004. 

Daneben bieten die Ausführungen eines weiteren Familiensprosses, Fazıl Bülent Kocame-
mi, Bir Türk Ailesinin 450 Yıllık Öyküsü, Istanbul 2004, noch einen weiteren Blick auf diese 
Familie. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 177 

und später nach Istanbul kam. Die junge Frau mit den großen Augen, die ihre 
Mutter ist, verliebt sich in den jungen Offizier, der als Gast eines ihrer Brüder ins 
Haus kommt. Er konvertiert zum Islam, nimmt den Namen Refik an, und die bei-
den heiraten. Noch bis zwanzig Jahre vorher hätte ein junger gutausgebildeter 
Konvertit, der in eine prominente osmanische Familie einheiratet, höchstwahr-
scheinlich gute – wenn vielleicht auch nicht mehr wie weitere dreißig Jahre vorher 
– glänzende Karriereaussichten in der osmanischen Bürokratie, zumindest aber an 
den staatlichen osmanischen Hochschulen gehabt. Aber die Zeiten haben sich ge-
ändert. Es liegt in diesem Fall wohl nicht daran, dass der soziale Automatismus des 
intisab, der Protektion, für die alten osmanischen Familien nun nicht mehr funk-
tioniert, weil es eine neue Elite mit neuen Seilschaften in Ankara gibt. Der Familie 
Abdüllatif Suphi Paşas geht es in der frühen Republik nicht gerade generell 
schlecht; zu ihren Verwandten gehörte z. B. der Erziehungsminister Hamdullah 
Suphi Tanrıöver.36 Die Autorin behandelt diesen Punkt sehr ausweichend. Es ist 
aber sehr wahrscheinlich, dass die Familie auf die Heiratsabsichten in gleicher Wei-
se negativ reagierte wie später auf die Heiratsabsichten der Autorin selbst. Als die 
nun um die zwanzig Jahre alte Melek in den 1940er Jahren einen nicht mittellosen, 
aber unvermögenden jungen Marinekadetten heiraten will, bedarf es ihrerseits ei-
nes Suizid-Versuchs, bevor einer ihrer Onkel die Einwilligung der Familie erteilt. 
Aber er macht unmissverständlich deutlich, dass diese Heirat gegen den Willen der 
Familie erfolgt und dass die Autorin keine Hilfe von dieser Seite zu erwarten ha-
be.37 In ähnlicher Weise, so kann man vermuten, mussten wohl auch ihre Mutter 
und ihr Vater, der ehemalige russische Offizier mit dem eigentlichen Namen Ivan 
Kukuşkin, ohne die Unterstützung der Familie auskommen. Weil er zudem be-
fürchten musste, wegen des Freundschaftsvertrags der werdenden Republik Türkei 
mit den Bolschewisten nach Russland ausgeliefert zu werden, emigrierte er mit sei-
ner jungen Frau nach Serbien, um dort als Ingenieur Geld zu verdienen. Die Toch-
ter, die Autorin des Buches, wird dort geboren. Aber ihre Mutter, die junge Istan-
bulerin aus reichem Haus, hält dem rauhen Klima der Fremde in Belgrad nicht 
stand. Sie erkrankt an Schwindsucht und wird von ihrem Mann nach Istanbul zu-
rückgebracht, wo sie im Sanatorium auf der Insel Heybeliada stirbt. Die kleine 
Tochter verbleibt bei den Großeltern, und die Familie bricht den Kontakt zu ihrem 
Vater in Serbien ab, da sie befürchtet, er würde das Kind zu sich nehmen wollen. 
Es dauert Jahre, bis Melek Günersu die französisch geschriebenen Briefe ihres Va-
ters an ihre Mutter mit Mühen entziffern kann und eine Ahnung von der tragi-
schen Liebesgeschichte bekommt, die sich da abgespielt hat, und weitere Jahre, bis 
sie – inzwischen selbst verheiratet und Mutter – schließlich ihren in Wien leben-
den Vater ausfindig macht. Zusammen mit ihrem Mann Hanefi fährt sie nach 
Wien, um ihn zu treffen. An das dramatische Wiedersehen schließt sich eine lange, 

                                                                                          
36  Günersu, Nevbahar, 87. 
37  Günersu, Nevbahar, 59. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CHRISTOPH HERZOG 178 

wenngleich nicht immer ganz spannungsfreie Freundschaft zwischen der Tochter 
und ihrem Vater in Wien an, die bis zu dessen Tod dort im Jahr 1985 dauert. 

Die sehr persönlichen Erinnerungen der Autorin berichten nur am Rande von 
ihrer Lebenszeit als Frau in der Republik Türkei seit den 1940er Jahren, vielmehr 
erzählen sie im Kern die Geschichte der Restitution ihres persönlichen Erinne-
rungsverlustes an ihre Eltern. Der konak, in dem sich ihre Eltern das erste Mal be-
gegneten und in dem sie mit ihren Großeltern und zahlreichen anderen Verwand-
ten aufgewachsen ist, spielt eine besondere Rolle in ihren Erinnerungen.38 Im letz-
ten Kapitel beschreibt sie, wie sie dieses Haus, welches heute (oder jedenfalls im 
Jahr 2003) als Medizinmuseum der Universität Istanbul genutzt wird, noch einmal 
besucht und dort die Räume ihrer Kindheit abschreitet. Es ist dieses Haus, in dem 
ihre Identität – und das heißt letztlich ihre osmanische Identität – wurzelt. Diese 
eklektisch konstruierte oder rekonstruierte osmanische Identität kommt auch darin 
zum Ausdruck, dass sie in archaisierender Weise an bestimmten Stellen ihrer Erin-
nerungen Gedichte in die Erzählprosa einflicht, ohne dass ihre Sprache selbst os-
manisierend wäre. Ihre Erinnerungen schließen mit den Worten: 

„Als ich mich von dem konak trennte und die abschüssige Strasse [an welchem es liegt 
(C. H.)] hinaufzusteigen begann, da war es, als seien die Stimmen der Kinder zu hören, 
die im Garten um die Wette nach Kastanien suchten. Eines dieser Kinder war ich, Me-
lek, die Tochter von Nevbahar.”39 

Die Bevorzugung der matrilinearen Identität, die hier zum Ausdruck kommt, ist 
natürlich ein Ausdruck ihrer Biographie, denn sie ist in der republikanischen 
Türkei aufgewachsen, nicht an der Seite ihres Vaters in Russland, Jugoslawien 
oder in Wien. Der Verlust ihres Vaters wird nicht als Verlust einer anderen mögli-
cherweise reicheren oder interessanteren Identität aufgefasst. Nicht nur die väter-
liche Abwesenheit, sondern auch der soziale Unterschied hebt die Vorgaben der 
patriarchalischen und patrilinearen osmanischen wie türkischen Gesellschaft qua-
si auf. Schließlich wird der unstandesgemäßen Liebesheirat ihrer Mutter mit ih-
rem tragischen Ende die eigene ebenfalls unstandesgemäße, aber glückliche Lie-
besheirat entgegengesetzt. 

Es gibt noch ein sehr interessantes Detail dieser Erinnerungen, das hier Er-
wähnung finden soll: Als Melek Günersu ihren Vater wiederfindet, stellt sich die 
Sprachenfrage. Tatsächlich haben sie und ihr Vater keine gemeinsame Sprache, in 
der sie kommunizieren können. Das Französische beherrscht sie wohl nur passiv. 
Am Anfang leistet ein türkischer Bekannter in Wien Übersetzerdienste. Aber 
dann stellt sich heraus, dass ihr Mann Hanefi das Serbokroatische beherrscht und 
nun als Übersetzer fungieren kann. Er spricht diese Sprache, weil er aus einer 

38  Über die Zentralität des „türkischen Hauses“ als Symbol der Identitätskonstruktion vgl. 
Carel Bertram, Imagining the Turkish House. Collective Visions of Home, Austin 2008. 

39  Bertram, Imagining, 136. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 179 

muslimischen Familie kommt, die aus dem Gebiet des früheren Jugoslawien nach 
Istanbul geflohen ist. Nur wird diese Geschichte, eines von mehreren hundert-
tausend muslimischen Flüchtlingsschicksalen aus dieser Region zwischen 1878 
und 1921, in dem Buch leider nicht erzählt. 

Fethiye Çetin 

Mein drittes und letztes Beispiel ist ein kleines Buch, das in der Türkei den Bruch 
eines politischen und historiographischen Tabus ausgelöst und derartiges Aufsehen 
erregt hat, dass es auch international breit rezipiert und bisher in sieben Sprachen 
übersetzt worden ist.40 Es handelt sich um das 2004 erschienene Buch mit dem Ti-
tel Meine Großmutter (Anneannem) von Fethiye Çetin,41 von dem innerhalb eines 
Jahres in der Türkei vier Auflagen mit insgesamt 9.000 Exemplaren verkauft wur-
den.42 

Die Autorin ist in den 1950er Jahren in der ostanatolischen Provinz geboren, 
siedelte nach Istanbul über, wo sie Jura studierte und als Anwältin arbeitete. Dar-
über hinaus war sie politisch und als Menschenrechtlerin aktiv. Die Erinnerungen 
beginnen mit der Beerdigung ihrer im Februar 2000 verstorbenen Großmutter. 
Das Buch besteht in einer Verflechtung von persönlichen Erinnerungen im Zu-
sammenhang mit ihrer Großmutter Seher und der Wiedergabe dessen, was ihre 
Großmutter ihr nach längerem Zögern aus ihrer traumatischen Kindheit erzählt. 
Ihre Großmutter bittet sie nämlich eines Tages, ihre Verwandten ausfindig zu ma-
chen, die in den USA lebten. Die Enkelin ist erstaunt, denn sie weiß nichts von 
solchen Verwandten in den USA. Es stellt sich in den folgenden Gesprächen her-
aus, dass ihre Großmutter nicht türkischer, sondern armenischer Abstammung ist. 
Im Jahr 1905 in einem armenischen Dorf bei Elazığ namens Havav, das heute den 
türkischen Namen Ekinözü trägt, geboren, war sie, als die ethnischen Säuberun-
gen von 1915 auch über dieses Dorf hereinbrachen, ungefähr zehn Jahre alt. 
Gendarmen kommen ins Dorf, trennen Männer und Frauen, die Männer werden 
getötet, die Frauen auf einen der berüchtigten Todesmärsche geschickt. Von ihrer 
Familie überleben nur einer ihrer beiden jüngeren Brüder, ihre Mutter und eine 
Tante. Sie und ihr überlebender Bruder werden unterwegs von ihrer Mutter ge-
trennt und kommen als Pflegekinder in muslimische Familien. Der Vater überlebt, 
weil er nicht im Dorf, sondern bereits Jahre zuvor nach Amerika ausgewandert 
war. Ihm gelingt es nach dem Krieg, ihren überlebenden Bruder und ihre Mutter 
ausfindig zu machen und über Syrien in die USA zu bringen, aber sie selbst ist zu 
diesem Zeitpunkt bereits unter ihrer neuen türkisch-muslimischen Identität ver- 
 

                                                                                          
40  Ayşe Gül Altınay/Fethiye Çetin, Torunlar, Istanbul 2009, 19. 
41  Fethiye Çetin, Anneannem. Anı, Istanbul 2004. 
42  Altınay/Çetin, Torunlar, 224. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CHRISTOPH HERZOG 180 

heiratet und hat Kinder. Vorübergehend gelingt es ihrer Familie in den USA, auch 
mit ihr Kontakt aufzunehmen, doch wird dieser von ihrer türkischen Familie bald 
unterbunden. Sie wird weder ihre Mutter, noch ihren Vater und ihren Bruder je-
mals wiedersehen. 

Das Buch hat, wie gesagt, ein enormes Echo und eine ganze Reihe von Folge-
publikationen ausgelöst.43 Denn es handelt sich im Fall von Heranuş Gadaryan, 
wie der armenische Name der Großmutter von Fethiye Çetin ursprünglich laute-
te, nicht um einen Einzelfall, sondern um einen von zehntausenden oder viel-
leicht sogar von mehr als hunderttausend armenischen Frauen und Kindern, die 
auf den Todesmärschen von 1915 als Ehefrauen oder Pflegekinder in muslimische 
Familien kamen. Diese individuellen Erinnerungen waren im öffentlichen Diskurs 
tabuisiert und daher im kollektiven Gedächtnis nicht existent, aber sie führten im 
kollektiven Bewusstsein eine Art Schattendasein. Kiliç artığı, d. h. „Schwertreste“, 
oder „was das Schwert übrig gelassen hat“, wurden diese Menschen im Volksmund 
genannt, wenn ihre Herkunft ruchbar wurde.44 Auch die staatlichen Akten verga-
ßen ihre Herkunft nicht. Fethiye Çetin berichtet, dass einer der Söhne ihrer 
Großmutter, also ein Onkel der Autorin, trotz hervorragender Noten nicht an der 
türkischen Militärakademie angenommen wurde, weil in den Akten seiner Mutter 
der Vermerk mühtedi, d. h. „zum Islam konvertiert“ stand. Die konvertierte 
Großmutter, die zur frommen Muslimin geworden war, die fünfmal am Tag bete-
te, kränkte diese Zurückweisung ihres Sohnes sehr.45 Ein Wunsch von Fethiye Çe-
tins Großmutter ging vor ihrem Tod aber noch in Erfüllung, nämlich toruntaht, al-
so Ur-Ur-Großmutter zu werden, womit sie gemäß einem Volksglauben eine be-
sondere religiöse Gnade verband. 

Fethiye Çetins Buch endet übrigens nicht mit dem Tod der Großmutter. Es er-
zählt auch noch die Geschichte, wie sich die Enkelin und Autorin mit den Nach-
kommen ihrer Verwandten in den USA trifft, amerikanische Armenier, mit denen 
Sie sich mit Hilfe eines Übersetzers verständigen muss, weil sie keine gemeinsame 
Sprache mehr sprechen. Das Titelbild ihres Buches zeigt das Grabmal ihrer einst 
osmanischen Urgroßeltern auf einem Friedhof in New Jersey. 

Die Tabuisierung der armenischen Herkunft im öffentlichen Diskurs gilt seit 
dem Erscheinen des Buchs von Fethiye Çetin nicht mehr; es wird in der türki-
schen Öffentlichkeit nun darüber diskutiert. Im Jahr 2005 veröffentlichte der Arzt 
İrfan Palalı in der Form eines Romans das Bekenntnis zu seiner eigenen armeni-
schen Großmutter.46 2009 erschien ein gemeinsam von Ayşe Gül Altınay und 
Fethiye Çetin herausgegebenes Buch, welches die bis auf zwei Ausnahmen an-
onymisierten Interviews mit 25 Enkeln oder Enkelinnen solchermaßen islamisier- 

43  Vgl. hierzu Altınay/Çetin, Torunlar, 224-226. 
44  Çetin, Anneannem, 79. 
45  Çetin, Anneannem, 64. 
46  İrfan Palalı, Tehçir Çocukları. Nenem Bir Ermeniymiş, Istanbul 2005. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 181 

ter bzw. türkisierter armenischer Großeltern enthält. Obwohl sie nach ihren An-
gaben hunderte von Betroffenen interviewten, erklärte sich trotz Anonymisierung 
nur ein kleiner Teil bereit, ihre Geschichte veröffentlichen zu lassen.47 

Schluss 

In ihrem Buch Nostalgia for the Modern zeigt die Sozialanthropologin Esra Özyü-
rek, dass zu Beginn des 21. Jahrhunderts auch die Republik Türkei selbst Gegen-
stand eines Nostalgie-Diskurses geworden ist. Die Erinnerungen der drei Frauen, 
von denen hier die Rede war, spielen natürlich überwiegend in der Zeit der Re-
publik, die sich im Bereich ihres eigenen biographischen Gedächtnisses befindet. 
Ich habe mich hier aber für den äußersten Rand des Generationen-Gedächtnisses 
interessiert, für das, was sich schon jenseits ihrer persönlichen Erinnerung befin-
det, sozusagen unmittelbar vor der sogenannten floating gap, also dessen, was in 
skriptoralen Kulturen nicht mehr Teil des Generationen-Gedächtnisses, sondern 
Bestandteil der Schul- und Geschichtsbücher sowie der historischen Romane ist. 

Auf den ersten Blick repräsentieren diese Erinnerungen lediglich den enormen 
Anstieg an öffentlichem Interesse für die türkische Geschichte und die wachsen-
de Freiheit, auch persönliche Erinnerungen in den öffentlichen Raum zu stellen. 
Auf den zweiten Blick fallen vor allem Unterschiede zwischen diesen drei Erin-
nerungen auf. Zwei der Autorinnen stammen aus konak-Familien, aber mit sehr 
unterschiedlich langer Tradition. Die dritte Autorin schließlich kam aus der ost-
anatolischen Provinz nach Istanbul. Die Verfasserinnen repräsentieren zwei un-
terschiedliche Generationen (die der 1920er und die der 1950er) und verbrachten 
ihr Leben in unterschiedlichen Istanbuler Milieus. Was ihnen tatsächlich gemein-
sam ist, ist die Tatsache, dass sie hinsichtlich ihrer familiären Wurzeln die hetero-
genen und hybriden Elemente der jüngeren türkischen Geschichte repräsentie-
ren, die sich der Egalisierung durch die türkisch-islamische Synthese in eine ana-
tolischen Einheitsgesellschaft sperren. Es handelt sich um verlorene Identitäten, 
die inkompatibel mit der restaurativen Nostalgie Svetlana Boyms sind, weil sie 
nicht innerhalb des Nationalstaats verortet werden können und weil sie nicht re-
staurierbar sind. Mehmed Emins Vorfahren in Daghestan mögen sunnitische 
Oghuzen gewesen sein, wie Muhibbe Darga versichert,48 aber die Geschichte ih-
res Großvaters ist ebenso die Geschichte einer Entwurzelung wie die Geschichte 
von Ivan Kukuşkin, des russischen Vaters von Melek Günersu oder die tragische 
Geschichte von Fethiye Çetins armenischer Großmutter Heranuş Gadaryan. Die 
ungeschriebenen – und vielleicht für immer verlorenen – Geschichten der aus 
Rhodos stammenden zweiten Frau von Mehmed Emin (der Großmutter Muhib-
be Dargas) oder der jugoslawisch-muslimischen Flüchtlingsfamilie von Hanefi 

                                                                                          
47  Altınay/Çetin, Torunlar, 11. 
48  Darga/Çaykara, Arkeoloji’nin Delikanlısı, 88. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CHRISTOPH HERZOG 182 

Günersu unterstreichen das noch. Es sind transnationale Identitäten, die in ei-
nem beginnenden postnationalen Zeitalter überhaupt erst erinnerbar werden.49 
Am alleräußersten Rand des Generationen-Gedächtnisses befindet sich noch 
immer widerständige Erinnerung. Die Artikulation dieser Erinnerung kann zur 
Formung des kollektiven Gedächtnisses in der Zukunft beitragen und gleichzeitig 
zur Dekonstruktion einer zu eng angelegten Nationalideologie. Man kann das 
auch anders formulieren: Auf eine dialektische Art und Weise bedeutet die In-
korporation des Osmanischen Reiches in die kollektive Erinnerung des National-
staates der republikanischen Türkei in der Tat auch, dass sich die Türkei ein Stück 
weit osmanisiert. 

49  Vgl. hierzu Fatma Müge Göçek, “Reading Genocide. Turkish Historiography on the Ar-
menians. Deportations and Massacres 1915”, in: Israel Gershoni, Amy Singer, Y. Hakan 
Erdem (Hg.), Middle East Historiographies: Narrating the Twentieth Century, Seattle u. a. 2006, 
101-127, hier 110. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich-Erzählungen der besonderen Art. 
Wenn bekannte islamische Aktivisten  
ihre Lebenserinnerungen niederschreiben  

Roswitha Badry, Freiburg 

Die mit der vorliegenden Festschrift geehrte Jubilarin hat sich in ihrer Lehre und 
Forschung unter anderem mit den autobiographischen Zeugnissen türkischer und 
persischer Aktivistinnen feministischer Provenienz beschäftigt. Mein Beitrag wid-
met sich nun sozusagen der Gegenfolie jener Ich-Erzählungen: denen bekannter 
arabisch-islamischer Aktivisten fundamentalistischer Couleur, die aus ihrer kon-
servativen, patriarchalen Haltung zur „Frauenfrage“ nie einen Hehl gemacht ha-
ben. Im Zuge des Booms in der Memoirenliteratur im 20. Jh. mögen auch diese 
Streiter für den ‚wahren Islam’ sich dazu bemüßigt oder gedrängt gefühlt haben, 
ihre Lebenserinnerungen einer größeren Öffentlichkeit mitzuteilen. Zwar bietet 
die Lektüre dieser Ich-Erzählungen in der Regel nicht gerade einen literarisch-
ästhetischen Genuss, dennoch scheint mir die besondere Mischung aus traditio-
nellen tarǧama-Elementen1 (u. a. wenig Informationen zum Privatleben, Fokus auf 
Ausbildung und beruflicher Karriere) und modernen Aspekten (z. B. die „erste Er-
innerung“, der „rebellische Charakter“ des jungen Helden, sozialpolitische Inhal-
te) eine Untersuchung wert. Überdies stellt sich die Frage, wie der spezifische Dis-
kurs in solchen Ich-Erzählungen einzuordnen, zu bewerten und unter Umständen 
zu dekodieren ist. Den ausgewählten Selbstzeugnissen ist gemeinsam, dass sie am 
Ende einer recht beeindruckenden Karriere verfasst wurden. Es ist deswegen kaum 
zu erwarten, dass die Autoren, allesamt Ägypter, ein Interesse daran haben, durch 
eine Darlegung ihres inneren Ichs oder einen Einblick in ihre multiple Identität2 
Zweifel an ihrer Persönlichkeit und religiösen Überzeugung aufkommen zu las-
sen. Vielmehr geht es ihnen um Image-Wahrung, um die Rechtfertigung ihrer 
Entscheidungen oder Verhaltensweisen in schwierigen Lebenssituationen. Zu-
gleich soll der Eindruck vermittelt werden, als sei ihr Werdegang von Anfang an 
vorgezeichnet gewesen. Die Schilderungen ähneln deshalb auch mehr Memoiren 

1  Damit ist die klassische islamische Gelehrtenbiographie gemeint. Zum Begriff siehe Tetz 
Rooke, “In My Childhood”. A Study of Arabic Autobiography, Stockholm 1997, 92-97, und 
Dwight Fletcher Reynolds (Hg.), Interpreting the Self: Autobiography in the Arabic Literary Tra-
dition, Berkeley u. a. 2001, 251. 

2  Vgl. dagegen postmoderne arabische Selbstzeugnisse nach Ansicht von Tetz Rooke, “From 
Self-made Man to Man-made Self: A Story about Changing Identities”, in Remembering for 
Tomorrow, 19-24, bes. 23 f. Online-Ressource: http://www.uclm.es/escueladetraductores/ 
pdf/bookIngles.pdf (14.05.2009). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ROSWITHA BADRY 184 

als Autobiographien im strengen Sinne.3 Zudem sind sie als Teil der persönlichen 
Daʿwa (islamischen Mission wie Vision) oder als religiös-politisches Testament des 
Protagonisten zu verstehen und damit als spezifisch islamische Form der Engage-
ment-Literatur einzustufen. Die Werke richten sich aus demselben Grund in erster 
Linie an die ‚Adepten’, für welche das Leben des verehrten ‚Šayḫ’ Modellcharakter 
hat. 

Eine Detailanalyse, wie ich sie im Falle von Muḥammad al-Ġazālīs unvollstän-
diger „Qiṣṣat ḥayāt“ (Lebensgeschichte)4 vorgenommen habe, ist in diesem Rah-
men leider nicht möglich. Stattdessen sollen ein Blick in Inhalt, Gewichtung und 
Akzentsetzung der Texte sowie ein konkretes Beispiel genügen, um die Unter-
schiede und Übereinstimmungen bei diesem Subgenre arabischer Autobiogra-
phien anzudeuten. Die Überlegungen basieren auf der Auswertung folgender 
Primärquellen: 

1. ʿUmar at-Tilimsānīs Ḏikrayāt lā muḏakkirāt (Kairo: Dār al-Iʿtiṣām 1985),
2. Muḥammad al-Bahīs5 Ḥayātī fī riḥāb al-Azhar: ṭālib..wa-ustāḏ..wa-wazīr (Kairo:

Maktabat Wahba 1983),
3. ʿAbd al-Ḥalīm Maḥmūds al-Ḥamdu li-llāh hāḏihi ḥayātī (Kairo: Dār al-Maʿārif

1985, 3. Auflage),
4. ʿAbd al-Ḥamīd Kišks Qiṣṣat ayyāmī: muḏakkirāt aš-šayḫ Kišk (Kairo: al-Muḫtār

al-Islāmī 1986),
5. Muḥammad Mutawallī aš-Šaʿrāwīs Ḥayātī: min Daqādūs ilā l-wizāra (Hg./„Aus

der Feder von“ Muḥammad Ṣafwat al-Amīn, Alexandria: Qaitbay 1992) sowie
der Bericht von Muḥammad Zāyid über seinen Schwiegervater mit dem Titel
ar-Rāwī huwa š-Šaʿrāwī: Muḏakkirāt Imām ad-Duʿāt (Kairo: Dār aš-Šurūq 1998,
2. Auflage).

3  Obgleich sich die Abgrenzung zwischen den Gattungen angesichts der häufig fließenden 
Übergänge bei näherem Hinsehen als problematisch herausstellt und eher heuristischen 
Wert hat. Zur theoretischen Debatte (Diskussion über P. Lejeunes Thesen u. a.) siehe z. B. 
Martina Wagner-Egelhaaf, Autobiographie, Stuttgart/Weimar 2000, v. a. 5 ff., oder, speziell 
zur Arabistik, Susanne Enderwitz, Unsere Situation schuf unsere Erinnerungen: Palästinensische 
Autobiographien zwischen 1967 und 2000, Wiesbaden 2002, v. a. 23 ff. 

4  Die „Lebensgeschichte“ beginnt im Jahre 1920 mit der ersten Kindheitserinnerung und 
endet abrupt mit dem Camp David-Abkommen von 1978. Im arabischen Original er-
schien sie in Islāmiyyat al-Maʿrifa II, 7 (01/1997), 155-230. Der Titel meiner Detailstudie 
lautet: „A Shaykh Remembers his Early Days: The Autobiographical Notes of Muḥammad 
al-Ghazālī (1917-1996)“ und wird in den Proceedings of the 23rd Congress of L’Union Eu-
ropéenne des Arabisants et Islamisants in Sassari/Sardinia erscheinen. 

5  In der Schreibweise seines Namens folge ich u. a. Kate Zebiri, Maḥmūd Shaltūt and Islamic 
Modernism, Oxford 1993, und Malika Zeghal, Gardiens de l’Islam. Les oulémas d’Al Azhar 
dans l’Égypte contemporaine, Paris 1996. Vgl. Rainer Brunner, Annäherung und Distanz. Schia, 
Azhar und die islamische Ökumene im 20. Jahrhundert, Berlin 1996, und Wolf-Dieter Lemke, 
Maḥmūd Šaltūt (1893-1963) und die Reform der Azhar. Untersuchungen zu Erneuerungsbestrebun-
gen im ägyptisch-islamischen Erziehungssystem, Frankfurt a. M. u. a. 1980, die den Namen mit 
„al-Bahayy“ bzw. „al-Bahai“ wiedergeben. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ICH-ERZÄHLUNGEN DER BESONDEREN ART 185 

Besonders bei den beiden letztgenannten Islam-Aktivisten erhebt sich die Frage, ob  
es sich um eine authentische Auto-Biographie oder tatsächlich um eine Biogra-
phie handelt, die in der 1. Person erzählt wird. Bei Kišk ergab sich die Notwen-
digkeit eines Co-Autors zweifellos aus seiner Blindheit. Bei Šaʿrāwī dagegen ist es 
nicht ausgeschlossen, dass er das Rohmaterial seinem entfernten Verwandten al-
Amīn übergeben hat, um daraus eine attraktive Ich-Erzählung zu formen. Auch 
Zāyids Version6 ist in der 1. Person gehalten, aber kürzer als Amīns; gleichwohl 
stimmen beide Schilderungen mit Blick auf Inhalt, Stil und Sprache überein. 
Zieht man andere Schriften Šaʿrāwīs zum Vergleich heran, so spricht einiges für 
die Authentizität der Ich-Erzählung. Ähnliches gilt für die Teil-Memoiren Ġazālīs, 
die wie das Selbstzeugnis al-Bahīs posthum herausgegeben wurden. Zweifel lassen 
sich freilich nicht ganz ausräumen, aber das gilt gleichermaßen für eventuelle Ein-
griffe von Verlegern bzw. Lektoren in die Textgestaltung. 

Der Jurist und Anwalt ʿUmar at-Tilimsānī (1904-1986), seit 1933 Mitglied der 
ägyptischen Muslimbruderschaft (MB), führte die Organisation von 1972 bis 1986 
an, d. h. in einer Phase der Kooperation oder gar Kooptation, so einige Kenner der 
Szene, mit dem ägyptischen Staat.7 Er war der erste muršid al-ʿāmm, der einer Fami-
lie begüterter Landbesitzer entstammte.8 Im Gegensatz zu unseren anderen Erzäh-
lern, die aus kleinbürgerlichen oder ärmlichen Verhältnissen kamen, waren Ti-
limsānīs Jugendjahre unbeschwert und sorgenfrei; er konnte sein Leben in vollen 
Zügen genießen, zumindest bis zu dem Zeitpunkt, als er der MB beitrat. Er ist zu-
dem der einzige, der nie an der Azhar oder ihr angegliederten Instituten studiert 
hat. Stattdessen erhielt der spätere muršid seine Ausbildung vornehmlich an Privat-
schulen und an der Law School in Kairo, „einer der prestigereichsten Hochschulen 
in der Vergangenheit“, wie er nicht ohne Stolz vermerkt (29). Obwohl er mehrere 
Male verhaftet und inhaftiert wurde, beteuert Tilimsānī, dass er „trotz harter Zei-
ten“ es nie bereut habe, sich der MB angeschlossen zu haben (38). Seine „Erinne-
rungen, nicht Memoiren“ sind in erster Linie als Quelle für die Geschichte der 
ägyptischen MB zu nutzen; etwa 19 % der „Erinnerungen“ vermitteln aber interes-
sante Einblicke in seine Persönlichkeit. Eines seiner Hauptanliegen scheint es zu 
sein, sich als gemäßigten Fundamentalisten zu präsentieren, der Gewalt strikt ab-
lehnt, die Pluralität der Meinungen respektiert und mit Argumenten, nicht mit 

                                                                                          
6  Sie wurde anscheinend aus Anlass des Todes des von vielen verehrten Šayḫs marktgerecht 

veröffentlicht. 
7  Zur jüngeren Geschichte der ‚Mutterbewegung des islamischen Fundamentalismus’ siehe 

Hesham Al-Awadi, In Pursuit of Legitimacy: The Muslim Brothers and Mubarak, 1982-2000, 
London/New York 2004, u. a. 38-41, 55 ff. 

8  Relativ ausführlich beschreibt Tilimsānī das wohlhabende, aber auch religiös geprägte Am-
biente, in dem er aufwuchs; alles in allem gedenkt er seiner Kindheit und Jugend als sehr 
glückliche Lebensphase (8-16). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ROSWITHA BADRY 186 

Zwang überzeugen will.9 Der Autor wählt seine Worte mit Bedacht, vermeidet Po-
lemik, zitiert selten den Koran oder andere islamische Quellen, außerdem geht er 
auf seine Jahre in Haft nur am Rande ein. Diese vorsichtige Diktion ist nicht zu-
letzt seiner Schulung als Jurist geschuldet; es ist anzunehmen, dass er sich dessen 
bewusst war, mit einer weniger konzilianten Darstellung seiner Erinnerungen unter 
Umständen nicht nur sein eigenes Überleben, sondern auch das seiner Organisati-
on zu gefährden. Dennoch ist es bezeichnend, dass er ebenso in seinen Reminis-
zenzen an Kindheit und Jugend stets darum bemüht ist, sich in der Mitte zu posi-
tionieren. Wie Maḥmūd, Šaʿrāwī oder Ġazālī beschreibt er sich selbst als mittel-
mäßig begabt (14, 20, 23, 29) und zeigt seine Schwachstellen auf. Der muršid geht 
noch einen Schritt weiter und gesteht ein, dass er bis zu einem gewissen Grad in 
seiner Jugend ‚westlich’ ausgerichtet gewesen sei: Er habe Standardtänze wie Fox-
trott und Charleston gelernt, habe gerne Ballsäle, Kinos und Theater aufgesucht, 
sich am Boxen versucht, Schach und ein Musikinstrument (ʿūd) spielen gelernt, ein 
Interesse an schönen Autos, gepflegter Kleidung gehabt usf. Obwohl er im An-
schluss an die Aufzählung seiner Freizeitaktivitäten und Vorlieben betont, dass er 
aber nie so weit wie andere verwestlichte junge Leute mit Blick auf Mädchen/ 
Frauen oder Alkohol gegangen sei (17), widerspricht er doch jenen ultrakonservati-
ven religiösen Gelehrten, die Musik, Film oder Theater schlichtweg als ḥarām ver-
urteilen und für einen frommen Muslim als unziemlich betrachten (13). Gleichfalls 
gibt Tilimsānī zu, dass er als Student der säkularen, nationalistischen Wafd-Partei 
angehörte (24).10 

Im Gegensatz zum vorsichtigen Tilimsānī nimmt Muḥammad al-Bahī (1905-82) 
in seinen Memoiren kein Blatt vor den Mund, wenn es um die Missstände in der 
ägyptischen Gesellschaft geht. Der Titel seines Selbstzeugnisses, „Mein Leben im 
Umkreis der Azhar: Student – Professor – Minister“ suggeriert dem Leser, dass die 
Erfahrungen rund um die Theologische Hochschule in Kairo sein Leben nachhal-
tig geprägt haben. Über seine familiäre Herkunft teilt uns der Autor zwar nichts 
mit; mehrere Anspielungen im Text (v. a. zur Höhe seines Einkommens, z. B. 46, 
84, 127) deuten jedoch auf einen kleinbürgerlichen Hintergrund. Geboren in der 
Provinz al-Buḥayra (wie viele namhafte Azharīs), durchlief er die typische Karriere 
eines Azhar-Gelehrten seiner Zeit: Koranschule, Grund- und Sekundarschule an 
Azhar-Instituten, danach Studium an der Hochschule. Seine herausragenden Leis- 
tungen, seine Lern- und Wissbegierde sowie sein Ehrgeiz ermöglichten dem jun- 
gen Bahī eine steile akademische Karriere. Nach seinem Magister-Examen erhielt er  

9  Vgl. 13: Aus den religiösen Werken, die er in seiner Jugend studierte, habe er “gelernt, nie 
jemanden wegen seiner Gedanken anzugreifen“; 285: „Wir sind alle Menschen und ma-
chen Fehler …“. 

10  Es sei daran erinnert, dass die ägyptische MB erstmals unter Tilimsānī, weil weiterhin ver-
boten, Parteienbündnisse (1984 mit der Neo-Wafd) einging, um ins Parlament einzuzie-
hen. Dazu Al-Awadi, In Pursuit, 79 ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ICH-ERZÄHLUNGEN DER BESONDEREN ART 187 

ein Stipendium für Deutschland, wo er zwischen 1932 und 1939 an der Universität 
Hamburg Philosophie und Psychologie studierte und dafür, ohne jegliche Vor-
kenntnisse, die Sprachen Deutsch, Englisch, Latein und Altgriechisch erlernen 
musste.11 Nach seiner Promotion 1936 blieb er bis zum Ausbruch des Zweiten 
Weltkriegs in Deutschland, weil ihn sein Mentor Šayḫ Muṣṭafā al-Marāġī12 („Ich 
verdanke ihm sehr viel“, 45) zur Habilitation ermutigt hatte. Nach Ägypten zu-
rückgekehrt, erhielt er sofort eine gut dotierte Professur für Philosophie und Psy-
chologie an der Theologischen Fakultät (kulliyyat uṣūl ad-dīn) der Azhar und hatte 
verschiedene Verwaltungsposten inne, bevor er schließlich zum Minister für From- 
me Stiftungen (awqāf) und Azhar-Angelegenheiten ernannt wurde (Sept. 1962). Be-
reits im März 1964 sah er sich zum Rücktritt gezwungen. Nachdem er noch etwa 
ein Jahr lang an der Cairo University gelehrt hatte, ging er in Pension und konzen-
trierte sich seither auf seine Publikationen. Im Mittelpunkt seiner Erinnerungen 
stehen seine Ausbildung und berufliche Karriere. Sie können entweder als Apolo-
gie oder als eine Art Abrechnung mit der Azhar und dem politischen Regime gele-
sen werden. Als offensichtlich notorischer Kritiker beschuldigt Bahī fast jeden des 
Opportunismus, der Heuchelei, Korruption, des Nepotismus, Materialismus und 
der Inkompetenz, unterschlägt jedoch seinen eigenen Opportunismus, ohne den 
sein Aufstieg in den 1950er/60er Jahren undenkbar gewesen wäre. Obgleich seine 
Probleme mit dem Geheimdienst in der Nasser-Ära im Vergleich zu denen von Ti-
limsānī oder Kišk harmlos waren, berichtet der Professor ziemlich detailliert über 
seine diesbezüglichen Erfahrungen und die Strategien des Regimes, oppositionelle 
Stimmen zu isolieren oder zum Schweigen zu bringen. Angesichts seines relativ 
komfortablen Lebens – er war nie im Gefängnis, konnte reisen und veröffentli-
chen, hatte Gastprofessuren in Nordafrika und am ‚arabischen’ Golf inne – klingt 
seine Bemerkung, „Ich habe an meinem Leben in Ägypten nach meiner Rückkehr 
aus Deutschland nie Freude gehabt“ (142), doch maßlos übertrieben. Oder fühlte 
sich Bahī etwa in der Rückschau auf sein Leben frustriert, missverstanden, un-
gerecht behandelt und in seiner Eitelkeit gekränkt? Es hat zumindest den An-
schein. Eine Episode, die in seinen Memoiren sehr ausführlich behandelt wird, ist 
sein Konflikt als Minister mit dem Rektor der Azhar Maḥmūd Šaltūt (88-121). Bei 
diesem Zerwürfnis ging es vor allem um die genaue Kompetenzverteilung zwi-
schen dem neu geschaffenen Ministerium und dem Šayḫ al-Azhar.13 In seinen Pro-

                                                                                          
11  In seinen Memoiren schildert er, wie er sich auf seiner Reise nach Europa und in Deutsch-

land zunächst mit Händen und Füßen verständigen musste und wie er trotz des Schwie-
rigkeitsgrades der o. erw. Sprachen auch diese Hürden mit Bravour meisterte (38-40). 

12  Zu Marāġī, einem Schüler von M. ʿAbduh und Šayḫ al-Azhar von 1928-29 und von 1935 
bis zu seinem Tod im Jahre 1945, siehe z. B. A. Chris Eccel, Egypt, Islam and Social Change: 
Al-Azhar in Conflict and Accomodation, Berlin 1984, 278 f. 

13  Näheres dazu in Zebiri, Shaltūt, 29 f. und 38, Anm. 114, 116, und Brunner, Annäherung, 
268 f. Vgl. auch bei Brunner die Angaben zu Bahīs Engagement in der Taqrīb-Bewegung, das 
ihm in seinen Memoiren keine Zeile wert ist – abgesehen von einem beiläufigen Hinweis 
auf seine Artikel in der Zeitschrift ar-Risāla, allerdings im Kontext eines Polizeiverhörs (50). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ROSWITHA BADRY 188 

testschreiben an den Premierminister und Nasser beschwerte sich Šaltūt über Bahīs 
Amtsanmaßung, dessen willkürliche Anordnungen und Äußerungen gegenüber 
der Presse, in denen jener Azhar-Šayḫs implizit der Korruption und Ineffizienz ge-
ziehen und damit die gesamte Institution in Misskredit gebracht habe.14 Wie dem 
auch sei, es bleibt die Frage, ob Bahī seine Memoiren nur aus persönlichen Grün-
den verfasst hat oder ob er zugleich, im Interesse der „islamistischen Sache“, die 
verbreitete Ignoranz und Dekadenz der Gesellschaft aufdecken wollte. Zumindest 
zwei Passagen am Ende seiner Memoiren sprechen für die zweite Deutung.15 

Während sich Tilimsānī und Bahī mit ihren Ich-Erzählungen eher an ein gut 
informiertes und gebildetes Publikum wenden, richten sich die folgenden drei Au-
toren eher an einen muslimischen Leserkreis, der sich von den oberflächlichen, 
aber populären Islam-Deutungen, zu deren Verbreitung jene Prediger in vergan-
genen Jahrzehnten beigetragen haben, hat beeindrucken und leiten lassen.16 Dass 
sich unter ihnen ein ehemaliger Šayḫ al-Azhar findet, mag auf den ersten Blick er-
staunen. Doch gehören die Glanzzeiten der „Strahlenden“ schon lange der Ver-
gangenheit an. 

Die Rede ist von ʿAbd al-Ḥalīm Maḥmūd (1910-78), der von 1973 bis zu seinem 
Tod der Azhar vorstand. Geboren in einem Dorf ca. 50 km nordöstlich von Kairo, 
studierte er nach seinem Azhar-Abschluss in den Jahren 1932 bis 1940 in Paris, zu-
nächst auf eigene Kosten, dann als Mitglied der offiziellen Studentenmission der 
Azhar auf Staatskosten. Seine Dissertation über den islamischen Sufismus17 (zu al-
Ḥāriṯ al-Muḥāsibī) – ein Thema, dem er auch später mehrere Schriften widmete – 
wurde von L. Massignon betreut (125). Den Aufenthalt in Frankreich erfuhr der 
junge Šayḫ als große emotionale Herausforderung. Einige äußere Aspekte der eu-
ropäischen Zivilisation empfand er als durchaus nachahmenswert; Materialismus 
und Relativismus in religiösen und moralischen Belangen stießen dagegen auf sei-
ne entschiedene Ablehnung. Maḥmūds Memoiren, „Lob sei Gott – dies ist mein 
Leben“, sind am schwersten einzuordnen. Wie bereits der Titel andeutet, zielt seine 
„Lebensgeschichte“ vorrangig darauf ab, Gott für seine Gnade und Rechtleitung zu 

14  Zebiri, Shaltūt, 29. 
15  133 zu Sayyid Quṭbs Maʿālim fī ṭ-ṭarīq: „Ich wünschte, ich hätte dieses Buch geschrieben“; 

144 (ganz im Sinne der Anhänger Quṭbs: Die ägyptische Gesellschaft befinde sich in der 
ǧāhiliyya). 

16  Einen islamwissenschaftlich gebildeten Leser kann der Ruhm der drei „Pseudo-Gelehrten“ 
nur verwundern. Siehe z. B. zu Šaʿrāwī den Aufsatz von Hava Lazarus-Yafeh, “Muhammad 
Mutawalli al-Shaʿrawi – A Portrait of a Contemporary ʿAlim in Egypt”, in: Gabriel R. War-
burg/Uri M. Kupferschmidt (Hg.), Islam, Nationalism, and Radicalism in Egypt and the Sudan, 
New York 1983, 281-297. 

17  Eine besonders interessante Passage in Maḥmūds Memoiren (al-Ḥamdu, 161-166) behan-
delt seine eher zufällige Kontaktaufnahme mit „Šayḫ ʿAbd al-Waḥīd Yaḥyā“ alias René 
Guénon (1886-1951), einem Franzosen, der sich nach längerer religiöser Suche einer Bru-
derschaft angeschlossen hatte und seit 1930 in Kairo lebte. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ICH-ERZÄHLUNGEN DER BESONDEREN ART 189 

danken. Die Ḥamdala findet sich denn auch ebenso häufig18 im Text wie Zitate aus 
Koran und Sunna oder Exzerpte aus seinen eigenen Schriften – eine Art von „Re-
cycling“, die in solchen Kreisen kein Einzelfall ist. Alles in allem kommt das Werk 
deshalb einer Predigt oder einem Dankgebet näher als einer Lebenserinnerung.19 
Die Übernahme von Merkmalen der klassischen islamischen Gelehrten-Biographie 
(bes. eingehende Beschäftigung mit seinen bedeutenden Lehrern an der Azhar, 90-
102) unterstreichen seine äußerst konservativen Vorstellungen vom ‚wahren Islam’ 
und der ‚richtigen Lebensweise’. Biographische Daten20 und Augenzeugenberichte 
finden sich demgegenüber selten. Selbst Kišk weiß mehr von seinem Leben zu be-
richten. Maḥmūds Rückblick auf Kindheit und Jugend (seine berufliche Karriere 
behandelt er nicht) dient ihm hauptsächlich als Vorwand, um die Rückkehr zu tra-
dierten Normen ‚der Scharia’ anzumahnen und die Erinnerung an ‚gute alte Zei-
ten’ wach zu halten.21  

Der blinde Prediger und Bestseller-Autor ʿAbd al-Ḥamīd Kišk (1933-96), eben-
falls in der Provinz Buḥayra in einem Dorf nahe Alexandria geboren, wuchs in ex-
trem ärmlichen Verhältnissen auf. Infolge eines Versehens des Dorfbarbiers erblin-
dete das dritte von insgesamt sechs Kindern eines kleinen Krämers im Alter von 
sechs Jahren auf dem einen Auge, in der Pubertät konnte er dann auch auf dem 
anderen nichts mehr sehen. Der Vater setzte alles daran, seinem Sohn das ‚Ge-
fängnis der Blindheit’ zu ersparen, aber selbst eine für die Familie kostspielige 
Operation in Kairo, für welche die älteste Schwester sogar ihren Schmuck versetzte, 
führte zu keinem Ergebnis (7, 9-12). Armut und Blindheit bestimmten folglich die 
ersten Lebensphasen Kišks und nehmen deshalb einen prominenten Platz im ers- 
ten Teil seiner Memoiren ein (7-57): Um seine Studien zu finanzieren und seine  
Familie zu unterstützen, musste er schon in jungen Jahren kleine Jobs (darunter in 
der Moschee) annehmen; zudem war er während seiner Ausbildung stets auf An-
dere angewiesen, die ihm vorlasen oder zur Hand gingen. Mit Verbitterung denkt 
er an die Personen zurück, die sich als verantwortungslose Gesellen entpuppten: 
ein Onkel, der nach dem vorzeitigen Tod seines Vaters (Dez. 1952) zwar ‚gute 
Ratschläge’, aber keine finanzielle Unterstützung anzubieten hatte (13 f.), oder Per-
sonen, die schnell der Hilfe eines blinden Studenten überdrüssig waren und ihn 
regelrecht im Regen stehen ließen (17 f., 36 ff.). Gleichfalls erinnert sich Kišk aber 
an die zuverlässigen Personen (neben seinem älteren Bruder wenige gute Freunde),  
die es ihm schließlich ermöglichten, seine Ausbildung zu beenden. Als Aufsteiger 

                                                                                          
18  Um nur ein Beispiel zu nennen: „Keiner bestand die Prüfung – ausgenommen eine Person, 

und das war ich. Gepriesen sei Gott!“ (88). 
19  So auch Rooke, Childhood, 93-96. 
20  Auch alle anderen Memoiren sparen an genauen Datenangaben. Außerdem ist keine der 

Erzählungen streng chronologisch aufgebaut; häufige Rückblenden und Einschübe mit 
frommen Ermahnungen stören den Lesefluss. 

21  Im Unterschied zu Ġazālī oder Šaʿrāwī, die zwar auch die Tradition der Koranschulen 
hochhalten, die früheren Methoden (Züchtigung der Schüler, furchteinflößende Atmo-
sphäre) aber kritisieren, ist Maḥmūd (38 f.) nur vollen Lobes. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ROSWITHA BADRY 190 

aus kleinen Verhältnissen listet Kišk minutiös seine Erfolge in- und außerhalb der 
Schule auf: den Gewinn eines Koranwettbewerbs, seine frühe Tätigkeit als Vorbe-
ter/Prediger, seine sehr guten Noten. Nach Abschluss der Sekundarschule an einem 
Azhar-Institut – als „Nummer eins“ bei allen Prüfungen, ein Tag des Triumphes – 
schrieb er sich an der Theologischen Fakultät der Hochschule ein. Nach dem Di-
plom im Jahre 1962 folgte er seiner Berufung, armen Menschen den Islam nahe-
zubringen, obwohl er immer davon geträumt hatte, einmal an der Azhar zu leh-
ren. In den 1970er Jahren erreichte Kišks Ruf als Prediger seinen Höhepunkt.22 We-
gen seiner offenen Kritik am politischen System saß Kišk dreimal hinter Gittern: 
das erste Mal 1965, dann von 1966 bis 1968 und erneut 1981-82. Diese Gefäng-
nismemoiren machen etwa zwei Drittel seiner Lebenserinnerungen aus (85-211, 
249-264) und bilden somit den Schwerpunkt. Wie der Muslimschwester Zaynab al-
Ġazālī in ihren „Tage aus meinem Leben“23 geht es Kišk dabei vorrangig um zwei-
erlei: Zum einen möchte er zeigen, dass es allein sein starker und unerschütterli-
cher Glauben war, der ihm das Überleben der Demütigung, Erniedrigung und Fol-
ter ermöglichte; zum anderen will er das ägyptische Regime demaskieren – seine 
Brutalität, Ungerechtigkeit und fehlende Legitimität. Dabei rekurriert er ebenso oft 
wie Maḥmūd auf Koran, Ḥadīṯ und das Beispiel der „frommen Altvorderen“ und 
nutzt Auszüge seiner eigenen Predigten und Rechtsgutachten als Füllsel. 

Ein noch erfolgreicherer Prediger, Medien-Mufti und Bestseller-Autor als Kišk 
war Muḥammad Mutawallī aš-Šaʿrāwī, geboren 1911 in einem Dorf im Nildelta 
namens Daqādūs (nahe Damiette), das einst wegen seines heftigen Widerstandes 
gegen das britische Protektorat zu Berühmtheit gelangt war. 1941 absolvierte 
Šaʿrāwī seine Ausbildung an der Fakultät für Arabische Sprache, 1948 erwarb er 
eine spezielle Lehrbefähigung von der Azhar. Danach war er zunächst in Ägypten, 
von 1950-60 in Mekka, später in Algerien und in den 1970er Jahren erneut in 
Saudi-Arabien als Arabisch-Lehrer und dāʿī tätig. Der erste Aufenthalt im sau-
disch-wahhābitischen Königreich sollte für seine spätere Karriere und Islam-Sicht 
prägend sein. Nachdem Šaʿrāwī bereits in den 1960ern mehrere Posten im Minis- 
terium für Awqāf innegehabt hatte, wurde er 1976 zum Minister berufen, musste  
aber bereits kurze Zeit später zurücktreten, weil er Sadats Besuch in Israel kritisiert 
hatte.24 Ähnlich wie Ġazālī feierte der Šayḫ seine größten Erfolge in den 

22  Den großen Erfolg verdankte er insbesondere seinen auf Kassetten aufgenommenen Pre-
digten, die nicht allein in Ägypten damals ein Verkaufsschlager waren. Dieser Aspekt seiner 
Karriere kommt in seinen Memoiren jedoch nicht zur Sprache. Zur Bedeutung der Kasset-
ten, u. a. denen Kišks, siehe Emmanuel Sivan, “Eavesdropping on Radical Islam”, Middle 
East Quarterly II,1 (03/1995), 13-24. – Vgl. dagegen Šaʿrāwī nach Zāyid (32), der die Bedeu-
tung des „Hörens der Stimme des Šayḫ“ hervorhebt. 

23  Zaynab al-Ghazālī (1917-2005, nicht verwandt mit Muḥammad al-Ġazālī!): Ayyām min 
Ḥayātī, Beirut/Kairo 1986. Dazu u. a. Miriam Cooke, “Zaynab al-Ghazālī: Saint or Sub-
versive?”, Die Welt des Islams 34 (1994), 1-20. 

24  Vgl. seine Bemerkungen in den Memoiren (Hg. Amīn, 188 ff.) dazu: „Traue niemals Juden 
…“. Vgl. ebenso pauschale negative Notizen Bahīs zu „Juden“, aber positive zu Hitler 
(Ḥayātī, 42, 44); oder Maḥmūd (al- Ḥamdu, 175 f.) zum „Juden Durkheim“ oder zum 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ICH-ERZÄHLUNGEN DER BESONDEREN ART 191 

1970er/80er Jahren: Neben Veröffentlichungen und Medienauftritten widmete er 
sich karitativen Tätigkeiten; als Ratgeber und ‚Hausgelehrter’ galt er einer Anzahl 
„reuiger Künstlerinnen“, die sich von Bildschirm, Leinwand und Bühne zurück-
gezogen hatten, um das Leben einer ‚aufrechten Muslimin’ zu führen.25 Seine 
Bewunderer sahen in ihm schließlich so etwas wie einen ‚Heiligen’, und es wun-
dert deswegen nicht, dass „Millionen“ seinen Tod (1998) betrauerten.26 Die Le-
benserinnerungen von Šaʿrawī weisen die größten Parallelen zu Ġazālīs auf. Nur 
diese beiden sprechen von der „ersten Erinnerung“ und verwenden das Traummo-
tiv.27 Šaʿrāwī konzentriert sich jedoch stärker auf Kindheit und Jugend, bei Ġazālī 
stehen die Jahre des politischen Engagements im Vordergrund der Erzählung. 
Beide stellen den Übergang vom unbeschwerten Kindsein zur religiösen Ausbil-
dung zum Šayḫ als schwierig dar: Anfangs waren sie noch verspielt und ‚rebel-
lisch’ und zu Streichen aufgelegt (15, 21 ff.). Beide treten als Zeitzeugen der sozi-
alpolitischen Situation in Ägypten auf (u. a. Auswirkungen der Weltwirtschaftskri-
se in den 1930er Jahren). Ähnlich wie Tilimsānī ist Šaʿrāwī bemüht, sich als eine 
Person zu präsentieren, die den kleinen Freuden des Alltags nicht abgeneigt ist.28 
Eine Besonderheit von Šaʿrāwīs Memoiren stellt abgesehen von der wiederholt 
einfließenden ägyptischen Umgangssprache das häufige Zitieren von Gedichten 
dar – sowohl von Versen seines Lieblingsdichters Aḥmad Šawqī als auch seiner ei-
genen.  

Sicherlich gehören alle ausgewählten Autoren dem islamistischen, neo-
salafitischen Lager an. Manche mögen es nicht erwähnen, aber alle hatten zumin-
dest zeitweilig Kontakt zur MB, entweder als Mitglieder oder Sympathisanten der 
Bewegung. In ihren politischen Äußerungen sind zwar nicht alle so explizit wie 
Kišk, der Gott pries, als er im Gefängnis von der Ermordung Sadats erfuhr.29 Von 
Tilimsānī einmal abgesehen, kommt die Intoleranz bei den anderen vier Autoren 
ganz deutlich zum Vorschein, wenn sie sich stereotyp und essentialistisch über re-

                                                                                                                                                                                                                          

„manhaǧ yahūdī“. Tilimsānī (Ḏikrayāt) hält zwar auch Quṭbs Maʿālim für ein bedeutendes 
Werk, das nur Bannās nachstehe (277), gesteht ein, dass er zeitweise deutschfreundlich, da 
antibritisch war (28), aber er attackiert nicht „Juden“ generell, sondern Israel und den Zio-
nismus, aber eben auch „den Westen“, die allesamt „den Islam zerstören wollen“ (50 f.). 

25  Dazu Bärbel Reuter, Gelebte Religion: Religiöse Praxis junger Islamistinnen in Kairo, Würzburg 
1999, 70 ff. 

26  Siehe Khalid Dawoud, “Mourned by millions”, Al-Ahram Weekly On-line, No. 383 (25/06-
01/07/98): http://weekly.ahram.org.eg/1998/383/eg4.htm (06.04.2009). 

27  Traum des Vaters von der Geburt des zukünftigen Sohnes, der ein großer Gelehrter werden 
würde (Hg. Amīn, 8), bei Ġazālī sogar Grund für die Namensgebung (Qiṣṣat, 157). Wäh-
rend die erste Erinnerung Ġazālīs schon seine spätere politische Ausrichtung vorwegzu-
nehmen scheint (Parade britischer Truppen 1920, Ġazālī, Qiṣṣat, 155), ist es bei Šaʿrāwī der 
fromme Ausspruch seines Vaters (Hg. Amīn, 12: Basmala und „Alles kommt von Gott“). 

28  Er liebte u. a. die köstlichen Speisen im Ramadan, tanzte und dichtete gerne. 
29  Kišk, Qiṣṣat, 261. Nach seiner Entlassung aus dem Gefängnis 1982 wurde ihm das Predigen 

untersagt (ebd., 264). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ROSWITHA BADRY 192 

ligiöse Minderheiten oder ‚konspirative Pläne der Juden, Orientalisten oder des 
Westens’ auslassen.30 

Besonders aufschlussreich sind aber die Bemerkungen aller Autoren, wenn es 
um das Geschlechterverhältnis geht. Ihre konservative Einstellung und Männer-
zentriertheit lässt sich an zwei Aspekten aufzeigen: 

1. Was den familiären Hintergrund angeht, so unterstreichen solcherart Autobio-
graphien gewöhnlich das religiöse Milieu, in dem das Kind aufwuchs. Beson-
ders der Vater, bei Tilimsānī auch der Großvater, wird als Vorbild und Rollen-
modell in Szene gesetzt. Als einziges Familienmitglied wird der Erzeuger näher
beschrieben und seine Bedeutung für den Werdegang des Sohnes herausge-
stellt. Der Vater, der all seine Hoffnungen auf den Protagonisten setzte, scheute
keinerlei Mühen, um die Ausbildung des Jungen voranzutreiben. Selbst wenn
es zuweilen Schläge gab – in der Retrospektive wird die Autorität des Patriar-
chen ins Positive gewendet und entschuldigt: Der Vater war zwar streng, aber er
liebte seinen Sohn, auch wenn er es ihm nie gesagt hat.31 Die Mutter wird da-
gegen entweder ignoriert oder als passiv, als bloße Zuschauerin und Übermitt-
lerin der Entscheidungen des Vaters porträtiert. Die Existenz von Schwestern
wird manchmal vermerkt, aber auch sie bleiben gesichtslos.

2. Wie in den klassischen Gelehrtenbiographien bleibt das Privatleben fast völlig
unsichtbar. Die Namen der Ehefrauen werden grundsätzlich verheimlicht,
Kinder selten erwähnt. Bahī spricht z. B. lang und breit über seinen bekannten
Schwiegervater, nicht aber über seine Frau (49). Als ein Jahr nach der Hochzeit
das erste (?) Kind zur Welt kam, wurde anscheinend nur er „von Gott mit einer
Tochter namens Nadja gesegnet“ (50). Kišk merkt in einem Nebensatz an, dass
seine Hochzeit im Winter 1965, nur wenige Monate vor seiner zweiten Inhaf-
tierung, stattfand (83). Als er im März 1968 auf freien Fuß gesetzt wurde und
nach Hause zurückkehrte, waren alle, seine Mutter, Geschwister und andere
Verwandte, überrascht und zu Tränen gerührt, und voller Stolz erinnert er sich
an die zahlreichen Glückwünsche, die er zu seiner Entlassung erhielt (211-214).
Dabei vergisst er, seine junge Frau zu erwähnen, die immerhin zwei Jahre auf
ihn gewartet hatte. Vielleicht deswegen, weil sie ihm noch keinen Sohn geboren
hatte? Erst im Zusammenhang mit seiner Verhaftung 1981 erfahren die Leser
dann (249), dass er sieben Kinder hatte. Warum? Weil seine Kinder in Angst
und Schrecken versetzt wurden, als die Polizei an die Tür klopfte, um ihn abzu-
holen. Sorgen und Ängste der Mutter werden erneut übergangen. Als einziges
Kind namentlich erwähnt wird das Nesthäkchen, ein Junge natürlich, und

30  Vgl. Angaben in Anm. 24 und Bahī (Ḥayātī, 127-130) über seine Erfahrungen an der Mc-
Gill-Universität in Toronto und den dort von ihm aufgedeckten „Verschwörungen“. 

31  So Tilimsānī, Ḏikrayāt, 16. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ICH-ERZÄHLUNGEN DER BESONDEREN ART 193 

zwar weil er seinem Vater auf dem Weg zur Moschee so intelligente Fragen  
stellte (248). Maḥmūd und Šaʿrāwī wurden sehr jung und überstürzt verheira-
tet, Maḥmūd mit 13 Jahren32, Šaʿrāwī im Alter von 15 oder 16.33 Am Ende ih-
res Lebens bewerten beide ihre Ehe als glücklich und als Beweis dafür, dass die 
frühe Eheschließung, die in der Vergangenheit üblich war, viel besser war als 
die nun verbreitete späte Heirat, welche eine Gefahr für Anstand und Tugend 
der Jugend darstelle. Die Ehe sollte nur mit Zustimmung der Eltern geschlos-
sen werden,34 empfehlen beide einmütig. Šaʿrāwī vermerkt darüber hinaus, er 
habe seine Kinder geliebt und immer gerne mit ihnen wie mit den Enkelkin-
dern gespielt35; aber dass er dies erwähnt, dient vor allem dem Nachweis, dass 
er stets dem ‚schönen Vorbild’ des Propheten Muḥammad folgte, der gemäß 
einem populären Ḥadīṯ mit seinen Enkelkindern zu spielen pflegte. Wieder 
einmal ist es Tilimsānī, der eine abweichende Version präsentiert. Auch die 
Ehe des Muslimbruders war vom Vater arrangiert, weil dieser anscheinend be-
fürchtete, sein Sohn könne ‚Unzucht’ begehen, sollte er mit der Ehe noch 
länger warten. Als junger Rebell wollte sich Tilimsānī anfangs wehren und sei-
ne Braut selbst wählen. Aber schon bald willigte er ein und beteuert im Nach-
hinein: „Wie gut, dass ich diese Frau geheiratet habe. Ich habe sie geliebt und 
nie einen Blick auf eine andere Frau geworfen“ (19). Er fährt fort, dass er im-
mer noch weinen müsse, wenn er an sie denke, obwohl sie bereits 1979, nach 
sieben Jahren Krankheit gestorben sei. Tilimsānī beschreibt seine Frau als die 
ideale (muslimische) Ehefrau: Sie war geduldig und gehorsam, fragte ihn nie 
nach seinem Tun. Sie wartete auf ihn, als er 17 Jahre im Gefängnis saß, machte 
nie Probleme – weder mit ihm noch seiner Familie. Und all dies, obgleich er 
extrem eifersüchtig war. Ein solches Liebesbekenntnis fällt in seiner Offenheit 
und Länge aus dem Rahmen. Doch auch Tilimsānī nutzt diesen Kontext zur 
Ermahnung an junge Leute: Sie sollten nicht aus Liebe heiraten, Respekt und 
Freundschaft seien wichtiger. Die Erlaubnis der Eltern sei notwenig, denn sie 
verfügten über größere Lebenserfahrung und wüssten besser Bescheid. Aber, 
so mag man einwenden, erlaubt das auch Zwangsehen? Etwas später fügt der 
muršid hinzu, er möge weder „moderne Frauen“ noch das „moderne Ge-
schwätz von der Geschlechtergleichheit“. Geschlechtergleichheit impliziert für 
Tilimsānī, dass die Frauen ihre „Weiblichkeit und Würde“ verlieren. Diese  
 

                                                                                          
32  Maḥmūd, al-Ḥamdu, 76 ff. 
33  Šaʿrāwī (Hg. Amīn), 69 ff. 
34  Ein Hinweis auf die so genannten ‚geheimen Ehen’, darunter die in Ägypten seit längerer 

Zeit verbreitete ʿurfī-Ehe. Vgl. dazu z. B. Aufsätze von Mona Hanafi El Siofi und Roswitha 
Badry, in: Roswitha Badry/Maia Rohrer/Karin Steiner (Hg.), Liebe, Sexualität, Ehe und Part-
nerschaft – Paradigmen im Wandel. Beiträge zur orientalistischen Gender-Forschung, Freiburg 
2009, 231-245 bzw. 205-229 (mit weiteren Literaturverweisen). 

35  Šaʿrāwī (Hg. Amīn), 71, 120. Er erwähnt immerhin das Geschlecht der fünf Kinder und ih-
re Namen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ROSWITHA BADRY 194 

Meinung, so schließt er beschwichtigend an, habe nichts mit fehlendem Re-
spekt gegenüber Frauen zu tun, aber seine fromme Ehefrau bleibe nun einmal 
für ihn das Ideal und das empfohlene Rollenmodell.36 

Einmal mehr erweisen sich also moderat wirkende Fundamentalisten als alles an-
dere denn gemäßigt. Auch wenn die Ich-Erzählungen der islamischen Aktivisten 
formal eine (unterschiedlich proportionierte) hybride Mischung aus Tradition und 
Modernität darstellen, so ergibt sich doch bei genauer Betrachtung ein anderes 
Bild. Ihr Geschlechterdiskurs, der wie derjenige der traditionellen Gelehrten kom-
plementär und biologistisch ist, eignet sich meines Erachtens als Gradmesser für 
ihre tatsächliche Haltung in anderen zentralen Fragen. Demzufolge wären ihre 
Bemühungen, sich in der Mitte zu positionieren, als Strategie zu entlarven. 

36  Tilimsānī, Ḏikrayāt, 21. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mustafa İnan und das Suffix –inti 

Jens Peter Laut, Göttingen 

Profesör Erdal İnönü, Mustafa İnan’ı Kurucu Meclis çalışmaları sırasında bir öğle ye-
meğinde tanımış. … Birden sordu: „Sizce ‚yaşantı’ kelimesi doğru mudur?“ Sorusuna gene 
kendisi karşılık verdi: „Değildir. Çünkü yaşantı müspet bir kavramdır. Halbuki ‚ntı’ son eki, 
küçültme anlamı taşır, olumsuz kelimeleri türetmekte kullanılır: bulantı, çöküntü, sıkıntı, ku-
runtu, üzüntü, kırıntı, serpinti gibi.“ [Professor Erdal İnönü1 lernte Mustafa İnan (An-
fang der 1960er Jahre) bei einem Mittagessen während der Vorarbeiten für die kon-
stituierende Versammlung (für das „Institut für wissenschaftliche und technische 
Forschung der Türkei“2) kennen ... Plötzlich fragte (Mustafa İnan ihn): „Was mei-
nen Sie, ist das Wort yaşantı ‚Leben, Lebensweise’ korrekt?“ Er beantwortete seine 
Frage gleich selbst: „Nein, denn yaşantı ist ein positiver Begriff. Dagegen ist die 
Endung –ntı eine Verkleinerungsform, und man verwendet sie zur Ableitung von 
Wörtern mit negativer Bedeutung: wie zum Beispiel bulantı ‚Brechreiz’, çöküntü 
‚Trümmer’, sıkıntı ‚Bedrängnis’, üzüntü ‚Besorgnis’, kırıntı ‚Bruchstück’ und serpinti 
‚Spritzer’“].3 

Bevor ich versuche zu erläutern, ob es möglich ist, diese Behauptung des Inge-
nieurs und Mathematikers Professor Mustafa İnan (1911-1967) zu verifizieren oder 
zu falsifizieren, geht zunächst ein herzliches Dankeschön an meine liebe Freundin 
und Kollegin Erika Glassen, durch deren Engagement und Beharrlichkeit Mustafa 
İnan einem deutschsprachigen Publikum überhaupt erstmals bekannt gemacht 
worden ist: Sie hat immer wieder betont, dass es sich bei Mustafa Bey um den viel-
leicht einzigen positiven Helden in der modernen türkischen Literatur handelt, 
und dass bereits diese Tatsache eine Aufnahme des 1975 erschienenen Romans Bir 
Bilim Adamının Romanı von Oğuz Atay (1934-1977) in unser gemeinsames Projekt 
„Türkische Bibliothek“4 rechtfertigen würde. Die deutsche Übersetzung von Moni-
ka Carbe ist unter dem Titel „Der Mathematiker“ unlängst (August 2009) erschie-
nen und stellt zusammen mit dieser Festschrift eine treffliche Würdigung des Wir-

1 Erdal İnönü (1926-2007), türkischer Physiker und Politiker, 1995 Außenminister der Tür-
kei. 

2 Türkiye Bilimsel ve Teknik Araştırma Kurumu (TÜBİTAK); vgl. Klaus Kreiser, Kleines Türkei-
Lexikon. Wissenswertes über Land und Leute, München 1992, 145-146. 

3 Oğuz Atay, Bir Bilim Adamının Romanı, 20.-23. Auflage, İstanbul 2004 (1. Auflage 1975), 
231; in deutscher Übersetzung: Oğuz Atay, Der Mathematiker, übersetzt von Monika Car-
be, Zürich 2009, 282. Meine übersetzten Zitate des Romans folgen, leicht modifiziert, 
Monika Carbe. 

4 Gefördert von der Robert Bosch Stiftung, Stuttgart, verlegerisch betreut und realisiert vom 
Zürcher Unionsverlag, siehe: www.tuerkische-bibliothek.de. Ich darf mich an dieser Stelle 
bei Frau Dr. Bettina Berns von der Robert Bosch Stiftung und bei Lucien Leitess und Alice 
Grünfelder vom Unionsverlag für die gute Zusammenarbeit bedanken. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JENS PETER LAUT 196 

kens von Erika Hanım dar. Für weitere Informationen zu Mustafa İnan und zu sei-
nem Schüler Oğuz Atay sei auf das Nachwort von Gürsel Aytaç zur deutschen 
Übersetzung verwiesen: Ich habe zu Ehren von Erika Glassen in diesem Artikel 
andere Katzen zu bürsten … 

Worum geht es? Im obigen Zitat wird die Behauptung aufgestellt, dass das Suf-
fix –(X)ntX5 eine „Verkleinerungsform“ sei und den Worten, deren Bestandteil es 
ist, eine bestimmte, in diesem Fall „negative“ (tü. olumsuz) Bedeutung verleihe. 
Nun ist das Allround-Genie Mustafa İnan, dessen Notizen und Bemerkungen zu 
den verschiedensten Themen uns in Teilen im oben genannten biographischen 
Werk von Oğuz Atay überliefert sind, zwar ein sprachwissenschaftlicher Laie6, aber 
spätestens seit den Tagen des Ural-Altaisten Heinrich Winkler (1848-1930) geistern 
Ideen auch durch die Fachwelt, dass es u. a. eine Art phonem- bzw. morphemba-
sierte Suffixsemantik des sog. altaischen Sprachtypus gebe: Die formale Struktur 
von Suffixen soll demnach auf dahinter stehende Inhalte verweisen, und so wäre 
etwa ein Suffix X für den Bereich „Zustand“, oder ein Suffix Y für den Bereich 
„Vorgang“ verantwortlich. Mit den Worten meines und Erikas Freiburger Ex-
Kollegen Hans-Martin Gauger würden Suffixe also „durchsichtige“, durchschauba-
re Wörter produzieren.7 Die Idee einer Art von „Suffixsemantik“, die nicht zuletzt 
auf tatsächlichen oder scheinbaren „Regelmäßigkeiten“ des postulierten altaischen 
Sprachtypus beruht, und auf deren grundsätzlichen Sinn oder Unsinn hier nicht 
näher eingegangen werden soll, ist natürlich auch für die Beschäftigung mit dem 
Türkischen nicht ohne Wirkung geblieben. Ja, es scheint, als ob es im Laufe der 

5 X entspricht den Phonemen i/ı/ü/u. 
6 Der sich aber sehr für linguistische Fragen interessiert hat, wie die folgenden Textstellen 

zeigen mögen (Atay, Bir Bilim Adamının Romanı, 149-150/dt. 178-180): Sollte sich ein In-
genieur, ein Wissenschaftler etwa nicht für das interessieren, was in seiner Umgebung pas-
sierte? So z. B. auch die Frage, woher die Wörter kamen. „Was sind denn Ihrer Meinung 
nach die gemeinsamen Besonderheiten der Wortgruppen? Was meinen Sie, wie Wörter ab-
geleitet werden? Wie Sie wissen, sind die Wurzeln der Wörter im Türkischen einsilbig. In 
welchem Sinn wird wohl jede Silbe der vielsilbigen Wörter angewandt? Ob die Silben, die 
einander ähnlich sind, wohl eine gemeinsame Bedeutung wiedergeben?“ Tekin Özbek hör-
te aufmerksam zu. Plötzlich fragte ihn der Professor: „Tekin, was meinst du, hat die Silbe 
yum-yom eine solche Bedeutung?“ Mustafa Hoca beantwortete die Frage gleich selbst: 
„Meine Lieben, ich bin der Meinung, yum-yom bedeutet ‚etwas Rundes’: wie yum-ruk 
‚Faust’, yum-urta ‚Ei’, yum-uk ‚geballt’, yum-mak ‚ballen’, yum-ru ‚Beule’ und yum-ak ‚Knäu-
el’.“ Er erwartete von ihnen, dass auch sie solche Silben fanden und über weitere Beispiele 
nachdachten … Der Professor zog ein kleines Heft aus der Schublade seines Schreibtisches: 
„In dieser Kladde habe ich im Türkischen nebeneinander [als festes Syntagma] gebrauchte 
Wörter aufgeschrieben [korr. Atay, Der Mathematiker, 180!], wie zum Beispiel bet beniz ‚Ge-
sichtsfarbe’, akıl fikir, zweimal der Gedanke, d. h. ‚ganz Aufmerksamkeit’. Oder: abuk sabuk 
‚ohne Sinn und Verstand’, yalan yanlış, zweimal falsch, d. h. ‚grundverkehrt’, oder: apar to-
par ‚Hals über Kopf ’, açık seçik ‚klar und deutlich’. Wenn Ihnen dazu auch noch Wörter 
einfallen, dann sagen Sie sie nur, ich schreibe sie auf.“ Auch [Mustafa İnans Frau] Jale 
Hanım erzählt, dass ihr Mann sich sogar nachts im Bett damit beschäftigte, solche Wörter 
abzuleiten: „Er fragte mich auch, und wenn ich ein Wort fand, das ihm nicht eingefallen 
war, rief er ‚Bravo!’ und erschreckte mich.“ So entspannte sich Mustafa İnan. 

7 Vgl. Hans-Martin Gauger, Durchsichtige Wörter. Zur Theorie der Wortbildung, Heidelberg 1971. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA İNAN UND DAS SUFFIX -İNTİ 197 

Jahrzehnte eine Art opake, d. h. kaum oder nicht mehr nachvollziehbare Tradie-
rung der Idee von „motivierten Suffixen“ gegeben hätte, die als ein Teil der Wis-
senschaftsgeschichte oder auf einer wissenschaftlichen Diskursebene durchaus in-
teressant sein können. Es soll hier im Übrigen keineswegs bestritten werden, dass 
es mehr oder weniger festgelegte Funktionen von Suffixen gibt oder geben kann: 
Für das Alttürkische ist dies ja eingehend von Marcel Erdal in seiner Studie Old 
Turkic Word Formation (1991) untersucht worden. Uns interessiert nun vor allem 
das, was das Suffix –inti8 betrifft: Werfen wir also einen kurzen Blick auf die ehr-
würdigen alten Zeugen dieses Suffixes, bevor wir seine modernen Repräsentanten 
besichtigen. Grundsätzlich sei zu allen Arbeiten zum Alttürkischen bemerkt – und 
ich sage das als Bearbeiter tausender von Zeilen altuigurischer Texte –, dass tote 
Sprachen den Nachteil (oder Vorteil) haben, dass ihre Sprecher nicht mehr leben: 
Somit können keine muttersprachlichen Verifizierungen oder Falsifizierungen un-
serer heutigen Analysen erfolgen. Wie dem auch sei: Erdal zeigt die Komplexität 
der semantischen Funktionen von Suffixen im Alttürkischen auf, und dies unter 
z. T. ganz neuen Aspekten, etwa unter Berücksichtigung der Rolle transitiver und 
intransitiver Verben. Was unser Suffix –inti betrifft, äußert sich Erdal jedoch nicht 
konkret zu bestimmten Funktionen dieses nicht sehr häufigen Suffixes9. Die Bei-
spiele, die er gibt, sowie die recht häufigen Belege aus dem Dīwān Luġāt at-Turk des 
Maḥmūd al Kāšġarī aus dem 11. Jh. (DLT)10, lassen jedoch deutlich erkennen, dass 
in der Mehrzahl der Fälle eine negative Konnotation vorliegt bzw. es sich häufig 
um Bezeichnungen für wie auch immer geartete Überreste handelt. Eines der ganz 
wenigen altuigurischen Beispiele ist yerinti „ekelhaft, widerwärtig“11, während ein 
anderes bei Erdal zitiertes Lexem sich als vox nihili entpuppt hat: Das von der Be-
deutung her sehr schön passende uruntı „Konflikt“12 aus der berühmten alttürki-
schen Xuanzang-Biographie muss im Licht neuerer Forschungen als orontın „vom 
Platz“ gelesen und übersetzt werden.13 Doch werfen wir nun einen Blick auf die im 
DLT angeführten Beispiele. Hinweise auf korrespondierende Formen im moder-
nen Türkisch, die in meiner türkeitürkischen Wortliste unten zu finden sind, sind 
mit einem Pfeil (→) gekennzeichnet, unklare Belege sind mit * markiert: 

 
 

                                                                                          
8 Ich bleibe hier und im Folgenden bei dieser vereinfachten Form. 
9 Marcel Erdal, Old Turkic Word Formation. A Functional Approach to the Lexicon, 1-2, Wiesbaden 

1991, 339-340 (im Folgenden abgekürzt zitiert als OTWF). 
10 DLT = Maḥmūd al Kāšγarī: Compendium of the Turkic Dialects (Dīwān Luγāt at-Turk), edited 

and translated by Robert Dankoff/James Kelly. Part 1, Cambridge 1982. 
11 Belegt in: Friedrich Wilhelm Karl Müller, Uigurica III. Uigurische Avadāna-Bruchstücke (I-

VIII), Berlin 1922, 75, Z. 8 unten. 
12 OTWF, 339; so auch Sir Gerard Clauson, An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-

Century Turkish, Oxford 1972 (im Folgenden zitiert als Clauson), 237a. 
13 Siehe Klaus Röhrborn, Die alttürkische Xuanzang-Biographie VII, hg., übersetzt und kom-

mentiert von Klaus Röhrborn, Wiesbaden 1991, 179, Z. 2120. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JENS PETER LAUT 198 

akındı „fließendes (Wasser), Fluss“ < ak- (DLT, 160, Clauson, 88b) → akıntı 
äkindi „ausgesäte (Saat)“ < äk(in)- (DLT, 160, Clauson, 111b) → ekinti 
ävdindi „Nachlese“ < ävdi(n)- (DLT, 164, Clauson, 7b) 
*bogundı „Harnblase (von Tieren)“ < ? (DLT, 338, Clauson, 316b) → boğuntu (?)
itindi „was gestoßen/gedrückt wird“ < it(in)- (DLT, 160, Clauson, 63a) 
kazındı „ausgehobene und aufgehäufte Erde“ < kaz(ın)- (DLT, 338, Clauson, 

685a) → kazıntı 
kädindi „ein oft getragenes Kleidungsstück“ < käd- (DLT, 338, Clauson, 705a) → 

giyinti 
kırındı „abgeschälte/-gekratzte Schale/Haut etc.“ < kır(ın)- (DLT, 338, Clauson, 

662a) → kırıntı 
kömündi „irgendetwas Begrabenes“ < köm- (DLT 338, Clauson, 723a) 
*kučgundı „Zwiebel“ < ? (DLT 366, Clauson, 591b)
ögündi „(von anderen) gelobt, gerühmt“ < ög(ün)- (DLT, 160, Clauson, 111b) → 

övüntü 
saçındı „Aus-, Umhergestreutes“ < saç(ın)- (DLT, 338, Clauson, 798a) → saçıntı 
salındı „etwas Weggeworfenes; durch die Strömung ans Ufer geschwemmtes Feu-

erholz; (das herunterhängende) männliche Glied“ < sal(ın)- (DLT, 38, Clauson, 
828a) → salıntı 

sarkındı „(Wasser-)Tropfen“ < sark- (DLT, 366, Clauson, 849b) → sarkıntı 
süpründi „Müll, Abfall“ < süpür- (DLT, 366, Clauson, 792b) → süprüntü 
süründi „ausgestoßen, Outcast“ < sür(ün)- (DLT, 338, Clauson, 854b) 
süzündi „oft gefiltertes, gereinigtes Wasser“ < süz(ün)- (DLT, 338, Clauson, 864b-

865a) → süzüntü 
tamındı „(Wasser-)Tropfen“ < tam(ın)- (DLT, 338, Clauson, 508a) 
tatındı „Reste/Rückstände (der Milch im Euter)“ < tat(ın)- (DLT, 338, Clauson 

458b) 
tıdındı „etwas Unerreichbares“ < tıd(ın)- (DLT, 338, Clauson, 458b) 
üdründi „(aus)gewählt“ < üdür- (DLT, 164, Clauson, 70); vgl. osm. öründü (Red-

house14, 247b)15 

Wie man sieht, handelt es sich bei der Mehrzahl dieser Belege aus dem DLT um 
„Überreste“, „kleine Bestandteile“ o. Ä., es gibt jedoch auch durchaus Konnota-
tionen anderer Art (vgl. ögündi, tıdındı, üdründi), so dass es bereits in alter Zeit 
schwierig erscheint, dem Suffix –inti eine festgelegte Bedeutung zu verleihen. 

Doch kommen wir nun zum Türkeitürkischen. Um (eventuell) entscheiden zu 
können, ob Mustafa İnan mit seiner Analyse des Suffixes –inti recht hatte oder 
nicht, ist es nötig, die mit diesem Suffix gebildeten Lexeme im modernen Stan-

14 Sir James W. Redhouse, A Turkish and English Lexicon, Constantinople 1890, im Folgenden 
als Redhouse zitiert. 

15 „A thing selected; a selection; a choice. öründüler: The choice ones of a nation or commu-
nity“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA İNAN UND DAS SUFFIX -İNTİ 199 

dard-Türkisch einmal genauer zu betrachten, unabhängig davon, ob Mustafa Bey 
von allen Kenntnis hatte, ja, haben konnte. Ausgenommen habe ich weitestgehend 
Bildungen in den türkischen Dialekten und in sondersprachlichen Varietäten, z. B. 
im Argot: Hier sind sehr aufwendige Untersuchungen notwendig, die den Rahmen 
meiner Intentionen für diesen Aufsatz sprengen würden.16 Auch soll hier folgendes 
Problem, auf das bereits mein Freund und Kollege Wolfgang-Ekkehard Scharlipp 
hingewiesen hat, nicht entschieden werden: „Bezüglich der Notierung dieses Suffi-
xes [-(X)ntX] herrscht in allen Grammatiken und Lehrbüchern größte Uneinigkeit. 
Während -t° und -nt° [= -tX und –(X)ntX] teilweise getrennt aufgeführt werden …, 
anerkennen wiederum andere Werke nur eine Form der beiden …, während sie an 
anderer Stelle wiederum als Allomorphe desselben Morphems unter einem Para-
graphen notiert werden …“17 Sicher ist, dass es sich bei –inti um ein deverbales 
Suffix handelt18, das verschiedene Nominalklassen (nomen acti, nomen subjecti, 
nomen actionis etc.) bilden kann; die wenigen irregulären Bildungen, die auf eine 
denominale oder unklare Derivation hindeuten, sind in meiner türkeitürkischen 
Wortliste mit * gekennzeichnet (*askıntı, *bağıntı *baygıntı, *buruntu, *eğinti, *gezenti, 
*irinti, *mıymıntı, *orantı, *selinti, *şırfıntı, *üzenti). 

Die Wörterbücher bzw. Quellen, die ich benutzt habe, sind: 

Quelle 1: RWtS = Hans-Peter Vietze/Ludwig Zenker/Ingrid Warnke, Rückläufiges 
Wörterbuch der türkischen Sprache, Leipzig 1975 (Basiert auf der 5. Auflage des 
Türkçe Sözlük, Ankara 1969). 
In diesem Wörterbuch sind 107 Lexeme mit dem Suffix –inti enthalten. 

Quelle 2: TSTD = Belgin Tezcan Aksu/Abdurrahman Tariktaroğlu/Efrasiyap 
Gemalmaz, Türkçe Sözlük’ün ters dizimi. Türkçe (STT = Standart Türkiye Türkçe-
si) Sözlük ögelerinin sondan başa alfabetik dizimi, Ankara 2004 (Basiert auf der 9. 
Auflage des Türkçe Sözlük, Ankara 1998). 
In diesem Wörterbuch sind 152 Lexeme [= 46 Wörter mehr als RWtS] mit dem 
Suffix –inti enthalten, d. h. insgesamt sind es [mit oluntu, nur in RWtS] 153 
Wörter. Hinzu kommen 2 Lexeme, die nur in YSKK19 enthalten sind: düzenti 
und yüklenti. Im Geographie-Wörterbuch İzbırak20 werden zusätzlich die Lexeme 
göçüntü und sürüntü geboten. Nur TS21 bietet das Lexem sulantı, und ganz neuen 

                                                                                          
16 So müsste das gesamte Derleme Sözlüğü (12 Bde., Ankara 1963-1982) durchgearbeitet wer-

den. Eine lohnende Aufgabe wäre auch die Untersuchung der Lexeme auf –XrtX, z.B. kü-
türtü „Knirschen, Knarren“. 

17 Wolfgang-Ekkehard Scharlipp, Untersuchungen zur Morphologie und Substitution türkeitürki-
scher Neologismen, Hamburg 1978, 120. 

18 Nicht immer ist jedoch klar, ob das verbum simplex oder ein Reflexiv/Passiv zugrunde 
liegt (vgl. z. B. buluntu). 

19 YSKK = Türk Dil Kurumu (Hg.), Yabancı Sözlere Karşılıklar Kılavuzu, Ankara 2008. 
20 Reşat İzbırak, Coğrafya Terimleri Sözlüğü, İstanbul 1992 (im Folgenden als İzbırak). 
21 TS = Türk Dil Kurumu (Hg.), Türkçe Sözlük, 10. Auflage, Ankara 2005. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JENS PETER LAUT 200 

Datums ist die Bildung verinti [vgl. sub vocibus]: Insgesamt haben wir es also 
mit einem Bestand von 159 Lexemen zu tun. Dies ist eine, gemessen an der 
eher geringen Produktivität des Suffixes in früheren Zeiten (siehe oben die Bele-
ge aus dem DLT)22, sehr hohe Anzahl, die sicherlich auf das Bemühen der 
Sprachreformer zurückgeht, unproduktive Suffixe zur Schaffung von Neologis-
men neu zu beleben.23 

Quelle 3: Redhouse = Sir James W. Redhouse, A Turkish and English Lexicon, 
Constantinople 1890. 

Quelle 4: Meninski = Franciscus à Mesgnien Meninski, Thesaurus Linguarum Orien-
talium Turcicae-Arabicae-Persicae. Lexicon Turcico-Arabico-Persicum, mit einer Einlei-
tung und einem türkischen Wortindex von Stanisław Stachowski sowie einem 
Vorwort von Mehmet Ölmez, Bd. 1-6 İstanbul 2000 (Reprint, erste Auflage 
Wien 1780). 

Hinzugezogen wurden auch: 

St. = Karl Steuerwald, Türkisch-Deutsches Wörterbuch. Türkçe-Almanca Sözlük, 2. er-
weiterte und verbesserte Auflage, Wiesbaden 1988. 

TS = Türk Dil Kurumu (Hg.), Türkçe Sözlük, 10. Auflage, Ankara 2005. 
YKK 1 = Türk Dil Kurumu (Hg.), Yabancı Kelimelere Karşılıklar 1, Ankara 1995. 

22 Auch im Osmanischen des 17. Jahrhunderts ist das Suffix sehr selten; vgl. Ewa Siemieniec-
Gołaś, The Formation of Substantives in XVIIth Century Ottoman-Turkish, Kraków 1997, 84. Von 
den fünf angeführten Lexemen hat die Bildung b(ı)rağındı (bırakıntı) „Übriggebliebenes, Ab-
fall“ (siehe auch Franciscus à Mesgnien Meninski, Thesaurus Linguarum Orientalium Turcicae-
Arabicae-Persicae. Lexicon Turcico-Arabico-Persicum. Mit einer Einleitung und einem türkischen 
Wortindex von Stanisław Stachowski sowie einem Vorwort von Mehmet Ölmez, Bd. 1-6, 
İstanbul 2000 [Reprint, erste Auflage Wien 1780], Sp. 5929; im Folgenden zitiert als Me-
ninski) nicht überlebt und ist offensichtlich durch htg. döküntü ersetzt worden. 

23 Vgl. hierzu Klaus Röhrborn, „Prinzipien und Methoden der Sprachplanung in der kemalis- 
tischen Türkei“, ZDMG 137 (1987), 332-356. – Zu den teils chaotischen Ereignissen in- 
nerhalb der türkischen Schrift- und Sprachreform äußert sich Oğuz Atay u. a. wie folgt 
(Atay, Bir Bilim Adamının Romanı, 74-75/dt. 86-88): „In den Dreißigerjahren wurde das 
Land schwer erschüttert. … Alles änderte sich, Tag für Tag. Zuerst änderten sich die Buch-
staben, und eine ganz neue Schrift tauchte auf. Natürlich war die alte Schrift auch nicht 
von heute auf morgen von der Bildfläche verschwunden. Das Alte und das Neue lebten in 
allem nebeneinander her, und einander widersprechende Auffassungen versuchten sich ge-
genseitig zu vernichten. … Dann änderten sich die Wörter. Jeden Tag kamen Hunderte 
von neuen Wörtern auf, und Hunderte von Wörtern, die erst am Tag zuvor aufgetaucht 
waren, wurden wieder aus dem Gedächtnis getilgt. Gleichzeitig wurden die alten [osmani-
schen] Wörter verwundet und gingen verloren. Beide Seiten erlitten schwere Verluste. Pau-
senlos trieb man neue Wörter an die Front. … Auch Mustafa İnan machte sich seine eige-
nen Gedanken. Musste man wirklich an so vielen Fronten gleichzeitig kämpfen? Stand der 
Feind tatsächlich an so vielen Fronten? Oder hatte man gar Freunden den Krieg erklärt, 
die man für Feinde hielt? Seit den Tanzimat-Reformen wurde in diesem Land ein Krieg ge-
führt, der nicht wirklich durchschaubar war.“ Erstaunlich bleibt, dass die Sprachreform in 
der modernen türkischen Literatur so wenig zum Thema gemacht wird, während andere 
kulturelle und soziale Umwälzungen der Kemalisten durchaus zur Sprache kommen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA İNAN UND DAS SUFFIX -İNTİ 201 

YKK 2 = Türk Dil Kurumu (Hg.), Yabancı Kelimelere Karşılıklar 2, Ankara 1998. 
YSKK = Türk Dil Kurumu (Hg.), Yabancı Sözlere Karşılıklar Kılavuzu, Ankara 2008. 
İzbırak = Reşat İzbırak, Coğrafya Terimleri Sözlüğü, İstanbul 1992. 

Weitere in der Wortliste zitierte Literatur: 

Aktunç = Hulki Aktunç, Türkçenin Büyük Argo Sözlüğü (Tanıklarıyla). İstanbul 1998. 
Laut, „Uigurismen“ = Jens Peter Laut, „Die Uigurismen im Tarama Dergisi (1934)“, 

in: Jens Peter Laut/Mehmet Ölmez (Hg.), Bahşı Ögdisi. Festschrift für Klaus 
Röhrborn, Freiburg/İstanbul 1998, 163-230.24 

Laut, „Lexik“ = Jens Peter Laut, „Zur sexuellen Lexik des Türkeitürkischen“, Studia 
Etymologica Cracoviensia 10 (2005), 69-122.25 

Nişanyan = Sevan Nişanyan, Sözlerin Soyağacı. Çağdaş Türkçenin Etimolojik Sözlüğü, 
dritte Auflage, İstanbul 2007. 

Tietze 1 =Andreas Tietze, Tarihi ve Etimolojik Türkiye Türkçesi Lugatı. Sprachgeschichtli-
ches und etymologisches Wörterbuch des Türkei-Türkischen, 1. A-E. İstanbul/Wien 
2002. 

Tietze 2 = Andreas Tietze, Tarihi ve Etimolojik Türkiye Türkçesi Lugatı. Sprachgeschicht-
liches und etymologisches Wörterbuch des Türkei-Türkischen. 2. F-J. Wien 2009. 

Zenker = Julius Theodor Zenker, Türkisch-Arabisch-Persisches Handwörterbuch. I-II. 
Reprint Hildesheim 2009 [1Leipzig 1866]. 

Hinweise zur Benutzung der türkeitürkischen Wortliste: 

Lexeme, die nur in RWtS oder TS enthalten sind, bleiben steil [= 2 Lexeme],  
Lexeme, die in RWtS und in TSTD26 enthalten sind, werden kursiviert [= 106 Le-

xeme],  
Lexeme, die nur in TSTD enthalten sind, werden gefettet [= 46 Lexeme] 
Lexeme, die nur in YSKK enthalten sind, werden gefettet und kursiviert [= 2 Le-

xeme] 
Lexeme, die nur in İzbırak enthalten sind, werden unterstrichen [= 2 Lexeme]27 
Das erst in jüngster Zeit gebildete Lexem verinti ist doppelt unterstrichen. 
Die türkeitürkischen Übersetzungen in [ ] stammen aus TS. 

                                                                                          
24 Publikation im Internet: http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/655. 
25 Publikation im Internet: http://www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/1903. 
26 Ebenfalls im Jahr 2004 erschienen ist: Yel Kubiyak, Rückläufiges Wörterbuch des Türkischen. 

Band 1: a-j. Band 2: k-z, Frankfurt a. M. 2004. Aus dieser Publikation (mit der Widmung: 
„Türkisch – die verkannte Sprache“) geht nicht hervor, auf welcher Grundlage sie beruht, 
und auch die sehr knappe Einleitung zeigt deutlich, dass es sich um das Werk eines Hobby-
Wissenschaftlers handelt. Jedenfalls sind keine über meine oben genannten Quellen hi-
nausgehenden -inti-Bildungen enthalten. 

27 Ich habe dieses Lexikon mit herangezogen, weil etliche der -inti-Bildungen eine geologi-
sche Bedeutung haben („Geröll, Strömung, Rinne“ etc.). Es wäre eine lohnende Aufgabe, 
auch weitere terminologische Wörterbücher des Türkeitürkischen nach spezifizierten -inti-
Bildungen durchzusehen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JENS PETER LAUT 202 

Die Transkriptionen aus Redhouse sind weitgehend türkeitürkischen Normen 
angeglichen (k statt q etc.), die Zitationen aus Meninski sind behutsam modi-
fiziert (Komma statt /) und gekürzt. 

Derivate der –inti-Bildungen (+li/+lik etc.) werden nicht berücksichtigt. 

Lexeme auf –(X)ntX im Standard-Türkischen28: 

ağlantı „Schluchzen“ [hafif hafif ağlama] (Redhouse: ø) < ağlamak „weinen“ 
akıntı „Fließen, Strömung; eitriger Ausfluß“ (Redhouse, 168a, s.v. akındı, 

vulg. akındı: „1. A current of running water; a torrent. 2. Anything 
that runs together or has gathered by a motion like that of flowing 
water, as sands, leaves, dust, etc.”)29 < akmak „fließen“ 

alıntı „Zitat, Entlehnung, Lehnwort (aus einer anderen Sprache)“ [ant. → 
verinti]; (Redhouse: ø) < almak „nehmen“ 

arantı „gesuchte Lösung“ [aranılan çözüm] (Redhouse: ø) < aramak „su-
chen“ 

asıntı „Verschiebung, Aufschub, Verzögerung“ (Redhouse: ø) < asmak 
„(Arbeit) liegenlassen“ 

*askıntı „Schmarotzer; Person, die um die Gunst anderer buhlt bzw. das 
andere Geschlecht (sexuell) belästigt“; „etwas noch nicht Entschie-
denes“ [Tietze 1] (Redhouse: ø) < askı „woran man etwas aufhän-
gen kann“ 

aşıntı „abgewetzte (ausgewaschene, ausgehöhlte) Stelle“ (Redhouse: ø) < 
aşınmak „sich abnützen“ 

aşırıntı „Gestohlenes“ (Redhouse: ø) < aşırmak „stehlen“ 
avuntu „was Trost oder Ablenkung gibt; Trostpflaster“ (Redhouse: ø) < 

avunmak „Trost finden“ 
ayrıntı „Einzelheit, -teil, Detail“ (Redhouse: ø) < ayırmak „trennen, ausei-

nanderhalten“ oder < ayrı „getrennt, geschieden“ 
*bağıntı „Verhältnis (math./phil.); Bedingtheit, Korrelation; Relativität (phi-

losoph.)“ (Redhouse: ø) < bağ „Verbundenheit, Verwandtschaft“ 
(Tietze 1, 260) 

bağlantı „Bindung, Verknüpfung; Verpflichtung (~ frz. engagement); (Ge-
schäfts-)Abschluß“ (Redhouse: ø) < bağlamak „binden“ 

bakıntı „Versorgung der Grundbedürfnisse“ [temel gereksinimleri karşılama] 
(Redhouse: ø) < bakınmak „auf sich achten“ 

28 Ich danke cand. phil. Cuma Kazancı und Dr. Jens Wilkens (beide Göttingen) für Hinweise 
und Anregungen. Meinen Studentinnen Barbara Müller (Freiburg) und Rahel Hutgens 
(Göttingen) danke ich für Ihre Mitarbeit am Redhouse und am Meninski. 

29 Meninski, Sp. 343: „Fluxus maris aut fluvij. Fluß des Wassers. La corrente, Le courant de 
l’eau“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA İNAN UND DAS SUFFIX -İNTİ 203 

*baygıntı „Bewußtlosigkeit; Erschöpfung“ (~ baygınlık); „Unfähigkeit des 
Seidenspinners, sich zu verpuppen“ (Redhouse: ø) < baygın „be-
wußtlos“ 

beklenti „Angelegenheit/Sache, auf deren Verwirklichung gewartet wird, Er-
wartung“ (Redhouse: ø) < beklenmek „erwartet werden“ 

bezenti „Garnitur“30 (Redhouse: ø) < bezemek „schmücken, ausstatten“ oder 
< bezen „Schmuck, Zierat“ (?) 

bık(k)ıntı „Überdruß, Widerwille“ (Redhouse: ø) < bıkmak „einer Sache oder 
Person überdrüssig werden“ oder < bıkkın „überdrüssig, gelang-
weilt“ (?) 

birikinti „Anhäufung, Aufschüttung, Akkumulation; Ersparnis(se)“ (~ biri-
kim) (Redhouse: ø) < birikmek „sich ansammeln, sich anhäufen“ 

boğuntu „Erstickungsanfall; Betrug“ (Redhouse: ø) < boğmak „erwürgen, er-
drosseln“ 

bozuntu „Trümmer, Schrott, Überreste; Panik, Fassungslosigkeit; Zerrbild“ 
(Redhouse: ø) < bozmak „kaputtmachen, bloßstellen, schaden“ 

bölüntü „Einzelteil, Bruchstück; Fraktion31; Unterbrechung“ (→ kesinti) 
(Redhouse, 410a: „Anything divided off“) < bölmek „teilen“ 

bulantı „Brechreiz, Übelkeit“ (Redhouse, 408b: „1. A stirring up of dregs in 
a fluid. 2. A rising of clouds, overspreading the sky. 3. A feeling of 
nausea. 4. A disturbance of the public quiet”) < bulanmak „Brech-
reiz empfinden“ 

buluntu „Fund (z. B. archäologischer); Findelkind“ (Redhouse, 410a: 
„Anything found“) < bulmak < finden bzw. < bulunmak „gefunden 
werden“32  

*buruntu „starkes Bauchweh, Kolik“ (Redhouse, 396a: „A griping of the bo-
wels; colic“) < buru „Kolik, Geburtswehen“ 

buyruntu „etwas, das man auf Befehl machen soll“33 (Redhouse: ø) < buyur-
mak „befehlen“ 

büküntü „Krümmung, Falte; Knick, Biegung; Bauchweh, Kolik“ (Redhouse, 
407a: „A bend, fold, or twist“) < bükmek „krümmen, biegen“ bzw. < 
bükünmek „sich (vor Schmerzen) winden“ 

coşuntu „erregtes Benehmen“ [coşku, heyecanlı davranış] (Redhouse: ø) < 
coşmak „erregt werden, aufgeregt werden“ 

                                                                                          
30 Nicht in TS 1998/2005, nur in YKK 2 = Türk Dil Kurumu (Hg.), Yabancı Kelimelere 

Karşılıklar 2, Ankara 1998. 
31 YSKK gibt für „Fraktion“ zudem bölüngü an. 
32 Vgl. Andreas Tietze, Tarihi ve Etimolojik Türkiye Türkçesi Lugatı. Sprachgeschichtliches und etymologi-

sches Wörterbuch des Türkei-Türkischen, 1. A-E. İstanbul/Wien 2002, 394b. 
33 In TSTD angegeben, aber nicht in TS 1998/2005; entspricht offensichtlich buyrultu. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JENS PETER LAUT 204 

çakıntı „Blitz, Aufblitzen34; etwas Unvorhergesehenes (Fund, Gedanke 
[‚Geistesblitz’], Wort); Zechgelage“ (Redhouse: ø) < çakmak „(auf-) 
blitzen; bemerken, hinter etwas kommen; zechen“ 

çalıntı „Gestohlenes“ [z.B. çalıntı otomobil] (Redhouse: ø) < çalmak „steh-
len“ bzw. çalınmak „gestohlen werden“ 

çalkantı „heftiger Stoß/Seegang; Aufgewühltsein; starker Durchfall; Ge-
rücht“ (Redhouse, 708b: „1. A violent shaking and agitation. 2. A 
violent nausea or purging. 3. A violent disturbance of the heart or 
mind. 4. What is thrown off as refuse by means of a violent shak- 
ing; as, the refuse of a sieve“) < çalkanmak „bewegt werden, unruhig 
werden, Wellen schlagen; Übelkeit erleiden; in aller Munde sein 
(Gerücht)“ 

çarpıntı „Stoß; Schlagen (des Herzens), Pulsieren (des Blutes); starke Erre-
gung“ (Redhouse, 702b: „A palpitation“) < çarpmak „stoßen, schla-
gen; heftig klopfen (Herz u.ä.)“ 

çekinti „Unentschlossenheit, Zweifel, Zögern“ (Redhouse: ø) < çekinmek 
„sich genieren, zögern“ 

çevrinti „ständige Achsendrehung; (Wasser-)Strudel“ (Redhouse, 741a, s.v. 
çevirinti/çevirindi: „1. Circular motion, rotation, a whirl. 2. Any 
thing turned and whirled about; as, a dish of stirred food; a whirl-
wind, etc. 3. Refuse sifted out of winnowed corn”) < çevirmek „in 
rotierende Bewegung versetzen“ 

çıkıntı „Wölbung, Vorsprung [ant. → girinti], Buckel, Fortsatz; Vorgebirge; 
Fußnote; (wertloser) Rückstand, (Über-)Rest“; (Redhouse, 746a, s.v. 
çıkıntı/çıkındı: „1. Any thing that has issued, projected or risen from 
something; a projection. 2. Opium of inferior quality [in the 
commerce of Smyrna])35 < çıkmak „herauskommen, hinausragen; 
sich ablösen (Teil eines Ganzen)“ 

çırpıntı „Zuckung; heftige Bewegung; Plätschern (der Wellen)“ (Redhouse, 
716b: „The rubbish cast on shore by the waves“) < çırpınmak „zap-
peln, erregt sein; bewegt sein (Meer)“ 

çilenti „leichter Regen“ (Redhouse: ø) < çilemek „leicht regnen“ 
çisenti „leichter Regen“ (so TS36 und Tietze 1; St.: çisinti; so auch Red- 

house, 721a: „The slightest drizzling rain“) < çisemek/çisimek „leicht 
regnen“37 

34 YKK 1 (= Türk Dil Kurumu [Hg.], Yabancı Kelimelere Karşılıklar 1, Ankara 1995): Auch Er-
satz für flâş „Blitzlicht“. 

35 In der Bedeutung „Droge“ (bir içimlik esrar parçası) auch im ttü. Argot (daneben: „Nase; Zi-
garette; kleiner Penis“); vgl. Hulki Aktunç, Türkçenin Büyük Argo Sözlüğü (Tanıklarıyla), 
İstanbul 1998, 78b; Jens Peter Laut, „Zur sexuellen Lexik des Türkeitürkischen“, Studia Etymo-
logica Cracoviensia 10 (2005), 69-122, hier 103. 

36 TS, 40a: „Toza benzer biçimde ince ince yağan şey“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA İNAN UND DAS SUFFIX -İNTİ 205 

çisinti     →  çisenti 
çizinti „Schramme, Kratzer“ (Redhouse: ø) < çizmek „leicht ritzen oder 

schrammen“ 
çöküntü „Trümmer; Alterserscheinung; Depression“38; „Zusammenbruch, 

Einsturz (geologisch)“39 (Redhouse, 739a: „1. Fallen materials. 2. 
Sediment, deposit“) < çökmek „einstürzen, zusammenbrechen; kör-
perlich verfallen; befallen (Depression u.ä.)“ 

çözüntü „Auseinanderfallen (z. B. einer Partei), Auflösen“ [çözülme, dağılma 
durumu] (Redhouse, 736a: „1. Ravellings. 2. Broken fragments of 
ice floating on a river“) < çözmek „losmachen, lösen“ 

dağıntı „wahllos Durcheinandergebrachtes“ [karışık, gelişigüzel atılmış öteberi] 
(Redhouse: ø) < dağınmak (~ dağılmak) „in Unordnung geraten“ 

dayantı „Haltbarkeit; Ausdauer“ [TS]; „Stütze, Strebe“ [St.] (Redhouse: ø) 
< dayanmak „aushalten; haltbar sein; sich stützen auf“ 

değinti „Berührung; Beziehung; Bezug“ (Redhouse: ø) < değ(in)mek „be-
rühren“ 

derinti „Sammelsurium, Mischmasch; Plunder; Pack, Bande; Versamm-
lung, Menschenmenge“ (Redhouse: ø) < dermek „zusammenraffen, 
sammeln, anhäufen“ 

didinti „ständiges Bemühen/Kämpfen“ (Redhouse: ø) < didinmek „sich 
sehr anstrengen; sich in seine Bestandteile auflösen“ 

dolantı „Ort, an dem spazierengegangen wird“ [TS]; „Intrige“ [St.] (Red-
house: ø) < dolanmak „herumgehen, umherschlendern; eingewi- 
ckelt werden“ 

döküntü „Übriggebliebenes: Abfall, Splitter, Späne, Schutt; versprengte Sol-
daten; heruntergekommene Person; Hautausschlag; Eruption“ 
(Redhouse, 925b: „1. Any fluid or loose material poured or thrown 
out. 2. A rocky spot in the sea, etc.”)40 < dökünmek „verschüttet wer- 
den, vergossen werden“ 

düşüntü „Spekulation“ (YKK 1); „Phantasie“ (Redhouse: ø) < düşünmek 
„sich Gedanken machen, nachgrübeln“ 

düzenti „Inszenierung, Regie (Theater)“ (nur YSKK) (Redhouse: ø) < düz-
mek „anordnen, arrangieren“ 

edinti „was erworben oder gewonnen worden ist“ (Redhouse: ø) < edinmek 
„gewinnen, erwerben“ 

                                                                                                                                                                                                                          
37 Redhouse, 720b: çismek „to drizzle very slightly“. 
38 YSKK: moral çöküntüsü „Demoralisierung, Entmutigung“. YSKK gibt andererseits für psy-

chische Depression bunalım an, während çöküntü „wirtschaftliche Depression, Flaute“ be-
zeichnen soll. Das deutsche „Graben (geol.)“ soll durch çöküntü hendeği ersetzt werden. 

39 İzbırak, 76a. Vgl. ebd., 76a-77a, die zahlreichen Komposita mit çöküntü. 
40 Meninski, Sp. 2183: „Effusivum, effusum quid, et reliquiae. Tropffwein, ausgegossener 

Wein“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JENS PETER LAUT 206 

*eğinti „Feilspäne“ (Redhouse: ø) (~ eğenti < eğe „Feile“)41  
eğlenti „Vergnügen (mit Musik und Alkohol)“; „angenehmes Beisammen-

sein“ (Redhouse: ø) < eğlenmek „sich vergnügen“ 
ekinti „etwas Bestelltes (Land)“ (ekilen şey); „das Nicht-Halten eines Ver-

sprechens“42 (Redhouse: ø) < ekmek „säen, bestellen, anbauen“ 
eklenti „An-, Beifügung; Suffix“; „(E-mail-)Attachment“43 (Redhouse: ø) < 

eklemek „zusammensetzen“  
elenti „ausgesiebtes Getreide“; „Frieren, Zittern“ [St.] (Redhouse: ø) < 

elemek- „aussieben“ 
esinti „leichte Brise“44 (~ esin) (Redhouse: ø) < esmek „wehen, blasen“ 
ezinti „Hungergefühl; Gefühl der Bedrängnis“ (Redhouse, 82a, s.v. ezindi, 

vulg. ezinti: „An unpleasant, sinking, fainting sensation about the 
stomach and heart“) < ezmek „zerdrücken, niederwerfen“; vgl. auch 
ezilmek „Hunger verspüren“ 

*gezenti „Bummler, Herumreisender, jemand, der sich gerne herumtreibt“ 
(Redhouse, 1545a, s.v. gezindi, vulg. gezinti: „1. A corridor, a place 
where there is much walking. 2. An idle stroller”) < gezmek „spazie-
rengehen, bummeln, sich herumtreiben“ (?) 

gezinti „Spaziergang, Wanderung; Flur, Korridor“ (Redhouse: 1545a, s.v. 
gezindi, vulg. gezinti: „1. A corridor, a place where there is much 
walking. 2. An idle stroller”) < gezmek „spazierengehen, bummeln, 
einen Ausflug machen“ 

gezinti tozuntu „Spaziergänge, Ausflüge, Fahrten. Reisen“ (St.) 
girinti „Einbuchtung, Vertiefung“ [ant. → çıkıntı] (Redhouse, 1611b, s.v. 

girindi, vulg. girinti: „1. a recess, a re-entering angle. 2. an interlinea-
tion in a writing.“) < girmek „hineingehen; hineinpassen“. Zu den 
Bedeutungen in anatol. Dialekten vgl. Tietze 2, 158: „(aileye 
karışmış) yabancı; el; içgüveyi; boğaz tokluğuna çalışan (kimse)“ 

giyinti      →  kuşantı 
göçüntü „Erdrutsch, Bergsturz“ (Redhouse: ø) < göçmek „sich senken, ein-

stürzen“ 
görüntü „Phantasiebild, Täuschung, Erscheinung“; „(optisches) Bild“; „Pro-

fil“ (YKK 1)45; „Spektrum“ (İzbırak) (Redhouse: ø) < görünmek 
„sichtbar werden“; „den Eindruck erwecken“ 

41 Vgl. Tietze 1, 695a, s.v. eğindü/eğinti. Meninski, Sp. 361: „Feilspän/Sägspän …“. 
42 So im Argot; vgl. Aktunç, Türkçenin Büyük Argo Sözlüğü, 100b. 
43 Für sonst übliches ek gebraucht in Margarete I. Ersen-Rasch, Türkisch. Lehrbuch für Anfänger 

und Fortgeschrittene, 2. überarbeitete Auflage, Wiesbaden 2008, 203: Birbirimize e-mail yaza-
rak eklenti olarak fotoğraflarımızı da göndermiştik. 

44 In der Bedeutung „Nachhall“ o. Ä. in einer Internet-Werbung für Günay Karaağaç, Türkçe 
Verintiler Sözlüğü, Ankara 2008: Yabancı dillerde Türkçenin esintileri. 

45 Bisher: Yan(dan) görünüş, yanay. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA İNAN UND DAS SUFFIX -İNTİ 207 

ıkıntı „das Atemanhalten; Keuchen; verzweifelte Kraftanstrengung“ (Red- 
house, 300b: „A slight gasping kind of moaning; a deep sighing or 
sobbing“) < ıkınmak „den Atem anhalten; sich sehr abmühen“ 

ışıntı „Leuchten, Glanz“ (~ ışıltı); „Scheinwerfer“ (Redhouse: ø) < ışımak 
„Licht ausstrahlen“ 

iğrenti „Ekel, Widerwille“ (Redhouse: ø) < iğrenmek „Abscheu/Ekel emp-
finden“ 

ilinti „Verhältnis, Beziehung, Zugehörigkeit“ (Redhouse: ø) < ilinmek 
„zusammenhängen mit“ 

imrenti „Begehren, Wunsch“ (~ imrenme) (Redhouse: ø) < imrenmek „be-
gehren, wünschen“ 

*irinti „große Teile, die in einem Sieb übrigbleiben; große Strohteile, die 
die Tiere ungerne fressen“ (Redhouse: ø) < iri „groß“ (?) 

irkinti „Pfütze, Wasserlache“ (Redhouse, 294a: „A stagnant mass“) < irk-
mek „sich ansammeln; vgl. auch irkilmek „eine Lache bilden“ 

işlenti „Verarbeitungsmethode“ [işleme yöntemi] (Redhouse: ø) < işlemek 
„verarbeiten“ 

ivinti „reißende Strömung; Schnelligkeit, Eile, Hetze“ (Redhouse: ø) < 
ivmek „sich beeilen“ 

kaçıntı „Ausfließen, Rinnsal“ (Redhouse: ø) < kaçmak „entweichen“ 
kakıntı „jemand, der unbeliebt ist“ [sözü dinlenmeyen, rezil, itilip kakılan kim-

se] (Redhouse: ø) < kakımak „tadeln, kritisieren“ 
kalıntı „Rest, Überbleibsel, Spur; Trümmer, Ruinen, Relikt“ (Redhouse: ø) 

< kalmak „(übrig) bleiben“ 
kapantı „Verschluß“ (phonet.) (Redhouse: ø) < kapanmak „ver-/geschlossen 

werden“ 
karıntı „Wirbel, Strudel (im Wasser)“ (Redhouse: ø)46 < karmak „in Unruhe 

versetzen“ 
kasıntı (I) „(Stoff)-Einschlag“ (Redhouse,1417a, s.v. kasındı, vulg. kasıntı: „1. A 

stretching, tightness; tension. 2. A tightening any part of a dress by 
taking it in. 3. The pleat or seam by which a dress is made to fit 
tight; the part of a dress so taken in“) < kasmak „kürzer machen 
(z.B. Ärmel)“ 

kasıntı (II) „Arroganz, Hochmut; Wichtigtuer, Muskelprotz“ (Redhouse: ø) < 
kasınmak „sich aufblasen, sich wichtig tun“ 

kaşıntı „Jucken, Juckreiz“ (Redhouse: ø) < kaşınmak „jucken“ 
katıntı „Mischung“; „Schmarotzer“ [St.] (Redhouse: ø) < katmak „hinzu-

fügen“ 

                                                                                          
46 Meninski, Sp. 3666: „Turbo, typhon. Windwirbel. Turbine“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JENS PETER LAUT 208 

kayıntı „kleine, heruntergeschlungene Mahlzeit“ (Redhouse: ø) < kaymak 
„gleiten, rutschen“ 

kazıntı „Ab-, Herausgekratztes; radierte Stelle (auf Papier); Rasur“ (Red-
house, 1414b, s.v. kazındı, vulg. kazıntı: „1. Scrapings, any accumu-
lation of matter scraped off. 2. An erasure in a document”) < kazı-
mak „wegkratzen, radieren“ 

kesinti „Unterbrechung, zeitweiliges Aufhören oder Versagen; Kürzung“ 
(Redhouse, 1550a, s.v. kesindi, vulg. kesinti: „1. A cutting, clipping; 
cuttings. 2. A shooting pain, spasm. 3. A ridiculously assuming 
aping of greatness”)47 < kesmek „schneiden; unterbrechen“ 

kırıntı „Bruchstück, Splitter, Krümel; Trümmer“ (Redhouse, 1506a: „A 
fragment, fragments“)48 < kırmak „kaputtmachen, zertrümmern“ 

kırkıntı „Abfälle, Reste, Splitter“ [~ kırpıntı] (Redhouse, 1447a, s.v. kırkındı: 
“A clipping; clippings”)49 < kırkmak (~ kırpmak) „zuschneiden, stut- 
zen” 

kırpıntı „Abfälle, Reste, Splitter“ [~ kırkıntı] (Redhouse, 1445a, s.v. kırpındı, 
vulg. kırpıntı: „A clipping; clippings“) < kırpmak (~ kırkmak) „zu-
schneiden, stutzen“ 

kısıntı „Einschränkung“ (Redhouse: ø) < kısınmak „sich einschränken“ 
kıvrantı „Ruhelosigkeit, Unbehagen“ (kararsızlık, sıkıntı) (Redhouse: ø) < 

kıvranmak „ein sorgenvolles Dasein führen“ 
kıvrıntı „Windung, Kurve, Krümmung“ (Redhouse: ø) < kıvırmak „abbie-

gen, sich wenden (nach)“ 
kıyıntı „Unpäßlichkeit, Schwäche; wertloser Abfall (z. B. Späne)“ (Red-

house, 1510b, s.v. kıyındı, vulg. kıyıntı „1. Anything cut or chopped 
up fine. 2. People cut down or trodden under foot wholesale; vic-
tims; a victim. 3. A grinding sensation in the stomach. 4. A general 
languor and aching in the limbs“) < kıyınmak „körperlich schwach 
sein“ bzw. < kıymak „zerhacken, zerkleinern“ 

kopuntu „Abgerissenes (Stück Stoff, Knopf etc.)“; „Diaspora“50 (Redhouse: 
ø) < kopmak „reißen, abbrechen; sich trennen“ 

koşuntu „Gefolge; Helfershelfer, Komplize (pej.)“ (Redhouse, 1489a, s.v. 
koşundu: „Any person or thing put to or joined in with another; 
followers, rabble“) < koşmak „beigesellen“ 

47 Meninski, Sp. 3955: „Praesegmen, subseciva, quod decidit ex re secta aut scissa. Schnit-
zeln“. 

48 Meninski, Sp. 3678: „Fragmentum, a, micae, item accessio, accidentalis proventus, lucel-
lum. Abgebrochen stuck, Brosem, Zufall, absonderliches einkommen”; 3679: „Fragmen-
tum“; 3956: „cavillatio, aut sarcasmus, et jocus in derisionem alicujus. Srichred, Gespött, 
Schimpff, Schertz“. 

49 Meninski, Sp. 3674: „Tonsura, quod detonsum est, tomentum. Scherwoll”. 
50 In dieser Bedeutung nur in YKK 2. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA İNAN UND DAS SUFFIX -İNTİ 209 

kovuntu „fortgejagte, entlassene Person“ (Redhouse: ø) < kovmak „fortjagen, 
entlassen“ 

koyuntu „Schmerz, Gram, Kummer“51; „Platz, an den man seinen (Spazier-) 
Stock stellen kann [TS] (Redhouse: ø) < koymak „stellen, setzen, le-
gen“ 

kuruntu „Illusion, leere Hoffnung; überflüssige Sorge, unbegründeter Arg-
wohn“ (Redhouse: ø) < kurmak „sich in Phantasievorstellungen er-
gehen“ 

kusuntu „Erbrochenes“ (~ kusmuk) (Redhouse, 1489b, s.v. kusundu: „Vomi-
ted matter“) < kusmak „sich erbrechen“ 

kuşantı „Kleidung(sstücke)“ (nach St. in der Wendung giyinti kuşantı)52 
(Redhouse, 1488a, s.v. kuşandı: „Dress, clothes, apparel; especially, 
women’s clothes“) < kuşanmak „umbinden, umgürten“ 

*mıymıntı „schwerfällig, träge; jämmerlich“ (< ?; hierher? Reduplikation? ~ 
mızmız). (Redhouse: ø)53 → uyuntu 

okşantı „Streicheln“ (~ okşama) (Redhouse: ø) < okşamak „streicheln, lieb-
kosen“ 

okuntu „(schriftliche) Einladung“ (Redhouse: ø) < okumak „einladen“ 
oluntu „Vorfall, Ereignis; Episode“ (Redhouse: ø) < olmak „geschehen, 

stattfinden“ 
*orantı „(math.) Proportion, Relation, Verhältnisgleichung, Dreisatz“ (Red-

house: ø) < oramak „reiflich überlegen, abwägen“ (?)54 
oyalantı „was zum Zeitvertreib, zur Ablenkung gemacht wird; Hobby, Frei-

zeitbeschäftigung“ (Redhouse: ø) < oyalanmak „sich ablenken, sich 
die Zeit vertreiben“ 

oyuntu „Ausschnitt, Aushöhlung“ (Redhouse, 276a: „1. An excavation.  
2. The material scooped out“) < oymak „aushöhlen“ 

ödenti „Mitgliedsbeitrag“ (Redhouse: ø) < ödemek „bezahlen“ 
övüntü „Eigenlob, (unberechtigter) Stolz auf sich selbst“ (Redhouse: ø) < 

övünmek „sich selbst rühmen“ 
özenti „Bestreben, in einem Zustand, den man mag, zu sein; Bestreben, 

eine Sache, die man mag, nachzuahmen“ [TS]; „Streben nach ge-
suchter literarischer Ausdrucksweise“; (als Quasi-Adjektiv): „angeb-

                                                                                          
51 Diese Bedeutung scheint ausschließlich dialektal zu sein. 
52 TS, 1269: kuşantı = Giyecek, kuşanılacak şey. 
53 Vgl. Jens Peter Laut, „Die Uigurismen im Tarama Dergisi (1934)“, in: Jens Peter Laut/Mehmet 

Ölmez (Hg.), Bahşı Ögdisi. Festschrift für Klaus Röhrborn, Freiburg/İstanbul 1998, 163-230, 
hier 205; Sevan Nişanyan, Sözlerin Soyağacı. Çağdaş Türkçenin Etimolojik Sözlüğü, dritte Auf-
lage, İstanbul 2007, 322 (im Folgenden Nişanyan). 

54 Nach Nişanyan, 322, < oran, mit der Bemerkung: „Ada eklenen –tı işlevi meçhuldür“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JENS PETER LAUT 210 

lich, nachgemacht, Pseudo-, unecht“55 (Redhouse: ø) < özenmek 
„nachahmen, imitieren“ 

özlenti „Sehnsucht“ (~ özlem, hasret) (Redhouse: ø) < özlemek „sich sehnen 
nach“ 

rastlantı „(zufälliges) Zusammentreffen; Zufall“ (Redhouse: ø) < rastla(n)mak 
„zufällig treffen“ 

saçıntı „Aus-, Umhergestreutes, Abfälle, Feinsplitt“ (Redhouse, 1152b, s.v. 
saçındı: „Any thing thrown and scattered about“) < saçmak 
„verstreuen“ 

sakıntı „Vorsicht(smaßnahme), Behutsamkeit, Bedächtigkeit“ (Redhouse: 
ø) < sakınmak „sich hüten, vorsichtig sein“ 

saklantı „Versteck“ [St.]; „das Versteckte“ [TS] (Redhouse, 1159b, s.v. 
saklandı: „A nook, a corner, a hiding-place“) < saklanmak „sich ver-
stecken “ 

salıntı „wiegender Gang“ [~ salınış]; „Schaukeln eines Schiffes“ (Redhouse, 
1161b, s.v. salındı: „A swell at sea“) < salınmak „mit wiegendem 
Gang gehen“ 

sallantı „Geschaukeltwerden; (Kopf-)Schütteln; Vernachlässigung“ (Red-
house: ø) < salla(n)mak „schaukeln; den Kopf schütteln“ 

saplantı „fixe Idee, Zwangsvorstellung, Fixierung, ein Sichverrennen“ (Red-
house: ø) < saplanmak „sich in eine Idee verrennen“ 

sarkıntı „Auf-, Zudringlichkeit, Avancen, Belästigung; Raub“; „etwas He-
runterhängendes“ (Redhouse, 1154b, s.v. sarkındı: „Robbery, spolia-
tion; violence, oppression“) < sarkınmak „aufdringlich sein, belästi-
gen; herunterhängen“; vgl. → sulantı 

sarsıntı „Erschütterung, Vibration, Erdbeben; Trauma (psychol.)“ (Red- 
house: ø) < sarsmak „erschüttern, jemanden sehr mitnehmen“ 

savruntu „aufgewirbelte und herunterfallende Kleinteile“ [savrulurken dökülen 
kırıntı] (Redhouse: ø) < savurmak „aufwirbeln, aufwühlen“ 

*selinti „kleinerer, durch Regen hervorgerufener Sturzbach“; „Überreste, 
die ein Wildwasser hinterläßt“ [sel sularının bıraktığı çer çöp]; „Rie-
selwasser, Regenspülung“ (İzbırak) (Redhouse, 1074b, s.v. selindi:  
„1. A small torrent or ist bed and sweepings. 2. A torrent of rain“) 
< sel „wildströmendes Wasser“ 

serpinti „Spritzer, Sprühregen; unbedeutende Überreste“ (Redhouse, 1050a, 
s.v. serpindi: „1. Any thing slightly sprinkled or scattered about. 2. 
A slight rain, sleet, or snow. 3. Random shots that fall at a distance. 
4. The unexpected ill effects of a remote cause”) < serpmek „besprit-
zen, besprengen; nieseln“ 

55 Vgl. den Beispielsatz in TS, 1556b: „Taklit ve özenti devri en çok bizde sürmüştür“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA İNAN UND DAS SUFFIX -İNTİ 211 

sığıntı „wer bei einer Familie Unterkunft und Beköstigung findet, ohne 
Familienmitglied zu sein; unnützer Esser, Schmarotzer“ (Redhouse: 
ø) < sığınmak „Schutz suchen, sich eng anschließen an“ 

sıkıntı „unbehagliches Gefühl; Langeweile; Bedrängnis, Not, Problem; 
ausgepreßter Obstsaft“56 (Redhouse, 1202a, s.v. sıkındı: „1. Any- 
thing expressed as juice, oil, etc. 2. A temporary bodily inconven- 
ience or pressing want. 3. Embarrassment or suffering”)57 < sıkmak 
„Unbehagen/Langeweile verursachen; drücken, auspressen“ 

sıyrıntı „Essensrest, Küchenabfälle; Hautabschürfung; langer, abgerissener 
Streifen“ (Redhouse, 1199a, s.v. sırındı, sıyırındı: „1. Any thing scra-
ped or peeled off, as a skin or pellicle; scrapings. 2. A painfull pas-
sage of alvine matter along the intestine, sometimes accompanied 
with abrasion of the mucous membrane and hemorrhage“) < sıyır-
mak „abschürfen, abtrennen, abreißen; leer essen“ 

sızıntı „durchsickernde Flüssigkeit, Rinnsal; Gerücht, Gerede; Stelle, an 
der etwas durchsickert, Leck; Infiltration; Enthüllung, Verbrei-
tung58“ (Redhouse, 1199b, s.v. sızındı: „1. Oozings, tricklings.  
2. Oozings of secrets, of information“) < sızmak „durchsickern 
(Flüssigkeit); bekanntwerden, durchsickern (Geheimnis etc.)“ 

silinti „Streichung, Tilgung, Beseitigung“ (Redhouse, 1074b, s.v. silindi: 
„Wipings, any thing wiped up, off, or away“) silmek „abwischen, be-
seitigen“ 

silkinti „erschrockenes Auffahren; Abwerfen der Blüten; was beim (Aus-, 
Ab-)Schütteln herunterfällt; Erschütterung“ (Redhouse, 1073b, s.v. 
silkindi: „1. A shake. 2. Anything shaken off“) < silkmek „abschüt-
teln, abwerfen; erschüttern“ 

soyuntu „(entfernte) Schale (von Obst etc.)“ (Redhouse, 1196b: „1. Any-
thing stripped off; as, peel, bark, shell, skin, clothing, etc. 2. Any- 
thing taken by spoliation”) < soymak „abschälen; entkleiden“ 

söğüntü   → sövüntü  
söküntü „Gerümpel; aufgeplatzte Naht; starkes Strömen; Zusammenrot-

tung“ (Redhouse, 1093b, s.v. sökyündü: „Old materials from a thing 
taken to pieces, broken up, or pulled down“) < sökmek „herausrei-
ßen; (Naht) auftrennen; sich Bahn brechen durch“ 

sövüntü „Fluch, Fluchen, Verwünschen, Verwünschung“ (~ sövgü, sövüş) 
(Redhouse: ø) < sövmek „verfluchen, verwünschen“ 

                                                                                          
56 In YKK 1 auch für „Syndrom“. 
57 Meninski, Sp. 2635: „Succus qui exprimitur, & c.“; 2974: „Succus, qui exprimitur. Safft, 

Brühe“. 
58 In letzteren Bedeutungen auch Name einer Zeitschrift der Nurculuk-Bewegung. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JENS PETER LAUT 212 

söylenti „Gerücht, unverbürgte Nachricht“ (Redhouse: ø) < söylemek „sagen, 
behaupten“  

sulantı „Zudringlichkeit, Anmache, Aufdringlichkeit (in sexueller Absicht), 
Avancen“ (Redhouse: ø) < sulanmak „in plumper Weise den Hof 
machen, unverschämt sein“59; vgl. → sarkıntı 

süprüntü „Müll, Abfall; schlechter Mensch; Weibsstück, Hure60“ (Redhouse, 
1087a, s.v. süpüründü: „1. Sweepings. 2. Rubbish. 3. Rabble“) < sü-
pürmek „kehren, fegen“ 

sürüntü „Geröll (in fließenden Gewässern)“ (Redhouse: ø) < sürmek „vor 
sich her treiben“ 

süzüntü „im Sieb verbliebener Bodensatz; Filtrat; Ablagerung“ (Redhouse: 
ø) < süzmek „durchsieben, filtrieren“ 

*şırfıntı „ordinäres Frauenzimmer, Hure“ (< ?, hierher?)61 (Redhouse: ø) 
takıntı „(überflüssiges) Beiwerk; Anhängsel; noch abzulegende Prüfung/zu 

zahlende Schuld“ (Redhouse: ø) < takmak „befestigen, anbringen; 
tragen (Schmuck etc.); Schulden hinterlassen“ 

tarantı „ausgekämmte Haare; Abfall beim Harken etc.“ (Redhouse: ø) < ta-
ramak „kämmen; harken“ 

taşıntı „angeschwemmte(s) Geröll/Erde“ (Redhouse: ø) < taşımak „beför-
dern, transportieren“ 

tiksinti „Ekel, Abscheu“ (Redhouse: ø) < tiksinmek „sich ekeln vor“ 
toplantı „Zusammenkunft, Versammlung, Tagung“ (Redhouse: ø) < toplan-

mak „zusammenkommen, sich versammeln“ 
tozuntu „aufgewirbelter Staub; etwas Staubfeines; Sprühregen“ (Redhouse, 

609a: „1. Any thing blown about like dust. 2. A cloud of dust 
blown about; motes in the air rendered visible by the sun-light in 
a room. 3. Very fine drizzling rain, as a sprinkle“) < tozmak „zu 
Staub/Pulver werden“ → auch gezinti tozuntu 

ufantı „kleineres Teilchen (eines größeren Ganzen)“ (Redhouse, 259a: 
„Debris; broken fragments“) < ufanmak „(von selbst) in kleinere Tei-
le zerfallen, zerbröckeln“ 

59 In TS, 1817, wird als Beleg ein Zitat von Memduh Şevket Esendal gebracht, das aus dem 
Roman Ayaşlı ile kiracıları stammt, der unlängst (August 2009) in der Türkischen Bibliothek 
in deutscher Übersetzung von Carl Koss unter dem Titel Die Mieter des Herrn A. erschienen 
ist: … sulantı bana düşer … „es fällt doch mir (als Mann) zu, (einer Frau) den Hof zu ma-
chen“ (Memduh Şevket Esendal, Ayaşlı ile Kiracıları, 11. Auflage, Ankara 2004 (erste Aufla-
ge 1934), 65; in deutscher Übersetzung: Memduh Şevket Esendal, Die Mieter des Herrn A., 
Zürich 2009, 69. Vgl. auch Aktunç, Türkçenin Büyük Argo Sözlüğü, 264. 

60 In dieser Bedeutung bei Laut, „Lexik“, 110, nachzutragen. 
61 In dieser Bedeutung bei Laut, „Lexik“, 110, nachzutragen. Nach Nişanyan, 457, im Osma-

nischen (19. Jh.) belegt; er weist dem Lexem eine eventuelle Herkunft aus dem italieni-
schen servante [sic] „Diener(in)“ zu. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA İNAN UND DAS SUFFIX -İNTİ 213 

ulantı „Anfügung, Ansatz, Anhang, Verlängerungsstück; Anschlußstelle“ 
(Redhouse: ø) < ulamak „anfügen, ansetzen, anhängen“ 

usantı „Überdruß“ (Redhouse: ø) < usanmak „einer Sache überdrüssig 
werden“ 

uyuntu „bewegungsunfähig; faul, schwerfällig“ (Redhouse, 276a: „1. A fol-
lower or a mass of followers. 2. A man half asleep, or, without 
energy as though half asleep”) < uyumak „schlafen; träge, nachlässig 
sein“ → mıymıntı 

uzantı „Verlängerung; Ausläufer; Gliederungen (geol.)“ (Redhouse: ø) < 
uzanmak „sich erstrecken, sich ausdehnen“ 

ürküntü „(plötzliches) Erschrecken, Zusammenfahren“ (Redhouse, 246a: „A 
sudden fright; a panic“) < ürkmek „sich erschrecken, zusammenfah-
ren“ 

üşüntü „scharenweises Strömen; Ansammlung“; [als Quasi-Adjektiv:] „sehr 
viele“62 (Redhouse, 254b: „A crowd of men or beasts, a mob“)  
< üşmek „in Scharen laufen, angelaufen kommen“63 

*üzenti „Mangel an innerer Freude“ (manevi hazdan yoksunluk) (Redhouse: 
ø) < ? 

üzüntü „(innere) Unruhe, Sorge, Kummer“ (Redhouse: ø) < üzmek „be-
kümmern, verdrießen“ 

verinti „Entlehnung, Lehnwort (in eine andere Sprache)“64 [ant. → alıntı]; 
(Redhouse: ø) < vermek „geben“ 

vuruntu „Klopfen (eines Motors)“ (Redhouse: ø) < vurmak „schlagen; klop-
fen, pochen (Herz u.ä.)“ 

yakıntı (I) „Überbleibsel von Verbranntem“ (Redhouse: ø) (< yakmak „ver- 
brennen“) 

yakıntı (II) „Beschwerde“ (Redhouse: ø) (< yakınmak „sich beschweren“)  
yapıntı „Fiktion, Annahme, Unterstellung“ (Redhouse: ø) < yapmak „ma-

chen“ (?) oder yapınmak „etwas zum eigenen Nutzen tun“ (?) 
yarıntı „(durch Wasser hervorgerufene) Spalte, Furche; Rinne“ (Redhouse: 

ø) < yarmak „aufspalten“ 
yaşantı „Leben(sweise); persönliche (Lebens)erfahrung, Erlebnis; Lebens-

zeichen; Moment des Lebens, Lebensabschnitt [yaşanılan bir an, 
hayatın bir bölümü]“ (Redhouse: ø) < yaşamak „leben; erleben, 
durchmachen“ 

                                                                                          
62 Vgl. das Sprichwort üşüntü köpek mandayı paralar „viele Hunde zerreißen (sogar) einen Büf-

fel“ (vgl. St., 1199). 
63 Nach Auskunft von Cuma Kazancı (Göttingen) ist auch ein (im Lexikon nicht belegtes) 

Derivat von üşümek „frieren“ denkbar: üşüntü „das Frieren, vor Kälte Erschauern“. 
64 Bisher meines Wissens nur belegt im 2008 erschienenen Türkçe Verintiler Sözlüğü von Gü-

nay Karaağaç, einem Wörterbuch der aus dem Türkischen – tatsächlich oder angeblich – in 
alle möglichen Sprachen entlehnten Wörter. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JENS PETER LAUT 214 

yayıntı „sich ausbreitende/verbreitende Dinge“; „Gerücht“ (Redhouse: ø)  
< yaymak „ausbreiten; ausstreuen (Gerücht)“ 

yığıntı „Haufen, Ansammlung“ (Redhouse, 2223a, s.v. yıgındı: „1. Things 
piled up in a heap. 2. A heap“) < yığınmak „sich ansammeln, sich 
anhäufen“ 

yıkıntı „Abbruch, Trümmer(haufen), Reste, Ruinen“ (Redhouse, 2223b, 
s.v. yıkındı, vulg. yıkıntı: „Materials or debris from a demolished 
building“)65 < yıkmak „niedereißen, zu Fall bringen“ 

yiyinti „Eßbares, Eßwaren, Speisen, Proviant“66; „Dinge, die man durch 
Bestechung erhält“67 (Redhouse, 2222b, s.v. yeyindi: „Anything eat- 
able or eaten“) < yemek „essen“ 

yoluntu „abrasierte, abgeschnittene, ausgerupfte Haare“68 (Redhouse, 
2219b, s.v. yoluntu/ yülündü69: „1. Hair shaved or cut off. 2. Pluck- 
ings“) < yolmak „(Haare) ausreißen“ 

yüklenti „Zwangsarbeit, Ausbeutung; Plackerei, Arbeit, zu der man keine 
Lust hat und die man weiterdelegiert“70 (Redhouse: ø) < yüklemek 
„beladen, belasten, aufhalsen“ 

Immer noch sind wir bei Mustafa İnans Analyse des Suffixes –inti: Was findet 
man dazu nun in der einschlägigen Literatur zum Thema „Suffigierung im Türki-
schen“? In den gängigen – türkischen und nichttürkischen – Lehrbüchern, Wör-
terbüchern und Grammatiken, derer man sich gerne bedient, stößt man nicht 
selten auf ein erstaunliches Phänomen: Ein- und demselben Suffix werden oft 
die gleichen, aber unter Umständen auch ganz verschiedene, wenn nicht gegen-
sätzliche Funktionen zugewiesen. Lehrbuch A kann z. B. einem bestimmten Suf-
fix die Funktion X verleihen, während Grammatik B von einer Funktion Y aus-
geht.71 Wie sieht es nun im Falle unseres –inti aus? Werfen wir einen Blick auf 
eine kleine Auswahl von Werken zum Türkeitürkischen: 

65 Vgl. Julius Theodor Zenker, Türkisch-Arabisch-Persisches Handwörterbuch, I-II. Reprint, Hildes-
heim 2009 (erste Auflage Leipzig 1866), 964a: „Bauschutt“. 

66 Warum nicht „Essensreste“? → sıyrıntı 
67 Mündliche Auskunft von Cuma Kazancı (Göttingen). 
68 Nur in St. 
69 yülündü ist nur in Redhouse belegt, < yülümek „rasieren“. 
70 Nur in YSKK, dort Ersetzung für angarya (< griech.). 
71 Was die bisherige Forschungsgeschichte zum Thema betrifft, so sind m. W. bislang kaum 

größere Untersuchungen angestellt worden, die sich mit der Idee einer mehr oder weniger 
geheimnisvollen Bedeutung der türkeitürkischen Suffixe beschäftigen: Ausnahmen sind 
der Aufsatz von Marcel Erdal zum Suffix –iş (1998) und die Studie von Klaus Röhrborn zu 
den Neologismen im Türkeitürkischen (siehe Marcel Erdal, „On the Verbal Noun in –
(y)Iş“, in: Doğan Aksan Armağanı, Ankara 1998, 53-68, und Klaus Röhrborn, Interlinguale 
Angleichung der Lexik. Aspekte der Europäisierung der türkeitürkischen Wortschatzes, Göttingen 
2003). – Die Zuschreibung von mehr oder weniger unveränderlichen semantischen Werten 
von Suffixen erinnert bisweilen ein wenig an Theoreme der hier nicht zu diskutierenden 
berühmt-berüchtigten Sonnensprachtheorie, für die alle Phoneme in höchstem Maße mo-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA İNAN UND DAS SUFFIX -İNTİ 215 

Ersen-Rasch (1984): Vorgang oder das Ergebnis eines Vorgangs (gezinti „Spazier-
gang“; akıntı „Strömung“; üzüntü „Kummer“)72 

Ersen-Rasch (2001): Bezeichnung einer oder mehrerer Teilmengen (yaşantı „Le-
bensabschnitt“, beklenti „Erwartung[shaltung]“)73 

Gencan: Verkleinerung, Verharmlosung, Unwichtiges (döküntü „Split-
ter, Trümmer“, sızıntı „Rinnsal“); Unangenehmes (bulantı 
„Brechreiz“; sıkıntı „unbehagliches Gefühl“, saplantı „Irr-
weg“); Diverses (akıntı „Strömung“; gezinti „Spaziergang“)74 

Lewis (1978): Handlung oder Ergebnis einer Handlung (buruntu „Kolik“)75 
Lewis (1999): Häufig unangenehme Konnotation: boğuntu „Erstickungsan-

fall“, çalkantı „heftiger Stoß, heftiges Erbrechen“, çarpıntı 
„Stoß, Schlag“, tiksinti „Ekel, Abscheu“76 

Scharlipp: „Nichtvollständigkeit, Mangel, Bruchstückhaftigkeit“ (kurun-
tu „Illusion, Wahn“)77 

Kissling: Abstrakta (gezinti „Spaziergang“); passivisches Ergebnis 
(kazıntı „Zusammengekratztes“); aktives Ergebnis (çıkıntı 
„was hervorragt, Ausbuchtung“)78 

Deny: Aspekte von Unruhe, Bewegung (çalkantı „heftiger Stoß/ 
Seegang“); Anhäufung (birikinti „Aufschüttung“), Unwohl- 
sein (psychisch und physisch) (kıyıntı „Unpäßlichkeit, 

                                                                                                                                                                                                                          

tiviert gelten. Die Sonnensprachtheorie (1936-1938) hat ihren gebührenden Platz in der 
türkischen Geistesgeschichte, ist aber als linguistische Theorie zu Recht vergessen (vgl. Jens 
Peter Laut, Das Türkische als Ursprache? Sprachwissenschaftliche Theorien in der Zeit des erwachen-
den türkischen Nationalismus, Wiesbaden 2000). „Zu Recht vergessen“ heißt jedoch nicht, 
dass es nicht Nachwirkungen gäbe: Vor allem in der Türkei, aber auch hierzulande. So ist 
im Jahre 1996 eine Bielefelder Dissertation veröffentlicht worden, die, wie es Klaus Röhr-
born formuliert hat, „aus dem Labor des Dr. Kvergić“ zu stammen scheint: Hermann Feo-
dor Kvergić war einer der Wegbereiter der Sonnensprachtheorie (vgl. Laut, Das Türkische als 
Ursprache?). Ich hatte zunächst auch geplant, diese Doktorarbeit von Nebahat Kürzel-
Themann (Der Operatorcharakter der Suffixkonsonanten im Türkischen. Untersuchungssprachen: 
Türkisch – Deutsch, Lage 1996) mit einzubeziehen, bin jedoch an ihrem Anspruch geschei-
tert, dass es mit ihrem System möglich sei „den gesamten Bereich der Wortbildung der 
türkischen Sprache pragmatisch und systematisch zu verstehen und zu erlernen“ (Um-
schlagtext). 

72 Margarete I. Ersen-Rasch, Türkisch für Sie. Grammatik, dritte Auflage, München 1984, 241, 
309 ff. 

73 Margarete I. Ersen-Rasch, Türkische Grammatik für Anfänger und Fortgeschrittene, Ismaning 2001, 
267 ff. 

74 Tahir Nejat Gencan, Dilbilgisi, vierte Auflage, Ankara 1979, 213 ff. 
75 Geoffrey L. Lewis, Turkish Grammar, Oxford 1978, 167 ff., 220 ff. 
76 Geoffrey L. Lewis, The Turkish Language Reform. A Catastrophic Success, Oxford 1999, 98-99, 123. 
77 Scharlipp, Untersuchungen, 102 ff. 
78 Hans Joachim Kissling, Osmanisch-türkische Grammatik, Wiesbaden 1960, 230 ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JENS PETER LAUT 216 

Schwäche“), Überbleibsel aller Art (kırıntı „Bruchstück, 
Splitter, Krümel; Trümmer“)79 

Tietze: Nomen actionis (akıntı „Strömung“, çalkantı „Seegang, Wel-
lenbewegung“); nomen resultativum (eğinti „Feilspäne“ < eğe 
„Feile“) 

Wendt: Dient zur Bildung von Substantiven von passiven oder re-
flexiven Verbstämmen (söylenti „Gerücht“)80 

Eine Betrachtung meiner oben gegebenen Wortliste macht rasch deutlich, dass 
die Definitionen von Jean Deny und Tahir Nejat Gencan die prägnantesten sind, 
auch wenn sie bei weitem nicht alle Nuancierungen der –inti-Bildungen be-
schreiben. Woran könnte das liegen? Denys berühmte Grammatik ist 1921 veröf-
fentlicht worden, und wenn, hat er nur die allerersten Vorzeichen sprachreforme-
rischer Aktivitäten erleben können. Alle anderen Autoren, und so auch Gencan, 
sind jedoch Zeugen bzw. Erben dieser umwälzenden Ereignisse in der türkischen 
Sprachgeschichte, die – cum grano salis – 1928 einsetzen und bis heute fortdau-
ern.81 Umso unverständlicher ist es, dass so gut wie alle – ausgenommen Wolf-
gang-Ekkehard Scharlipp – die Umwälzungen der Sprachreform nicht in ihre 
Untersuchungen einzubeziehen scheinen. Es ist hier nicht der Platz für eine Dar-
stellung der mehr oder weniger geordneten bzw. chaotischen Bildung von Neo-
logismen seit den 30er Jahren82, aber ein Blick auf die obige Wortliste zeigt deut-
lich, dass ein ganz erheblicher Bestandteil der –inti-Lexeme erst im Verlauf der 
Sprachreform entstanden sein kann: Dies gilt insbesondere für diejenigen Lexe-
me, die im Redhouse von 1890 nicht enthalten sind bzw. erst in jüngster Zeit in 
die Ersetzungslisten der Türk Dil Kurumu aufgenommen worden sind (vgl. oben 
YKK, YSKK). Ein Blick auf die fast 160 Lexeme auf –inti zeigt in aller Deutlich-
keit, wie vorsichtig man bei der Analyse von „modernen Derivaten“ sein muss: 
Zwar kann man konstatieren, dass ca. 2/3 dieses Wortmaterials die z. B. von Jean 
Deny genannten Wortfelder umfasst („Unruhe, Bewegung, Anhäufung, Un-
wohlsein [psychisch und physisch], Überbleibsel aller Art“), doch bleibt ein nicht 

79 Jean Deny, Grammaire de la langue turque (dialecte osmanli), Paris 1921, 550 ff.; siehe auch 
Nachträge zu -inti, 1123 ff. 

80 Heinz F. Wendt, Langenscheidts Taschenwörterbuch der türkischen und deutschen Sprache. Türkisch-
Deutsch, dritte Auflage, Berlin u. a. 1997, 565-571 („Wortbildungssuffixe“). Dieses Kapitel ist 
größtenteils identisch mit Heinz F. Wendt, Langenscheidts Praktisches Lehrbuch Türkisch, vierte 
Auflage, Berlin u. a. 1977, 362-367. 

81 Vgl. Laut, Das Türkische als Ursprache? sowie Jens Peter Laut, „Europäismen ade? Zur aktuel-
len ‚Türkisierung’ westlicher Lehnwörter im Türkeitürkischen“, Materialia Turcica 23 (2002), 
93-109 (publiziert im Internet unter http://freidok.ub.uni-freiburg.de/volltexte/1831) und 
Jens Peter Laut, „Chronologie wichtiger Ereignisse im Verlauf der türkischen Sprachreform. 
Von den Anfängen bis 1983“, Materialia Turcica 24 (2003), 69-102 (publiziert im Internet 
unter http://freidok.ub.uni-freiburg.de/volltexte/1833) und die dort zitierte Literatur. 

82 Vgl. vor allem Klaus Röhrborn, Interlinguale Angleichung, und Lewis, Turkish Language Re-
form, 98 f., 123. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA İNAN UND DAS SUFFIX -İNTİ 217 

unbedeutender Rest, bei dem jegliche systematische Zuweisung versagt. Man ver-
gleiche etwa ödenti „Mitgliedsbeitrag“ und salıntı „wiegender Gang“. Nicht selten 
entsteht der Eindruck, als sei ein Suffix, in diesem Fall –inti, dann gewählt wor-
den, wenn eine andere Bildung bereits „besetzt“ war, im Fall von ödenti z.B. öde-
me „Bezahlung, Schadenersatz, Tilgung“. Wenn das tatsächlich der Fall sein soll-
te, stellt sich natürlich mehr und mehr die Frage, ob man zumindest bei vielen 
Neologismen noch von „durchsichtigen“ Wörtern sprechen kann. Oder, um es 
mit den Worten von Klaus Röhrborn zu sagen: „Nichts ist so schlüpfrig wie die 
Wortbildungs-Bedeutung von [türkischen] Neologismen“.83 

Doch was bleibt nun zu yaşantı zu sagen, also zu demjenigen Wort, das Mus- 
tafa İnan so überzeugt als „falsch“ bezeichnet hat? Zwei berufene Autoren äu- 
ßern sich konkret, aber widersprüchlich zu diesem Lexem; beginnen wir mit 
Geoffrey Lewis, der die Sprachreform unschlagbar als catastrophic success bezeich-
net hat: „Yaşantı was intended to mean ‚way of life’, a sense already conveyed 
unambiguously by yaşayış, or ‚experience of life, what one lives through’. It is far 
from being universally popular, because a number of words in –nti express un-
pleasant ideas … Those who do not like yaşantı say that to them it conveys not 
‘experience of life’ but ‘hayat bozması’ (an apology for a life)”.84 Der türkische 
Sprachwissenschaftler Doğan Aksan hingegen sagt folgendes zu Ursprung und 
Bedeutung von yaşantı: „Yaşantı sözcüğünü ilk kez, asistanlığı sırasında İstanbul 
Edebiyat Fakültesi’nde bir Alman profesörünün derslerini çeviren Macit Gök-
berk, Almanca Erlebnis’i karşılamak üzere kullanmıştır” [Das Wort yaşantı hat 
erstmals Macit Gökberk verwendet, als er während seiner Zeit als Assistent an der 
Istanbuler Fakultät für Literatur die Vorlesungen eines deutschen Professors über-
setzte und zwar als Äquivalent für das deutsche Wort Erlebnis].85 Wenn diese An-
gabe zutrifft, hat also der späterhin berühmte türkische Philosoph Macit Gök-
berk (1908-1993) im Jahr 1932 das Wort yaşantı geprägt, als er Vorlesungsmanu-
skripte des deutschen Physikers und Philosophen Prof. Hans Reichenbach (1891-
1953) ins Türkische übersetzte.86 Mustafa İnan thematisiert das Wort im Ge-
spräch mit Erdal İnönü Anfang der 60er Jahre (siehe oben)87, doch im (lexikali-

                                                                                          
83 Röhrborn, Interlinguale Angleichung, 11. 
84 Lewis, Turkish Language Reform, 123. 
85 Doğan Aksan, Türkçenin Bağımsızlık Savaşımı (Son 75 Yılda Türkiye Türkçesi), Ankara 2007, 

121. 
86 Diese Tätigkeit Gökbergs ist bekannt; vgl. z. B. Niyazi Berkes, Unutulan Yıllar, İstanbul 

1997, 105: „Felsefe bölümünün asıl yıldızı Hans Reichenbach’tı. Macit Gökberg ile Nusret 
Hızır derslerini başarı ile çeviriyorlardı [Der eigentliche Star des Fachbereichs Philosophie 
war Hans Reichenbach. Macit Gökberk und Nusret Hızır übersetzten erfolgreich seine Vor-
lesungen]“; vgl. auch den Eintrag „Macit Gökberk“ bei Vikipedi (http://tr.wikipedia.org/ 
wiki). 

87 „Unmittelbar nach dem 27. Mai 1960 gründete Sami Küçük vom Komitee der Nationalen 
Einheit einen Ausschuss als Vorstufe zur Gründung einer wissenschaftlichen Forschungs-
vereinigung. Erdal İnönü, Cahit Arf, Hikmet Binark, Bahattin Baysal und Atıf Şengün be-
gannen sofort mit den Arbeiten. Hikmet Binark berichtet: ‚Gleich nach den Wahlen von 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JENS PETER LAUT 218 

sierten) Standard-Türkischen ist unser Lexem erst im Jahr 1966 belegt, nämlich in 
der vierten Auflage des Türkçe Sözlük, mit der Bedeutungsangabe yaşama tarzı 
veya belirtisi „Lebensweise oder Lebenszeichen“. In der aktuellsten, zehnten Auf-
lage des Türkçe Sözlük (2005, 2143) wird yaşantı als „Lebenserfahrung; Mo-
ment/Teil des Lebens; Lebensweise; Leben (allgemein, als Ganzes [Beispiel: 
Dorfleben])“88 definiert, und es ist nicht ohne weiteres deutlich, in welcher Art 
von Konkurrenz yaşantı mit hayat, ömür, yaşam, yaşama oder yaşayış steht.89 Hin-
zu kommt, dass es auch in der Bedeutung „Erlebnis“, die ihm ja angeblich von 
Macit Gökberk verliehen worden ist, weiterlebt90: Im Almanca-Türkçe Sözlük der 
Türk Dil Kurumu von 1993 wird yaşantı anscheinend ausschließlich diese Bedeu-
tung beigelegt, während „Leben“ und dessen Derivate („Lebensart, Lebenserwar-
tung, Lebenszeichen“ etc.) den ebengenannten Konkurrenten von yaşantı zuge-
wiesen werden. Auch in den Online-Wörterbüchern91, die auf der Homepage der 
Türk Dil Kurumu einzusehen sind, wird yaşantı als Äquivalent zu „Erlebnis“, „ex-
perience“ etc. angegeben.92 Nun geben Wörterbücher nicht in jedem Fall den re-
al existierenden Sprachgebrauch wieder, und die Mehrzahl der von mir befragten 
Muttersprachler verwendet yaşantı am liebsten in der Bedeutung „Lebensab-

1961 wurde das Gesetz der Wissenschaftlich-Technischen Forschungsgemeinschaft der Tür-
kei (TÜBİTAK) veröffentlicht. Und ich wurde als Vertreter der Universität Mitglied des 
Wissenschaftsrats. Als weitere Repräsentanten der Universitäten fungierten Cahit Arf, Er-
dal İnönü, Atıf Şengün und Macit Çağatay. Später nahmen wir auch Mustafa İnan in den 
Rat auf. Und bis zu seinem Tod blieb Mustafa Bey Mitglied des Wissenschaftsrats’“ (Atay, 
Bir Bilim Adamının Romanı, 228/dt. 277-278). 

88 1. Yaşanılanlardan, görülenlerden, duyulanlardan, edinilenlerden sonra kişide kalan şey, 
hayat tecrübesi. 2. Yaşanılan bir an, hayatın bir bölümü. 3. Hayat tarzı, içinde yaşanılan 
şartların tümü, hayat: Köy yaşantısı. 

89 Nach Auskunft von Cuma Kazancı (Göttingen) ist folgende Verteilung der semantischen 
Ebenen denkbar: hayat „Leben, das man aktiv lebt, Leben allgemein“ (Hayat zaten zor …) 
mit der türkischen Entsprechung yaşam. Ömür „Lebensdauer, bisher gelebtes Leben“ (Öm-
rümde böyle bir şey görmedim), yaşayış „Art und Weise des Lebens, Lebensart“, yaşama „das 
aktive Leben“ (Roman, Rio’da insan olarak yaşamanın ne kadar zor olduğunu da anlatıyor). Vgl. 
auch Röhrborn, Interlinguale Angleichung, 245, der darauf hinweist, dass yaşam, ursprünglich 
als Substitut für hayat konzipiert, sich eher zum Konkurrenten entwickelt hat. 

90 Die Wörterbücher differenzieren das deutsche „Erlebnis“ nicht, und nach muttersprachli-
cher Auskunft wäre yaşantı ein Erlebnis, das sich auf einen längeren Zeitrahmen bezieht 
und bei dem der Werdegang des Erlebnisses eingeschlossen ist. Das kurzfristige Erlebnis 
hingegen ist mit ttü. olay besetzt. 

91 http://tdkterim.gov.tr. Hier werden die Einträge zu yaşantı aus Wörterbüchern zur Pädago-
gik (eğitim), Philosophie (felsefe) und Psychologie (ruhbilim) geboten. Der Eintrag vom Felsefe 
Terimleri Sözlüğü (Bedia Akarsu, Felsefe Terimleri Sözlüğü, Ankara 1975) sei hier zitiert: „yaşantı : 
İng. experience. 1. Kişiliği zenginleştirdiği kabul edilen, bir anlamı olan bütün yaşanmış de-
neyler. 2. Kendileri aracılığıyle ben’in bir şeyin bilincine vardığı bütün ruhsal olaylar. 3. Bir 
kezlik olan, bir daha yinelenemeyen ruh olayları. Felsefede: 1. (Geniş anlamında) a. Doğru-
dan doğruya olan bilinç içeriği, b. Bilinç olayı, bilinç edimi (Husserl’in yönelmişlik yaşantısı 
– ‚intentionales Erlebnis’), c. Bir şeye yönelmiş duygu. 2. Soyut düşünce ve kurama karşı,
ben’in dünya ile doğrudan doğruya karşılaşması; gerçeklikle dolaysız bağlantı kurması.“ 

92 Im Online-Wörterbuch myDictionary: www.mydictionary.de (18.11.2010) findet sich zudem 
der Eintrag hayatını değiştiren yaşantı „Schlüsselerlebnis“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA İNAN UND DAS SUFFIX -İNTİ 219 

schnitt, Teil des Lebens, Lebensphase (mit den dazugehörigen Erlebnissen)“.93 
Mit dieser Verwendung passt unser Lexem gut in die semantische Ebene „Teil ei-
nes Ganzen, Rest“ etc., die ja einer Vielzahl von –inti-Bildungen zueigen ist. 
Auch unter diesem Aspekt kann Mustafa İnans Ansicht weder verifiziert noch 
falsifiziert werden: Nicht nur lässt uns der – nicht zuletzt durch die recht willkür-
liche Verteilung von Suffixen innerhalb der Sprachreform entstandene – „seman-
tische Wirrwarr“ von –inti im Stich94: Ob ein „Lebensabschnitt“ als negativ oder 
positiv empfunden wird, ist und bleibt eine subjektive Wahrnehmung, die auf 
persönlicher Lebenserfahrung beruht. Ich hoffe jedenfalls, dass Erika unseren 
gemeinsamen Lebensabschnitt (yaşantı) mit der „Türkischen Bibliothek“ als posi-
tiv empfindet und wünsche ihr und ihrem Mann für alle ihre weiteren yaşantılar 
von Herzen alles Gute! 

                                                                                          
93 Unser Lexem kann auch in ironischer Absicht verwendet werden, z. B. beim Anblick von 

munteren Sohbet-Runden, von denen Erika aus ihrer Istanbuler Zeit gerne erzählt: 
yaşantınız güzel „Ihr laßt’s Euch ja gutgehen …“. 

94 Vgl. auch Scharlipp, Untersuchungen, 124-125: „[yaşantı] ist einer der umstrittensten Neolo-
gismen; des Suffixes wegen, das Unvollständigkeit impliziert, schlägt Vâla Nûrettin die 
Bed[eutung] ‚Überleben’ vor …“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschichte und Literatur 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Babur als Literaturkritiker 

Claus Schönig, Berlin 

Einleitung 

Zu den vielen Interessen des Verfassers des Babur-name, Zahiruddin Muhammad 
Babur,1 gehört auch das an Literatur, besonders an zeitgenössischer Literatur. Wie 
üblich nimmt er auch hier kein Blatt vor den Mund und äußert sich in oft un-
verblümter Weise. Zwar ist er in den meisten Fällen um Objektivität und ein be-
gründetes Urteils bemüht, jedoch ist dies in Fällen, in denen seines Erachtens sei-
tens der Kritisierten gewisse Grundregeln verletzt wurden, nicht wirklich sicher-
gestellt; dies gilt besonders im Fall seines (im wahrsten Wortsinn) Todfeindes, des 
Usbekenführers Muhammad Šaybani. Der vorliegende Artikel versucht, die wich-
tigsten literaturkritischen (und literaturhistorischen) Bemerkungen Baburs zu-
sammenzufassen. Die Frage nach seinem eigenen Schaffen, nach der in Baburs 
Umgebung gelesenen Literatur oder welche Literatur er zu den verschiedensten 
Anlässen in seinen Memoiren außerhalb seiner literaturkritischen Bemerkungen 
zitiert, müssen hier unbehandelt bleiben. 

Das Material 

Das Material, das wir betrachten wollen, ist sehr heterogen. Es umfasst Dichterbio-
graphien in der Passage über Sultan Husayn Mirza von Herat (1469-1506), Bemer-
kungen über dichterische Betätigung verschiedener Länge in anderen Biographien, 
Erwähnungen von Literaten in Milieubeschreibungen sowie Bezugnahme auf Lite-
ratur durch Zitate in verschiedenen Textsorten (historische Erzählung, Milieube-
schreibung, Personenbeschreibung, Biographie, eingestreute Episode). Das Material 

1  Da die Eigenheiten der arabischen Schrift im Rahmen dieses Aufsatzes meist keine Rolle 
spielen, wird in vielen Fällen (auch bei Zitaten in Tschagataisch) eine vereinfachte Transkrip-
tion, die turkologischen Bedürfnissen genügt, gewählt. Nur dort, wo entsprechende Genau-
igkeit gefordert ist, wird genau transkribiert. Dies gilt auch etwa für Bezeichnungen arabisch-
persischer Dichtformen. Für den des Tschagataischen nicht mächtigen Leser werden Hinwei-
se auf die deutsche Übersetzung von Stammler gegeben (Zahiruddin Muhammad Babur, 
Die Erinnerungen des ersten Großmoguls von Indien. Das Babur-nama, ins Deutsche übertragen 
mit einem Vorwort von Wolfgang Stammler, Zürich 1988), die viele ihrer Mängel der ihr als 
Vorlage dienenden oft mangelhaften Übersetzung von Jean-Louis Bacqué-Grammont (Le li-
vre de Babur, Paris 1980) verdankt; die betreffenden Stellen in der (ebenfalls mitunter zwei-
felhafte Übersetzungen und Transkriptionen aufweisenden) Edition von Wheeler M. Thack-
ston (Zahiruddin Muhammad Babur Mirza, Baburnama, Parts I-III, Turkish Transkription, 
Persian Edition and English Translation, Harvard 1993) sind über die auf den Haidarabad-
Kodex bezogenen Seitenangaben leicht zu finden, falls nicht ohnehin angegeben. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CLAUS SCHÖNIG 224 

reicht von ausführlichen Bemerkungen zum Werk einzelner Autoren sowohl auf 
der formalen (im Zusammenhang mit einer Selbstrezension)2 als auch auf inhaltli-
cher Ebene (angereichert mit biographischen Informationen und illustrierenden 
Episoden) hin zur lapidaren Erwähnung meist dichterischer Aktivität bzw. Gegen-
wart oder Abstammung eines Dichters. Manche der Darstellungen werden mit Zi-
taten der gerade besprochenen Person illustriert. Als Verfasser verschiedener Arten 
von Literatur erscheinen: islamische Rechtsgelehrte, Šayxulislam, Mullas, sonstige 
Würdenträger, (anonyme) Astronomen, professionelle Dichter und gebildete Hob-
by-Dichter wie Emire, Prinzen, Sultane und Chane sowie Babur selbst.3  

Das Bild, das uns Babur von Literatur vermittelt, gibt auch einen Einblick in 
die damaligen gesellschaftliche(n) Rolle(n) von Literatur. Hierher gehört, dass das 
Dichten (auf Persisch und Tschagataisch), zumindest wenn man aus den „zivili-
sierten“ Gegenden von Mawarannahr und Chorassan (beide timuridisch) kam, 
eine durchaus verbreitete „Kulturübung“ war. Die Tatsache, dass sie dichteten, 
wird bei Sultanen, Prinzen und Emiren, im selben Kontext behandelt wie ihre 
kriegerischen Leistungen, bei Geistlichen, Wissenschaftlern und anderen im sel-
ben Kontext wie die Erfüllung ihrer jeweiligen beruflichen Aufgaben. Dies ist na-
türlich zunächst nur Baburs Sichtweise – doch genau dies stützt ja die Relevanz 
seiner Bemerkungen: er erweist sich auch auf vielen anderen Gebieten als wacher 
und in vielen Fällen um Objektivität bemühter Beobachter und kritischer Geist 
und (schließlich als pâdišâh) hat aufgrund seiner Biographie die von ihm vertre-
tenen literaturkritischen Position durch eigene Initiative oder Einfluss auf seine 
Umgebung befördert – wie auch dieser Aufsatz zeigt (neben vielen anderen Wer-
ken über tschagataische Literatur, die sich natürlich auch und mitunter vor allem 
der im Babur-name enthaltenen Informationen bedienen). 

Was erfahren wir nun über den Umgang mit Literatur zu Baburs Zeiten? Ba-
bur und seine Entourage waren zweisprachig (persisch-tschagataisch), und so 
dichtete und rezitierte (sang) man auch auf beiden Sprachen, was anlässlich eines 
weinseligen Ausflugs eindrucksvoll dokumentiert wird (249b/dt. 6384). Offenbar 
war unter den Dichtungsbegeisterten zu Baburs Zeiten das Verfassen von Chro-
nogrammen eine Mode, d. h. von Schriftzügen, bei denen der aufaddierte Zah-
lenwert der arabischen Buchstaben das Datum eines Ereignisses angibt. Zum Tod 

2   Im Zusammenhang mit der Erwähnung eines eigenen Gedichts, das er in seiner Jugend 
verfasste, als er noch über nur geringe Kenntnis der Dichtregeln verfügte, erfahren wir, dass 
„aus Gründen der Zweckmäßigkeit die türkischen Worte [besser: Buchstaben] ‚ta’ und ‚da’ 
ebenso wie ‚ghayn’, ‚qaf ’ und ‚kaf ’ miteinander austauschbar sind.“ (280; 907). In Anm. 
188 weist Stammler darauf hin, dass es sich bei den Bezeichnungen um arabische Buchsta-
ben handelt. 

3  Zu Baburs literarischem Schaffen siehe etwa János Eckmann, „Die tschaghataische Litera-
tur“, Philologiae Turcicae Fundamenta II, 304-402, hier 370 ff., oder Ija Vasil’evna Stebleva, 
Semantika gazeli Babura, Moskva 1982. 

4   Alle deutschen Übersetzungen sind aus Stammler, Das Babur-nama. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BABUR ALS LITERATURKRITIKER 225 

Ulugh Begs und seines vatermörderischen Sohnes Abdullatif Mirza werden drei 
auf die historischen Ereignisse bezugnehmende persische Gedichte ohne Auto-
renangabe zitiert;5 das dritte dieser Gedichte enthält in der letzten Zeile das 
Chronogramm von Abdullatif Mirzas Tod (und hier spielt die genaue arabische 
Transkription wirklich eine Rolle) Bâbâ Ḥusayn kušt ‚Baba Husayn erschlug ihn’ 
(50b/dt. 182) = Jahr 853 der Hidschra.6 Weiterhin fand Šayx Zayn nach dem Sieg 
über den Rajputenführer Rana Sangha (Rana Sangram Singh) das Chronogramm 
fatḥ-i pâdišâh-i islâm (‚Sieg des Herrschers des Islam’ (325a/dt. 787 f.), ebenso und 
unabhängig von ihm auch Mir Gesu; dieser Zufall wiederholt sich beim Chro-
nogramm anlässlich der Eroberung von Dipalpur, wo beide die Worte vasaṭ-i 
šahr-i rabîʿuʾl-avval (‚Mitte des Monats Rabiʾulavval’) fanden. Auch die Geburt 
von Baburs Sohn Humayun wird mit Chronogrammen gewürdigt. So fand der 
Dichter Mavlana Sayyidi das Chronogramm Sulṭân Humayûn Xân, eine anderer, 
weniger bekannter und namentlich nicht genannter Dichter fand Šâh-i fîrûzqadr 
(‚durch Gewalt siegreicher König’) (215b/dt. 537). 

Auch an satirischer Umdichtung überlieferter Literatur erfreute man sich. An-
lässlich der Beschreibung des Vergnügungsviertels Gulkana (dt.: Gülgine) von Sa-
markand zitiert Babur eine auf dieses Viertel in Persisch verfasste Parodie eines Ha-
fiz-Verses: „Oh, glückliche Zeiten, wo sorglos / wir weilten in Gülgine / Manch ei-
nen Tag im Kreise ruchlosen Gesindels“ (128b/dt. 346, 910).7 Wie er eingesteht, 
hat er auch selbst scherzhaft-satirische Verse verfasst, bis ihm beim Abfassen des 
Mubîn8 der Gedanke kam, dass es dumm sei, eine Sprache, die über so viele schöne 
Worte verfügt, für „hässliche“ Sätze zu gebrauchen. Als Babur dann einmal seine 
Vorsätze vergisst und wieder ein Scherzgedicht verfasst, wird er prompt krank, ge-
lobt endgültige Besserung und fasst seine Reue in Gedichtform (253a/dt. 647 f.). 

Babur als Berichter dürrer Fakten  

Mit etlichen seiner Angaben erweist sich Babur eher als Literaturhistoriker denn 
als Literaturkritiker. Im Folgenden wird kurz ein Überblick über diese irgendwie 
                                                                                          
5   Überhaupt liebt Babur das Kommentieren von Situation mit Hilfe von Gedichten, etwa 

auch der Schwierigkeiten, die ihm der Verzicht auf Wein bereitet, siehe: may tarkini qïlġalï 
parîšān dur men / bilmän qïlur išimni u ḥayrān dur men / el barča pašîmān bolur u tawba qïlur / 
men tawba qïlïp men u pašîmān dur men. ‚Seit ich dem Wein entsagte, bin ich verwirrt / ich 
weiß nicht, was ich tue, und ich bin durcheinander / alle Leute bereuen und bekehren sich 
/ ich habe mich bekehrt und bereue.’ (360b). 

6   Siehe auch Stammler, Das Babur-nama, 926, Anm. 147. 
7   Thackston, Baburnama II, 265, gibt ay xwaš ān vaqt ki bepāusar ayyāmî čand / sākin-i Gulka-

na būdīm ba badnāmî čand und übersetzt (264): „How happy that time when, unbridled and 
unconstraint, we spent a few days in Gulkana with persons of ill repute.“ 

8   Eine Abhandlung Baburs in Mesnevi-Form über das islamisches Gesetz nach hanefitischer 
Deutung, siehe Eckmann, „Die tschaghataische Literatur“, 372; Eckmann gibt Mubayyin 
bzw. Mubayyan (letzteres nach Köprülü), Stammler, Das Babur-nama, (960, Anm. 391) hat 
„Mubîn oder Mubayyan“, Thackston, Baburnama III, 541, hat Mubîn. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CLAUS SCHÖNIG 226 

literaturhistorisch interessanten aber eher knappen Bemerkungen aus Milieube-
schreibungen und Emirsbiographien zum Thema Literatur gegeben. 

So erwähnt er in der großen Milieubeschreibung von Ferghana bei der Teilbe-
schreibung von Marghinan, dass der Autor der Hidâya aus dem zu Marghinan 
gehörigen Dorf Rišdan kommt (3b/dt. 87);9 sein Werk über islamisches Recht 
stehe bei den Angehörigen der hanefitischen Rechtsschule in hohem Ansehen, 
was in der Beschreibung Samarkands im Zusammenhang mit der Erwähnung 
anderer islamischer Gelehrter erwähnt wird (45a/dt. 172). Ebenfalls in der Fer- 
ghana-Passage wird der Dichter Asîruddîn Axsîkatî erwähnt, der aus Axsi kommt, 
das früher Axsikat geheißen habe (4b/dt. 89). 

In der Samarkand-Beschreibung wird Šayx Abû Manṣûr10 erwähnt. Er stammte 
ursprünglich aus dem Samarkander Viertel Mâturîd, deswegen heißt die von ihm 
begründete Schule Mâturîdiyya, im Gegensatz zur Ašʿariyya (45a/dt. 172).11 Hier 
erscheint auch Xvâǰa Ismâʾîl, der Verfasser des Saḥîḥ-i Buxârî, der aus Transoxani-
en stammte (45a/dt. 172).12 

Von einem gewissen Darvîš Beg erfahren wir aus den Emirsbiographien in der 
Personenbeschreibung Sultan Ahmad Mirzas, dass er sich auf Musik verstand, 
mehrere Instrumente spielte und Neigungen zur Poesie hatte (21a-b/dt. 123). Von 
einem Emir Sultan Husayn Mirzas, Mîrzâ Aḥmad ʿAlî Fârsî Barlas, weiß Babur zu 
berichten, dass er ein talentierter Mann und in der Dichtkunst bewandert war, aber 
selbst nicht dichtete (172a/dt. 440) Ein anderer Emir Sultan Husayn Mirzas, Ḥasan 
ʿAlî Ƕalayir, dichtete meisterliche Kasiden unter dem Namen Tufaylî. Er stieß zu 
Babur, als dieser Samarkand eroberte, und widmete ihm in den fünf, sechs Jahren 
seines Dienstes manch schöne Kaside. Als Mensch war er allerdings skrupellos, ver-
schwendungssüchtig, ein Liebhaber schöner Knaben, der Würfel und der Brettspie-
le (174b-175a/dt. 445 f.). Ein Dichter Sultan Husayn Mirzas, ʿAbdullâh Masnavîgûy, 
der unter dem Namen Hâtifî schrieb, stammte aus Jam, war ein Schwestersohn Ƕa-
mis und dichtete (wie sein Beiname ausdrückt) Mesnevis. In Anlehnung an das 
Haft Paykar des Nîẓâmî schrieb er ein Haft Manẓar, sein Temür-nâme lehnt sich an 
das Alexanderbuch Nîẓâmîs an. Sein angeblich bekanntestes Mesnevi, Laylâ-u 
Maǰnûn, sei jedoch überschätzt (180b/dt. 458).13 Ein weiterer Dichter Sultan Hu-
sayn Mirzas, Mîr Ḥusayn Muʿamâʾî, hat (wie sein Beiname sagt) sein ganzes Leben 
der Kunst des Rätselstellens gewidmet, die er einzigartig beherrschte. Babur be-
scheinigt ihm ein bescheidenes, anspruchsloses Wesen ohne jede Spur von Bosheit 
(180b/dt. 458) Ein weiterer Dichter Sultan Husayn Mirzas, Mullâ Muḥammad Ba-
daxšî, stammte aus Iškemiš, das gar nicht in Badaxšan liegt. Er trat noch in Samar-
kand in Baburs Dienste und war im Umgang angenehm. Seine Werke sollen nicht 

9   So wird er auch als al-Marghînânî in EI2 VI (557 f.) verzeichnet. 
10  Siehe EI2 VI (846 ff.) unter al-Mâturîdî. 
11  Siehe dazu etwa EI2 I (694 f.). 
12  Siehe etwa EI2 I (1296 f.). 
13  Siehe Jan Rypka, Iranische Literaturgeschichte, Leipzig 1959, 276. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BABUR ALS LITERATURKRITIKER 227 

die Qualität der Werke anderer Dichter Sultan Husayn Mirzas erreicht haben. Er 
schrieb eine Abhandlung über Rätsel, aber seine eigenen Rätsel waren nicht sehr 
gelungen. (181a/dt. 458) Ein weiterer Dichter Sultan Husayn Mirzas, Yûsuf Badîʾî, 
scheint Babur nur dem Namen nach bekannt gewesen zu sein, denn er drückt sich 
indirektperspektivisch so aus, dass dessen Kasiden nicht schlecht gewesen seien 
(qaṣîdanï yaman aytmas ekändur, 181a/dt. 459). Ein weiterer Dichter Sultan Husayn 
Mirzas, Âhî, der „später“ (songralar) im Dienst von Ibn-i Husayn Mirza stand, ver-
fasste schöne Ghasele und hat auch einen Divan hinterlassen. (181a/dt. 459) Ein 
weiterer Dichter Sultan Husayn Mirzas, Šâh Ḥusayn Kâmî, wird von Babur als 
„nicht schlecht“ (yaman emäs) bewertet. Babur scheint sein Werk nicht wirklich ge-
nau zu kennen, denn er erwähnt seine Ghasele, während er sich nicht sicher ist, ob 
auch ein Divan vorliegt (181a/dt. 459) Ein weiterer Dichter Sultan Husayn Mirzas, 
Ahlî, war ein Mann aus dem Volk, der einen Divan verfasste; seine Verse beurteilt 
Babur ebenfalls als nicht schlecht (181b/dt. 460).14 Ein Ringkämpfer Sultan Hu-
sayn Mirzas, Muḥammad Bû Saʿîd, war sehr angenehm im Umgang und hatte alle 
möglichen Begabungen. Er schrieb ebenfalls Verse und komponierte; Babur er-
wähnt besonders einen guten (yaxšï) Gesang auf čârgâh-Art (182b/dt. 462 f.). 

Ein Dichter Sultan Husayn Mirzas, Mavlânâ ʿAbdurraḥmân Ƕâmî, galt als ein 
Ausbund an Wissen um heilige und weltliche Dinge15. Er war der größte der Hof-
dichter; nach ihm kamen Šayxim Suhayli und Hasan Ali Tufayli Ƕalayir. Erstaunli-
cherweise wird er nicht weiter kommentiert, was wohl damit zusammenhängt, dass 
sein Werk ohnehin als bekannt gilt (179a-b/dt. 455).16 

Auch manche Rechtsgelehrte und ihre Werke werden näher beleuchtet. Ein Šay-
xulislam Sultan Husayn Mirzas, Mullâ ʿAbdulġafûr Lâr Mavlânâ, war ein Schüler 
Ƕamis und ein hochgebildeter, bescheidener und anspruchsloser Mann. Er hatte in 
Gegenwart seines Lehrers den größten Teil von dessen Dichtungen vorgetragen 
und eine Art Kommentar zu Nafaḥâtuʾl-Uns („Hauche der Vertrautheit“)17 verfasst, 
d. h. zu einer 1478 entstandenen Sammlung von 582 Heiligenviten (178b/dt. 453 f.; 
siehe auch 942, Anm. 284). Ein anderer Šayxulislam Sultan Husayn Mirzas, Qâẓî 
Ixtiyâr, ist der Verfasser einer hervorragenden persisch geschriebenen Abhandlung 
über Rechtsprechung. Außerdem stellte er eine Sammlung von Koranversen ähnli-
cher Bedeutung zusammen, um ihren Sinn zu beleuchten (179a/dt. 454). 

Auch naturwissenschaftliche Literatur wird erwähnt. Anlässlich der Erwähnung 
der körägän-Tafeln18 macht Babur einen kleinen Exkurs sozusagen in die astro-
nomisch-astrologische Fachliteratur. Diese astronomischen Tafeln wurden auf  
 

                                                                                          
14  Siehe Rypka, Iranische Literaturgeschichte, 276. 
15  Stammler, Das Babur-nama, 451. 
16  Siehe Rypka, Iranische Literaturgeschichte, 276 ff. 
17  Siehe Rypka, Iranische Literaturgeschichte, 278. 
18  Dabei ist körägän mongolisch, bedeutet ‚Schwiegersohn’ und ist ein Titel Timurs des Lah-

men. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CLAUS SCHÖNIG 228 

Anweisung von Ulugh Beg zusammengestellt und sind zu Baburs Zeiten noch 
immer „auf der (ganzen) Welt“ (ʿâlamda) in Gebrauch; angeblich benützt man 
selten andere Tafeln. Davor benutzte man die ilchanischen Tafeln, die Xvâǰa 
Naṣîr Tûsî19 auf Geheiß des Ilchans (besser: El-xan) Hülägü in Maragha angefer-
tigt hatte. Vorher gab es die maʾmunischen Tafeln, die vom Kalifen al-Maʾmûn in 
Auftrag gegeben wurden (46b-47a/dt. 175 f.). 

Babur wird konkreter 

In manchen Fällen bequemt sich Babur, den jeweils vorgestellten Autor mit einer 
Probe seines Werks vorzustellen. Dies geschieht vor allem dann, wenn er dem je-
weiligen Autor zumindest ein gewisses Talent zuerkennt oder sein Werk sonst wie 
bemerkenswert findet. 

Von einem der Emire Omar Šayx Mirzas (Baburs Vater), Ḥasan Yaʿqûb Beg, wird 
ein persisches Distichon zitiert, das so wiedergegeben werden kann: „Come back, 
O phoenix , for without the parrot of your down / the raven is about to carry away 
my bones“ (13b).20 Einer der Emire Sultan Ahmad Mirzas, Aḥmad Ḥâǰǰî Beg, der 
unter dem Namen Vafâʾî verfasste einen Divan und war ein Förderer von Navaʾi, 
als dieser vom Timuridenherrscher Abu Said nach Samarkand verbannt war. Nach 
Babur waren seine Gedichte gar nicht schlecht, und so zitiert er die im Original 
persischen Zeilen: „I’m drunk, muhtasib. Leave me alone today. / Chastise me on a 
day you find me sober“ (21a).21 Ein Sohn Sultan Mahmud Mirzas, Baysonġor 
Mîrzâ,22 liebte den Wein, war großherzig, gerecht und außerdem in Kalligraphie 
und Malerei begabt. Auch er dichtete schöne Verse, die aber nicht für einen Divan 
ausreichen; er wird mit folgenden (im Original persischen) Zeilen zitiert: „Like a 
shadow I stumble and fall from weakness. / If I don’t lean against a wall I fall 
down“ (68b). Angeblich waren seine Gedichte in fast allen Häusern von Samar-
kand zu finden.23 

Einer der vierzehn Söhne Sultan Husayn Mirzas, Šâh Ġarîb Mîrzâ, dichtete un-
ter dem Namen Ġurbatî auf Persisch und Türkisch, so etwa die persischen Zeilen: 
„I spied a beauty in the lane and became mad for her. / What is her name? Where 

19  Siehe etwa EI2 X, 746 ff. 
20  Übersetzung nach Thackston, Baburnama I, 26; siehe auch die weniger gelungene Überset-

zung nach Bacqué-Grammont bei Stammler, Das Babur-nama, 107. 
21  Übersetzung nach Thackston, Baburnama I, 41; siehe auch Stammler, Das Babur-nama, 121. 

Zu diesem dichtenden Emir siehe auch Eckmann, „Die tschaghataische Literatur“, 330; 
nach ebenda, 725, hat er 1484 das Werk Raunaq al-islâm (‚Pracht des Islams’) verfasst, das 
nach Abulghazi Bahadur Xan (1603-1663) unter den Türkmenen sehr verbreitet war. 

22  Oft als Baysunġur Mîrzâ wiedergegeben; nicht zu verwechseln mit einem seiner dichtenden 
timuridischen Ahnen, siehe Eckmann, „Die tschaghataische Literatur“, 319 f. und 326. 

23  Übersetzung nach Thackston, Baburnama I, 141; siehe auch Stammler, Das Babur-nama, 
219 f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BABUR ALS LITERATURKRITIKER 229 

does she live? I do not know her house.“ (166a).24 Er war lahm und missgestaltet, 
aber von gutem Wesen; sein Vater machte ihn zum Statthalter von Herat; er ver-
schied kinderlos noch vor seinem Vater. Ein weiterer Sohn Sultan Husayn Mirzas, 
Muḥammad Ḥusayn Mîrzâ, soll als Dichter einiges Talent gehabt haben, so dass er 
die persischen Zeilen zitiert: „Covered with dust, whom are you hunting down? / 
Drenched in sweat, into whose warm heart have you penetrated?“ (166b).25 Er soll 
gemeinsam mit dem Safaviden Šah Ismaʾil im Irak eingekerkert worden sein, wo-
bei er zum dessen Schüler und damit zum (schiitischen) „Ketzer“ wurde, der in 
Astarabad starb. Vielleicht fällt deshalb Baburs Urteil derart aus, dass von ihm, 
obwohl der Tapferkeit gerühmt, keine Tat existiert, die der Aufzeichnung wert wäre. 
Für den ältesten Sohn Sultan Husayn Mirzas, Badîʿuzzamân Mîrzâ,26 hat ein gewis-
ser Mullâ Muḥammad Tâlib Muʿamâʾî (‚der Rätselmacher’) folgende persische Zeilen 
über die Zitadelle von Kabul gedichtet: „Drink wine in Kabul citadel, send round 
the cup again and again, / for there is both mountain and water, both city and 
countryside“ (129a).27 Ein Emir Sultan Husayn Mirzas, Šayxïm Beg, wurde von der 
Bevölkerung Šayxïm Suhaylî genannt, weil er unter dem Namen Suhaylî dichtete. Er 
soll phantastische, schreckenerregende Verse gedichtet haben und hinterließ einen 
Divan und mehrere Mesnevis. Folgender (persischer) Vers wird zitiert: „On the 
night of grief the whirlpool of my cries swept the celestial spheres away. / The drag- 
on of my torrential tears carried off the inhabited quarter of the world“ (174a). Es  
wird erwähnt, dass der Dichter Ƕami darauf gesagt habe: „Macht Ihr Verse oder 
wollt Ihr die Leute erschrecken?“ (174a).28 

Babur wird kritisch 

An manchen Stellen bezieht Babur im Guten wie im Schlechten Position zur Pro-
duktion verschiedener Autoren. Ohne Ansehen der Person äußert er seine Kritik, 
die oft auch argumentativ untermauert wird. So war Sulṭân Ḥusayn Mîrzâ, der Ti-
muridenherrscher von Herat, war laut Babur dichterisch durchaus begabt. Er dich-

                                                                                          
24  Übersetzung nach Thackston, Baburnama II, 343; siehe auch Stammler, Das Babur-nama, 

427, der den Dichternamen fälschlich als „Gharîbî“ angibt. 
25  Übersetzung nach Thackston, Baburnama II, 345; siehe auch Stammler, Das Babur-nama, 

428 f. 
26  Während Šâh varîb Mîrzâ und Muḥammad Ḥusayn Mîrzâ im Babur-name als Dichter er-

wähnt werden, gibt Babur keinen Hinweis auf die dichterische Betätigung des ältesten 
Sohnes von Sultan Husayn Mirzas, Badîʿuzzamân Mîrzâ, der auch in den Biographien der 
Kinder von Sultan Husayn Mirza nur knapp erwähnt wird, vielleicht, weil er im weiteren 
Verlauf der historischen Erzählung oft erscheint. Während diese beiden Söhne Sultan Hu-
sayn Mirzas bei Eckmann, „Die tschagataische Literatur“ (etwa 360f.) erwähnt sind, fehlt 
dort Muḥammad Ḥusayn Mîrzâ.  

27  Übersetzung nach Thackston, Baburnama II, 265; siehe auch Stammler, Das Babur-nama, 
347. 

28  Übersetzungen nach Thackston, Baburnama II, 361) bzw. Stammler, Das Babur-nama, 444. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CLAUS SCHÖNIG 230 

tete unter dem Namen Ḥusaynî eine Gedichtsammlung, die nicht schlecht sei, 
wenn auch durchweg im gleichen Versmaß gehalten (164b).29 Ein Emir Sultan Hu-
sayn Mirzas, Xvâǰa ʿAbdullâh Murvârîd, war zuerst ṣadr.30 Er spielte hervorragend 
Hackbrett (qânûn) und hatte eine eigene Methode, die Saiten zu zupfen. Weiter 
war er Kalligraph, ein guter Briefeschreiber und Dichter, der den Namen Bayânî 
benutzte; seine dichterischen Fähigkeiten reichten allerdings nicht an seine übrigen 
Begabungen. Er liebte sündhafte Genüsse, in deren Folge er erkrankte; offenbar an 
Armen und Beinen gelähmt siechte er mehrere Jahre dahin (175a). Einer der Dich-
ter Sultan Husayn Mirzas war Âṣafî, der sich so nannte, weil er Sohn eines Wesirs 
war.31 Babur, der ihn in Chorassan kennenlernte, bescheinigt seinen Gedichten 
(fast nur Ghasele) „Farbe und Gefühl“ (rang-u mufîd), doch sie vermittelten keine 
„Leidenschaft und Begeisterung“ (ʿišq-u ḥâl). Weiterhin vermutet Babur, Asafi habe 
sich mit der Bemerkung, er wolle keinen Divan zusammenstellen, unzutreffend 
der Bescheidenheit rühmen wollen, denn dies erledigten sein jüngerer Bruder und 
nahe Verwandte (179b). Ein weiterer Dichter Sultan Husayn Mirzas, Sayfî aus 
Buchara, war auch Mulla; um dies zu unterstreichen, habe er mitunter die Liste der 
Bücher präsentiert, die er gelesen hatte. Er verfasste zwei Divane, von denen einer 
vom Nutzen des Handwerks handelt. Dazu kommen zahlreiche Gleichnisse (ma-
sal), aber kein Mesnevi; der programmatische Verzicht des Dichters wird in einem 
persischen qiṭʿa begründet, das Babur zitiert: „Although mathnawi is the stock in 
trade of poets, / I consider the ghazal obligatory upon myself. / If there are five  
lines that are pleasing / they are better than the two Khamsas“.32 Sayfis persisch ge- 
schriebenes Werk über die Dichtkunst findet nicht die Gnade Baburs, da die wich-
tigen Dinge darin zu knapp oder gar nicht, die unwichtigen aber in aller Breite be-
handle. Er war ein großer Trinker, der betrunken sehr unangenehm werden konnte; 
er besaß auch Kraft in seinen Fäusten (180b). Ein Šayxulislam Sultan Husayn Mir-
zas, Mîr ʿAṭâʾullâh aus Mašhad, verfasste auf Persisch eine Abhandlung über Reim-
kunst. Nach Babur besteht ein wesentlicher Fehler darin, dass die Beispiele sämt-
lich eigenen Gedichten entnommen sind und die Erklärungen jedes Mal mit den 
Worten beginnen „Wie man in den folgenden Versen Ihres ergebenen Dieners be-
obachten kann ...“.33 Die Arbeit ist aber durchaus verdienstvoll und gelungen, was 
auch seine Gegner anerkennen. Eine weitere Abhandlung Badayiʿ al-sanayiʿ (‚Wun-
der der (Dicht-)Kunst‘) erhält sogar das Prädikat sehr gut (xaylî yaxšï) (179a). 

29  Siehe auch Eckmann, „Die tschaghataische Literatur“, 326 ff. 
30  Zu diesem Titel siehe EI2 VIII, 746 ff.; speziell für die Timuridenzeit siehe EI2 VIII, 750. 
31  Nach Âṣaf, in der islamischen Tradition der vorbildliche Wesir Sulaymans (Salomons); sie-

he auch Rypka, Iranische Literaturgeschichte, 276. 
32  Übersetzungen nach Thackston, Baburnama II, 375, bzw. Stammler, Das Babur-nama, 457 f. 
33  Übersetzung nach Stammler, Das Babur-nama, 454. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BABUR ALS LITERATURKRITIKER 231 

Babur geht ins Detail 

Zwei großen Dichtern seiner Zeit, die auch gleichzeitig erbitterte Konkurrenten, ja 
Feinde waren, widmet Babur eingehende Darstellungen: Mîr ʿAlî Šîr Navâʾî und 
Bannâʾî; hier weiß Babur auch einige Episoden zu berichten, siehe unten. Dabei 
wird auch der große Navaʾi mit recht massiver Kritik bedacht. Bannaʾi, der auch 
scharf kritisiert wird (er ist zum Erz- und Erbfeind Šaybani übergegangen), wird 
aber durchaus auch mit positiven Zügen gezeigt. 

Die Biographie von Mîr ʿAlî Šîr Navâʾî erscheint nicht in der Abteilung „Dich-
ter“, sondern innerhalb des Abschnittes über die Emire Sultan Husayn Mirzas 
(170b-171b).34 Navaʾi, der neben privatem Vermögen auch eine administrativ-
politische Karriere hatte und sich auch anderweitig hervortat, war ein Freund Sul-
tan Husayn Mirzas. Babur widmet ihm eine recht ausführliche Biographie35 und 
rezensiert dessen Werk. Er erwähnt sechs Mesnevis, von denen fünf als „Ant-
wort“ zur Chamse (des Nîẓâmî; xamsa ǰavâbïda) gedacht waren; sein Mesnevi Lisâ-
nuʾl-ṭayr sei im selben Metrum wie das Mantiquʾl-ṭayr (des namentlich nicht ge-
nannten ʿAṭṭâr) gehalten; genannt werden auch die Ghasel-Sammlungen: Ġarâyi-
buʾl-ṣiġar (‚Wunderdinge der Kindheit‘), Navâdiruʾl-šabâb (‚Wunder der Jugend‘), Ba-
dîʿuʾl-vasaṭ (‚Erstaunlichkeiten des Mannesalters‘) und Favâyiduʾl-kibar (‚Vorteile des 
Alters‘). Die Vierzeiler Navaʾis beurteilt Babur positiv. Navaʾi hat aber auch ziem-
lich schlechte und schwache Werke geschrieben, so seine Briefsammlung, die Babur 
als eine Imitation der Sammlung von Ƕami bezeichnet. Vernichtende Kritik erfährt 
Navaʾis Mîzânuʾl-awzân über die Prosodie, die sehr fehlerhaft ist (171a: bisyâr 
madxûl dur); so seien vier von vierundzwanzig Versmaßen falsch dargestellt. Im 
persischen Divan, den Navaʾi unter dem Namen Fânî gedichtet hat, sind nach Ba-
bur einige Verse nicht schlecht, die meisten sind aber platt und wertlos (171a: sust 
va firûd). Navaʾi hat auch einige gute musikalische Kompositionen aufzuweisen. 
Babur selbst hat Navaʾi nie persönlich getroffen, aber nach der zweiten Eroberung 
Samarkands (1500) Briefe mit ihm gewechselt, als Babur ihm ein Gedicht in Türkî 
schickte; die turbulente politische Entwicklung jedoch verhinderte die Fortführung 
der Korrespondenz. 

Bannâʾî stammte aus Herat und gehörte zunächst zur Dichterschar Sultan Hu-
sayn Mirzas (179b-180b).36 Laut Babur haben seine Ghasele Farbe und Begeiste-
rung (rang-u ḥâl). Weiterhin hat er einen Divan verfasst und auch Mesnevis. Mit ei-
nem Mesnevi zum Thema „Früchte“ (im mutaqârib-Versmaß) habe Bannaʾi sich 
keine Mühe gegeben. (455 f; 911) Als Šaybani die Stadt Herat eroberte, überließ er 

                                                                                          
34  Siehe Eckmann, „Die tschaghataische Literatur“, 329 ff., und Stammler, Das Babur-nama, 

437. 
35  Siehe dazu Claus Schönig, „Das Bild Navaʾis im Babur-name“, in: Barbara Kellner-

Heinkele/Sigrid Kleinmichel (Hg.), Mīr ʿAlīšīr Nawāʾī, Würzburg 2003, 37-45. 
36  Siehe Rypka, Iranische Literaturgeschichte, 274. Bei Eckmann, „Die tschaghataische Literatur“, 

366, wird er nur marginal erwähnt. Siehe auch Stammler, Das Babur-nama, 455 f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CLAUS SCHÖNIG 232 

alle Dichter und Künstler der Willkür Bannaʾis. Zur Illustration dessen, was dann 
folgte, zitiert Babur folgende (im Original persische) Zeilen aus Chorassan zu die-
sem Thema: „Except for Abdullah the donkey’s prick no poet today has seen the 
face of gold. / Bannaʾi craves gold from poets: perhaps he will get the donkey’s 
prick“ (206b).37 Wieder einmal zeigt Babur, wie sehr er die Kunst versteht, andere 
für sich reden zu lassen, wenn Unziemliches gesagt werden soll. 

Der Beziehung zwischen den Dichtern Bannaʾi und Navaʾi hat Babur einigen 
Raum gewidmet (179b-180b). Bannaʾi wurde wegen seiner Rivalität mit dem ein-
flussreichen Navaʾi in Herat schlecht behandelt. Schließlich zog er nach Aserbai-
dschan und Irak zu Yaʾqub Beg (Herrscher der Aq Qoyunlu, 1478-1490). Nach des-
sen Tod kehrte er nach Herat zurück, noch immer der alte Spötter. Die Konkurrenz 
zwischen beiden Dichtern ist Thema vieler Episoden, wie etwa die folgende: Na-
vaʾi streckt in einer Versammlung einmal seine Füße aus und berührt damit Ban-
naiʾs Hinterteil. Navaʾi bemerkte: „Man kann in Herat nicht einmal die Beine aus-
strecken, ohne an den Hintern eines Dichters zu stoßen“. Bannaʾi antwortete: 
„Und wenn Ihr Eure Füße wieder einzieht, werden sie auch an den Hintern eines 
Dichters stoßen“.38 Der verärgerte Navaʾi ließ ihn nach Samarkand schicken. Nun 
waren auch manche modischer Neuerungen nach Navaʾi als „à la Ališer“ (180a: 
naz-i ʿAlišîri at qoydïlar) benannt, so die Art, wie er ein Tuch gegen Ohrenschmer-
zen wickelte: diese wurde unter den Frauen von Herat zur Mode. Als Bannaʾi nach 
Samarkand ziehen musste, bestellte er sich beim Sattler einen neuartigen Packsattel, 
der dann ebenfalls als „à la Ališer“ bekannt wurde (180a-b). In einem Brief an sei-
nen Vertrauten Xvaǰa Kalan vom 9. Februar 1529 fügt Babur eine eigene Episode 
bei: als Bannaʾi in Navaʾis Gegenwart eine geistreiche Bemerkung machte, sagte 
Navaʾi, dass er ihm dafür sogleich sein Gewand schenken wolle, nur die Knöpfe 
würden ihn daran hindern. Bannaʾi antwortete, er solle die Knöpfe nicht beschul-
digen, es seien doch die Knopflöcher (siehe 360b). Babur beschäftigt sich dann in 
seiner afghanischen Phase damit, aus den vier Divanen Navaʾis eine Sammlung 
von Ghaselen, geordnet nach dem Versmaß, zusammenzustellen (248b). Babur 
und Bannaʾi begegneten sich, als Bannaʾi nach der usbekischen Eroberung Samar-
kands in Muhammad Šaybanis Diensten war. Als Babur Samarkand zum dritten  

37  Stammler, Das Babur-nama, 516, gibt: „Außer Abdullah, der dumm ist wie das Glied eines 
Esels, / Gibt’s heute keinen Poeten, der die Farbe des Goldes noch kennt. / Bannaʾi allein 
aber brennt vor Begier nach dem Gold des Poeten. / Umsonst! Was ihm daraus wird, ist so 
dumm wie des Esels Glied.“ Stammler (950, Anm. 336) bemerkt nach Annette Susannah 
Beveridge (The Babur-name in English (Memoirs of Bâbur), translated from the original Turki 
text of Zahiruʾd-din Muhammed Babur Pādshāh Ghāzī. London 1922), es handele sich 
hier um eine Anspielung auf eine persische Redensart: kîr-i xâr gereft, ‚ergreift des Esels 
Glied’ für fruchtlose Bemühungen. 

38  180a: ... bir kün šaṭranǰ maǰlisïda ʿAlîšîr Beg ayaqïnï uzatur. Bannâʾîning kötigä tegär. ʿAlîšîr Beg 
muṭâyaba bilä der kim ʿaǰab balâîst: dar Harî agar pây darâz mîkunî, ba kûn-i šâʿir mîrasad. 
Bannâʾî der kim agar ǰamʿ mîkunî ham ba kūn-i šâʿir mîrasad. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BABUR ALS LITERATURKRITIKER 233 

Mal eroberte, war Bannaʾi dort und machte Babur seine Aufwartung. Qasim Beg, 
ein Gefolgsmann Baburs, schickte ihn aus Mißtrauen nach Šahr-i Sabz, aber Babur 
erlaubte Bannaʾis Rückkehr. Er dichtete dann fortwährend Ghasele und Kasiden 
und widmete Babur ein Musikstück. Interessant ist die Art der Kommunikation 
zwischen Babur und Bannaʾi: Der Dichter beklagt seine Notlage in einem persi-
schen rubâʿî, Babur antwortet mit einem tschagataischen rubâʿî, was zu einer dank-
bar-erfreuten Antwort Bannaʾis in Form eines tschagataischen rubâʿî, in dem er den 
Reim des ersten Halbverses von Babur verwendet; schließlich dichte noch ein ge-
wisser Xvaja Abulbaraka Firaqi einen weiteren tschagataischen rubâʿî, der dann 
Bannaʾi als Antwort zugeht (87a-b/dt. 256 f.) 

Babur wird böse 

In manchen Fällen kann Babur nicht umhin, vernichtende Urteile zu fällen. Wenn 
er einfach mindere bis schlechte Qualität attestiert, unterbleiben oft nähere Hin-
weise und vor allem auch Zitate. Nur wenn der betreffende Autor inhaltlich gewis-
se Grenzen des guten Geschmacks überschreitet, äußerst sich Babur konkreter, 
auch mit Hinweisen auf den inkriminierten Inhalt; oft ist dabei der Ärger und die 
Aufregung Baburs über das jeweilige „Machwerk“ spürbar. 

Über die dichterische Produktion Sultan Mahmud Mirzas, eines Onkels väterli-
cherseits, äußert sich Babur deutlich: er besaß dichterisches Talent und hatte einen 
Divan verfasst, doch waren seine Verse sehr schwach und abgeschmackt (sust-u 
bîmaza), und so kommt Babur zu dem Schluss: andaq šiʿr aytqandïn aytmaġan yaxšï-
raq.39 Dieser Onkel ist Babur überhaupt zuwider, er beschreibt ihn zwar als fähigen 
Verwalter, aber auch als einen ständig Wein trinkenden abgefeimten Päderasten, 
vor dem bartlose Jünglinge niemals sicher sein konnten (26a). 

Einer der ṣudûr (Plural von ṣadr, siehe Fn. 23) Sultan Husayn Mirzas, Mîr Sarbi-
rahna, ein Mann von gefälligem Wesen und Redebegabung, dessen Urteil von 
Künstlern und Dichtern in Chorassan geachtet war. Er selbst aber verschwendete 
seine Lebenszeit damit, sich an einem Werk „in der Art von Amir Hamzas Kasi-
den“ zu versuchen, das überlang und versponnen sei und jeder Vernunft und Na-
tur zuwiderliefe.40 

Ein anderer ṣadr Sultan Husayn Mirzas, Kamâluddîn Husayn Gâzargâhî, war ein 
Pseudo-Sufi, der sich in der Umgebung Navaʾis aufhielt und in diesem Kreis derje-
nige mit der vornehmsten Abkunft war. Diese Abkunft ist laut Babur auch der ein- 
 
                                                                                          
39  Hier gebe ich Stammlers Übersetzung, Das Babur-nama, 132: ‚... so ist es besser, darüber zu 

schweigen, als auch nur einen von ihnen hier vorzutragen.’) den Vorzug vor der Thack-
stons, Baburnama I, 51: ‚He composed so much that it probably would have been better if 
he had composed less.’ 

40  177b: Amîr Ḥamza qaṣîdasïnïng muqâbalasïda ʿumrî dâyiʿ qïlïp uzun uzaq yalġan qiṣṣa baġlaptur. 
Bu amr muxâlif-i tabʿ-u ʿaql dur. Siehe auch Stammler, Das Babur-nama, 448 f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CLAUS SCHÖNIG 234 

zige Grund für seine Karriere, da er darüber hinaus keine Verdienste aufweisen 
konnte. Entsprechend fällt dann auch die Rezension seines dichterischen Werks 
Maǰlisuʾl ʿuššâq (‚Versammlung der Liebenden’) aus, die er im Namen Sultan Hu-
sayn Mirzas schrieb. Schon dies erbost Babur und er merkt weiter an: „Nicht min-
der einfältig war es, im Vorwort zu schreiben: ‚Dies ist Sultan Husayn Mirzas ei-
genhändig geschriebenes und verfasstes Werk’, wie es töricht war, wenn er im weite-
ren Fortgang des Buches den einzelnen Gedichten und Oden die Bemerkung vor-
anstellte ‚Geschrieben vom Verfasser des Werks’, obgleich diese Gedichte von ihm 
selbst verfasst waren.“ Inhaltlich ist sein Werk „eine schwache, verleumderische 
Schrift voll abgeschmackter Lügen bis hin zu Stellen, die an Ketzerei denken las-
sen“. Denn er kleidete Propheten und Heilige „in das allegorische Gewand der 
Liebe und gab jedem eine Geliebte zur Seite.“41 

Ein Dichter Sultan Husayn Mirzas, Muḥammad Ṣaliḥ, war laut Babur ein eher 
bösartiger und herzloser Mensch. Möglicherweise ist Baburs Wahrnehmung hier 
von der Tatsache beeinflusst, dass Muhammad Salih sich nach der Eroberung He-
rats durch Šaybani am Hof von diesem Erb- und Erzfeind Baburs aufhielt (der Sa-
lih zu allem Überfluss auch noch große Gunst zuteil werden ließ). Der Dichter, 
der auch auf Tschagataisch gedichtet hat, hat Šaybani ein Mesnevi im ramal-
Versmaß gewidmet, das allerdings sehr schwach und minderer Qualität (sust-u firûd) 
sei, so dass man den Glauben an Muhammad Salihs Talent verlieren könne. Die-
ses Talent, das Babur ihm immerhin bescheinigt, hat zu sehr schönen, anmutigen 
Ghaselen geführt, die (wie dann doch eingeschränkt wird) allerdings weniger ge-
fügt als schön seien (hamvârlïqï čâšnîsïča yoqtur). Muhammad Salih wird auch eines 
Zitats aus erwähntem Mesnevi gewürdigt, wohl auch deshalb, weil die Zeilen Be-
zug auf ein wichtiges Ereignis im Leben Baburs nehmen, den Verlust Ferghanas an 
Sultan Ahmad Tanbal (‚der Dicke’): boldï tanbalġa vaṭan Farġana / qïldï Farġananï 
tanbalxâna.42 

Ein weiterer Dichter Sultan Husayn Mirzas, Hilâlî, verfügte über ein gewaltiges 
Gedächtnis. Er verfasste gute Ghasele, einen Divan und ein Mesnevi im xafîf-
Versmaß mit dem Titel „Der König und der Derwisch“ (Šâh-u darvîš). Dieser Divan 
ist für Babur ein erheblicher Stein des Anstoßes. Sein Kommentar fällt entspre- 

41  Stammler, Das Babur-nama, 449; 176a-b: Bisyar sust va aksarï yalġan ve bîmaza yalġan bîa-
dabâna ḥarflar bitiptur. Andaq kim baʿzïdïn tavahumm-i kufr dur, nečük kim xaylî ambiyânï (Eu-
logie) va avliyânï ʿâšiqlïqqa mansûb qïlïp har qasïġa mašûq-u maḥbûbî paydâ qïlïptur. Yana bu 
ʿaǰab maǰâzî gûlâna amrî dur kim dîbâčada Sulṭân Husayn Mîrzâ „özümning tahrîr-u tasnîfï 
dur“ dep bitiptur. Kitâb arasïda keltürülgän Kamâluddîn Husaynnïng ašʿâr-u ġazaliyyâtïnïng bašï-
da tamâm „li-muḥarririhi“ bitiptur. 

42  „A fat man (tambal) settled in Fergana: / He turned Fergana into Tanbalkhana [„fat man’s 
house“]“ (Thackston, Baburnama II, 377). „Ein dicker Mann, Tambal, hat sich Ferghanas 
bemächtigt; / er hat Ferghana gemacht zu seines, des Dicken, Land“ (Stammler, Das Babur-
nama, 459). Tanbalxâna war die Bezeichnung Ferghanas wegen des Reichtums dieser Ge-
gend, siehe dazu auch Stammler, Das Babur-nama, 942, Anm. 288. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BABUR ALS LITERATURKRITIKER 235 

chend aus: „Obgleich einige seiner Distichen gut sind, ermangeln sie doch eines si-
cheren Gefüges und einer kräftigen Gestaltung. Wenn die alten Dichter von der 
Liebe und den Liebenden sprachen, stellten sie den Liebhaber stets als einen Mann 
und die Geliebte stets mit den Zügen einer Frau dar. Hilalî [sic!] aber verlieh dem 
Liebhaber die Züge eines Derwischs und der Geliebten die eines Königs. Die Verse, 
wo er den König reden und handeln lässt, zeigen diesen als einen schamlosen Ge-
spielen. Es ist eine Ungehörigkeit sonder gleichen, dass Hilalî [sic!] allein um sei-
nes poetischen Entwurfes willen einen jungen Mann als Sinnbild der Unsittlichkeit 
und Schamlosigkeit darstellt und dass er dies auch noch in der Gestalt eines jungen 
Königs tut.“.43 Hier spricht auch der mit beleidigte Standeskollege. 

Auch Baburs Erzfeind, der Usbekenführer Muḥammad Šaybânî, griff zur Feder. 
Dies merkt der aufgebrachte Babur anlässlich des Berichts über die Eroberung He-
rats durch Šaybani an. Zum einen verstieg Šaybani sich laut Babur dazu, Gelehrten 
Vorlesungen über den Koran zu halten und wollte die Schriften von Mulla Sultan 
Ali aus Mašhad verbessern. Nicht genug damit: „Von Zeit zu Zeit schrieb er einige 
geschmacklose und langweilige Verse, die er von der Kanzel herab verlesen und auf 
dem Markt anschlagen ließ und für die er von der Bevölkerung bereitwillig Ge-
schenke annahm.“44 Doch was kann man von jemandem erwarten, der sich „in al-
lem, was er tat, töricht, dumm, schamlos und wie ein Ungläubiger benahm“,45 wie 
Babur meint?46 Stammler weist zurecht darauf hin, dass Babur, im Gegensatz zu 
anderen Gegnern, Muhammad Šaybani durchgehend ungerecht beurteilt und ver-
zerrt darstellt (950 f., Anm. 338). 

Damit sind wir am Ende dieses kleinen Exkurses zu einem der vielen Aspekte des 
Babur-name angelangt. Vieles musste offen gelassen werden (besonders auch, was 
die Lesungen der Handschrift und ihre Übersetzung angeht), ich hoffe aber, dem 

                                                                                          
43  Stammler, Das Babur-nama, 459 f. Im Original: Agarči baʿzï baytlarï ṭawrî vâqiʿ boluptur, valî 

bu masnavînïng ma`mûnï va ustaxwânbandlïqï bisyâr kavâk-u xarâb tur. Šuʿarâ-yi mâtaqaddam 
ʿišq-u ʿâšiqlïq üčün masnavîlar kim aytïpturlar ʿâšiqlïqnï ergä va maʿšûqluqnï xatunġa nisbat 
qïlïpturlar. Hilâlî darvîšnï ʿâšiq qïlïptur va šâhnï maʿšûq. Abyâtî kim šâhnïng afʿâl-u aqvâlïda dep-
tur ḥâṣil kim šâhnï ǰalaʿî-u fâḥiša qïlïptur. Öz masnavîsïnïng maṣlaḥatïġa bir yigitîni va yana šâh 
yigitîni bisyâr beṣûrat tur kim ǰalablar-u fâḥišalar dek taʿrîf qïlġay. ‚In the mathnawis poets of 
former times wrote on love, they give the attributes of the lover to a man and those of the 
beloved to a woman. Hilali has made a dervish the lover and a king the beloved. The lines 
in which the acts and speech of the king are reported make the king into a shameless 
strumpet. It is really an affront that, in the interests of his poem, he should describe a 
young man – and a king at that – as a shameless woman or prostitute.’ (181b; Übersetzung 
nach Thackston, Baburnama II, 378). 

44  Yana har nečä kündä bir bîmaza bayt kim aytur edi minbarda oqutup čârsûda asturup šahr elidin 
ṣila alur edi. ‚Moreover, every few days he would compose some insipid poetry and have it 
recited from the pulpit and hung in the marketplace to receive accolades from the popu-
lace.’ (206b; Übersetzung nach Thackston, Baburnama II, 435). 

45  Valî mundaq gûlâna-u ablahâna-u ustâxâna-u kâfirâna aqvâl-u afʿâl andïn bisyâr ṣâdir bolur edi. 
‚..., but he nonetheless did and said so many such stupid, imbecilic, audacious and hea-
thenish things.’ (206b; Übersetzung nach Thackston, Baburnama II, 435). 

46  Deutsche Zitate nach Stammler, Das Babur-nama, 516 f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CLAUS SCHÖNIG 236 

Leser einen Eindruck davon vermittelt zu haben, welchen Schatz – sowohl was 
den Inhalt als auch den Unterhaltungswert angeht – dieses großartige Stück Welt-
literatur darstellt. Und nebenbei erfahren wir, dass man schon im sechzehnten 
Jahrhundert beim Reden über Literatur auch in Mittelasien und angrenzenden 
Gebieten mitunter die contenance verloren hat ... 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Osmanen und Post-Osmanen in Ägypten 

Maurus Reinkowski, Freiburg 

In einem in unterschiedlichste Sprachen übersetzten Essay äußert sich Gamal 
ʿAbdel Nasser, Anführer des panarabischen Nationalismus und seit 1954 ägypti-
scher Staatspräsident, zur Geschichte Ägyptens. Mit dem 13. Jahrhundert hätten, 
der Zerstörung der islamischen Welt durch die Mongolen und der Machtergreifung 
der mamlukischen Militärsklaven in Ägypten geschuldet, dunkle Zeiten begonnen. 
Der ‚eiserne Vorhang‘ eines ‚tyrannischen Feudalismus‘ habe sich über das Land 
gesenkt. Wenn auch die napoleonische Expedition nach Ägypten im Jahr 1798 die-
se Mauer der Isolation nieder gerissen habe, so habe Ägypten erst mit der Revolu-
tion von 1952 zu sich selbst finden können. Der britische Imperialismus des spä-
ten 19. und frühen 20. Jahrhunderts dürfe nicht gänzlich getrennt gesehen werden 
vom mamlukisch-osmanischen semikolonialen Feudalismus: 

„Ich versuchte einmal eine Redensart zu verstehen, die ich als Kind oft auszurufen pfleg-
te, wenn ich Flugzeuge am Himmel fliegen sah: ‚O, Allmächtiger Gott! Möge ein Un-
heil die Engländer treffen!‘ Ich fand später, dass wir den Ausdruck von unseren Vorvä-
tern in den Tagen der Mameluken geerbt hatten. Er wurde damals nicht auf die Englän-
der angewandt, sondern ist nur von uns oder von dem unveränderten und verborgenen 
Erbe in uns umgewandelt worden. Wir änderten nämlich nur den Namen des Bedrü- 
ckers. Unsere Vorväter pflegten noch zu sagen: ‚O Allmächtiger Gott! Sende die Osma-
nen ins Verderben.‘“1 

In der ägyptischen Geschichtsschreibung und kollektiven Erinnerung herrschte in 
der Zeit Nassers die Deutung vor, dass es der national-revolutionären ägyptischen 
Bewegung mit dem Putsch der ‚Freien Offiziere‘ und dem Sturz König Faruqs I. 
gelungen sei, sich aus den Klauen einer feudalen und imperialen Vergangenheit zu 
lösen, zu der Mamluken, Osmanen und Briten ungeschieden gehören. Bis in die 
zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts wirkt in Ägypten das Trauma der imperialen 
westlichen Politik fort, wurde aber in die Teleologie einer nationalen Erlösungsge-
schichte umgedeutet.  

Osmanisches und nicht-osmanisches Ägypten im 19. Jahrhundert 

Wenn auch das 19. Jahrhundert mit der europäischen Expansion in Ägypten 
neue Bedingungen und neue Spielregeln kennt, so sind doch viele Akteure schon 
längst da: 

1  Gamal Abdel Nasser, Die Philosophie der Revolution. o. O. [circa 1960], siehe l. Informati-
onsamt, 38. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MAURUS REINKOWSKI 238 

Schon seit Jahrhunderten kamen Europäer nach Ägypten, um Handel zu trei-
ben. Die Möglichkeit, durch den Handel mit Ägypten viel Geld zu verdienen, 
hatte Venedig und andere italienische Seerepubliken über Jahrhunderte nach 
Ägypten gezogen. Wenn es um den Handel ging, hatte das Geschäft Vorrang vor 
der Religion.2 

Kein anderes Land im Nahen Osten ist so eng verbunden mit dem Begriff des 
‚Fellachen‘, der Ackerbau betreibenden Landbevölkerung, wie Ägypten. Der Fella-
che steht für den ewigen Kreislauf des landwirtschaftlichen Jahres und seiner Wie-
derkehr des Säens, Bewässerns und Erntens, fernab von den kurzen Konjunkturen 
der politischen Geschichte. In den historischen Darstellungen Ägyptens gehören 
die Fellachen gleichsam zur ‚unbewegten Geschichte‘ des Menschen in seinen Be-
ziehungen zur umgebenden Natur, „eine träge dahinfließende Geschichte, die nur 
langsame Wandlungen kennt.“3 

Die Mamluken werden, nach ihrer Niederlage von 1517 gegen Sultan Selim I., 
als lokale Elite nicht ausgelöscht und in das osmanische Herrschaftssystem einge-
gliedert. Die Mamluken verstanden sich nicht als Teil der ägyptischen Bevölke-
rung, sondern als eine ethnisch, sozial und sprachlich abgesetzte Elite. Das Herr-
schaftssystem Ägyptens ist vom 16. bis zum beginnenden 19. Jahrhundert durch 
die Dualität zweier von außerhalb kommender Eliten, der Mamluken und der 
Osmanen, gekennzeichnet. Diese ethnische und linguistische Polarität bleibt bis 
ins späte 19. Jahrhundert Kennzeichen der Herrschaft von Mehmed ʿAli und sei-
ner Nachfolger: Die hohen Stellungen in der Bürokratie und im Heer sind reser-
viert für die mamlukisch-osmanische Elite, während die unteren Ränge sehr wohl 
von arabischsprachigen Ägyptern ausgefüllt werden können, allerdings ohne 
Aussichten auf einen Aufstieg in die obersten Ränge.4 

Auch Anhänger des arabischen Nationalismus werden sich der Meinung an-
schließen, dass die osmanische ‚Fremdherrschaft‘ viel früher als 1914 endet, dem 
Jahr, in dem die Briten die osmanische Suzeränität über Ägypten offiziell auf-
kündigen, das Land zu einem britischen Protektorat erklären und dessen nomi-
nellen Herrscher vom ‚Khediven‘ zum ‚Sultan‘ befördern, um auf diese Weise die 
endgültige Loslösung vom Osmanischen Reich zu bekräftigen. Irgendwo zwi-
schen der Landung Napoleons in Ägypten und dem Beginn des Ersten Welt-
kriegs muss sich die osmanische Herrschaft über Ägypten verflüchtigt haben. 

2  Palmira Brummett, Ottoman Seapower and Levantine Diplomacy in the Age of Discovery, New 
York 1994, 1, 143 f., 173 und passim. Zu Beispielen eines gemeinsam geteilten venezia-
nisch-ägyptischen Handelsinteresses in den Zeiten der Kreuzzüge siehe Steven Runciman, 
Geschichte der Kreuzzüge, München 1995, 889, 1135 f., 1226. 

3  Fernand Braudel, Das Mittelmeer und die mediterrane Welt in der Epoche Philipps II, Frankfurt 
2001, Bd. 1, 20. 

4  Khaled Fahmy, „The Era of Muhammad ʿAli Pasha‘“, in: Martin W. Daly (Hg.), The Cam-
bridge History of Egypt, vol. 2, Modern Egypt, from 1517 to the End of the Twentieth Century, 
Cambridge 1998, 139-179, hier 155. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


OSMANEN UND POST-OSMANEN IN ÄGYPTEN 239 

Wo endet also die Geschichte Ägyptens unter den imperialen Osmanen? Wo 
beginnt die Geschichte Ägyptens unter den imperialistischen Großmächten Eu-
ropas? Es war lange üblich, die moderne Geschichte Ägyptens mit der Landung 
Napoleons I. 1798 beginnen zu lassen. Die napoleonische Expedition nach 
Ägypten bedeutete einen tiefen Einschnitt in die Geschichte Ägyptens, ja sie 
wurde sogar lange – und sicherlich einseitig – als der Beginn der Moderne im ge-
samten Nahen Osten gedeutet. Heute betont man eher interne Kontinuitäts-
stränge; als Wegmarke in der Veränderung des Verhältnisses zu Europa ist die na-
poleonische Intervention noch immer von großer Bedeutung.5 Zu offensichtlich 
ist auch, dass mit der napoleonischen Expedition die Verbindungen Ägyptens 
zum Osmanischen Reich noch längst nicht gekappt sind. Suchen wir also weiter 
nach Anhaltspunkten. 

Napoleons Expedition findet 1801 ein recht klägliches Ende: Die französischen 
Truppen werden von vereinten osmanisch-britischen Streitkräften vertrieben. Aus 
den Turbulenzen, die Napoleon nach dem Scheitern seiner Expedition hinterlässt, 
geht der neue Herrscher Ägyptens, Mehmed ʿAli, hervor. Er kommt im Jahre 1801 
als Offizier in einem albanischen Kontingent in Ägypten an, mit dem die Osma-
nen – mit Unterstützung der Briten – wieder ihre Herrschaft in Ägypten herstellen 
wollen. 

In den folgenden Wirren und Machtkämpfen setzt sich Mehmed ʿAli als Herr-
scher Ägyptens durch. Von der osmanischen Regierung wird er im Jahr 1805 als 
osmanischer Gouverneur anerkannt. Innerhalb zweier Dekaden steigt er von ei-
nem in osmanischen Augen, etwa bei der Bekämpfung der wahhabitischen Saudis 
in den Jahren 1811-1818, durchaus hilfreichen innerosmanischen Lokalpotentaten 
zu einem lebensbedrohlichen Konkurrenten auf. In der ersten Hälfte der 1840er 
Jahre verliert Ägypten jedoch wieder den Status einer ‚Großmacht‘ im östlichen 
Mittelmeerraum und das Projekt einer autoritären Modernisierung Ägyptens sta-
gniert. 

Trotz der Zerschlagung seiner Großmachtpläne konnte Mehmed ʿAli die Erb-
lichkeit des osmanischen Gouverneursamtes in Ägypten für seine Familie sichern 
und damit – bei Wahrung der osmanischen Suzeränität – der faktischen Unabhän-
gigkeit Ägyptens eine erste völkerrechtliche Anerkennung sichern. 

Unter den Nachfolgern Mehmed ʿAlis, ʿAbbas (1848-1854), Saʿid (1854-1863) 
und Ismaʿil (1863-1879), wird Ägypten, zur Zeit der Hochblüte des europäischen 
Finanzimperialismus, zum ‚Klondike on the Nile‘.6 Nach Staatsbankrott und ei-
ner innerägyptischen Krise, dem sogenannten ʿUrabi-Aufstand, interveniert 1882 

                                                                                          
5  Alexander Schölch, „Der arabische Osten im neunzehnten Jahrhundert (1800-1914)“, in: 

Heinz Halm (Hg., begründet von Ulrich Haarmann, Hg.), Geschichte der arabischen Welt, 5. 
Auflage, München 2004, 365-431, hier 365. 

6  David S. Landes, Bankers and Pashas: International Finance and Economic Imperialism in Egypt, 
New York u. a. 1969. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MAURUS REINKOWSKI 240 

Großbritannien. Aus der ursprünglich vermutlich nur als Zwischenspiel geplan-
ten Besatzung erwächst eine mehrere Jahrzehnte währende britische Militärprä-
senz in Äypten. Es war aber nicht allein der Zufall, der waltete: Die Vereinnah-
mung Ägyptens lag auf der von Politikern wie Disraeli bereits in den 1860er Jah-
ren erklärten Linie einer offensiven imperialistischen Politik. 

In einem Ferman des osmanischen Sultans vom 1. Juni 1841 wird Mehmed ʿAli als 
Gouverneur Ägyptens auf Lebenszeit ernannt und zugleich seine männlichen 
Nachkommen mit dem erblichen Recht auf seine Nachfolge ausgestattet. Von der 
Historiographie wird diese Entwicklung, verglichen mit dem Expansionsstreben 
und der wirtschaftlichen Selbstbehauptungspolitik der 1830er Jahre, oft als Schei-
tern betrachtet, aber doch ist es als ein Erfolg Mehmed ʿAlis anzusehen, sich und 
seiner Familie einen vererbbaren Herrschaftstitel über Ägypten gesichert zu haben.7 
Die von ihm begründete Dynastie wird bis zum Jahr 1953 Bestand haben – und ist 
damit die am weitesten in das 20. Jahrhundert hineinragende Dynastie osmani-
scher Prägung. 

Ismaʿil (reg. 1863-1879) setzt die Bemühungen um eine größere Unabhängigkeit 
von der Pforte fort. Er erreicht, dass zwei imperiale Edikte von 1866 und 1867 er-
lassen werden, die Ägypten einen größeren rechtlichen Handlungsspielraum ge-
ben: 1866 erkauft sich Ismaʿil „durch großzügige Austeilung von Bestechungsgel-
dern und eine entsprechende Erhöhung des jährlichen Tributs das so lange um-
kämpfte Recht direkter Erbfolge.“8 Ein Jahr später erlangt er das Recht zur Führung 
des Phantasietitels eines ‚Khediven‘.9 1873 erhält Ismaʿil dank einer Verdoppelung 
des Tributs auf 675.000 Pfund und einer zusätzlichen einmaligen Zahlung in allen 
politisch relevanten Fragen völlige Selbständigkeit. 

Die beiden Fermane von 1866 und 1867 gaben dem Khediven das Recht, selb-
ständig Titel zu verleihen und die ägyptische Armee zu vergrößern. Die Regelung 
der Thronnachfolge wurde in der Weise abgeändert, dass nun nicht mehr das Prin-
zip der Seniorität galt, sondern der Primogenitur, so dass Streitigkeiten innerhalb 
der Dynastie ausgeschlossen werden konnten und die Dynastie sich als Ganzes 
stabilisierte. Ismaʿil erhielt zudem das Recht, Anleihen selbsttätig aufzunehmen 
und Verträge mit anderen Staaten zu schließen. Das Ergebnis war: „If Ismaʿil was 
still an Ottoman viceroy and Egypt a subject province, he and his country were 
independent in everything but name.“10 

7  Fahmy, „Muhammad ʿAli“, 176. 
8  Wolfgang Mommsen, Imperialismus in Ägypten. Der Aufstieg der ägyptischen nationalen Bewe-

gung 1805-1956, München/Wien 1961, 26. 
9  Ein Phantasietitel, der wohl am besten als ‚Vizekönig‘ zu übersetzen ist. – Der Einfachheit 

halber wird in diesem Beitrag die gesamte Dynastie-Linie von Mehmed ʿAli bis Fuʾad II. 
als Khediven-Dynastie bezeichnet, auch wenn dieser Titel nur im Zeitraum von 1867 bis 
1914 in Gebrauch war. Andere Bezeichnungen wie Dynastie des Mehmed ʿAli sind wenig 
handlich bzw. es hat sich niemals eine allgemein gebräuchliche Benennung durchgesetzt. 

10  F. Robert Hunter, „Egypt under the Successors of Muhammad ʿAli“, in: Daly, Modern 
Egypt, 180-197, hier 193. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


OSMANEN UND POST-OSMANEN IN ÄGYPTEN 241 

Die Titel der Machthaber Ägyptens verändern sich über die Jahrzehnte hinweg: 
Mehmed ʿAli und seine Nachfolger Ibrahim (reg. 1848), ʿAbbas (reg. 1848-1854), 
Saʿid (reg. 1854-1863) und Ismaʿil (1863-1867) tragen den Titel eines wali, also ei-
nes osmanischen Provinzgouverneurs. Den Titel eines Khediven tragen Ismaʿil 
(1867-1879), Tawfiq I. (1879-1892) und ʿAbbas Hilmi II. (1892-1914). Mit der offi-
ziellen Umwandlung Ägyptens in ein britisches Protektorat folgen dem von den 
Briten im Dezember 1914 abgesetzten ʿAbbas Hilmi II. die beiden Sultane Husain 
Kamil (1914-1917) und Fuʾad I. (1917-1922). Nach der Aufhebung des Protektorats 
wird Fuʾad I. zum König (1922-1936) ernannt. Nach seinem Tod wird der wegen 
seiner Verschwendungssucht berühmt-berüchtigte Faruq I. (1936-1952) König. Mit 
dem Putsch der ‚Freien Offiziere‘ und dem Sturz Faruqs I. wird der letzte der Khe-
diven-Dynastie, der ein halbes Jahr alte Fuʾad II., auf den Thron gesetzt, aber be-
reits im Jahr darauf, 1953, mit der Gründung der Republik Ägypten, seiner Familie 
ins Exil nachgeschickt. 

Einen korrekten Eindruck des jeweiligen Machtstatus vermitteln die Titel Wali, 
Khedive, Sultan und König nicht: Der wali Mehmed ʿAli war in den 1830er Jahren 
weitaus mächtiger als die beiden Khediven Tawfiq und ʿAbbas Hilmi. Sultan Husain 
Kamil wiederum hatte unter den Bedingungen des Ersten Weltkrieges und direkter 
britischer Herrschaft weitaus weniger Bewegungsfreiheit als der Khedive Ismaʿil. 

Die Beziehungen der Khediven-Dynastie und der ägyptischen militärisch-adminis- 
trativen Elite zum osmanischen Zentrum waren verwickelt, zeigen aber im Laufe 
des 19. Jahrhunderts in eine deutliche Richtung – in die einer Ablösung vom Os-
manischen Reich. Auch wenn sich die ägyptische politisch-militärische Führung, 
neben der alten mamlukischen Elite, zu großen Teilen aus dem osmanischen Offi-
zierskorps rekrutiert, löst sich Ägypten bereits in den 1830er und 1840er Jahren 
vom Osmanischen Reich. Mehmed ʿAli ist selbst das beste Beispiel hierfür. Bis in 
das frühe 20. Jahrhundert hinein nahm man aber gegenseitig Bezug aufeinander. 
Während niemals Heiratsbündnisse zwischen den Osmanen und Herrscherhäusern 
Westeuropas geschlossen wurden,11 gab es enge Verflechtungen zwischen den bei-
den Dynastien der Osmanen und Khediven.12 

Dieser Beitrag widmet sich nicht dieser noch weitgehend unbekannten späten 
Beziehungsgeschichte zwischen den beiden Herrscherhäusern der Khediven und 
Osmanen, sondern er hat ein anderes Anliegen, nämlich zu zeigen, wie Ägypten 
und das Osmanische Reich im frühen 19. Jahrhundert eine in vielerlei Hinsicht 
derart parallele Entwicklung durchliefen, dass man von Ägypten als dem alter ego 
des Osmanischen Reiches sprechen kann – und vice versa. 

                                                                                          
11  Allerdings schlossen die Osmanen sehr wohl Heiratsbündnisse mit Byzanz, bis zu dessen 

Vernichtung im 15. Jahrhundert. 
12  Zur Fortführung dieser Verbindungen bis in das 20. Jahrhundert siehe Emine Foat Tugay, 

Three Centuries: Family Chronicles of Turkey and Egypt, London 1963. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MAURUS REINKOWSKI 242 

Alter ego 

Ägypten, die Kornkammer Roms und Ostroms, ist für den osmanischen Staat über 
Jahrhunderte hinweg eine wichtige Einnahmequelle gewesen. Trotz dieser heraus-
ragenden wirtschaftlichen Bedeutung gehört Ägypten nicht zu den osmanischen 
Kerngebieten wie das westliche Anatolien oder die Istanbul nahe gelegenen Pro-
vinzen in Südosteuropa. Auch im 19. Jahrhundert stellt Ägypten unter den osma-
nischen Provinzen einen Sonderfall dar.13 

Zum einen ist keine andere arabische Kernprovinz dem Osmanischen Reich 
früher verloren gegangen als Ägypten. Faktische Unabhängigkeit erringt Mehmed 
ʿAli zur Zeit der griechischen Unabhängigkeitsbewegung in den 1820er Jahren. Mit 
der Anerkennung der erblichen Herrschaft der Dynastie Mehmed ʿAlis ist Ägypten 
für das Osmanische Reich verloren. Sultan ʿAbdülhamid II. (1876-1909) betrachte-
te die osmanische Herrschaft in Ägypten als nur noch ‚nominell‘ (lafzi).14 

Zum anderen stellt Ägypten einen besonders verwickelten Fall von Überschich-
tungen verschiedener Herrschaftsansprüche dar. Das Osmanische Reich, selbst seit 
dem 19. Jahrhundert einem informellen Imperialismus der europäischen Groß-
mächte unterworfen, war bis 1914 Suzerän über Ägypten. Faktisch war Ägypten 
mehr oder weniger unabhängig, ohne dass die osmanische Souveränität jemals offi-
ziell in Abrede gestellt wurde; sie wurde allerdings zunehmend auf die Ebene einer 
Suzeränität abstrahiert und damit letztendlich gemindert. Das Spiel wiederholte 
sich, als ab dem Jahr 1882 das Land am Nil unter britischer Herrschaft stand: Auch 
hier war es im Interesse Großbritanniens, die osmanische Suzeränität zumindest 
als Fassade stehen zu lassen. 

In den 1820er und 1830er Jahren verstand sich Ägypten als eine modernisierte und 
leistungsfähigere Version des Osmanenreiches und war für die osmanische Staats-
führung das einzige scheinbar realistische Vorbild für rasche und erfolgreiche Re-
formen. Besonders im militärischen Bereich waren sich beide, Ägypten und Os-
manisches Reich, gegenseitiges Vorbild: So wies Mehmed ʿAli seinen (vermeintli-
chen) Sohn und Heerführer Ibrahim Pascha an, diejenigen Strukturen in der Ar-
mee einzuführen, die der osmanische Sultan Selim III. (reg. 1789-1807) mehr als 
zwanzig Jahre zuvor in der osmanischen Armee durchgesetzt hatte.15 Andererseits 
äußerte Sultan Mahmud II. (reg. 1808-1839) nach der Vernichtung der Janitscharen 
1826 gegenüber dem Vertreter Mehmed ʿAlis in Istanbul, Muhammad Naǧib 
Efendi, dass „nur dank der Reformen von Mehmed ʿAli wir verstanden haben, wie 
wichtig es ist, die Truppen gemäß moderner Richtlinien zu trainieren“.16 

13  Wiewohl zugegebenermaßen die Zahl der ‚Sonderfälle‘ unter den Provinzen des Osmani-
schen Reiches, und dies nicht nur im 19. Jahrhundert, sehr hoch gewesen sein muss. 

14  İsmet Bozdağ, Abdülhamid'in Hatıra Defteri, İstanbul 1985, 128. 
15  Fahmy, „Muhammad ʿAli“, 154. 
16  Fahmy, „Muhammad ʿAli“, 158. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


OSMANEN UND POST-OSMANEN IN ÄGYPTEN 243 

Die Nationalisierung des osmanischen Staates und Militärs, die erst in jungtür-
kischer Zeit (ab 1908) zum Tragen kam, wurde in Ägypten um mehrere Jahrzehnte 
vorweggenommen. In den mittleren Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts mutierte die 
supraethnische und osmanisch geprägte Führungsschicht Ägyptens hin zu einer 
ägyptisch-nationalen Elite. Hinweis auf den ursprünglich osmanischen Charakter 
der ägyptischen Machtelite ist, dass nicht nur die Korrespondenz zwischen Istanbul 
und Kairo, sondern auch der interne ägyptische Schriftverkehr zwischen hohen 
Verwaltungsstellen und im Militär bis in die Regierungszeit von ʿAbbas (1848-
1854) in osmanischer Sprache geführt wurde. Zudem herrschte noch bis in die 
1840er Jahre hinein eine gewisse Durchlässigkeit zwischen dem ägyptischen und 
osmanischen Offizierskorps. 

Bis weit in das 19. Jahrhundert hinein ist es nicht möglich, ‚die Osmanen‘17 von 
der ‚indigenen‘ ägyptischen politisch-administrativ-militärischen Elite eindeutig 
abzugrenzen.18 Diese osmanisch-ägyptische Elitenkultur war imperial gesinnt, von 
einem universalen Reichsgedanken geprägt und nach Istanbul ausgerichtet, aber 
doch verankert in Alexandria und Kairo, den städtischen Zentren Ägyptens.19 In 
der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts bestand die osmanisch-ägyptische Elite (os-
manisch: zevat, arabisch: aḏ-ḏawāṯ) aus etwa 10.000 Männern und Frauen, die die 
politischen, wirtschaftlichen, kulturellen und sozialen Ressourcen des Landes für 
sich monopolisiert hatten: 

„They spoke Ottoman Turkish, their outlook was formed in an Ottoman administrative 
and military tradition, they dressed and behaved as their counterparts in Istanbul, iden-
tified with the empire, but were totally loyal to the house of Muhammad ʿAli, and 
committed permanently to serving and living in Egypt, unless political circumstances 
made this impossible.“20 

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts löst sich jedoch eine Gruppe von eini-
gen wenigen Tausend Menschen aus dem gemeinsamen Universum einer ethnisch 
weitgehend indifferenten osmanischen Elitenkultur, verselbständigt und nationali-
siert sich. In dem sich herausbildenden ägyptischen Nationalstaat verpflichten sich 
die bisher kompartimentalisierten gesellschaftlichen Gruppen – unter der Leitung 
einer neu formierten Elite – auf das (scheinbar) gemeinsame Ziel eines homogenen 
Staates. Der osmotische Charakter des ‚Osmane-Seins‘ in der Elitegruppe ging ver-
loren. Die bisher auf horizontaler Ebene frei flottierende osmanische, im Wesentli-
chen militärische, Elite verfestigt sich; andererseits eröffnen sich durch die Ideolo-
                                                                                          
17  Hier nicht zu verstehen als Dynastie, sondern als eine umfassende Bezeichnung derjeni-

gen, die der kosmopolitischen, ethnisch gemischten, aber kulturell homogenen Eliteschicht 
des Osmanischen Reiches angehörten. 

18  Gänzlich anders verhält es sich zum Beispiel mit der intellektuellen und religiösen Elite 
Ägyptens, die einheitlich arabischsprachig war und sich aus der ägyptischen Bevölkerung 
rekrutierte. 

19  Ehud R. Toledano, „Social and Economic Change in the „Long Nineteenth Century““, in: 
Daly, Modern Egypt, 252-284, hier 265. 

20   Toledano, Long Nineteenth Century, 264. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MAURUS REINKOWSKI 244 

gie und Praxis des ägyptischen ‚Nationalstaats‘ neue, vertikal gerichtete Strukturen 
der Rekrutierung und Mobilisierung. 

Ab der Mitte des 19. Jahrhunderts gilt bereits: Wenn auch die Angehörigen der 
mamlukisch-osmanischen Elite sich selbst noch als den ‚Einheimischen‘ überlegen 
ansehen, so können sie doch nicht mehr länger ‚osmanisch‘ genannt werden.21 Sie 
sind mittlerweile ‚Post-Osmanen‘ geworden. Saʿid bezeichnete sich selbst in einer 
Rede als ‚Ägypter‘ und äußerte den Wunsch, die Ägypter in solch einer Weise zu 
erziehen, dass sie nicht mehr auf Nicht-Ägypter angewiesen seien, die seit Jahr-
hunderten Ägypten und die Ägypter ausgebeutet hätten.22 

Osmanen und Post-Osmanen 

In Darstellungen der ägyptischen Geschichte des 19. Jahrhunderts rückt das Os-
manische Reich zunehmend in den Hintergrund. Ein großer Teil der Geschichts-
schreibung zu Ägypten im 19. Jahrhundert steuert ohnehin auf den einen Höhe-
punkt zu: Mit dem ägyptischen Staatsbankrott 1876 beschleunigt sich die Ge-
schichte, um sich zum ʿUrabi-Aufstand‘ 1881-1882 aufzuschwingen und in die bri-
tische Besetzung Ägyptens von 1882 zu münden.23 In diesen wenigen Jahren ver-
dichtet sich die Geschichte Ägyptens. Den imperialen Unternehmungen des Khe-
diven Ismaʿil in den 1870er Jahren mit dem Ziel einer Beherrschung eines afrikani-
schen Imperiums, das weit über die Grenzen des heutigen Sudans hinausreicht, 
steht der Staatsbankrott von 1876 gegenüber. Die noch unsicheren Anfänge der 
ägyptischen Nationalbewegung treffen auf die militärischen, logistischen und poli-
tischen Potentiale der hochimperialen Macht Großbritannien. Die Worten und Ta-
ten der osmanischen Regierung in Istanbul haben bei all dem so gut wie keine Be-
deutung. 

Mit der Konsolidierung der britischen Okkupation Ägyptens ab der Mitte der 
1880er Jahre, als die anderen europäischen Großmächte den Verbleib Großbritan-
niens in Ägypten mehr oder weniger hinzunehmen beginnen, entschleunigt sich 
die ägyptische Geschichte. ‚Weltgeschichtliche‘, das heißt für die europäische impe-
riale Geschichte bedeutende Ereignisse, sind allein der Fall Khartoums und der Tod 
von General Charles George Gordon 1885 und die Zerstörung des Mahdi-Staates 
durch Kitchener (den Sirdar der ägyptischen Armee von 1892 bis 1899) in der 
Schlacht von Omdurman 1898. 

21  Hunter, Successors, 191 f. 
22  Hunter, Successors, 192, bezieht sich hier auf eine Passage aus den Memoiren von Ahmad 

ʿUrabi, Muḏakkirāt aṯ-ṯawra al-ʿurabīya, Kairo 1954, Bd. 1, 16. 
23  Ein gutes Beispiel hierfür ist Mommsen, Imperialismus in Ägypten. Entgegen dem sehr weit 

gefassten zeitlichen Rahmen im Titel des Buches handelt es sich im Wesentlichen um eine 
Geschichte, die auf die Eskalation der Jahre 1881-1882 zuläuft. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


OSMANEN UND POST-OSMANEN IN ÄGYPTEN 245 

Nur kurz erlangt die osmanische Beteiligung an der internationalen Politik zu und 
in Ägypten noch einmal eine gewisse Prominenz. Im Frühherbst 1885 entscheidet 
der damalige britische Außenminister Salisbury, Sir Henry Drummond Wolff als 
Envoy Extraordinary und Minister Plenipotentiary nach Kairo und Istanbul zu ent-
senden, um über eine Evakuation Ägyptens zu verhandeln. Der Auftrag Wolffs ist 
es, den Einfluss Großbritanniens zu erhalten und zugleich für eine handlungsfähi-
ge ägyptische Regierung zu sorgen. Die Osmanen sollen eine militärische Rolle im 
Sudan erhalten. 

Im Oktober 1885 unterzeichnet Wolff mit dem osmanischen Außenminister ei-
ne Vereinbarung, dass ein britischer Hochkommissar, nämlich Wolff selbst, und ein 
osmanischer Hochkommissar in der Person von Gazi Ahmed Muhtar Pascha ge-
meinsam in Kairo Vorbereitungen für die Reorganisation der ägyptischen Armee 
treffen und Mittel zur ‚Beruhigung‘ des Sudan mit friedlichen Mitteln finden sol-
len.24 Abschließend sollen sie einen Vertrag ausarbeiten, um zu einem Einver-
ständnis über den Abzug der britischen Truppen in einem absehbaren Zeitraum zu 
kommen. Gazi Ahmed Muhtar Pascha kommt im Dezember 1885 in seiner Eigen-
schaft als ‚außerordentlicher Kommissar‘ (fevkalade komiser) in Kairo an – um erst 
1908 wieder nach Istanbul zurückzukehren. 

Den lang erwarteten Vertrag unterzeichnen Wolff und der osmanische Außen-
minister am 22. Mai 1887. Ahmed Muhtar war in Kairo geblieben und schon lange 
nicht mehr an den Verhandlungen beteiligt. Laut Vertrag sollte Großbritannien 
seine Truppen innerhalb von drei Jahren aus Ägypten zurückziehen, sofern nicht 
ein ‚Anzeichen von Gefahr‘ in innen- und außenpolitischer Hinsicht droht. Unter 
französischem und russischem Druck macht der Sultan einen Rückzieher. Er bittet 
Salisbury, die Verhandlungen zu einigen der wichtigsten Vertragsbestimmungen 
neu zu beginnen. Salisbury gesteht eine 15tägige Verlängerung zu. Als diese Frist 
ausläuft, fordert er Wolff Mitte Juli 1887 zur Rückkehr nach London auf. Damit 
sind mit einem Male die gesamte Wolff-Mission und alle damit zusammenhän-
genden Pläne gestorben.25 

Ahmed Muhtar wird von ʿAbdülhamid II. nach dem Scheitern der Wolff-Mission 
nicht nach Istanbul zurückberufen, sondern angewiesen in Kairo zu bleiben. Sein 
Status wird dabei in den folgenden zwanzig Jahren weder von britischer noch 
ägyptischer Seite offiziell anerkannt. Man kann sagen, der ‚letzte Osmane‘ in 
Ägypten von Bedeutung ist eben dieser Gazi Ahmed Muhtar gewesen. 

Ahmed Muhtar, 1839 in Bursa in Westanatolien geboren, entstammt einer 
türkischen Familie. Nach einer militärischen Ausbildung in Bursa und Istanbul 
und einer kurzen Tätigkeit als Lehrer an der Militärakademie in Istanbul setzen 
mit seiner ersten Entsendung nach Bosnien um 1864 zwei Dekaden ständiger 

                                                                                          
24  Roger Owen, Lord Cromer. Victorian Imperialist, Edwardian Proconsul, Oxford u. a. 2004, 

215 ff. 
25  Owen, Lord Cromer, 224 f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MAURUS REINKOWSKI 246 

Abordnungen und Aufgaben im militärischen, zivilen und diplomatischen Be-
reich ein. Auch wenn die einzelnen Etappen seiner Diensttätigkeit nicht immer 
ganz klar sind, so ergibt sich eine geradezu atemberaubende Folge von Ernen-
nungen und Aufgaben.26 

Mit der Entsendung als osmanischer Sonderkommissar 1885 nach Ägypten 
scheint sich der Reigen der ehrenvollen und vielfältigen Aufgaben fortzusetzen, 
nur um mit dem mehr als zwanzigjährigen Schattenamt eines von niemandem als 
den Osmanen anerkannten Hochkommissariats zu einem abrupten Ende zu 
kommen. Sultan ʿAbdülhamid II. hoffte offensichtlich, über Ahmed Muhtar sei-
nen Einfluss in Ägypten aufrechtzuerhalten und wollte ihn zugleich in einer Art 
Exil halten.27 Mit der jungtürkischen Revolution kann Ahmed Muhtar nach Istan-
bul zurückkehren, nach nahezu 25 Jahren unablässigen Dienstes in Ägypten. Er 
lässt seinen Chefsekretär, Mustafa Nuri Bey, als „Stellvertreter des Außerordentli-
chen Kommissars in Ägypten“ (Mısır Fevkalade Komiser Vekili) zurück. Am 13. Au-
gust 1908 meldet der britische Botschafter in Istanbul, Graham, dass Ahmed Muh-
tar von seiner Position als Hochkommissar zurückgetreten sei.28 Angesichts ägypti-
scher und britischer Obstruktionen verzichtet die osmanische Regierung auf den 
Versuch, einen weiteren ‚Hochkommissar‘ nach Kairo zu entsenden. Die osmani-
sche Präsenz am Nil ist damit so gut wie beendet. 

Die Ämter, die Ahmet Muhtar nach seiner Rückkehr nach Istanbul einnimmt, 
sind nicht mehr von großer Bedeutung. Seine Karriere erfährt zwar im Juli 1912 ih-
re formelle Krönung durch die Ernennung zum Großwesir; bereits im Oktober 
desselben Jahres muss er aber nach der desaströsen Niederlage im Ersten Balkan-
krieg zurücktreten. Ahmed Muhtar zieht sich danach – in der Zeit der unangefoch-
tenen Herrschaft durch die Jungtürken – aus der Politik zurück und stirbt zurück-
gezogen 1917. Die Verbindungen Ahmed Muhtars nach Ägypten hielten über seine 
Rückkehr nach Istanbul hinaus an. 1896 heiratet sein Sohn Mahmud Muhtar Bey 
Prinzession Niʿmet, die jüngste Tochter des Khediven Ismaʿil. Die aus dieser Ehe 
hervorgegangene Tochter Emine schildert in ihren Erinnerungen ausführlich die 

26  Zur Abfolge dieser zahlreichen Positionen siehe Tugay, Three Centuries, 9-26. Auf die dort 
angegebenen Jahreszahlen, die die Enkeltochter von Ahmed Muhtar offensichtlich auf-
grund von mündlichen Berichten zusammengestellt hat, ist nicht immer Verlass. 

27  Maḥmūd Muḫtār, Evènements d’Orient, Paris 1908, 192 f. – Mahmud Muhtar (1866-1935), 
Sohn von Ahmed Muhtar, war selbst wiederum osmanischer General. Er heiratete 1896 
Prinzessin Nimet, die jüngste Tochter des Khediven Ismail. Emine Tugay, Tochter von 
Mahmud Muhtar und Nimet, äußert sich in ihren Erinnerungen ausführlich über ihren 
Vater; siehe Tugay, Three Centuries, 53 ff. 

28  PRO FO 371/452. Nach osmanischen Akten (BBA IEMM (İrade Eyalat-ı Mümtaze Mısır) 
1880, 4. Muharrem 1327 = 26. Januar 1909) zu urteilen, wurde Ahmed Muhtars Demissi-
on Anfang 1909 offiziell angenommen. Zugleich sollte nach diesem Erlass Mustafa Nuri 
Bey vorerst die Pflichten von Ahmed Muhtar in Kairo erfüllen; alle Angaben nach Peri 
Oded, „Ottoman Symbolism in British-Occupied Egypt, 1882–1909“, Middle Eastern Stu-
dies, 41,1 (2005), 104-120, hier 119, Endnote 59. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


OSMANEN UND POST-OSMANEN IN ÄGYPTEN 247 

zahlreichen engen verwandtschaftlichen Beziehungen zwischen der Khediven-
Dynastie und dem, wenn man so sagen darf, ‚osmanischen Hochadel‘.29 

Historiker neigen immer dazu, die Periode, mit der sie sich gerade besonders aus-
giebig beschäftigen, als ‚entscheidend‘, als ‚Umbruchphase‘ und so weiter zu be-
zeichnen. Für die Jahre 1885-1908 lässt sich das für Ägypten mit gutem Gewissen 
nicht behaupten. Die Periode wird dominiert von Sir Evelyn Baring, ab 1892 Lord 
Cromer, der von 1882 bis 1907 als britischer Generalkonsul in Ägypten residiert. 
Ahmed Muhtar verblasst völlig gegenüber der dominierenden Figur Cromers; an-
gesichts der Machtverhältnisse muss das nicht verwundern. 

Diese 25 Jahre von 1882 bis 1907 sind ruhige, ja bleierne Jahre, wenn es um po-
litische Mobilisierung und Partizipation geht. Cromer steigt zum unerklärten und 
bis kurz vor seinem Abschied unumstrittenen proconsul Ägyptens auf. Dem wirt-
schaftlichen Erfolg seiner Regierungszeit steht gleichzeitig soziale und politische 
Stagnation gegenüber. 

Die Cromerschen Jahren in Ägypten entsprechen, wenn man Cromers erste Zeit 
der Anwesenheit in Ägypten hinzunimmt,30 weitgehend der Regierungszeit 
ʿAbdülhamids II. (reg. 1876-1909), die durch eine weitgehend erfolgreiche Außen-
politik, aber einen autoritären, ja repressiven Regierungsstil gekennzeichnet ist. Mit 
der Schließung des ersten osmanischen Parlaments 1878 setzt eine Periode eines 
hamidischen ‚Spätabsolutismus‘ ein, die bis 1908 währen wird. In diesem Sinne 
wäre Cromers ‚Prokonsulat‘ in Ägypten weniger mit den Botschaftern der europäi-
schen Großmächte in Istanbul zu vergleichen als mit dem osmanischen Sultanat. 

Das unbekannte osmanische Erbe 

Ägypten löst sich, wie wir bereits gesehen haben, weitaus früher als die restlichen 
arabischen Herrschaftsgebiete (heutiges Palästina, Libanon, Syrien, Jordanien, Irak 
usw.) aus dem osmanischen Herrschaftsverbund. Ägypten ist aber in keiner Weise 
mit den nationalen Unabhängigkeitsbestrebungen in den osmanischen Provinzen 
Südosteuropas vergleichbar: Die vollständig neuen Eliten der vom Osmanischen 
Reich im 19. Jahrhundert abfallenden christlichen Staaten in Südosteuropa wie 
Griechenland, Serbien und Bulgarien betrachteten die Konfrontation mit den Os-
manen geradezu als ihre Mission und ihre historische Rechtfertigung.31 Eine ähnli-
che negative Sicht des osmanischen Erbes hat sich in der arabischen Welt in der 

                                                                                          
29  Tugay, Three Centuries; siehe auch als eine weitere Familiengeschichte Hassan Hassan, In the 

House of Muhammad Ali: A Family Album, 1805–1952, Kairo 2000. 
30  In den Jahren 1877-1880 war Baring aus Indien abgeordnet worden, um bei der Regelung 

der ägyptischen Schuldenkrise die britischen Interessen zu vertreten. 
31  Gunnar Hering, „Die Osmanenzeit im Selbstverständnis der Völker Südosteuropas“, in: 

Hans Georg Majer (Hg.), Die Staaten Südosteuropas und die Osmanen, München 1989, 355-
380, passim, besonders aber 357. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MAURUS REINKOWSKI 248 

Hochzeit des arabischen Nationalismus um die Mitte des 20. Jahrhundert durchge-
setzt, war aber immer gemindert durch das Zugeständnis, dass die osmanischen 
Herrscher immerhin Muslime waren. Zudem waren in einigen der nach dem Ers- 
ten Weltkrieg entstehenden arabischen Nachfolgestaaten des Osmanischen Rei-
ches, vor allem im Irak und in Syrien, Teile der gesellschaftlichen Elite noch in os-
manischen Institutionen ausgebildet und sozialisiert worden. 

1974 erregte ein Vortrag des angesehenen Historikers Albert Hourani über die kul-
turelle und politische Hinterlassenschaft des Osmanischen Reiches im Nahen 
Osten Aufsehen, weil er einer rein negativen Beurteilung der osmanischen Herr-
schaft in den arabischen Ländern eine Absage erteilte. Er wandte sich gegen die all-
gemein von arabischen Historikern angeführte Rechtfertigung, dass die arabische 
Historiographie die osmanische Zeit ignorieren könne und dürfe, weil die Araber 
zu dieser Zeit von den Türken aus der Geschichte ausgeschaltet worden wären und 
die Stagnation der arabischen Welt verursacht hätten: „So simple and sweeping a 
view will not stand up to close examination. Anyone who has travelled in the 
lands which the Turks once ruled – not only what we call now Turkey, but the Bal-
kans, the Arab Near East and North African coast – must have noticed how deep 
the Ottoman impress went and how lasting is the unity it has imposed on many 
different countries and peoples (...).”32 

Historiker aus dem Maghreb neigen grundsätzlich zu einer insgesamt versöhnli-
cheren Sicht des osmanischen Erbes. So empfahl der tunesische Historiker Abdelje-
lil Temimi, den bisher in der arabischen Historiographie verwendeten Begriff colo-
nisation / istiʿmār durch présence ottomane / wuǧūd ʿuṯmānī zu ersetzen.33 

Abgesehen von diesen verdienstvollen Bemühungen um eine ausgewogenere 
Betrachtung des osmanischen Erbes hat ab Mitte der 1970er Jahre eine Ausrichtung 
an Gewicht gewonnen, die den islamischen Charakter des Osmanischen Reiches 
betont und insbesondere Sultan ʿAbdülhamid II. einen herausgehobenen Platz 
zuweist. Diese islamisierend-revisionistische Richtung verwirft nicht die Positionen 
der nationalistisch-säkularen Historiographie der vorangehenden Jahrzehnte, aber 
ihre Deutung des Osmanischen Reiches ist nun deutlich positiv gewendet. 

Dennoch hat die osmanische Geschichte in der kollektiven Erinnerung der arabi-
schen Gesellschaften nur wenige – und wenn: dann vornehmlich unliebsame – 
Spuren hinterlassen. Dabei sind die Hinterlassenschaften allzu offensichtlich: Von 
der osmanischen Eroberung Ägyptens bis zur napoleonischen Expedition wurden 
in Kairo insgesamt 77 Moschen und 118 Brunnen (sabil; gedacht zur Versorgung 
eines Stadtviertels mit Wasser) errichtet.34 

32  Albert Hourani, The Ottoman Background of the Modern Middle East, London 1970, 2. 
33  Abdeljelil Temimi, „Arabes et Turcs dans le cadre de l’Empire ottoman“, Revue d’Histoire 

Maghrebine, 17-18 (1980), 75-77, hier 76. 
34  Daniel Crecelius, „Egypt in the Eighteenth Century“, in: Daly, Modern Egypt, 59-86, hier 

77.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


OSMANEN UND POST-OSMANEN IN ÄGYPTEN 249 

Die Gründe für diese Amnesie reichen zurück in das frühe nationalistische Zeit-
alter der nach dem Ersten Weltkrieg entstehenden ‚Nationalstaaten‘ in der arabi-
schen Welt. So hat die Elite Ägyptens des frühen 20. Jahrhunderts, führend unter 
ihnen vor allem König Fuʾad (reg. 1922-1936), in einem kollektiven Akt ihre os-
manische Vergangenheit verdrängt. Die Khedivendynastie musste ihre Vergangen-
heit vergessen, um ihre Gegenwart zu retten – die dann aber 1953 auch schon wie-
der Vergangenheit war. 

Ehud Toledano hat eindringlich beschrieben, wie die osmanische Geschichte 
Ägyptens verdrängt wird, indem man die moderne Geschichte Ägyptens mit der 
Landung Napoleons beginnen lässt und die osmanische Periode einem ägyptischen 
Mittelalter zwischen den Mamluken und dem Beginn des nationalen Zeitalters im 
19. Jahrhundert zuordnet.35 Aus Mehmed ʿAli, einem osmanischen Offizier, der 
durch die Zufälle der Geschichte nach Ägypten gespült wird und sich eine lokale 
Herrschaft aufbaut, wird in der historischen Erinnerung Ägyptens Muhammad ʿAli, 
Begründer der modernen ägyptischen Nation. Die Muhammad ʿAli-Moschee auf 
der Zitadelle von Kairo, heute als ein Wahrzeichen der Anfänge des modernen Na-
tionalstaates Ägypten verstanden, wurde 1849 unter ʿAbbas I. fertiggestellt und 
von ihm als Mecidiye-Moschee‘ eröffnet, benannt nach dem damals regierenden 
osmanischen Sultan ʿAbdülmecid (reg. 1839-1861).36 

Wir haben bereits gesehen, wie sehr in der Zeit des ägyptischen Nationalstaates das 
osmanische Erbe zur Seite gedrängt, ja verdrängt wurde. In demographischer Hin-
sicht aber waren die Osmanen immer nur eine kleine Gruppe und mit der Loslö-
sung Ägyptens ab dem 19. Jahrhundert hatte Istanbul eigentlich keine ‚Lobby‘ in 
Ägypten, die für seine Interessen gekämpft hätte. Die Handlungsmöglichkeiten 
osmanischer Politik in Ägypten selbst waren sehr begrenzt und sind im Detail von 
der Forschung noch gar nicht erschlossen worden. Wenn die Wahrung der osmani-
schen Suzeränität vielen Beteiligten zupass kam, so trafen sich die meisten wieder-
um darin, der osmanischen Politik jede Handlungsfreiheit in Ägypten zu verwei-
gern. Als die Pforte die Gelegenheit der Regierungskrise 1879 nutzen wollte, um ih-
ren Einfluss auszudehnen, traf sie auf den Widerstand der ansonsten verfeindeten 
Parteiungen.37 Nur einige Intellektuelle, wie Mustafa Kamil (1874-1908), enttäuscht 

                                                                                          
35  Ehud Toledano, „Forgetting Egypt’s Ottoman Past“, in: Jayne L. Warner (Hg), Cultural Ho-

rizons. A Festschrift in Honor of Talat S. Halman, Syracuse/N.Y. 2001, 150-167, hier 155. 
Muḥammad Anīs, einer der bedeutendsten ägyptischen Historiker des 20. Jahrhunderts, 
unterscheidet in seinem Buch Madrasat at-taʾrīḫ al-miṣrī fī l-ʿaṣr al-ʿuṯmānī (Kairo 1962) zwi-
schen der Geschichte Ägyptens in der osmanischen Epoche und der ägyptischen Geschich-
te im 19. Jahrhundert, und akzeptiert damit die Invasion Napoleons als das entscheidende 
Ereignis, das die Moderne im Nahen Osten einleitet. 

36  Toledano, „Forgetting“, 161. 
37  Mommsen, Imperialismus in Ägypten, 65. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MAURUS REINKOWSKI 250 

von der Politik der europäischen Großmächte, suchten im Osmanischen Reich ei-
nen Verbündeten.38 

Wenn auch Ägypten sich früher als die anderen arabischen Kernprovinzen im 
Verlaufe des 19. Jahrhunderts aus dem Osmanischen Reich löst und wenn auch 
das osmanische Erbe in Ägypten – mit tatkräftiger Hilfe der Khedivendynastie – 
verdrängt wurde, so muss man doch festhalten, dass die bis 1953 amtierenden 
Khediven die am längsten existierende ‚osmanische‘ Dynastie gewesen sind und 
dass ihre Existenz im 20. Jahrhundert unter diesem Blickwinkel noch zu erfor-
schen sein wird. 

38  Mustafa Kamil wurde 1904 vom osmanischen Sultan sogar der hohe Ehrentitel eines Pa-
schas verliehen. Mustafa Kamil, Lettres égyptiennes françaises: adressées à Juliette Adam, 1895-
1908, Kairo 1909, 124. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In usbekischer Gesellschaft: 
Zur Bedeutung von sozialen Beziehungen  
der Usbeken in Istanbul 

Anke Bentzin, Berlin 

Fragt man Mitglieder der usbekischen Gemeinde in Istanbul ganz allgemein, 
worin sie Unterschiede zwischen der eigenen Gruppe und der türkischen Gesell-
schaft sehen, betonen sie das gesamttürkische Element sowie die sprachlichen, 
kulturellen und konfessionellen Gemeinsamkeiten zwischen türkischer und us-
bekischer Lebenswelt.1 Als Sunniten hanafitischer Rechtsschule und als Angehö-
rige der Gruppe der Turkvölker sehen sie sich insbesondere in Bezug auf Religi-
on, Kultur und Sprache2 in Übereinstimmung mit der Mehrheit der Bevölkerung 
der Türkei. 

Angesichts der Akzentuierung der Übereinstimmungen erscheint es umso in-
teressanter, der Frage nachzugehen, ob – und wenn dem so ist – in welchen Be-
reichen Abgrenzungen der in Istanbul lebenden usbekischen Migranten einer-
seits zur türkischen Gesellschaft und andererseits zu ihrer Herkunftsregion fest-
zustellen sind. Wie die folgenden Ausführungen veranschaulichen werden, gibt 
es durchaus von den usbekischen Migranten in Istanbul empfundene Unter-
schiede zwischen ihrem eigenen Bewusstsein und einigen gesellschaftlich-kultu- 
rellen Elementen sowohl in der der Türkei als auch der Herkunftsregion. Diese 
Divergenzen und damit auch ‚die usbekische Identität’ dieser Migrantengruppe 
drücken sich am prägnantesten im Bereich der sozialen Beziehungen aus. Drei 
Aspekte, die sich in diesem Zusammenhang als wesentlich herauskristallisiert ha-
ben, werden im vorliegenden Aufsatz analysiert: die Bedeutung des Konzepts 
von Respekt und Ehrerbietung (saygı), die usbekische Gemeinde als Netzwerk 
und die Esskultur. 

Dem voran geht einleitend eine zusammenfassende Darstellung des sozio-
politischen Migrationshintergrunds und eine kurze Vorstellung der im Zentrum 
dieses Beitrags stehenden Gruppe. 

1  Die Ausführungen in diesem Beitrag basieren auf den zwischen 2000 und 2002 in Istanbul 
durchgeführten Feldforschungen in der Gruppe der vor den 1980er Jahren eingewanderten 
Usbeken. Ein Teil der im Forschungsprozess mit Mitgliedern dieser Gruppe geführten In-
terviews ist als eine wesentliche Quelle für den vorliegenden Aufsatz herangezogen wor-
den. 

2  Ihrer Wahrnehmung und Argumentation, dass der Unterschied zwischen Usbekisch und 
Türkeitürkisch lediglich gering sei, verleihen die von mir befragten Istanbuler Usbeken 
Ausdruck, indem sie die usbekische Sprache als usbekisches Türkisch (Özbek Türkçesi) oder 
als usbekischen Dialekt (Özbek lehçesi) bezeichnen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 252 

Usbeken in der Türkei und in Istanbul3 

Die usbekische Gemeinde in der Türkei setzt sich aus Gruppen zusammen, die 
zu verschiedenen Zeitpunkten und unter unterschiedlichen Umständen einwan-
derten und der Gemeinde ihre Heterogenität verleihen. Der vorliegende Beitrag 
konzentriert sich auf die Gruppe der usbekischen Migranten und ihrer Nachfah-
ren, die vor den 1980er Jahren in die Türkei kamen.4 Die Gruppe favorisiert als 
Eigenbezeichnung Türkistanlı. Unter dem Oberbegriff Türkistanlı (aus Türkistan 
stammend) subsumieren sich neben den Usbeken auch die aus Türkistan in die 
Türkei eingewanderten türksprachigen Kasachen, Kirgisen und Uighuren. Kon-
krete und verlässliche statistische Daten über ihre Größe liegen nicht vor. Viel-
mehr variieren die Angaben z. T. stark. Die Schätzungen der türkistanischen 
Gemeinden, denen zufolge 150 000 Türkistaner in der Türkei leben, sind gewiss 
zu hoch gegriffen.5 Eine in der Republik Usbekistan erschienene Monografie 
über die im Ausland lebenden Usbeken spricht von 20 000 bis 175 000 Usbeken 
in der Türkei.6 Lowell Bezanis’ Angabe von 50 000 Migranten aus West-Türkistan 
entspricht der realen Situation vermutlich am ehesten. Man kann davon ausge-
hen, dass es sich dabei mehrheitlich um Usbeken handelt.7 

3  Zu einer etwas ausführlicheren Zusammenfassung des historisch-politischen Hintergrunds 
der Migration von Usbeken in die Türkei siehe Anke Bentzin, „Zwischen türkischer, turke-
stanischer und usbekischer Identität? Usbekische Migranten in Istanbul“, in: Barbara 
Pusch/Tomas Wilkoszewski (Hg.), Facetten internationaler Migration in die Türkei: Gesellschaftli-
che Rahmenbedingungen und persönliche Lebenswelten, Würzburg 2008, 235-248. 

4  Der vorliegende Aufsatz berücksichtigt weder die Anfang der 1980er Jahre aufgenomme-
nen Flüchtlinge aus Afghanistan noch die Usbeken, die seit der Unabhängigkeit in die 
Türkei kamen. Ein 1982 verabschiedetes Gesetz (Nr. 2641) ebnete den Weg für die Auf-
nahme von Afghanistan-Flüchtlingen türkischer Herkunft aus pakistanischen Flüchtlings-
lagern. Im August 1982 beschloss die türkische Regierung, ca. 4 350 Flüchtlinge türkischer 
Herkunft aus Pakistan aufzunehmen; siehe Ingvar Svanberg, „Turkistani Refugees“, in: Pe-
ter Alford Andrews (Hg.), Ethnic Groups in the Republic of Turkey, Wiesbaden 1989, 591-601, 
hier 599; Debra Denker, „The Last Migration of the Kirghiz of Afghanistan?“, Central Asian 
Survey 2,3 (1983), 89-98, hier 89. Die seit der Unabhängigkeit Usbekistans in die Türkei 
kommenden Usbeken, sind mehrheitlich Transmigranten. Unter ihnen sind Studenten, die 
zum Studium in die Türkei gekommen waren, und aus Furcht vor dem Einfluss der seiner-
zeit im türkischen Exil lebenden usbekischen Oppositionellen (Muhammad Salih und 
Abdurrahim Polat) von der usbekischen Regierung zurückgerufen wurden. Die Mehrheit 
der heute mit einem Touristenvisum in die Türkei einreisenden Usbeken kommt zum Ar-
beiten. Viele dieser Usbeken betreiben den sogenannten Kofferhandel, einige arbeiten in 
Geschäften der in Istanbul ansässigen Usbeken oder als Haushaltshilfe und als Kindermäd-
chen in den usbekischen Familien, um deren Kinder in der usbekischen Sprache zu unter-
richten. Auch unter den Afghanistan-Flüchtlingen der letzten Jahre sind Usbeken. Diese 
Migranten versuchen, über die Türkei nach Europa zu gelangen. 

5  Timur Kocaoğlu, „Turkistan abroad: The political migration – From the Soviet & Chinese 
Central Asia (1918-1997)”, in: Hisao Komatsu/Chika Obiya/John S. Schoeberlein (Hg.), 
Migration in Central Asia: Its history and current problems, Osaka 2000. 

6  Sh. A. Hayitov/N. S. Sobirov/ A. S. Legai, Xorijdagi O'zbeklar. Taschkent 1992. 
7  Lowell Bezanis, „Soviet Muslim Emigrés in the Republic of Turkey”, Central Asian Survey, 

13 (1994), 59-180. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IN USBEKISCHER GESELLSCHAFT 253 

Vereinzelt kamen Usbeken bereits im 19. Jahrhundert nach Istanbul. In der Re-
gel handelte es sich hierbei um Pilger auf der Rückreise von Mekka, die sich dauer-
haft am Bosporus niederließen.8 In größerer Zahl begann die Einwanderung von 
Usbeken in das Osmanische Reich bzw. in die junge türkische Republik im ersten 
Drittel des 20. Jahrhunderts mit einer Gruppe von politischen Aktivisten, Studen-
ten und Akademikern, die zur Ausbildung in die Türkei delegiert worden waren. 
Die Entwicklungen in der Heimat veranlassten etliche von ihnen, nicht zurückzu-
kehren, sondern entweder in der Türkei oder in anderen europäischen Staaten zu 
bleiben bzw. von dort in die Türkei zu ziehen.9 Mehrere dieser ersten Migranten 
aus Türkistan nahmen rege am akademischen, geistigen und publizistischen Leben 
des Osmanischen Reiches und der Republik Türkei teil.10 Nach dem II. Weltkrieg 
zogen aus Deutschland ungefähr 100 türkistanische Familien in die Türkei. Sie wa-
ren nach Deutschland als Studenten11, als Flüchtlinge vor der Sowjetmacht oder als 
Kriegsgefangene12 gelangt. 

Die Mehrzahl der in der Türkei lebenden Usbeken ist aus Afghanistan einge-
wandert. 1952 kam die erste größere von dort über Pakistan bzw. Indien einge-
wanderte Gruppe. Es handelte sich um Usbeken, die oder deren Familien ihr Heim 
zuvor, zwischen 1916 und den 1930er Jahren, in Richtung Nord-Afghanistan ver-
lassen und sich in den dort, vorrangig im Norden und in den bereits von Usbeken 

                                                                                          
8  Viele Mekka-Pilger wählten eine Route, die sie über Istanbul führte, um dort die Grabstelle 

des Prophetengefährten Abu Ayyub al-Ansari, dessen Grab nach Mekka, Medina und Jeru-
salem als die viertwichtigste islamische Pilgerstätte gilt. Davon zeugen auch das Buhara Tek-
kesi, Özbekler Tekkesi und mindestens ein weiteres Tekke, die für türkistanische Pilger und 
Händler während der osmanischen Ära in Istanbul errichtet wurden. 

9  Bezanis, „Soviet Muslim Emigrés“, 159; Kocaoğlu, „Turkistan abroad“, 119; Ahmet Salih 
Bıcakçı, Özbek Milli Kimliğin Muhafazı. Istanbul 1996 (unveröffentlichte Magisterarbeit, 
Marmara Üniversitesi/Sosyal Bilimler Enstitüsü), 35 ff. 

10  Mit dem Wirken dieser Gruppe der politisch und publizistisch aktiven Türkistaner befas-
sen sich mehrere Veröffentlichungen, z. B. Volker Adam, Rußlandmuslime in Istanbul am Vor-
abend des Ersten Weltkrieges. Die Berichterstattung osmanischer Periodika über Rußland und Zen-
tralasien, Frankfurt u. a. 2002; Ahat Andican, Cedidizm'den Bağımsızlığa Hariçte Türkistan 
Mücadelesi, Istanbul 2003; Timur Kocaoğlu, „A National Identity Abroad: The Turkistani 
Emigré Press (1927-1997)”, Central Asia Monitor, 1 (1998), 21-24; Timur Kocaoğlu, „Türkis- 
tanlı Göçmenlerin Siyasî Faaliyetleri Tarihine Kısa Bir Bakış”, in: Rasim Ekşi/Erol Cihangir 
(Hg.), Dr. Baymirza Hayit Armağanı, Istanbul 1999, 159-169; Kocaoğlu, „Turkistan abroad“; 
Bezanis, „Soviet Muslim Emigrés“. 

11  Zu Schülern und Studenten aus Buchara, die sich zwischen 1922 und 1925 in Deutschland 
zur Ausbildung aufhielten, siehe Dov. B. Yaroshevski, „Bukharan Students in Germany, 
1922-1925”, in: Ingeborg Baldauf/Michael Friederich (Hg.), Bamberger Zentralasienstudien. 
Konferenzakten ESCAS IV. Bamberg 8.-12. Oktober 1991, Berlin 1994, 271-278. 

12  Viele von ihnen hatten in der Türkistanischen Legion der Wehrmacht gedient. Obwohl das 
im Februar 1945 geschlossene Abkommen von Jalta ihre Ausweisung aus Europa und ihre 
Rückführung in die UdSSR verlangte, waren einige von ihnen in europäischen Flüchtlings-
lagern, andere in West-Deutschland geblieben und von dort später in die Türkei gezogen. 
Siehe dazu Patrik von zur Mühlen, Zwischen Hakenkreuz und Sowjetstern. Der Nationalismus 
der sowjetischen Orientvölker im Zweiten Weltkrieg, Düsseldorf 1971. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 254 

besiedelten Gebieten niedergelassen hatten.13 Unter ihnen waren hauptsächlich 
Angehörige der religiösen und intellektuellen Elite, wohlhabende und Land besit-
zende Familien, die sich nicht mit dem neuen sowjetischen Regime arrangieren 
wollten und die Verlierer der Kollektivierung waren sowie viele Familien, deren 
Angehörige aktiv am bewaffneten Kampf gegen die Sowjetunion beteiligt waren 
(Basmacı). Sie flohen vor Verfolgung, Deportation, Kollektivierung, anti-religiösen 
Maßnahmen oder vor Hungersnöten. Die Erfahrung der Flucht aus der Heimat 
sowie des Verlustes von Angehörigen und Besitz hat sich tief in das kollektive Ge-
dächtnis dieser Gruppe eingeprägt. Türkischen Quellen zufolge sollen zwischen 
1950 und 1958 aus Türkistan 884 Familien (2 688 Personen) in die Türkei einge-
wandert sein.14 Diese türkischstämmigen Einwanderer gehören zu den Migranten-
gruppen, deren Einwanderung der Konsolidierung und Homogenisierung des tür-
kischen Nationalstaates dienen sollte. Türkische Quellen erwähnen eine Reihe von 
Maßnahmen des türkischen Staates, die diesen Flüchtlingen den Neubeginn er-
leichtern sollten. So wurde ihnen schon bald nach ihrer Ankunft die türkische 
Staatsangehörigkeit zuerkannt und ihre berufliche Integration mit ‚Integrations-
Kursen‘ gefördert.15 

In Istanbul leben die Usbeken mehrheitlich in den Stadtteilen Merter, Güngö-
ren, Güneşli, Ataköy, Bakırköy, Zeytinburnu und Bahçelievler, die sich alle im eu-
ropäischen Teil und in unmittelbarer Nähe zueinander befinden. Während die ers- 
ten usbekischen Migranten Studenten, Lehrer und Verwaltungsbeamte waren, ar- 
beiteten die in den 1950er und 1980er Jahren eingewanderten Usbeken zumeist als 
Handwerker und Händler, die in den türkischen Siedlungsgebieten Handel und 
Landwirtschaft zu treiben begannen. Die Istanbuler Usbeken sind heute vor allem 
in akademischen Berufen oder im Handel – häufig im Bereich der Textilwaren – tä-
tig. Sie betreiben aber auch Apotheken, Baufirmen und Werkstätten. Die Mehrzahl 
der usbekischen Familien in Istanbul gehört der türkischen Mittelschicht an. Bil-
dung hat eine große Bedeutung innerhalb der Gemeinde. Eine solide Ausbildung 
impliziert sozialen Aufstieg und Anerkennung über die eigene Gruppe hinaus. 

13  Zu usbekischen Flüchtlingen in Afghanistan siehe Audrey C. Shalinsky, „History as Self-
Image: The Case of Central Asian Emigres in Afghanistan”, Journal of South Asian and Mid-
dle Eastern Studies, 3 (1979), 7-19; David C. Montgomery, „The Uzbeks in Two States: So-
viet and Afghan Policies Toward an Ethnic Minority”, in: William O. McCagg/Brian D. 
Silver (Hg.), Soviet Asian Ethnic Frontiers, New York u. a. 1979, 147-173; Eden Naby, „The 
Uzbeks in Afghanistan”, Central Asian Survey, 3 (1984), 1-21, und Gabriele Rasuly-Paleczek, 
„Ethnic Identity versus Nationalims: The Uzbeks of North-Eastern Afghanistan and the 
Afghan State”, in: Touraj Atabaki/John O'Kane (Hg.), Post-Soviet Central Asia, London, 
New York 1998, 204-230. 

14  Galip Adatepe, „Settlement Measures Taken in Turkey and Improvements Made in that 
Field”, Integration, 6 (1959), 190-197, 194. 

15  Adatepe, „Settlement“, 191; Naim Öktem, „Die Einwanderung der türkistanischen und 
idil-uralischen Türken in die Türkei”, Integration, 6 (1959), 208-214. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IN USBEKISCHER GESELLSCHAFT 255 

Respekt und Ehrerbietung: saygı 

„Bei uns ist die Achtung größer. Beispielsweise halten wir uns vor unseren Älteren sehr 
respektvoll zurück. Die Ehrerbietung ist bei uns größer.“ (Halide) 

Als den entscheidenden Unterschied zu Türkeitürken führten die von mir inter-
viewten Istanbuler Usbeken die größere Bedeutung von Respekt und Ehrerbie-
tung (saygı) in der usbekischen Gesellschaft an. Saygı ist, so formuliert es eine In-
terviewpartnerin, 

„… eines der wichtigsten Themen. Wie auch immer die Bedingungen sein mögen, alle 
sind stets liebe- und respektvoll.“ (Muazzam 1) 

Dieses ethische Konzept, das die Beziehungen der Jüngeren zu den Älteren organi-
siert, ist gleichfalls in der traditionellen islamisch-türkischen Kultur fest verankert. 
Das Verständnis der usbekischen Migranten von saygı entspricht dem, was bei-
spielsweise der Anthropologe Werner Schiffauer im ländlichen Kontext der Türkei 
Ende der 1970er und Anfang der 1980er Jahre beobachten konnte. Saygı sei „weni-
ger ein Gefühl“ als mehr „eine umfassende Verpflichtung, die neben Gehorsam 
und Respekt auch die Verpflichtung der Unterstützung im Alter umfasst und die 
durch zahlreiche und detaillierte Handlungsvorschriften ausgedrückt wird“.16 Dazu 
gehört, nicht in Gegenwart des Vaters zu rauchen, ihm nicht zu widersprechen, 
nicht entspannt zu sitzen, wenn der Vater im Raum ist und in Anwesenheit Dritter 
zu schweigen.17 

Aus den Interviews geht hervor, dass neben der Gastfreundschaft das innerfami-
liäre und intergenerative Verhältnis die Verhaltensaspekte sind, hinsichtlich derer 
die Migranten am deutlichsten Unterschiede zur türkischen Gesellschaft sehen. 
Den Eltern ist sehr wichtig, ihren Kindern zu vermitteln, dass ihre usbekische bzw. 
türkistanische Herkunft zu einem bestimmten moralischen Verhalten verpflichte. 
Dies impliziert, sich in Anwesenheit von Gästen „anständig zu kleiden“, „ordent-
lich zu sitzen“, dass sogar Ehepartner „keinen vertraulichen Umgang“ miteinander 
zeigen und dass Kinder das Gespräch der Erwachsenen weder unterbrechen noch 
z. B. der Mutter laut zurufen. (Halide) 

Zu den Umgangsformen, auf die Migrantenfamilien offensichtlich Wert legen, 
gehört, dass man in Anwesenheit eines älteren Gemeinde- oder Familienmitglieds 
nicht in legerer Haltung sitzen oder liegen dürfe und dass Kinder oder Jüngere sich 
zu erheben haben, wenn ein Elternteil oder eine ältere Person den Raum betre-
ten.18 Eine Interviewpartnerin betont, sie würde dies von ihrem Sohn nicht verlan-

                                                                                          
16  Werner Schiffauer, Die Bauern von Subay, Stuttgart 1987, 27. 
17  Schiffauer, Die Bauern von Subay, 55. 
18  „Wenn ich beispielsweise ins Zimmer eintrete und mein Sohn daliegt, muß er sich sofort 

erheben, muß sich selbst zusammennehmen.“ (Turan) und „Wenn z. B. der Vater kommt 
und das Kind liegt, steht es auf. Es liegt nicht. Wenn es sitzt, erhebt es sich, grüßt. Auf je-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 256 

gen. Jedoch sei sie „sehr glücklich“ wenn ihr Sohn sich bei ihrem Eintreten erhebe. 
(Muazzam 2) 

Als ein Zeichen großer Respektlosigkeit wird das Rauchen oder der Konsum 
von Alkohol in Anwesenheit Älterer, vor allem der Eltern, angesehen. Ein Inter-
viewpartner schildert seinen Umgang mit der Tatsache, dass der eigene Sohn 
Raucher ist: 

„Mein großer Sohn raucht. Ich rauche gar nicht. Aber er hat sich im Arbeitsleben das 
Zigarettenrauchen angewöhnt. Ein, zwei, drei Mal hat er es verborgen. Schließlich habe 
ich es begriffen und Folgendes zu ihm gesagt: ‚Nun, du rauchst. Auf keinen Fall möchte 
ich dich zu Hause oder beim Verkäufer rauchen sehen. Ein Türke aber hätte ab einem 
bestimmten Alter nichts zum Rauchen seines Sohnes gesagt. Sie rauchen zusammen. 
Aber wir werden dies nicht tun. Bis zum Ende seines Lebens soll er zum Rauchen an ei-
nen anderen Ort gehen. Ich möchte es nicht sehen. Ebenfalls setzt sich ein Türke ab ei-
nem bestimmten Alter vielleicht mit seinem Vater zusammen und trinkt auch Rakı. So 
etwas gibt es bei uns nicht. In dieser Beziehung ist sogar Usbekistan in der familiären 
Erziehung sehr überlegen.“ (Turan) 

Das angeführte Beispiel illustriert, dass einerseits am traditionellen Wertesystem 
festgehalten wird, andererseits im Rahmen der Kategorie saygı durchaus eine gewis-
se Dynamik herrscht. So erkennt der Vater die Realität, dass sein Sohn raucht, an, 
distanziert sich aber deutlich davon. Zudem grenzt er sich in seiner Aussage deut-
lich von einem angeblichen Usus in türkischen Familien ab. Im Vergleich dazu äu-
ßert er sich lobend über die Erziehung in Usbekistan. Paradoxerweise kritisiert der-
selbe Gesprächspartner an anderer Stelle im Interview den selbstverständlichen 
und in seinen Augen unangemessenen Umgang mit Alkohol in Usbekistan. 

Zur Bedeutung der Anrede mit „Sie“ 

„‚Sie’ ist ein Ausdruck des Respekts.“ (Hakan) 

Ein für die Migranten relevanter Ausdruck von saygı ist die Verwendung der Anre-
de „Sie“ („Siz“) gegenüber Älteren, älteren Familienangehörigen19, dem Ehepartner 
und gegenüber den älteren bzw. erwachsenen eigenen Kindern. Diese in der türki-
schen Gesellschaft unübliche Tradition sei „sehr wichtig, weil es eine Respektlosig-
keit ist, zu unseren Älteren ‚du’ zu sagen“ und „sehr schön, weil untereinander Re-
spekt und Innigkeit zunehmen.“ (Munise) Meine Begegnungen mit Istanbuler Us-
beken bestätigen, dass in der Tat großer Wert auf diese als respektvoll geltende An-
rede gelegt wird. Allerdings wird dies in den einzelnen Familien in verschiedenen 
Varianten gehandhabt und nicht in jedem Fall konsequent gelebt. Sowohl den In-

                                                                                                                                                                                                                          

den Fall sind wir Menschen, die solcherart Respekt größere Bedeutung beimessen.“ (Hali-
de). 

19  Dies betrifft alle Altersgruppen, d. h. auch ein Kind redet seine jeweils älteren Geschwister 
mit „Sie” an: „Die Kinder sprechen natürlich in der ‚Sie’-Form. Mein kleiner Sohn sagt zu 
dem Älteren ‚Sie’.“ (Muhterem). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IN USBEKISCHER GESELLSCHAFT 257 

terviewaussagen als auch meinen Beobachtungen zufolge spricht sich die überwie-
gende Mehrheit derjenigen Usbeken, die einen usbekischen Ehepartner hat, mit 
„Sie“ an. Mit Türkeitürken verheiratete Usbeken siezen ihre Gatten in der Regel 
hingegen nicht. Hinsichtlich der Anrede des Partners existieren zwei unterschiedli-
che Haltungen. Ein Teil der von mir Befragten argumentiert, dass, weil mit der 
Heirat der Respekt voreinander steige, die förmlichere Anrede unter Ehepartnern 
die angemessene sei, wie folgendes Zitat veranschaulicht: 

„Nachdem er mein Ehemann geworden war, stieg mein Respekt um zwei Stufen. Weil er 
sehr ehrerbietig war, sprach ich ihn mit ‚Sie’ an.“ (Munise) 

Dem gegenüber möchte ich zwei Beispiele stellen, die zeigen, wie usbekische Mi-
granten – in diesen beiden Fällen Frauen – nach Wegen suchen, ihren traditionel-
len Anspruch und ihr individuelles Lebensgefühl in Einklang zu bringen. Eine Ge-
sprächspartnerin berichtet, dass sie und ihr Ehemann einander zunächst mit „Sie“ 
angesprochen hätten, sie dann aber allmählich ins „Du“ übergegangen seien. Je-
doch erscheine ihr dies „unziemlich“, und insbesondere wenn sie unter Türkista-
nern sei, würde sie sich „schämen“, wenn sie ihren Mann duzen würde. (Halide) 
Eine andere Interviewpartnerin erwähnt, sie würde es vorziehen, ihren Ehegatten 
mit „du“ anzusprechen, da für sie die Beziehung zwischen Ehepartnern „eine ganz 
besondere Beziehung“ sei. Als Argument führt diese Interviewpartnerin an, dass 
man sich im Gebet auch an Gott als „eine einzigartige, eine besondere Person“ mit 
„Du“ wende. Sie habe sich aber der in der Familie ihres Mannes gepflegten usbeki-
schen Tradition des ’Siezens‘ der Eheleute angepasst: 

„Da mein Ehemann für mich eine einzigartige Person ist, wollte ich zu ihm ‚du’ sagen. 
Aber weil er es so wollte und die Umgebung auch so ist, unsere Traditionen so sind, dass 
man aus Respekt ‚Sie’ sagt, habe ich auch ‚Sie’ gesagt, sage ich auch ‚Sie’.“ (Muhterem) 

Die ältere Generation der usbekischen Migranten reagiert teilweise mit Unver-
ständnis auf das Duzen zwischen Ehepartnern. Von den Interviewpartnern wird  
die Wahl der vertrauteren Form der Ansprache als eine Anpassung an die in der 
Türkei übliche Umgangsform zwischen Ehegatten dargestellt. Mit dieser Praxis un-
terscheide man sich von der Bevölkerung in Zentralasien, die weiterhin „Sie“ ver-
wende. 

Es kann davon ausgegangen werden, dass die Sozialisation der mittleren und 
jüngeren Generation in der Türkei und die Heirat von Partnern nicht usbekischer 
Herkunft Faktoren sind, die das Verständnis von saygı innerhalb der usbekischen 
Migrantengemeinde beeinflussen und verändern werden. Eine Tendenz zeichnet 
sich indes meiner Meinung nach noch nicht ab. Vielmehr sind innerhalb der ein-
zelnen Familien unterschiedliche Handlungsweisen zu erkennen. So erzählt eine 
Interviewpartnerin, dass sie von ihrem erwachsenen Sohn mit „Sie” angesprochen 
wird. Sie selber duzt ihn, weil sie in der Türkei aufgewachsen ist, erzählt aber, wie 
sehr sie sich darum bemühe, ihren Enkeln den usbekischen Anredekodex zu ver-
mitteln. (Munise) Auch junge Eltern achten darauf, ihre Kinder entsprechend zu 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 258 

erziehen und bereits kleine Kinder werden dazu angehalten, ihre Eltern mit „Sie“ 
anzusprechen, wie ich in mehreren Familien erleben konnte: 

„Sie haben vielleicht meine Kinder ‚Sie’ sagen gehört. Sie reden Vater und Mutter mit 
‚Sie’ an. […] Wir versuchen, dies lebendig zu halten.“ (Çokay) 

Ein Netzwerk der Männer: gap/gashtak20 

In Istanbul treffen sich die Männer zu der als gap bzw. gashtak21 bezeichneten Zu-
sammenkunft – mit Ausnahme der Sommermonate Juli, August, September – je-
weils am Abend des ersten Samstags im Monat. An den Treffen, die reihum in den 
Wohnungen der einzelnen Teilnehmer stattfinden, nehmen neben Usbeken auch 
Kasachen, Kirgisen, Türken sowie Gäste aus Zentralasien teil. Je nach ihrer berufli-
chen Auslastung und persönlichen Situation besuchen die von mir befragten 
Männer mehr oder weniger regelmäßig diese Abende. Einige sind festes Mitglied 
einer Gruppe, andere gehen nur selten zu einem gashtak. In der Regel kommen 
zum gashtak Männer der gleichen Altersgruppe zusammen. 

Bei dem gashtak, an dem ich während der Feldforschung teilnehmen konnte, 
waren ca. 30 Männer der Altersgruppe der Mitte 30- bis 60-Jährigen anwesend. Die 
Gäste saßen auf Matten um ein riesiges Tischtuch herum. Während des gemein-
samen Essens unterhielten sie sich mit ihren Nachbarn oder scherzten in großer 

20  Unter den usbekischen Frauen gibt es ebenfalls informelle Netzwerke. Sie kommen regel-
mäßig zu verschiedenen Anlässen wie ’Versprechen‘ (söz kesimi), Verlobungsfeiern, Hoch-
zeiten oder Besuchen aus dem Ausland zusammen. Die Häufigkeit ihrer Teilnahme ist 
auch von ihrer beruflichen und familiären Auslastung abhängig. Sie variiert von mehrmals 
in der Woche bis zu einmal im Monat. Institutionalisierte Zusammenkünfte ähnlich dem 
gashtak gibt es auch unter den Frauen. Die Gruppe ist allerdings sehr klein. Diese Treffen 
entsprechen z. T. dem türkischen gün (Tag) und finden entweder in gemischten oder in rein 
usbekischen bzw. türkistanischen Gruppen statt. 

21  Unter den Türkistanern in Istanbul wird häufiger die tadjikische Bezeichnung gashtak (gash-
tan: umhergehen, hinübergehen) als die usbekische, aus dem Ferghanatal stammende, Be-
zeichnung gap (Gespräch, Unterhaltung) verwendet. (G. P. Snesarev, „Tradicija mužskih so-
juzov v ee podnjšem variante u narodov Srednej Azii“, in: Akademija Nauk (Hg.), Materia-
ly Chorezmkoj ekspedicii. Polevye issledovanija Chorezmskoj ekspedicii v 1958-1961 gg, Moskau 
1963, 155-205.) Ursprünglich handelte es sich bei gap/gashtak um eine Versammlung der 
männlichen Bevölkerung eines Dorfes, die nur im Winter stattfand. Auf diesen Treffen es-
sen die Männer gemeinsam, erörtern religiöse Fragen sowie Probleme des Dorfes, singen, 
musizieren, tanzen und spielen. Regional verschieden kommen entweder alle Männer oder 
Gruppen von Männern derselben Altersgruppe zusammen. Gap wird heute in Usbekistan 
auch von Frauen abgehalten und hat sich dort unter Frauen sowie Männern zu rotieren-
den Spargruppen mit feststehenden Regeln entwickelt. Hierbei werden die Zusammen-
künfte dafür genutzt, reihum Geld für die Teilnehmer zu sammeln. Die Summe erhält je-
weils die Person, die das Treffen ausrichtet. (Stichwort „Gap“, in: U’zbek Sovyet Enzyklope-
diyasi 3, Tashkent 1992, 207-208; Andrea Berg, „Informelle Netzwerke in einer städtischen 
mahalla in Usbekistan“, in: Roman Loimeier (Hg.), Die islamische Welt als Netzwerk. Mög-
lichkeiten und Grenzen des Netzwerkansatzes im islamischen Kontext, Würzburg 2000, 415-430). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IN USBEKISCHER GESELLSCHAFT 259 

Runde. Da außer mir weitere Personen das erste Mal an dieser Runde teilnahmen, 
bat der Gastgeber nach dem Essen alle Anwesenden, sich vorzustellen. Jeder nann-
te seinen Namen, seine Beschäftigung und Herkunft. Anschließend wurde verle-
sen, wer im folgenden Jahr wann für die Ausrichtung des gashtak verantwortlich 
sein werde. Die Zeit nach dem Essen wurde außerdem für Ankündigungen von 
Veranstaltungen und Einladungen zu Familienfesten genutzt. 

Bei diesen Treffen stehen das gesellige Beisammensein – es ist üblich, dass beim 
gashtak auch musiziert, gesungen und getanzt wird –, die Kultivierung von Sprache 
und Kultur der Herkunftsregion sowie Gespräche über gemeindebezogene und po-
litische Fragen im Vordergrund. Neben der Pflege einer Tradition aus der Her-
kunftsregion dienen diese Zusammenkünfte in erster Linie dazu, den Kontakt, 
Austausch und Zusammenhalt unter den Männern und damit unter den Familien 
aufrechtzuerhalten. Angesichts des Berufs- und Alltagslebens in einer großen Stadt 
wie Istanbul bedarf es zunehmend institutionalisierter Treffen. Das folgende Zitat 
eines Interviewpartners und regelmäßigen gashtak-Teilnehmers weist zudem auf ei-
ne andere Funktion dieser Zusammenkünfte hin: 

„Wir haben stets sehr nach innen gewandt gelebt. […] Aber wenn eines unserer Kinder 
in der Schule, im Krankenhaus, bei der Polizei, beim Militär ein Problem hatte, konnten 
wir unser Problem nicht lösen. Warum? […] Weil es so war, haben wir allmählich be-
gonnen, uns nach außen zu öffnen. Das heißt, wir haben angefangen, zu unseren gap-
Treffen einige Türken mitzubringen. Das ist neu. Warum soll er uns kennenlernen, sol-
len wir uns ihm bekannt machen? Damit sie verstehen, dass ihnen von uns kein Scha-
den droht. Unsere Kultur ist anders. Wir gehen nicht ins Café, aber ein Mal im Monat 
kommen wir zusammen. […] So stellt sich jeder dem neu Hinzugekommenen vor, sagt 
z.B. ‚Ich bin Elektrotechniker.’ ‚Ich bin Händler.’ ‚Ich bin Anwalt.’ ‚Ich bin Arzt.’ Wir 
haben auch diese Ebene. ‚Wenn wir eure Hilfe brauchen, helft ihr uns. Wenn ihr unsere 
Hilfe braucht, helfen wir euch auch.’ Dies wird nicht direkt gesagt, aber es bedeutet dies. 
Also allmählich wird dies gemacht.“ (Turan) 

Die traditionelle zentralasiatische Institution gashtak fungiert insofern auch als ein 
wichtiges informelles Netzwerk, dessen Teilnehmer ihre berufliche und gesellschaft-
liche Stellung für die Bedürfnisse und das Wohl einzelner Gemeindemitglieder 
und Familien einzusetzen versuchen und trägt durch die Einbeziehung von Tür-
keitürken zur Öffnung gegenüber der türkischen Gesellschaft bei. 

Esskultur 

„Der Pilav der Türkistaner ist berühmt. Wann immer wir Gäste einladen, bereiten wir 
unbedingt unseren Pilav zu.“ (Azize) 

Auch in der Esskultur werden Unterschiede zur türkischen Umgebung und zu 
einigen im heutigen Usbekistan üblichen Elementen sowie Anpassungen an tür-
kische Gewohnheiten offensichtlich. Dabei konnten drei Ebenen der Identifika-
tion mit usbekischer Esskultur festgestellt werden: erstens das individuelle Be-
dürfnis, Gerichte aus der Herkunftsregion regelmäßig zu essen, zweitens die Be-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 260 

deutung der Esskultur für gemeindeinterne Zusammenkünfte und drittens das 
Verständnis von Gastfreundschaft. 

Türkische und usbekische Gerichte werden sowohl anlässlich von Festen als 
auch im Alltag zubereitet. Den in den Interviews getroffenen Aussagen zufolge ist 
man in der Regel darum bemüht, den usbekischen Gerichten den Vorrang zu ge-
ben bzw. sie zumindest auch im Alltag regelmäßig auf den Speiseplan zu brin-
gen.22 Das Leibgericht unter den aus der Herkunftsregion stammenden Speisen ist 
zweifelsohne der Özbek Pilavı (usbekischer Pilav), auch Türkistan Pilavı (türkistani-
scher Pilav) genannt.23 Hierbei handelt es sich um ein Reisgericht mit Fleisch vom 
Schaf, Möhren, Zwiebeln, Knoblauch, das in einem großen Topf gekocht wird. 
Unabhängig davon, wie häufig und regelmäßig Özbek Pilavı tatsächlich zubereitet 
wird, weisen die mit einem gewissen Stolz und Humor vorgetragenen Antworten 
der Interviewpartner darauf hin, dass dieses Gericht fest zur Identität der Migran-
ten gehört.24 

Die Gerichte aus der Herkunftsregion spielen insbesondere bei Zusammenkünf-
ten der Familie und der Gemeinde eine sehr wichtige Rolle.25 So wird auch bei 
dem vom Türkistanlılar Kültür ve Sosyal Yardım Derneği (Kultur- und sozialer Hilfs-
verein der Türkistaner26) einmal im Jahr organisierten traditionellen Picknick Özbek 
Pilavı zubereitet. Das Leibgericht der Usbeken gilt als ein Muss, wenn Gäste kom-
men und wenn wichtige religiöse und soziale Feste gefeiert werden: 

„Beispielsweise lassen wir einen Gast nicht gehen, ohne ihm Pilav gekocht zu haben. 
Wieviel Essen Sie auch zubereiten, selbst wenn du die verschiedensten Speisen zuberei-
test, wenn du keinen Pilav gemacht hast, bleibt jene Tafel unvollständig.“ (Halide) 

Das Fehlen von Özbek Pilavı z.B. auf einer noch so reichlich anlässlich einer Hoch-
zeit angerichteten Tafel wird gleichgesetzt mit der Wahrnehmung: „Es gab nichts 
zu Essen“. (Muhterem) 

Die Beispiele belegen den engen Zusammenhang zwischen Esskultur und Gast-
freundschaft. Letztere stellt unter den in Istanbul lebenden Usbeben ein zentrales 
Element ihres Selbstverständnisses dar. Die ausgesprochene Gastfreundschaft, so 
betonen die Interviewpartner, würde sie von den (Türkei)Türken unterscheiden, 
ohne deren Gastlichkeit schmälern zu wollen. Gästen gegenüber würden sich Tür-
kistaner bzw. Usbeken noch gastfreundlicher und respektvoller verhalten, wird ver-

22  „Ich versuche, usbekischen Gerichten den Vorrang zu geben. […] Die usbekischen Speisen 
liegen uns bei dem Klima der Türkei noch schwerer im Magen. Aber nicht an einem Tag in 
der Woche Pilav zu essen, ist unmöglich. Özbek Pilavı muss in der Woche unbedingt an ei-
nem Tag gegessen werden“ (Selahettin). 

23  Zwar sind Pilav-Gerichte auch in der Türkei verbreitet, aber in der Herkunftsregion der us-
bekischen Migranten gilt Pilav (Plov/Palow) als Nationalgericht.  

24  „Kennen Sie beispielsweise unseren Pilav? Dieser Pilav wird in der Woche unbedingt drei, 
vier Tage gekocht.“ (Muhterem). 

25  „Es gibt auf jeden Fall Pilav. […] Wirklich, bei all unseren Ereignissen, unseren Hochzei-
ten, […] zum Feiertag, zum Ramadan, immer gibt es Pilav.“ (Mükeddem). 

26  In diesem Verein sind die in Istanbul lebenden Usbeken organisiert. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IN USBEKISCHER GESELLSCHAFT 261 

sichert. An der usbekischen Gastfreundschaft wird hervorgehoben, dass man jeder-
zeit unangemeldet vorbeikommen könne, herzlich willkommen geheißen und 
herein gebeten werde. (Muazzam 2) Dass zur Gastlichkeit eine angemessene Bewir-
tung gehört, verstehe sich von selbst. Das Essen werde nicht gleich wieder vom 
Tisch geräumt. 

Mehrere Interviewpartner kommen auf Unterschiede in der Zubereitung usbeki-
scher Gerichte bei ihnen und in Usbekistan sowie auf unterschiedliche Ess- und 
Geschmacksgewohnheiten, die sich entwickelt haben, zu sprechen. So erinnert sich 
ein Interviewpartner, Turan, an ein Erlebnis während eines Aufenthalts in Usbeki-
stan, wo er mit einem „sehr guten Pilav” bewirtet wurde. Als befremdlich schildert 
er die Verwendung des Fettes vom Schwanz des Hammels für die Zubereitung des 
Pilav: 

„Das bekommt uns nicht. Wir benutzen Sonnenblumenöl, flüssiges Öl. […] Jedoch eine 
halbe Stunde später sah ich, dass es auf meiner Zunge zu gerinnen begann. Ich blickte 
auf den Pilav: Am Tellerrand war das Öl geronnen. Das Öl gerann in meinem Mund. Ich 
sagte: ‚Das Öl ist geronnen. Wie könnt ihr das nur essen?’ ‚Wir sind daran gewöhnt’, sag-
te er [der Gastgeber; A.B.].“ (Turan) 

Die von Turan wiedergegebene Erinnerung dient nicht nur dazu, zu veranschau-
lichen, dass in Usbekistan eine differierende Zubereitung des Essens anzutreffen, 
sondern auch, dass das Konsumieren von Alkohol zum traditionellen Gericht 
dort nicht unüblich sei. So erzählt Turan, dass mit dem Essen „usbekischer Wod-
ka” getrunken wurde und verhehlt dabei seine Ablehnung nicht: 

„Pilav mit Alkohol ist meiner Meinung nach ausgeschlossen!“ (Turan) 

Der Genuss von Alkohol, der in der Regel mit Russifizierung und Werteverfall as-
soziiert wird, wird von einigen Interviewpartnern als ein Unterschied zur Gesell-
schaft in Usbekistan angeführt. Befremdet fühlte Turan sich auch, als er auf 
Hochzeiten im städtischen und urbanen Usbekistan erlebte, wie Alkohol ausge-
schenkt wurde. In diesem Zusammenhang findet er auch erwähnenswert, dass er 
im ländlichen Raum Usbekistans beobachtet habe, dass auch einige Frauen Alko-
hol konsumieren und dass in gemischtgeschlechtlichen Gruppen getrunken wird. 
(Turan) 

Mit der Migration ist auch ein Verlust an kulinarischen Traditionen der Her-
kunftsregion verbunden gewesen. Selbstverständlich setze man, so ein Interview-
partner, die eigene kulinarische Kultur fort. Sie sei ein Bestandteil, der nicht auf-
gegeben werden könne. Da man während der Migration an den Orten, an denen 
man sich aufhielt, z. B. einige Gemüsearten oder Küchengeräte nicht finden 
konnte, seien manche Gerichte in Vergessenheit geraten. In Usbekistan würden sie 
indes regelmäßig zubereitet, und ein Interviewpartner plädiert dafür, auch diese 
Gerichte zu kultivieren. In diesem Zusammenhang stellt er fest, dass die Migran-
ten zur Bewahrung und Entwicklung ihrer eigenen Kultur auf Usbekistan und die 
kulturellen Beziehungen zu ihm angewiesen sind. (Hakan) 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 262 

Nicht nur in den Familien werden die kulinarischen Traditionen weitergegeben, 
sondern Rezepte usbekischer Gerichte wurden sowohl in der Zeitschrift „Türkistan“ 
als auch auf der Internetseite www.turkistan.org.com veröffentlicht.27 Die Internet-
seite enthält etliche, mehrheitlich vom Internetportal „YouTube“ stammende, Vi-
deos, die die Zubereitung usbekischer Gerichte zeigen.28 

Zum Zeitpunkt meiner Forschung konnte ich in Istanbul kein usbekisches Re-
staurant ausfindig machen. Da – anders als in der türkischen – in der usbekischen 
Kultur Kaffeehäuser unüblich seien, gab es, so berichtet einer meiner Gesprächs-
partner, die Idee der Gründung eines usbekischen Lokals. Er habe, so der Inter-
viewpartner, einem Freund, der in Istanbul ein usbekisches Restaurant zu eröffnen 
und Köche aus Usbekistan einzustellen plante, davon abgeraten, mit dem Hinweis, 
dass die Gerichte den Essgewohnheiten der Istanbuler (Usbeken) entsprechend zu-
bereitet werden sollten. (Turan) 

Schlussbemerkungen 

Wie sich Vertreter der usbekischen Migrantengemeinde sowohl zu ihrer türkeitür-
kischen Umgebung als auch zur Gesellschaft in der Herkunftsregion ins Verhältnis 
setzen, kann als ambivalent bezeichnet werden. Ungeachtet der von den usbeki-
schen Migranten in den Interviews betonten Gemeinsamkeiten zwischen türkischer 
und usbekischer Kultur, konnte festgestellt werden, dass sie sich insbesondere hin-
sichtlich des sozialen Beziehungs- und Wertesystems von der türkischen Gesell-
schaft abgrenzen. Mit der eigenen Gruppe assoziieren sie bestimmte moralische 
Grundsätze und positive Eigenschaften, die sie als bewahrenswert ansehen. Dabei 
haben sie den Anspruch, die Bewahrung der eigenen Kultur und die Anpassung an 
die Gegebenheiten der türkischen Gesellschaft miteinander zu vereinbaren. Im 
Vergleich zur usbekischen sehen sie die türkische Gesellschaft als ‚verwestlicht‘ und 
weniger wertebewusst, aber auch als offener und toleranter an. Gleichermaßen 
zwiespältig ist das Verhältnis zur heutigen in Usbekistan gelebten Alltagskultur. 
Das Land symbolisiert für die Migranten einerseits die authentische und traditio-
nelle usbekische Kultur, die sie sowohl positiv bewerten als auch mit einer gewissen 
Distanz betrachten, weil sie bestimmte Aspekte für rückständig halten. So äußern 
sich Interviewpartner kritisch zum Festhalten an bestimmten Traditionen in Usbe-
kistan und setzen dem das Bild einer toleranteren und moderneren Migrantenge-
meinde in der Türkei entgegen. Andererseits schätzen sie sich als traditioneller und 
wertebewusster als bestimmte Bevölkerungskreise in Usbekistan ein und distanzie-

27  Die Zeitschrift „Türkistan. Üç aylık ilmi siyasi-ekonomik kültürel dergi“ („Türkistan. Eine viertel-
jährliche wissenschaftliche, politisch-ökonomische, kulturelle Zeitschrift“) wurde zwischen 1988 und 
1995 vom Istanbuler Migrantenverein (Türkistanlılar Kültür ve Sosyal Yardım Derneği) he-
rausgegeben. Seit Mai 2005 sind der Verein und die Gemeinde der usbekischen Migranten 
in Istanbul mit der Seite www.turkistan.org.tr im Internet präsent. 

28  http://www.turkistan.org.tr/turkistan/videolar.php (07.11.2010). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IN USBEKISCHER GESELLSCHAFT 263 

ren sich von der Gesellschaft Usbekistans, die sie – zumindest teilweise – als russi-
fiziert und sowjetisiert charakterisieren. 

Indem die Migranten ihr usbekisches Selbstverständnis insbesondere durch 
die Identifikation mit bestimmten Werten, Eigenschaften und Traditionen defi-
nieren, artikuliert es sich vornehmlich als kulturelle Identität.29 

Für den Beitrag verwendete Interviews 

Azize 02.10.2001 
Çokay 06.10.2000 
Hakan 16.09.2000  
Halide 30.08.2000 
Muazzam  30.09.2000 (1) und 07.09.2001 (2) 
Muhterem 02.09.2001 
Munise 08.10.2000 
Turan 22.09.2000 
 

                                                                                          
29  Zu erwähnen ist hier ebenfalls die Bedeutung der usbekischen Sprache, die im Rahmen 

dieses Beitrags nicht berücksichtigt wurde. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahn und Wissenschaft. 
Zur Wirkungsgeschichte westlicher Rassentheorien 
im Nahen und Mittleren Osten 

Werner Ende, Berlin 

Im Koran (Sure 30, Vers 22) werden die Unterschiede zwischen den Menschen, 
wird insbesondere die Verschiedenartigkeit ihrer Sprachen und Farben (alwān) als 
wunderbares Zeichen Gottes für „die Wissenden“ bezeichnet.1 Ferner heißt es in 
Sure 49, Vers 13: „Wir haben euch zu Verbänden (šuʿūb) und Stämmen (qabā’il) 
gemacht, damit ihr euch untereinander kennt“. Noch in demselben Vers folgt je-
doch auf diese Erklärung für einen bestimmten Aspekt des göttlichen Schöpfungs-
aktes eine Klarstellung, durch die jeglichem Stolz auf vornehme Abstammung oder 
hohen Rang eine eindeutige Grenze gesetzt wird: „Als der Vornehmste (akram) gilt 
bei Gott derjenige von euch, der am frömmsten ist“. 

Allerdings: Auch im Koran – wie generell im arabischen Sprachgebrauch, und 
darüber hinaus in vielen anderen Sprachen – findet sich eine Assoziation von 
Weiße bzw. Hellem mit Freude und Gutem und Schwärze oder Finsternis mit Lei-
den und Bösem: „Am Tag (des Gerichts), da die einen Gesichter strahlend (wörtl. 
weiß), die anderen finster (wörtl. schwarz) sein werden“ (Sure 3, Vers 106). Ein Zu-
sammenhang zwischen diesem Befund und einer unterschiedlichen Bewertung der – 
durch göttlichen Ratschluss – den Menschenrassen gegebenen, vielfältigen Haut-
farben lässt sich hieraus nicht ableiten, und es scheint auch, dass in der Geschichte 
der muslimischen Koranexegese eine derartige, immerhin naheliegende Gedanken-
verbindung keine Rolle gespielt hat. 

Mit anderen Worten: Das unterschiedliche äußere Erscheinungsbild bestimmter 
Gruppen von Menschen wird im Koran als gottgewollt und damit sinnvoll darge-
stellt, und erscheint hier nicht als gravierendes Problem des Zusammenlebens. Aus 
dieser Feststellung ist wiederum nicht zu schließen, dass im Verlauf der Ausbrei-
tung und Entwicklung der islamischen Zivilisation das Thema „Rasse und Haut-
farbe“ weitgehend bedeutungslos geblieben wäre. Die nähere Betrachtung der poli-
tischen und Kulturgeschichte des Islams lässt erkennen, dass auch Muslime kei-
neswegs allesamt frei waren (und sind) von ethnischem Überlegenheitswahn, Dis-
kriminierungsdrang und der Neigung, äußerlich „Andersartige“ auszugrenzen. Al-
lein schon die seit der Abbasidenzeit als Šuʿūbīya bekannte Tradition der Verherrli-
chung des iranischen Erbes und der gleichzeitigen Herabsetzung des Arabertums 

1  In der deutschen Übersetzung von Rudi Paret steht an dieser Stelle nach „Farben“ in 
Klammern „oder: Arten“. Siehe dazu Rudi Paret, Kommentar und Konkordanz, Stuttgart 
u. a. 1980, 390. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 266 

liefert eine Fülle von Belegen für dieses Phänomen.2 Als Rassismus im engeren 
Sinne muss man das, was einem in der entsprechenden Literatur entgegentritt, 
nicht unbedingt bezeichnen. Wohl aber lässt sich feststellen, dass die Šuʿūbīya und 
spätere, ähnliche Strömungen (bei Iranern wie auch bei anderen muslimischen 
Völkern) sowie deren Widerspiegelung in der Literatur bis in die Gegenwart fort-
wirken. Dazu im Folgenden mehr.3 

Im Jahre 1068 n. Chr. verfasste Ṣāʿid b. Aḥmad al-Andalusī (gest. 1070), der Ka-
di von Toledo, ein Buch über die unterschiedlichen Völker und Religionsgemein-
schaften, die es auf Erden gibt.4 In seiner Einleitung teilt der Verfasser diese „Na-
tionen“ (umam) in zwei Gruppen ein – nämlich diejenigen, welche sich (in voris-
lamischer und islamischer Zeit) mit Wissenschaften befasst haben, und die ande-
ren, für die das nicht gilt. Zu den erstgenannten gehören für ihn die Inder, Perser, 
Chaldäer, Griechen und „Römer“ (rūm), ferner die Ägypter, Araber und die Juden.5 
Von den übrigen Völkerschaften erscheinen dem Kadi die Chinesen und die Tür-
ken noch die „edelsten der ungebildeten Nationen“ zu sein, denn sie haben sich, 
wie die Chinesen, in handwerklichen Künsten und der Malerei hervorgetan oder, 
so die Türken, sich durch Tapferkeit und Meisterung des Kriegshandwerks ausge-
zeichnet. Demgegenüber besteht der Rest der Menschheit aus Barbaren. Unter ih-
nen finden sich nach Meinung des Autors nicht zuletzt die Bewohner des Nordens 
und des Südens, die im Grunde „mehr Tiere als Menschen“ seien. Über die Barba-
ren des Nordens sagt er, es handle sich um jene Völker, die am weitesten nördlich, 
zwischen dem letzten der sieben Klimata und den Grenzen der bewohnbaren Welt 
leben. Die große Entfernung der Sonne von der Zenit-Linie mache dort die Luft 
kalt und die Atmosphäre stickig. Daher seien sie hinsichtlich ihres Temperaments 
kühl, im Wesen roh, hätten dicke Bäuche, blasse Hautfarbe und langes, dünnes 
Haar. Es fehle ihnen an Verstandesschärfe und Wissen, kurzum: sie seien „ohne 
Urteilskraft und dumm6. 

2  Siehe hierzu Susanne Enderwitz, Art. „Shuʿūbīya“, EI2 IX (1997), 513-516. 
3  Für bibliographische Hinweise sowie Hilfe bei der Beschaffung von Material danke ich be-

sonders Volker Adam, Z. Barth-Manzoori, Burkhard Ganzer, Christoph Herzog, Karin Hör-
ner, Jens Peter Laut, Heike Liebau, Anja Pistor-Hatam, Thomas Ripper und Stefan Wild. 

4  Über den Autor und das Werk Kitāb ṭabaqāt al-umam siehe Gabriel Martinez-Gros, EI2 VIII 
(1995), 867-868. 

5  Zu dem von al-Andalusī hier verwendeten Begriff der „umma“ in der Bedeutung von 
„Ethnie“ bzw. „Volk“ oder „Nation“ sowie zu den z. T. unscharfen ethnischen Bezeichnun-
gen bei muslimischen Autoren des „Mittelalters“ siehe Ulrich Haarmann, „Glaubensvolk 
und Nation im islamischen und lateinischen Mittelalter“, in: Berlin-Brandenburgische Aka-
demie der Wissenschaften. Berichte und Abhandlungen, Bd. 2, Berlin 1996, 161-199, dort bes. 
178-183 (zu Ṣāʿid al-Andalusī und zu der ein Jahrhundert älteren Völkertafel al-Masʿūdīs 
ebd., 179 f., zu ethnischen Stereotypen 183 ff.). Die nicht eindeutige Bedeutung von rūm 
behandelt Heribert Horst, „Über die Römer“, in: Ulrich Haarmann/Peter Bachmann (Hg.), 
Die islamische Welt zwischen Mittelalter und Neuzeit. Festschrift für Hans Robert Roemer zum 65. 
Geburtstag, Beirut 1979, 315-337. 

6  Ṭabaqāt al-umam, hg. von Ḥusayn Mu’nis, Kairo 1998, 17-18, frz. Übersetzung von Régis 
Blachère, Livre des catègories des nations, Paris 1935, 36-37, vgl. Bernard Lewis, The Muslim 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 267 

Zu den bemerkenswertesten Aspekten dieses Textes gehört es, dass der Autor 
einen kausalen Zusammenhang zwischen dem Klima und generell der Umwelt 
einerseits und der – stark unterschiedlichen – äußeren Erscheinung der Erdbe-
wohner und ihrem Kulturzustand für erwiesen, ja für selbstverständlich hält. Un-
geachtet der Tatsache, dass in den Literaturen islamischer Völker auch andere Er-
klärungen - nicht zuletzt Schöpfungslegenden des Korans (s. o.) – herangezogen 
worden sind, so bleibt daneben der Gesichtspunkt des Umwelteinflusses auch bei 
Autoren späterer Jahrhunderte mehr oder weniger durchgängig erhalten. 

Wie bereits erwähnt, gibt es im kollektiven Bewusstsein der Muslime seit Jahr-
hunderten eine Fülle ethnischer Klischees. Diese laufen oft, wenn auch nicht aus-
schließlich, auf stark abwertende Urteile einerseits und verherrlichende Beschrei-
bungen andererseits hinaus. Es geht um Stärken und Schwächen, Laster und Tu-
genden, barbarische Sitten und kulturelle Verfeinerung sowie manches mehr. Gro-
ßes Gewicht wird, wie schon bei dem oben zitierten Kadi von Toledo, den wissen-
schaftlichen und sonstigen kulturellen Leistungen der unterschiedlichen Völker-
schaften bzw. „Rassen“ beigemessen. Aber auch deren „Schönheit“ oder „Häss-
lichkeit“ gehören zu den Kriterien, aus denen sich nach Ansicht vieler muslimi-
scher Autoren der Vergangenheit eine Rangfolge der unterschiedlichen Völker, Re-
ligionsgemeinschaften bzw. „Nationen“ ableiten lässt. 

In seinem Buch Race and Color in Islam von 1970, das er später in einer stark er-
weiterten Fassung nochmals veröffentlicht hat,7 bietet Bernard Lewis eine gute Ein-
führung in die schon im Titel seines Buches angedeutete Problematik. Neben Le-
wis haben eine Reihe anderer Autoren (darunter in wachsendem Maße auch solche 
aus dem Nahen und Mittleren Osten) dazu beigetragen, dass der internationale 
Forschungsstand zum Thema „Rasse und Hautfarbe im Islam“ inzwischen eine be-
achtliche Breite erreicht hat.8 Im weiteren Sinne gehören auch religionssoziologi-
sche und islamwissenschaftliche Studien zum Eigenbild und zum Bild „des Ande-
ren“, die in neuerer Zeit entstanden sind, in dieses Spektrum. Als ein besonders 

                                                                                                                                                                                                                          

Discovery of Europe, New York/London 1982, 68, dt. Übersetzung in Bernard Lewis, Die 
Welt der Ungläubigen. Wie der Islam Europa entdeckte, Berlin/Wien 1983, 67. 

7  Race and Slavery in the Middle East, an Historical Enquiry, New York/Oxford, 1990. 
8  Im deutschsprachigen Bereich vor allem Gernot Rotter, Die Stellung des Negers in der isla-

misch-arabischen Gesellschaft bis zum XVI. Jahrhundert, Bonn 1967; Susanne Enderwitz, Gesell-
schaftlicher Rang und ethnische Legitimation. Der arabische Schriftsteller Abū ʿUṯmān al-Ǧāḥiẓ (gest. 
868) über die Afrikaner, Perser und Araber in der islamischen Gesellschaft, Freiburg 1979; Hans 
Müller, Die Kunst des Sklavenkaufs nach arabischen, persischen und türkischen Ratgebern vom 10. 
bis zum 18. Jahrhundert, Freiburg 1980; Manfred Ullmann, Der Neger in der Bildersprache ara-
bischer Dichter, Wiesbaden 1998, bes. 13-23. Belege für die als selbstverständlich empfunde-
ne, unterschiedliche Bewertung von Schwarzen und Weißen noch in der spätosmanischen 
Literatur finden sich bei Börte Sagaster, „Herren“ und „Sklaven“. Der Wandel im Sklavenbild 
türkischer Literaten in der Spätzeit des Osmanischen Reiches, Wiesbaden 1997, 58-62. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 268 

lehrreiches Beispiel hierfür sei an dieser Stelle Ulrich Haarmanns Aufsatz zum Bild 
des Türken in der arabischen Literatur und Geschichtsschreibung genannt.9 

Die ethnischen Stereotypen, die z. B. in der klassischen und neueren arabi-
schen Reise- und Unterhaltungsliteratur in großer Zahl zu finden sind, erweisen 
sich als ebenso alt wie beständig. Sie begegnen uns bis heute in mannigfacher 
Gestalt – und sei es als mehr oder weniger boshafte „Ethno-Witze“. 

Eine Art Kaleidoskop populärer Klischees findet sich bei dem ägyptischen Au-
tor Muḥammad Labīb Batanūnī (gest. 1938) in dessen Bericht (aus dem Jahre 
1909) über seine Reise nach Mekka und Medina.10 Seinen Eindruck von der äu-
ßeren Erscheinung und dem Charakter der Mekkaner fasst er dahingehend zu-
sammen, dass durch die jahrhundertelange Zuwanderung von Menschen aus al-
ler Herren Länder ein eigenartiger Menschenschlag entstanden sei: 

„Auf Grund der Vermischung dieser Rassen (aǧnās) durch Heirat oder vertrauten Um-
gang miteinander ist aus der Mehrheit der Bewohner von Mekka sowohl hinsichtlich ih-
rer körperlichen Erscheinung als auch ihres Naturells ein Mischtyp geworden: So findest 
du, dass sie in ihrer Wesensart die Friedfertigkeit des Anatoliers, den Stolz des Türken, 
die Demut des Javaners, den Hochmut des Persers, die Nachgiebigkeit des Ägypters, die 
Härte des Tscherkessen, die Ruhe des Chinesen, die Erregbarkeit des Maghrebiners, die 
Schlichtheit des Inders, die Schläue des Jemeniten, die Betriebsamkeit des Syrers, die 
Trägheit des Negers und die Hautfarbe des Äthiopiers miteinander verbinden“.11 

Man mag diesen Passus amüsant finden, doch sollte man nicht übersehen, dass 
die hier versammelten völkerpsychologischen Klischees auch eine sehr bedenkli-
che Seite haben können: Es handelt sich um Bruchstücke eines umfangreichen 
Reservoirs an Pauschalurteilen bzw. diskriminierenden Bemerkungen über ethni-
sche Gruppen innerhalb und außerhalb des islamisch geprägten Kulturkreises. Sie 
sind, wie hier noch gezeigt werden soll, nicht jederzeit harmlos. Freilich muss 
man einschränkend sagen, dass die traditionellen Klischees über „die Anderen“ 
nicht allesamt pejorativen Inhalts sind. Auch zeigt sich, dass selbst für den Fall ei-
nes überwiegend negativen Urteils über bestimmte Rassen, wie sie z. B. in der 
„mittelalterlichen“ arabischen Literatur mit Bezug auf die heidnischen, aber auch 

9  Ulrich Haarmann, “Ideology and History, Identity and Alterity: the Arab Image of the 
Turk from the ʿAbbasids to Modern Egypt”, International Journal of Middle East Studies, 20 
(1988), 175-196. 

10  Ar-riḥla al-ḥiǧāzīya, 2. erweiterte Auflage 1911. Zum Verfasser siehe ʿUmar Riḍā Kaḥḥāla, 
Muʿǧam al-mu’allifīn, Bd. 11, Damaskus 1960, 165 (u. a. mit Verweis auf Carl Brockelmann, 
Geschichte der arabischen Litteratur, S II, 749). 

11  Zitiert nach der 2. Auflage, 42. – Auch hier ist auf die (z. T. historisch bedingte) Unschärfe 
der Bezeichnungen zu achten, so etwa mit Bezug auf den „Javaner“. Siehe dazu C. C. 
Berg, Art. „Djāwī“, in EI2 II (1965), 497. Hinsichtlich des „Anatoliers“ (al-anaḍūlī) einerseits 
und des „Türken“ (at-turkī) andererseits könnte Batanūnī das traditionelle Bild vom eher 
friedfertigen anatolischen Bauern im Gegensatz zum Typ des elitären, türkisch-
nationalistisch gesinnten Städters vor Augen gehabt haben. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 269 

die muslimischen Schwarzafrikaner häufig vorkommen,12 bemerkenswerte Gegen-
stimmen gibt: Nicht selten werden die tiefe Frömmigkeit und edle Gesinnung ge-
lobt, die nicht wenige afrikanische Muslime an den Tag legen,13 und al-Ǧāḥiẓ 
(gest. 868) verfasste gar eine (oft zitierte) Abhandlung über den Ruhm der Schwar-
zen gegenüber den Weißen.14 Man kann (mit G. E. von Grunebaum und ande-
ren) in dieser Schrift auch den Ausdruck einer ausgeprägten Freude an paradoxen 
Positionen sehen, die al-Ǧāḥiẓ auszeichnete, doch bleibt sie dessen ungeachtet ei-
ne Widerspiegelung von Betrachtungsweisen, die seinerzeit (und später) im Um-
lauf gewesen sein dürften - oft wohl bei Muslimen schwarzafrikanischer Herkunft, 
aber auch bei anderen. 

Rasse, Rassenmischung und das Problem des Niedergangs  
des Osmanischen Reiches 

Wie bereits angedeutet, haben an der Erweiterung und Vertiefung des modernen 
Forschungsstandes zum Thema ethnischer Klischees in islamisch geprägten Gesell-
schaften auch iranische, türkische und arabische (darunter gelegentlich auch nicht-
muslimische) Autoren einen erheblichen Anteil gehabt. Wir finden unter ihnen 
Anhänger einer „rassischen“ oder gar „rassistischen“ Geschichtsinterpretation, aber 
auch erbitterte Gegner derartiger Deutungsversuche – sowie einige, die sich nicht 
so recht zwischen beiden Möglichkeiten entscheiden können. 

Die hauptsächlichen Bezeichnungen für „Rasse“, „rassisch“ bzw. rassistisch“, 
„Rassismus“ etc. wurden von alten Begriffen hergeleitet – im Arabischen haupt-
sächlich von ǧins/ Plural aǧnās, ʿunṣur/ ʿanāṣir und ʿirq/ aʿrāq, im Türkischen von ırk 
oder nesil, im Persischen von nežād. Die Attraktivität bzw. Aktualität des Rassebe-
griffs und seiner Derivate scheint in der Literatur, Publizistik und Historiographie 
islamischer Länder seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts nachgelassen zu 
haben. Zuvor, d. h. vom letzten Drittel des 19. Jahrhunderts an, waren die entspre-
chenden Begriffe im politischen Diskurs der Führungsschichten einiger islamischer 
                                                                                          
12  Zusätzlich zu den in Anm. 8 genannten Publikationen siehe die zahlreichen Belege bei 

Gustave E. von Grunebaum, Der Islam im Mittelalter, Zürich/Stuttgart 1963, 269-271 und 
535-536. Siehe ferner R. Oßwald, „Rassismus und Sklaverei als Rechtsproblem in Nord- 
und Westafrika“, in der Festschrift für Gernot Rotter, Benjamin Jokisch/Ulrich Reb-
stock/Lawrence I. Conrad (Hg.), Fremde, Feinde und Kurioses: Innen- und Außenansichten unse-
res muslimischen Nachbarn, Berlin 2009, 253-277. 

13  Siehe etwa die Geschichte aus der Sammlung von Heiligenviten des Abū Nuʿaym al-
Iṣfahānī (gest. 1038), in der Übersetzung von Johann Christoph Bürgel, „Die Gottesliebe 
eines schwarzen Sklaven“, in: Johann Christoph Bürgel, Tausendundeine Welt. Klassische 
arabische Literatur, München 2007, 97-100, und Bernard Lewis, “An African Adventure”, in: 
Bernard Lewis (Hg. und Übersetzer), Islam from the Prophet Muhammad to the Capture of Con-
stantinople, vol. 2, New York/Oxford 1987, 82-87. 

14  Ausschnitte in dt. Übersetzung in Charles Pellat, Arabische Geisteswelt, Zürich/Stuttgart 
1967, 315-318; engl. Übersetzung in Lewis, Islam from the Prophet, 210-216. Zur historischen 
Einordnung siehe Enderwitz, Gesellschaftlicher Rang, bes. 25-27. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 270 

Länder unübersehbar vorhanden. Diese zeitweilige Konjunktur hat (parallel zur 
Schwächung traditioneller religiös-politischer Ordnungsvorstellungen) vor allem 
mit dem Vordringen nationalistischer Bewegungen und (vor allem nach dem Ende 
des 1. Weltkriegs) mit der Entstehung von Nationalstaaten auf dem Boden multi-
ethnisch geprägter Regionen des Nahen und Mittleren Ostens zu tun. 

Im Prozess des Eindringens bzw. der bewussten Übernahme moderner westli-
cher Naturwissenschaft und Technik, philosophischer und politischer Konzepte 
und dergleichen mehr kam es unausweichlich dazu, dass auch rezente Theorien 
und Methoden der Biologie und Medizin, der Vergleichenden Sprachwissenschaft, 
der Ethnologie, der Geschichtswissenschaft und anderer Disziplinen in den Dis-
kurs der (westlich) gebildeten Schichten des „Orients“ Eingang fanden. Vorausset-
zungen, Verlauf und Folgen dieser Akkulturationsprozesse werden seit langem dis-
kutiert, sind aber in mehrfacher Hinsicht umstritten. Jedenfalls ist unverkennbar, 
dass es bereits im 19. Jahrhundert auch zu einer Rezeption europäischer rassen-
theoretischer Schriften gekommen ist. Das hängt damit zusammen, dass muslimi-
sche Autoren damals und in der Folgezeit vielerlei Debatten über den politisch-
militärischen bzw. kulturell-wissenschaftlichen Niedergang der islamischen Welt 
und dessen Gründe angestoßen haben. (Die Tatsache, dass manche dieser Autoren 
nicht von einem Niedergang, sondern nur von einem Zurückbleiben bzw. Stagna-
tion sprechen wollten, lassen wir hier unberücksichtigt). Einige führten im Verlauf 
solcher Debatten „moderne“ – allerdings auch im Westen nicht unumstrittene – 
Rassentheorien in die Diskussion ein. Die interne muslimische Debatte über die 
generelle Stichhaltigkeit solcher Theorien bzw. ihre Brauchbarkeit für „orientali-
sche“ Verhältnisse konnte sich durchaus kritisch und auf ansehnlichem Niveau 
vollziehen. Allerdings sind gewisse Rassentheorien (und besonders Phantastereien) 
nur bruchstückhaft und in demagogischer Vergröberung verwendet worden. Gera-
de in dieser Form finden sich manche von ihnen (in Verbindung mit den oben 
skizzierten, traditionellen ethnischen Selbstbildern und Fremdbildern) in den na-
tionalistischen Ideologien wieder, die im 19. Jahrhundert entstanden sind, in der 
Folgezeit Verbreitung fanden, und auch in der Gegenwart ihre Anhänger haben. 

Im Zusammenhang mit der Krise des Osmanischen Reiches hatte sich – in ver-
stärktem Maße von der Mitte des 19. Jahrhunderts an – in bestimmten Kreisen der 
osmanischen Führungsschicht eine lebhafte Debatte über die Krise des Reiches 
(und der islamischen Welt allgemein) und über die Gründe des Niedergangs ent-
wickelt. Träger dieser Debatte waren häufig Intellektuelle, die über eine westliche 
Bildung verfügten oder jedenfalls direkt oder indirekt mit westlichem Gedankengut 
in Berührung gekommen waren. Einige von ihnen stammten aus dem zaristischen 
Russland, andere hatten sich zeitweilig als Studenten, Exilanten oder in anderer 
Eigenschaft in Europa (hauptsächlich in Frankreich und England) aufgehalten. 
Dort waren sie u. a. mit den Schriften von Graf Joseph-Arthur de Gobineau (1816-
1882), Ernest Renan (1823-1892), Gustave Le Bon (1841-1931) und anderen in Be-
rührung gekommen – also mit Autoren, deren  Thesen über Kulturblüte und Kul-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 271 

turverfall, Völkerpsychologie, die Bedeutung der Rassenfrage und dergleichen mehr 
ihnen mancherlei Anregung zu ihrem eigenen, „innerosmanischen“ Diskurs boten. 
Allerdings war ein Aufenthalt in Europa nicht unbedingt die Voraussetzung für das 
Eindringen moderner Rassentheorien, denn die relativ weite Verbreitung von 
Französischkenntnissen in der osmanischen Führungsschicht verschaffte nicht we-
nigen ihrer Angehörigen einen direkten Zugang zu den Schriften der soeben ge-
nannten Autoren und ihrer Epigonen. 

Im Falle von Gobineau, Renan und Le Bon ist die Rezeption ihrer Thesen si-
cher auch dadurch gefördert worden, dass diese Autoren im engeren (Renan) oder 
weiteren Sinne (Gobineau, Le Bon) auch Orientalisten (bzw. „Orientalisten“) wa-
ren und Publikationen vorzuweisen hatten, die jenseits ihrer (z. T. andernorts ge-
äußerten) Ansichten zur Rassenfrage Aufmerksamkeit erregten: Gobineau mit sei-
nem Werk Les religions et les philosophies dans l’Asie Centrale (Paris 1865), Renan als his- 
torisch-kritisch arbeitender Religionswissenschaftler und Philologe, und der Medi-
ziner (und Begründer der sogenannten Massenpsychologie) Le Bon mit dem Buch 
La Civilisation des Arabes (Paris 1884). Was aber die Rezeption westlicher Rassen-
theorien angeht, so waren es doch eher Gobineaus Essai sur l’inégalité des races hu-
maines (1853-55) und Renans Histoire générale et système comparé des langues sémitiques 
(1853) sowie seine Debatte mit al-Afġānī von 1883 (siehe unten), die eine weiter 
gehende Wirkung gezeigt haben. Im Falle Le Bons hat wohl in erster Linie dessen 
Werk Lois psychologiques de l’évolution des peuples aus dem Jahre 1894 (das eine Klassi-
fizierung der menschlichen Rassen enthält), einige spätosmanische Intellektuelle – 
so etwa Celal Nuri (siehe unten) – beeindruckt. 

Auf die rassentheoretischen Thesen dieser und anderer westlicher Autoren kann 
hier nicht näher eingegangen werden. Im Zusammenhang mit unserem Thema ist 
jedoch die Feststellung wichtig, dass für manche jener Theoretiker des 19. Jahrhun-
derts keineswegs die äußerliche bzw. qualitative Ungleichheit der menschlichen 
Rassen im Mittelpunkt ihrer Betrachtungen stand, sondern die historisch bedingte 
Mischung der Rassen und deren Folgen. Für Gobineau etwa war diese Vermi-
schung sowohl der Motor allen Fortschritts als auch (durch die „Degeneration“ der 
Kulturträger als Folge einer „Verschlechterung des Blutes“) die Ursache allen Ver-
falls in der Geschichte.15 

Angesichts der Faszination, die das europäische wissenschaftliche Leben jener 
Zeit generell auf sie ausübte, kann es nicht verwundern, dass manche der osmani-
schen Intellektuellen sich auch eher fragwürdige Theorien und Forschungsergebnis-
se (z. B. aus der Vergleichenden Linguistik, der Historiographie, Ethnologie und 
anderer Disziplinen) zueigen machten. Der Prozess dieser geistigen Aneignung, der 

                                                                                          
15  Christian Geulen, Geschichte des Rassismus, München 2007, 68-75, zu Gobineau bes. 71 f.; 

siehe auch Jean Calmard, Art. „Gobineau“, Encyclopaedia Iranica, Bd. 11, New York 2003, 
20-24, zu LeBon und anderen (so etwa Ludwig Gumplowicz) siehe Marco Schütz, Rassen-
ideologien in der Sozialwissenschaft, Bern 1994. Siehe auch Patrik von Zur Mühlen, Rassenideo-
logien. Geschichte und Hintergründe, Berlin/Bonn 1977. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 272 

gelegentlich auch zu bizarren Ergebnissen geführt hat, ist von Jens Peter Laut für 
das weite Feld der türkischen Sprachwissenschaft eindrucksvoll beschrieben und 
analysiert worden – wobei er darauf hinweist, dass die nationalistische Historiogra-
phie als Folie für alle Phasen der türkischen Sprachreform und der entsprechenden 
Theorien gedient hat.16 

Das „Who’s Who“ sowie die Wege und Umwege dieser geistesgeschichtlichen 
Entwicklung müssen hier nicht skizziert werden. Es geht im vorliegenden Ab-
schnitt des Aufsatzes ja nur um eine bestimmte Facette, nämlich um die Rezeption 
von westlichen Rassentheorien im späten Osmanischen Reich und in der Türki-
schen Republik, und zwar im Zusammenhang mit dem, was Christoph Herzog 
wiederholt als „Niedergangsdiskurs“ bezeichnet hat. In diesem Zusammenhang hat 
er auf die enorme Sprengkraft verwiesen, die das Thema „Niedergang“ dadurch be-
sitzt, dass es in direkter Weise das historische Selbstverständnis und das kulturelle 
Selbstbewusstsein zahlreicher Menschen im Nahen und Mittleren Osten betrifft. 

Unter den Gründen für den (tatsächlichen oder vermeintlichen) Niedergang 
wurden von einigen spätosmanischen Autoren auch der Stellenwert der „Rasse“ 
(cins oder ırk) für Aufstieg und Niedergang von Völkern und Reichen „entdeckt“ 
und diskutiert. Verlust der Rassereinheit bzw. die Folgen „ungünstiger“ Rassemi-
schungen im Verlauf der Geschichte wurden – in direkter oder indirekter Anleh-
nung an Äußerungen westlicher Autoren – als mögliche Faktoren der Stagnation 
und des schließlichen Abstiegs von Völkern, Staaten und Kulturen ausfindig ge-
macht. Es ist zu bedenken, dass die entsprechende Diskussion sich in einer Zeit 
vollzog, in der – gegen mancherlei Widerstand – auch die Evolutionstheorie Dar-
wins (mit allen ihren ideologischen Verzerrungen) rezipiert wurde. 

Daneben ging freilich die schon seit längerer Zeit geführte Debatte darüber wei-
ter, inwiefern der Islam an sich oder nur seine real existierenden Ausdrucksformen 
am Niedergang (mit)schuldig seien. Nicht selten wurden beide Themen parallel 
diskutiert – so etwa in einem Vortrag des spätosmanischen Erziehungswissenschaft-
lers (und späteren arabischen Nationalisten) Sāṭiʿ al-Ḥuṣrī (gest. 1968) aus dem Jah-
re 1909, in dem er sich gegen zwei zeitgenössische Vorurteile westlicher Provenienz 
wendet, nämlich dass entweder der Islam der Hauptgrund für das Zurückblei- 
ben der Osmanen gegenüber fast allen zivilisierten Nationen sei, oder dass der 
mangelnde Fortschritt sich aus der Unfähigkeit der türkischen Rasse (Türk ırkının 

16  Jens Peter Laut, Das Türkische als Ursprache? Sprachwissenschaftliche Theorien in der Zeit des er-
wachenden türkischen Nationalismus, Wiesbaden 2000. Zur Entwicklung der türkischen na-
tionalistischen Historiographie in spätosmanischer Zeit siehe David Kushner, The Rise of 
Turkish Nationalism, 1876-1908, London 1977 (zum westlichen Einfluss auf die beginnende 
Diskussion der „Rassenfrage“ siehe dort 9-10); zur Geschichtsschreibung in der Türkischen 
Republik siehe Etienne Copeaux, Espaces et temps de la nation turque. Analyse d’une historio-
graphie nationaliste, 1931-1993, Paris 1997. Eine bemerkenswerte einzelne Stellungnahme 
aus dem Jahre 1905, die der Jungtürke Ali Bey Hüseyinzade (gest. 1940) in Baku veröffent-
lichte, analysiert Volker Adam, „Wer sind die Türken und wer gehört zu ihnen?“, in: Rai-
ner Brunner u. a. (Hg.), Islamstudien ohne Ende, Würzburg 2002, 1-10. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 273 

kabiliyetsizliği) ergebe. Die letztgenannte Ansicht weist er u. a. mit dem Argument 
zurück, dass die heutigen Osmanen gar keine reinen Türken mehr seien. Diejeni-
gen, die das Osmanische Reich gegründet haben, hätten sich in der Folgezeit mit 
den von ihnen regierten Völkern gründlich vermischt. Das Osmanenreich sei der 
Teil der Welt, dessen Ethnien die engsten Verbindungen eingegangen und am kom-
plexesten seien, doch könne dieses Faktum keineswegs als Grund für Stillstand 
bzw. Niedergang gelten bzw. als ein Hindernis für künftigen Fortschritt angesehen 
werden.17 

Ḥuṣrī steht mit dieser Ansicht nicht allein. Auch für Celal Nuri (gest. 1938), ei-
nen anderen Autor der spätosmanischen Krisenliteratur, geht es bei der Erörterung 
des osmanischen Niedergangs nicht um Rassereinheit als verlorenen Idealzustand. 
Vielmehr sieht er in der historisch bedingten Vermischung eines Teils der türki-
schen Rasse – nämlich der Osmanen – mit anderen ethnischen Elementen einen 
unausweichlichen, nicht unbedingt negativen Vorgang, wenngleich er im Prozess 
der Assimilation, wie er sich seiner Ansicht nach tatsächlich vollzogen hat, auch 
Nachteile wahrnimmt. Zum Verlauf und zu den Folgen der Rassemischung 
schreibt er: 

„Die aus Zentralasien kommenden ersten Türken nahmen sich (...) Frauen aus allen Völ-
kern. Arabisches, persisches, griechisches, bulgarisches, serbisches, bosniakisches, fränki-
sches und türkisches Blut mischten sich. Indem von den unterworfenen Nationen viele 
den Islam annahmen, turkisierten sie sich. Daher wechselten die Osmanen, die ur-
sprünglich der gelben Rasse (ırk-ı asfar) angehört hatten, hinsichtlich der Ethnographie 
(...) zur weißen Rasse (ırk-ı ebyad). Rassisch entwickelte sich zwischen ihnen und den 
Turkestan-Türken sowie den Russland-Tataren ein großer Unterschied“.18 

Eine Variante dieser Geschichtsrevision besteht darin, dass die (nicht länger „gel-
ben“) Türken zu Indo-Europäern erklärt werden, die ursprünglich aus Indien 
stammen und damit den europäischen Völkern eo ipso ebenbürtig sind. Bei dem 
aus Dagestan stammenden osmanischen Publizisten Mehmed Murad (gest. 1917) 
lässt sich erahnen, welches Motiv hinter derartigen Behauptungen wirksam ist 
oder jedenfalls sein kann: Es geht anscheinend auch darum, ein zusätzliches Ar-
gument für die Gleichberechtigung des Osmanischen Reiches im Konzert der eu-
ropäischen Mächte zu finden und somit auch dessen politische Präsenz auf dem 
Balkan zu rechtfertigen.19 

                                                                                          
17  Christoph Herzog, „Zum Niedergangsdiskurs im Osmanischen Reich und in der islami-

schen Welt“, in: Stephan Conermann (Hg.), Mythen, Geschichte(n), Identitäten: Der Kampf um 
die Vergangenheit, Hamburg 1999, 69-90, siehe bes. 88-89. Kritisch zur Argumentation 
Ḥuṣrīs, wonach ein Mangel an Entschlossenheit und Ausdauer die Rückständigkeit der 
Osmanen verursacht habe, siehe ebd., 90. 

18  Christoph Herzog, Geschichte und Ideologie: Mehmed Murad und Celal Nuri über die historischen 
Ursachen des osmanischen Niedergangs, Berlin 1996, 155 f. 

19  Herzog, Geschichte und Ideologie, 35-37. Herzog weist darauf hin, dass Mehmed Murad nicht 
so weit geht, das Osmanenreich und seine Bevölkerung angesichts rassischer Verwandt-
schaft zu einem Bestandteil Europas zu erklären. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 274 

Nach sporadischen Anfängen (besonders durch Ḥuṣrī) in spätosmanischer Zeit 
hat sich in der frühen Türkischen Republik eine rassenbiologische, auf Schädel-
messungen und dergleichen Methoden orientierte Anthropologie durchgesetzt. 
Sie wurde durch Atatürk energisch gefördert. Er kannte Gobineaus Essai und war 
von dessen Thesen, so etwa dem Satz „Die Geschichte existiert nur bei den wei-
ßen Völkern“ stark beeindruckt. Da Gobineau jedoch die Türken - und zwar auch 
die Anatoliens - als Angehörige der „gelben Rasse“ ansah, während Atatürk deren 
Anschluss an die Zivilisation des „weißen“ Europa den Weg bereiten wollte, 
musste Mustafa Kemal zusätzliche Argumente für die (schon bestehende) Mei-
nung finden lassen, dass die anatolische und übrige Bevölkerung der Türkei im 
Prinzip zur weißen Rasse zähle. In dem Schweizer Anthropologen Eugène Pit-
tard (1867-1962) entdeckte Atatürk den wichtigsten Kronzeugen für die von ihm 
gewünschte Geschichtsthese, und so ist es folgerichtig, dass seine Adoptivtochter 
Ayşe Afetinan nach Genf entsandt wurde, um bei Pittard zu studieren. In dem 
Bestreben, die anatolischen Türken gleichsam zu „entmongolisieren“, wurde 
1937 auf Atatürks Betreiben eine Enquête durchgeführt, als deren Ergebnis fest-
gestellt werden konnte, dass die Türken Anatoliens sich hinsichtlich ihrer durch-
schnittlichen Körpergröße, Haarfarbe und Nasenform eindeutig von den Mongo-
len unterscheiden.20 Ausgehend von einem solchen Befund ließ sich eine Ge-
schichtsthese entwickeln, die den Türken eine einzigartige Stellung in der Kultur-
geschichte zuweist. Afetinan hat sie in die Worte gefasst: „Der erhabenste und ers- 
te zivilisierte Volksstamm der Menschheit sind die Türken, deren Heimat der  
Altai und Zentralasien ist“. Diese Türken, so die Verfasserin, hätten alle großen 
Zivilisationen der Welt (China, Indien, Sumer, Griechenland usw.) begründet.21 
Thesen wie diese sind generell geeignet, durch Demagogen zu chauvinistischen 
Slogans vergröbert zu werden, und so geschah es auch in diesem Falle, so etwa in 
Gestalt des Wahlspruchs „Her ırkın üstünde Türk ırkı!“22 

20  Klaus Kreiser, Atatürk. Eine Biographie, München 2008, 277-280. Weitere Äußerungen mo-
derner türkeitürkischer Autoren zur rassischen Unterscheidung des anatolischen Türken-
tums von Tataren, Mongolen und anderen, z. B. auf Grund der Zugehörigkeit der Anato-
lier zur „europiden Rasse“, finden sich bei Jens Peter Laut, „Imagologie auf Türkeitür-
kisch“, in: Gerson Klumpp (Hg.), Die ural-altaischen Völker: Identität im Wandel zwischen Tra-
dition und Moderne, Wiesbaden 2003, 61-72. Eine aufschlussreiche Sammlung entsprechen-
der Erörterungen türkischer und anderer Anthropologen präsentiert Şevket Aziz Kansu, 
„Rassengeschichte der Türkei“, Belleten, XL (1976), 353-402 (mit Abb.). 

21  Zitat bei Laut, Das Türkische als Ursprache, 3; türkischer Wortlaut des gesamten Passus bei 
Nazan Maksudyan, Türklüğü Ölçmek. Bilimkurgusal antropoloji ve türk milliyetçiliğinin ırkçı çeh-
resi, 1925-1939, Istanbul 2005, 58. Zu Afetinan siehe ebd., 58-61; zu Pittard und seinem 
Einfluss auf die „Türkische Geschichtsthese“ siehe Hans-Lukas Kieser, „Türkische National-
revolution, anthropologisch gekrönt. Kemal Atatürk und Eugène Pittard“, Historische An-
thropologie, 14 (2006), 105-118. 

22  Jacob M. Landau, Pan-Turkism in Turkey. A Study of Irredentism, London 1981, 3 (Abb. des 
Titelblatts einer Ausgabe der Zeitschrift Bozkurt vom Juli 1941). Von ähnlicher Denkart 
zeugt der bis heute oft (z. B. auf dem Titelblatt einer Tageszeitung) verwendete Slogan „Ne 
mutlu Türküm diyene“ und desgleichen die Losung „Bir Türk dünyaya bedeldir“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 275 

Es mag sein, dass die empirischen Forschungen der „anatolischen Anthropo-
logie“ im Kern auch seriöse wissenschaftliche Ergebnisse erbracht haben. Pro-
blematisch bleibt die ideologische Ausrichtung des Projekts und die überzogen 
nationalistische, ja rassistische Interpretation der ermittelten Daten. Immerhin ist 
es bemerkenswert, dass eine einheimische Anthropologin jüngst eine äußerst kri-
tische Untersuchung zum „rassistischen Antlitz“ der türkischen Anthropologie 
der Jahre 1925 bis 1939 veröffentlichen konnte, nämlich zur Dominanz jener of-
fiziell geförderten wissenschaftlichen Schule, die jahrelang u. a. die Publikations-
tätigkeit der Zeitschrift Türk Antropoloji Mecmuası geprägt hat.23 

Ein weiteres Feld für die Entwicklung einer türkisch-nationalistischen Ge-
schichtsthese eröffnete sich in der Archäologie, doch scheint es, dass Grabungen in 
Anatolien zumindest in anthropologischer Hinsicht nicht die erwarteten Ergebnis-
se zu Tage gefördert haben. Hierauf – und auf die besondere Rolle der Sumerolo-
gie als Fachdisziplin, die den Beweis für eine frühe (eindeutig vorislamische) türki-
sche Einwanderung nach Anatolien liefern sollte – kann hier nicht eingegangen 
werden.24 

Es liegt auf der Hand, dass die von Atatürk geförderte nationalistische Ge-
schichtsdoktrin (einschließlich der Sonnensprachentheorie) auch und gerade für 
die Minderheitenpolitik der Türkei Folgen gehabt hat, und zwar nicht zuletzt in 
der Kurdenfrage. Ein eher bizarres, aber doch nicht ganz zufälliges Ergebnis der 
rassistischen Anthropologie, die zumindest zeitweilig vorherrschend war, finden 
wir in dem Versuch, die Kurden zu einem Zweig des Türkentums zu erklären. Ein 
Beispiel hierfür ist das Buch Türkestanlı bir türk boyu: kürtler von A. Taneri, das 
1983 in zweiter Auflage in Ankara erschienen ist. 

Arabische Diskussionen über Rasse, Rassereinheit  
und Rassenmischungen in der islamischen Geschichte 

Im Jahre 1931 reiste eine Gruppe von Geschichtsprofessoren und Studenten der 
Universität Kairo zu einer Exkursion in den Irak. Unter den Mitgliedern befand 
                                                                                          
23  Maksudyan, Türklüğü Ölçmek, und Nazan Maksudyan, “The Turkish Review of Anthropol- 

ogy and the Racist Face of Turkish Nationalism”, Cultural Dynamics, 17,3 (2005), 291-322 
sowie Howard Eisenstadt, “Metaphors of Race and Discourse of Nation. Racial Theory 
and State Nationalism in the First Decades of the Turkish Republic”, in: Paul Spickard 
(Hg.), Race and Nation. Ethnic Systems in the Modern World, New York/London 2005, 239-
256. Die Dissertation von Corry Guttstadt, Die Türkei, die Juden und der Holocaust, Ber-
lin/Hamburg 2008, die mit einigen schönfärberischen Legenden aufräumt, kam zu spät zu 
meiner Kenntnis. 

24  Kreiser, Atatürk, 280-284; zu den (von europäischen Wissenschaftern inspirierten) Theori-
en einer genetischen Verwandtschaft des Sumerischen mit dem „Turanischen“ bzw. Altai-
schen, also letztlich mit dem Türkischen, siehe Laut, Das Türkische als Ursprache, 59 ff.; zu 
den in diesen Zusammenhang gehörenden, phantasievollen Behauptungen des Autors Ha-
likarnas Balıkçısı (gest. 1973) und seiner Schule siehe Barbara Kranz, Das Antikenbild der 
modernen Türkei, Würzburg 1998, 114-115, 132-133 und passim. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 276 

sich auch Aḥmad Amīn (1886-1954), ein Mann, der in den folgenden Jahren zu 
einem der bekanntesten arabischen Historiker und Publizisten werden sollte.25 
Während eines Besuchs in einer schiitischen Moschee anlässlich des Freitagsge-
bets kam es für Aḥmad Amīn und seine Landsleute zu einer gefährlichen Situa-
tion: Ein Prediger begann, die anwesenden schiitischen Gläubigen auf Aḥmad 
Amīn und dessen 1928 erschienenes Buch Faǧr al-islām aufmerksam zu machen. 
Er zitierte bestimmte, die Schia betreffende, deren Glauben und geschichtliche 
Rolle herabsetzende Passagen. Die schiitischen Zuhörer gerieten daraufhin in 
großen Zorn, und Amīn und seine Begleiter hielten es für angezeigt, die Ver-
sammlung schleunigst zu verlassen.26 Auf den ersten Blick könnte man jenen 
Zwischenfall als Glied in einer langen Kette konfessioneller Kontroversen zwi-
schen Sunniten und Schiiten betrachten. So war es im Grunde auch, aber es gab 
da eine Besonderheit: Amīn hatte in seinem erwähnten Buch die Entstehung 
und den Charakter der Schia in einen engen, kausalen Zusammenhang mit den 
Umtrieben nichtarabischer Elemente gestellt: In der Zeit der Umayyadenherr-
schaft sei die Schia zu einer Zuflucht für alle jene geworden, die aus Feindselig-
keit oder Hass die Vernichtung des Islams, die Einführung der jüdischen, christli-
chen, zarathustrischen und indischen Glaubenslehren ihrer Vorfahren und den 
Aufstand gegen den islamischen Staat wünschten.27 Mit diesem Satz hatte Amīn 
nur eine Unterstellung wiederholt, die sich seit Jahrhunderten im sunnitischen 
Schrifttum (z. B. gegen einzelne Gruppen wie die Ismailiyya) findet. In Aḥmad 
Amīns Darstellung erscheint nun aber die Schia generell als Reaktion des Perser-
tums auf die arabische Eroberung, und der Sturz der Umayyaden faktisch als 
Sieg der persischen Šuʿūbiyya über die Araber. Zur Stützung dieser Ansicht führt 
Amīn die These des niederländischen Orientalisten Reinhart Dozy an, wonach 
„die arabische Rasse“ durch Freiheitsliebe gekennzeichnet sei, während „die per-
sische Rasse“ an sklavische Unterwerfung gewöhnt sei. Der Gedanke, einen Kali-
fen durch Wahl zu bestimmen, sei den Persern unbekannt und unbegreiflich ge-
wesen. Da sie gewohnt waren, in ihren Herrschern Abkömmlinge niederer Gott-
heiten zu sehen, hätten sie nach der arabisch-islamischen Eroberung (in Anbe-
tracht der Tatsache, dass der Prophet keinen ihn überlebenden Sohn hatte) ihre 
Verehrung auf dessen Schwiegersohn ʿAlī und dessen Nachkommen übertragen 
und den Gehorsam gegenüber dem Imam zur obersten Pflicht gemacht.28 

25  Über ihn siehe EI2 I (1960), 279, und William Shepard, The Faith of a Modern Muslim Intel-
lectual: the religious aspects and implications of the writings of Ahmad Amin, New Delhi 1982. 

26  Zu dem Ereignis, seiner Vorgeschichte und den Folgen siehe Rainer Brunner, Islamic Ecu-
menism in the 20th Century, Leiden 2004, 174-179. 

27  Aḥmad Amīn, Faǧr al-islām, 10. Auflage, Beirut 1969, 276. 
28  Amīn, Faǧr al-islām, 277. Amīn bezieht diese Spekulationen Dozys (in dessen 1863 veröf-

fentlichtem Buch Het Islam) über Reynold A. Nicholson, A Literary History of the Arabs, zu-
erst erschienen 1907; zahlreiche Nachdrucke, in Ausgabe 1969 findet sich das Zitat auf Sei-
te 214. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 277 

Bei der Entwicklung dieser Geschichtskonstruktion hat wiederum Gobineau 
(s. o.) eine Rolle gespielt. Von ihm stammt anscheinend die These, dass die Vorstel-
lung vom göttlichen Herrscherrecht der Sassaniden erheblichen Einfluss auf die 
politische Doktrin der Schia gehabt habe: Durch die Ehe des Imams Ḥusayn b. 
ʿAlī mit einer (angeblichen) Tochter des letzten Sassanidenherrschers (aus der der 
vierte Imam ʿAlī Zayn al-ʿĀbidīn hervorging) habe sich eine besondere Anhäng-
lichkeit der Perser gegenüber der Schia ergeben. Orientalisten wie E. G. Browne 
und Th. W. Arnold haben diese Interpretation aufgegriffen, und durch arabische 
Autoren wie etwa den einflussreichen ägyptischen Historiker Ḥasan Ibrāhīm Ḥasan 
(gest. 1968) hat sie ihren Weg in zahlreiche arabische Veröffentlichungen gefun-
den.29 

Indem Aḥmad Amīn derartige Interpretationen überhaupt zitierte, ja sich sogar 
bis zu einem gewissen Grade zu eigen machte, hat er zur Verbreitung eines Ge-
schichtsbildes beigetragen, in dem das Denken und Handeln von Personen, sozia-
len Gruppen und ganzen Völkern sehr eng und im Grunde unausweichlich an ihre 
ethnische Herkunft, an ihre „Rasse“ gebunden erscheint. Was die Menschen eint 
oder trennt ist nun nicht mehr das religiöse Bekenntnis, in das man hineingeboren 
worden ist oder das man angenommen hat, sondern „das Blut“. Aḥmad Amīn soll-
te im engeren Sinne nicht als rassistischer Autor angesehen werden (zumal er im 
Laufe seinen Gelehrtenlebens manche seiner Positionen revidiert hat), aber die ge-
nannten Passagen hatten (oft in demagogischer Vergröberung) eine langfristige 
Wirkung. Deren destruktive Seiten zeigen sich vor allem in Staaten, in denen kon-
fessionelle und ethnische Gruppen nebeneinander leben. Beispiele hierfür finden 
sich seit langem im Irak: In der politischen Publizistik dieses Landes gab es bereits 
in den 1930er bis 1950er Jahren von arabisch-nationalistischer (sunnitischer) Seite 
vereinzelt die Tendenz, die Geschichte des Irak als einen seit Jahrtausenden anhal-
tenden Abwehrkampf der Semiten gegen fremde Einflüsse (und besonders das Ira-
nertum) zu interpretieren. In der Neuzeit findet dieser Kampf – so einer der Pro-
pagandisten dieser Ansicht – seinen Ausdruck in einer Auseinandersetzung (und 
zwar auch innerhalb des Irak) zwischen Arabern einerseits und „Sassaniden“ (Banū 
Sāsān) bzw. Türken (Banū Ḫāqān) andererseits.30 Bruchstücke dieses Geschichtsbil-
des finden sich in großer Zahl auch in der anti-iranischen Propaganda des iraki-
schen Baath-Regimes zur Zeit des sogenannten 1. Golfkriegs (1980-88). Parallel da-
zu erschienen damals sowohl im Irak als auch in anderen arabischen Ländern Pu-
blikationen, in denen die Schia als Ausdruck bzw. Instrument einer andauernden 
                                                                                          
29  Werner Ende, Arabische Nation und islamische Geschichte. Die Umayyaden im Urteil arabischer 

Autoren des 20. Jahrhunderts, Beirut 1977, 237-238. Dort, 238, auch kurz zur Rolle Šakīb 
Arslāns bei der Verbreitung der Ansichten Gobineaus im arabischen Raum. 

30  Ende, Arabische Nation, 146-147 zu einem Buch des Autors ʿAbd ar-Raḥmān al-Ḥaṣṣān aus 
dem Jahre 1933, das einen veritablen Aufruhr auslöste. – Allgemein zur (angeblichen oder 
tatsächlichen) ethnischen Komponente des konfessionellen Konflikts siehe Yitzhak Na-
kash, „Shiʿis, Nationalism and the State in Twentieth-Century Iraq“, in: Mohammad Ali 
Amir-Moezzi u. a. (Hg.), Le shīʿisme imāmite quarante ans après, Turnhout 2009, 339-348. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 278 

Verschwörung der Iraner gegen Arabertum und Islam dargestellt wird. Besonders 
eine von der damaligen irakischen Führung geförderte Kongressorganisation na-
mens Munaẓẓamat al-Mu’tamar al-Islāmī aš-Šaʿbī hat sich in dieser Hinsicht hervor-
getan. Zu den übelsten pseudo-wissenschaftlichen Machwerken jener Zeit zählt das 
Buch eines ʿAbdallāh Muḥammad Ġarīb (evtl. ein Pseudonym) mit dem Titel Wa-
ǧā’a dawr al-maǧūs, das erstmals 1983 in Kairo erschien. (Mit maǧūs sind hier po-
tenziell alle Iraner gemeint). Das Buch enthält u. a. ein Kapitel über die schiitische 
bzw. iranische Präsenz in Kuwait (mit Angaben über die Zahl der Moscheen, Hu-
sayniyyas, Buchläden etc.). Damit will der Autor die Gefahr dieser (so wörtlich) 
„fünften Kolonne“ für Arabertum und Islam beweisen. 

Der in derartigen Publikationen zum Ausdruck kommende, rassistisch unter-
legte konfessionelle Hass hat in bestimmten (vor allem wahhabitischen) Kreisen 
noch immer Konjunktur.31 Ein wahrhaft erschreckendes Beispiel hierfür ist das 
Buch eines saudischen Autors, Nāṣir b. ʿAbdallāh b. ʿAlī al-Qafārī, dessen Titel 
infamerweise eine Anspielung auf die „Protokolle der Weisen von Zion“ enthält: 
Burūtūkūlāt Āyāt Qum ḥawl al-ḥaramayn al-muqaddasa (..). Diese Hetzschrift er-
schien 2005 in Ägypten. Der Autor „enthüllt“ hier die angeblich seit Jahrhunder-
ten andauernden Verschwörungen der Schiiten bzw. Iraner gegen die Heiligen 
Stätten des Islams im Hedschas. 

Auch das historisch-politische Schrifttum der arabischen Welt kennt, wie das 
türkischsprachige (s. o.) seit dem 19. Jahrhundert eine Art „Niedergangsdiskurs“. 

Hier wie anderswo bildet der Gedanke einer notwendigen Wiederbesinnung 
auf den ursprünglichen, unverfälschten Islam ein Leitmotiv der Diskussion. In 
deren Verlauf kam naturgemäß die Frage nach den Schuldigen für die Schwä-
chung des arabischen Elements schon in der frühislamischen Geschichte auf – al-
so danach, inwiefern der allmähliche Einflussgewinn und die Machtübernahme 
von Eliten nichtarabischer Herkunft den Niedergang der Araber (als Träger eines 
auch religiös legitimierten Führungsanspruchs) verursacht habe. Manche Autoren 
sahen und sehen die Anfänge des Niedergangs – etwa in Gestalt häretischer 
Strömungen mit ethnischer Färbung – bereits in der Zeit der „Rechtgeleiteten Ka-
lifen“ (632-661), andere in der Umayyadenzeit (661-750). Besonders viele richte-
ten ihr Augenmerk auf den Sturz des „arabischen Reiches“ der Umayyaden, die 
Errichtung der Abbasidenherrschaft und die sich daraus ergebenden Stärkung des 
nichtarabischen (zunächst iranischen, dann auch türkischen) Einflusses auf Poli-
tik, Verwaltung, Kultur und Religion: Aus der Sicht vieler arabischer Nationalis- 
ten des 20. Jahrhunderts konnte der Untergang des Umayyadenreiches, an dem  
nichtarabische (vor allem iranische) Muslime (mawālī) einen entscheidenden An-
teil gehabt haben sollen, nichts weiter sein als eine schwere Niederlage für das 
Arabertum – und damit zugleich für den „wahren“ Islam. 

31  Isaac Hasson, „Les šīʿites vue par les néo-wahhabites”, Arabica, LIII (2006), 299-330. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 279 

Die Rolle (bzw. die „Schuld“) der mawālī an diesem historisch folgenreichen 
Prozess ist im arabischen Schrifttum des 20. Jahrhunderts zwar lebhaft, aber nicht 
ganz einheitlich beurteilt worden: Einige Autoren haben bei der Frage nach den 
Ursachen für das (angeblich oder tatsächlich) araberfeindliche Verhalten vieler 
mawālī auf die (ihrer Ansicht nach im Grunde unislamische) Bevorzugung des ara-
bischen Elements in der Umayyadenzeit verwiesen. Manche sind so weit gegangen, 
die diskriminierende Praxis jener Zeit eindeutig als rassistisch zu bezeichnen und 
die folgende Abbasidenherrschaft (jedenfalls hinsichtlich ihrer Anfänge und frühen 
Praxis) insofern zu rehabilitieren. Als einer der Autoren, die den Rassismus 
(ʿunṣurīya) der Herrschenden als offensichtliche Ursache für den Niedergang des 
Umayyadenreiches und anderer islamischer Großreiche anprangern, sei hier der 
bedeutende ägyptische Historiker ʿAbd al-Ḥamīd al-ʿAbbādī (1892-1956) genannt: 
In einem Werk über den Islam und das Rassenproblem betont er, dass der Wider-
stand und schließlich die erbitterte Feindseligkeit der mawālī die zwar verhängnis-
volle, aber letztlich verständliche Folge der Arroganz und diskriminierenden Hal-
tung der Umayyaden gegenüber den unterworfenen Nichtarabern gewesen sei. De-
ren frühere, aktive Beteiligung an den Eroberungen im Dienste des islamischen 
Staates lasse erkennen, dass sich die Abwendung vieler mawālī vom umayyadischen 
Reich keineswegs zwangsläufig vollzogen habe, dass sie also hätte vermieden wer-
den können.32 

Einen anderen Aspekt dieser Diskussion finden wir in der von H. A. R. Gibb 
und B. Lewis angeregten, besonders im Irak zeitweilig gern rezipierten und vertief-
ten „revisionistischen“ Tendenz, den hohen Anteil von Arabern am Sturz der 
Umayyadendynastie zu betonen und damit das simple Bild einer „rassischen“, ara-
bisch-iranischen Auseinandersetzung zurückzuweisen.33 

Manche arabisch-nationalistische Autoren äußerten sich über die unterschiedli-
che Praxis der Umayyaden und Abbasiden hinsichtlich von Mischehen im Falle 
der Angehörigen ihrer eigenen Familien, sowie über die langfristigen Folgen einer 
die arabische Herkunft vernachlässigenden Heiratspolitik. Einige dieser Autoren 
sahen in Mischehen bzw. der sich aus ihnen ergebenden Nachkommenschaft nicht 
(oder nicht in erster Linie) eine „Verschlechterung des Blutes“, wohl aber eine Ge-
fahr für die Loyalität der Angehörigen der Oberschicht gegenüber dem eigenen 
Volk. In diesem Sinne hat sich der Syrer Muḥammad Kurd ʿAlī (1876-1953), einer 
der eifrigsten Apologeten der Umayyadenherrschaft überhaupt, wiederholt geäu-
ßert und dabei die laxe Haltung der Abbasiden getadelt.34 Andere gingen in ihrer 

                                                                                          
32  ʿAbd al-Ḥamīd al-ʿAbbādī, Al-islām wa-l-muškila al-ʿunṣurīya, 2 Teile in 1 Bd., Beirut 1969, 

57 ff., bes. 72-92. Generell zu den Aspekten der Mawālī-Diskussion siehe Ende, Arabische 
Nation, 233-260. 

33  Ende, Arabische Nation, 257-260. Zur neueren Diskussion arabischer Historiker über die 
Abbasidenzeit siehe Gerhard Hoffmann, Arabische Historiographie der Gegenwart. Arabische 
Historiker zur Krise im abbasidischen Nahen Osten, Hamburg 2008. 

34  Ende, Arabische Nation, bes. 67, 69, 240. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 280 

negativen Beurteilung von Rassemischung wesentlich weiter. Unter ihnen finden 
sich vereinzelt auch Autoren, die als „progressiv“ gelten, da sie sich als Verfechter 
des Säkularismus und einer mehr oder weniger konsequenten Verwestlichung her-
vorgetan haben. Ein Beispiel hierfür ist der Ägypter Salāma Mūsā (1887-1958) – 
der Herkunft nach Kopte und ein früher Anhänger des Sozialismus. Zumindest in 
den späten 1920er Jahren hat er die Ansicht vertreten, dass Ägypten zu Europa 
und nicht eigentlich zur arabischen Welt gehöre. Freilich sei die Vermischung der 
Ägypter mit „minderwertigem“ (afrikanischem und asiatischem) Blut nicht zu 
bestreiten, und diese Vermischung, die leider auch noch in der Gegenwart vor-
komme, habe ihnen geschadet. Wie u. a. auch anthropologische Studien gezeigt 
hätten, seien die Ägypter jedoch, rassisch gesehen, im Kern ebenso Arier wie die 
Europäer, und es gebe für sie keinen Grund, sich dem Anschluss an die moderne 
westliche Zivilisation zu verweigern.35 

Im Vergleich zu derartig verstiegenen Argumentationen lässt sich feststellen, 
dass im Diskurs der ägyptischen Salafiyya die Betonung der „Rasse“ als Element 
des eigenen Geschichtsbewusstseins zunächst keine wesentliche Rolle spielte oder 
klar zurückgewiesen wurde. So erklärte der Gründer der Muslimbruderschaft, 
Ḥasan al-Bannā’ (1906-1949), ein Nationalismus, der den Stolz auf die eigene 
Rasse und die Herabsetzung der anderen zum Ziel habe (wie er zur Zeit in 
Deutschland und Italien propagiert werde), sei mit den Zielen seiner Bewegung 
nicht vereinbar. Er verstoße gegen die Menschlichkeit und bilde eine Gefahr für 
den Fortbestand der Menschheit.36 

Zwar ist nicht zu übersehen, dass einzelne Autoren der Salafiyya, so etwa 
Muḥibb ad-Dīn al-Ḫatīb (1886-1969), nicht ganz frei waren von (europäisch in-
spirierten) Spekulationen über die Herkunft, Ausbreitung und besondere histori-
sche Rolle der semitischen Völker (die – einschließlich der Chaldäer und Phöni-
zier – durchweg von der Arabischen Halbinsel stammen und letztlich allesamt 
Araber seien), doch haben diese Thesen in der Salafiyya nur begrenzt Anklang ge-
funden.37 Eher waren es säkularistisch orientierte Intellektuelle, die ähnlichen 
Vorstellungen von einer vorislamischen arabischen Einheit zwischen Nordafrika 
und Mesopotamien zugeneigt waren, so etwa der ägyptische Jurist, Schriftsteller 

35  Salāma Mūsā, Al-yawm wa-l-ġad, Kairo [1927], 28-29, 232-233, 235-238; und Salāma Mūsā, 
„al-miṣrīyūn umma ġarbīya“, Al-Hilāl, 37 (1928), 177-181. Zu Salāma Mūsā siehe Philip C. 
Sadgrove, EI2 VIII (1995), 919 f. Zu Mūsās ambivalenter Position s. Israel Gershoni, Begeg-
nungen mit Faschismus und Nationalsozialismus in Ägypten, 1922-1937 (im Druck), Unterkapi-
tel 5. 

36  Ḥasan al-Bannā’, Maǧmūʿat rasā’il al-imām aš-šahīd Ḥasan al-Bannā, Beirut o. J., 109, engli-
sche Übersetzung in C. Wendell, Five Tracts of Ḥasan Al-Bannā’, Berkeley/Cal. 1978, 54. 

37  Nimrod Hurvitz, „Muhibb al-Din al-Khatib´s Semitic wave theory and Pan-Arabism“, 
Middle Eastern Studies, 29 (1993), 118-134. – Zu der Tendenz, die semitische Sprache der 
Kanaaniter, Akkader, Nabatäer und anderer Völker als „Arabisch“ zu bezeichnen, siehe Ste-
fan Wild, „Arabic avant la lettre. Divine, Prophetic, and Heroic Arabic”, in: Everhard Dit-
ters/Harald Motzki (Hg.), Approaches to Arabic Linguistics, presented to Kees Versteegh, Leiden 
2007, 189-208, bes. 197, 200-201. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 281 

und Amateur-Historiker Maḥmūd Kāmil (geb. 1906): In Werken wie Ad-dawla al-
ʿarabīya al-kubrā (Kairo 1959, 1965) entwirft er ein historisches Panorama, in dem 
Altägypten, Babylon und andere arabische (!) Großreiche des Vorderen Orients 
die direkten, sozusagen genetischen Vorläufer der arabisch-islamischen Imperien 
von Damaskus und Bagdad darstellen. „Rassistisch“ im engeren Sinne mag die 
hier zum Ausdruck kommende Sichtweise nicht sein, aber sie ist geprägt von der 
(phantasievollen) Behauptung einer ethnischen Zusammengehörigkeit und Jahr-
tausende alten historischen Rolle „der Araber“, die in der Gegenwart einer neuen 
Blüte entgegen gehe. Eine derartige Sichtweise ist weit entfernt vom traditionel-
len, Ǧāhilīya und Islam streng voneinander unterscheidenden Geschichtsbild. 
Einige arabische Regime, so das der syrischen Baath-Partei, haben sich bemüht, 
ihre dem entsprechende, säkularistisch-nationalistische Vision der vorislamischen 
arabischen Geschichte stärker herauszuarbeiten und durchzusetzen.38 

Zu den eher unerwarteten Nebenwirkungen der soeben erwähnten Theorien ge-
hört es, dass sie es im 20. Jahrhundert einigen Juden ermöglichten, sich (angesichts 
einer sie umgebenden massiven arabisch-nationalistischen Strömung) zu direkten 
Abkömmlingen „rein arabischer“ Familien zu erklären. Diese seien ursprünglich 
auf der Arabischen Halbinsel beheimatet gewesen und hätten dort den jüdischen 
Glauben angenommen. Ethnisch hätten sie weder mit den „eigentlichen“ Juden 
noch mit den (weit später) judaisierten Angehörigen anderer Völker (Khasaren, 
Slaven, Deutschen etc.) etwas zu tun. Bereits in vorislamischer Zeit seien ihre Vor-
fahren von der Arabischen Halbinsel in die Länder des „Fruchtbaren Halbmonds“ 
und in andere Regionen (so etwa Ägypten) ausgewandert, hätten aber ihren arabi-
schen Charakter bewahrt. In diesem Sinne äußerte sich z.B. der in den 1930er Jah-
ren zum Islam übergetretene irakisch-jüdische Ingenieur und Historiker (Aḥmad) 
Nasīm Sūsa (1902-1982). Er berief sich dabei auch auf gewisse Thesen westlicher 
Archäologen und anderer Autoren – die er freilich nicht selten etwas einseitig in-
terpretierte. 

Sūsas Geschichtskonstruktion hat natürlich nicht nur das Ziel, die eigene Her-
kunft von einem vermeintlichen Makel zu befreien, also im arabisch-
nationalistischen Kontext aufzuwerten. Sie fügt sich auch ein in die oben genann-
ten Bestrebungen, eine in die Frühgeschichte des Vorderen Orients zurückreichen-
de Dominanz und kulturprägende Kraft der Araber zu behaupten. Ein wesentli-
cher Aspekt dieser Bemühungen richtet sich auf den Nachweis, dass auch die frühe 
Geschichte Palästinas von Kanaanitern und anderen „Arabern“ bestimmt gewesen 

                                                                                          
38  Zu Leben und Werk Maḥmūd Kāmils siehe John J. Donohue/Leslie Tramontini, Cross- 

hatching in Global Culture. A Dictionary of Modern Arab Writers, Bd. 1, Beirut/Würzburg 2004, 
570-575. Zur Geschichtsideologie der Baath-Partei hinsichtlich der vorislamischen Zeit sie-
he Ulrike Freitag, Geschichtsschreibung in Syrien 1920-1990, Hamburg 1991, bes. 255-294. Zu 
ähnlichen Diskussionen in Nordafrika siehe Pessah Shinar, “The Historical Approach of 
the Reformist ʿUlamā’ in the Contemporary Maghreb”, Asian and African Studies, 7 (1971), 
181-210. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 282 

sei. Bei der jüdischen Herrschaft in Judäa habe es sich nur um eine ephemere Er-
scheinung gehandelt. Die Ansprüche der heutigen Zionisten (überwiegend nicht 
Semiten im ethnischen Sinne, sondern Angehörige fremder Völker) seien als ge-
genstandslos zurückzuweisen.39 

Als ein besonders ergiebiges Einfallstor für westliche bzw. westlich inspirierte 
Rassentheorien in der islamischen Welt hat sich der Palästinakonflikt, d. h. die 
Auseinandersetzung mit dem Zionismus erwiesen. Was den Import und die 
Verbreitung eines eindeutigen Rassen-Antisemitismus westlicher Provenienz be-
trifft, so ist festzustellen, dass zumindest in den arabischen Ländern Personen 
christlicher Herkunft in dieser Hinsicht eine nicht unwesentliche Rolle gespielt ha-
ben – jedenfalls in der Frühphase dieses Prozesses, so etwa im Zusammenhang mit 
der ersten Wahrnehmung und propagandistischen Nutzung der „Protokolle der 
Weisen von Zion“.40 In der Folgezeit hat sich allerdings gezeigt, dass in der arabi-
schen bzw. islamischen Welt der Übergang von einem überwiegend religiös grun-
dierten Antijudaismus bzw. Antizionismus zu einem stärker ausgeprägten „moder-
nen“ Rassismus durchaus – wenn auch nicht durchgängig und unwidersprochen – 
vollzogen worden ist.41 Es bleibt eine Frage, ob es sich hierbei im Wesentlichen um 
einen genuin islamischen, einen islamistisch politisierten oder gar um einen nur 
oberflächlich islamisierten, importierten Antisemitismus handelt.42 

Semiten, Arier und die Rolle der Iraner in der islamischen Geschichte 

In der innerislamischen Diskussion um Niedergang und Wiederaufstieg hat seit 
dem 19. Jahrhundert die (Wieder-)Entdeckung Ibn Ḫaldūns und seiner Theorien 
eine bedeutende Rolle gespielt. Auf die Gründe und den Verlauf der damit ver-
bundenen Debatten kann und muss hier nicht eingegangen werden. Im Zusam-

39  Siehe dazu sein Büchlein Madḫal ilā kitāb al-ʿarab wa-l-yahūd fī t-tārīḫ, Bagdad 1971, eng-
lische Übersetzung Ahmed Sousa, Introduction to a Study entitled Arabs and Jews in History. 
Historical Facts revealed by Archaeology, Bagdad 1972; ausführliche Darstellung seiner Thesen 
in Aḥmad Sūsa, Ḥaḍārat al-ʿarab wa-marāḥil taṭawwurihā ʿabra l-ʿuṣūr, Bagdad 1979. Über 
den Autor siehe Aḥmad Sūsa, Fī ṭarīqī ilā l-islām, 2 Bde., Kairo 1936, und die posthum er-
schienene Autobiographie Aḥmad Sūsa, Ḥayātī fī niṣf qarn, Bagdad 1986. 

40  Stefan Wild, „Die arabische Rezeption der “Protokolle der Weisen von Zion”“, in: Brunner 
u.a. (Hg.), Islamstudien ohne Ende, 517-528. 

41  Siehe dazu Sonderheft der Zeitschrift Die Welt des Islams, 46 (2006), 3: Anti-Semitism in the 
Arab World (hg. und mit einer profunden Einführung von Gudrun Krämer). Weitere Bei-
träge von Michael Kiefer (siehe hier die folgende Anm.), Alexander Flores („Judeophobia 
in Context: Anti-Semitism among Modern Palestinians“) und Stefan Reichmuth (über die 
apokalyptischen, israelfeindlichen Visionen eines saudischen Autors). 

42  Michael Kiefer betont in seinem Essay „Islamischer, islamistischer oder islamisierter Anti-
semitismus?“, Die Welt des Islams, 46 (2006), 3, 277-306, die externen (westlichen) Einflüsse 
und plädiert eindeutig für die Bezeichnung „islamisierter Antisemitismus“. Ähnlich äußert 
sich Stefan Wild, „Importierter Antisemitismus? Die Religion des Islam und die Rezeption 
der ‚Protokolle der Weisen von Zion’“, in: Dirk Ansorge (Hg.), Antisemitismus in Europa 
und in der islamischen Welt, Paderborn 2006, 201-216. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 283 

menhang mit unserem Thema dürfen wir uns auf einen einzigen Aspekt be-
schränken, nämlich auf Ibn Ḫaldūns Ansicht, dass die Entwicklung von Wissen-
schaft und Künsten in der islamischen Kulturgeschichte hauptsächlich mit den 
Leistungen von Nicht-Arabern (bzw. Persern, ʿaǧam) zusammenhänge.43 

Es liegt auf der Hand, dass arabische Nationalisten diese Behauptung Ibn 
Ḫaldūns bzw. deren Verbreitung in der Neuzeit nicht akzeptieren konnten. Es war 
nicht zuletzt der hier in anderem Zusammenhang schon genannte Autor Sāṭiʿ al-
Ḥuṣrī, der es sich zur Aufgabe machte, die „richtige“, aus arabischer Sicht an-
nehmbare Interpretation der Äußerungen Ibn Ḫaldūns zu finden und durchzuset-
zen: Mit ʿarab bzw. aʿrāb seien bei ihm ausschließlich die Wüstenaraber gemeint 
und nicht die arabophone Bevölkerung allgemein. Somit sei es völlig unsinnig 
bzw. ein Ausdruck der früheren und heutigen, araberfeindlichen Šuʿūbīya, den 
Arabern generell kulturelle Kreativität absprechen zu wollen.44 

Ḥuṣrī war keineswegs der erste arabische Autor, der sich mit Ibn Ḫaldūns These 
auseinandersetzte. Seine Vorläufer, so etwa Muḥammad Rašīd Riḍā, begnügten 
sich aber im Allgemeinen mit der Feststellung, Ibn Ḫaldūn befinde sich in diesem 
Punkt schlichtweg im Irrtum. Allerdings verwendet Rašīd Riḍā in diesem Zusam-
menhang bereits ein Argument, das in der Folgezeit von weiteren Autoren aufge-
griffen worden ist: Persische oder andere nichtarabische Namen bzw. Nisben von 
Gelehrten oder anderen Persönlichkeiten bedeuteten keineswegs, dass es sich bei 
ihnen nicht doch um Araber handeln könne.45 Jahrzehnte später hat der irakische 
Historiker Nāǧī Maʿrūf ein (in manchen Details durchaus ertragreiches) Buch ver-
öffentlicht, das dem Nachweis einer möglichst großen Zahl solcher Fälle dienen 
soll.46 

Die Erbitterung, mit der über die These Ibn Ḫaldūns besonders zwischen Ara-
bern und Iranern gestritten worden ist und z. T. bis heute gestritten wird, hängt 
(wie so vieles in der modernen Geistesgeschichte der islamischen Welt) auch mit 
dem Einfluss westlicher Wissenschaften zusammen. Von einem Beispiel hierfür, 
nämlich mit Bezug auf das Verhältnis von Schiitentum und iranischem National-
gefühl, war hier bereits die Rede. Was die mehr oder weniger rassistische Interpreta-
tion der (angeblich) unterschiedlichen Leistungsfähigkeit von Iranern und Arabern 
(„Ariern“ und „Semiten“) auf dem Gebiet der Wissenschaften betrifft, so bietet die 
berühmte Pariser Debatte zwischen Ernest Renan und Ǧamāl ad-Dīn al-Afġānī 
(gest. 1897) ein bemerkenswertes Beispiel. Wir können uns hier auf folgende Skiz-

                                                                                          
43  Franz Rosenthal (Übers.), Ibn Khaldūn. The Muqaddima. An Introduction to History, 3 Bde., 

New York 1958, III, 311-319. 
44  Siehe Ḥuṣrī, Dirāsāt ʿan muqaddimat Ibn Ḫaldūn, Beirut 1944, erw. Auflage Kairo 1953, und 

seinen Beitrag „Difāʿ ʿan Ibn Ḫaldūn“, in: Aʿmāl mahraǧān Ibn Ḫaldūn, Kairo 1962, 491-
500. In diesem Kongressband finden sich weitere wichtige Beiträge zu dem genannten 
Thema, so u. a. von ʿAbd al-ʿAzīz Dūrī (501-513) und ʿAlī al-Wardī (514-532). 

45  So Riḍā in der Antwort auf eine Leserfrage in Al-Manār, Bd. 13 (1910), 825-27, nachge-
druckt in Ṣ. Munaǧǧid/Y. Q. Ḫūrī (Hg.), Fatāwā, Bd. 3, Beirut, 1970, 935-936. 

46  ʿUlamā’ yunsabūna ilā mudun aʿǧamīya wa-hum min urūma ʿarabīya, Bagdad 1965. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 284 

ze der Debatte beschränken: Renan hatte etwa Mitte März 1883 in Paris die Be-
kanntschaft Afġānīs gemacht. Kurz darauf hielt er in der Sorbonne einen Vortrag 
zum Thema des Verhältnisses von Islam und Wissenschaft (L’Islamisme et la science), 
der Ende März im Journal des Débats gedruckt wurde. In derselben Zeitschrift er-
schien alsbald eine Erwiderung Afġānīs. Diese Replik stellt allerdings keineswegs 
eine Verteidigung des Islams als Religion und seines Verhältnisses zur Wissenschaft 
dar. Vielmehr betont der Autor, dass alle Religionen, einschließlich der christlichen 
und der islamischen, Feinde von Philosophie und generell rationaler Wissenschaft 
seien. Er verteidige gegenüber Renan keineswegs den Islam als Religion, sondern le-
diglich die Sache von Hunderten Millionen von Muslimen, die ohne die Aussicht 
auf eine künftige Befreiung vom Joch der Religion dazu verdammt wären, weiter in 
Barbarei und Unwissenheit zu leben.47 Auf diese Erwiderung hat wiederum Renan 
geantwortet, und es ist ein bestimmter Aspekt dieser Stellungnahme, um den es 
mir im gegebenen Zusammenhang geht: Afġānī, so beschreibt Renan seinen per-
sönlichen Eindruck von ihm, sei „von den Vorurtheilen des Islam völlig frei ge-
worden“, und fährt fort: 

„Er gehört jenen kräftigen Rassen des oberen, an Indien grenzenden Iran an, in denen 
der arische Geist noch so energisch unter der dünnen Hülle des officiellen Islam fort-
lebt. Er ist selber der beste Beweis jenes großen Axioms, das wir so oft proklamirt haben, 
dass die Religionen das werth sind, was die Rassen werth sind, die sich zu ihnen beken-
nen (...). Der Scheik Djemmal Eddin ist der schönste ethnische Protest gegen die religiö-
se Eroberung, die man nur anführen könnte“.48 

Renans Erwiderung ist, wie sich hier zeigt, getränkt von seinen in früheren Wer-
ken vorgetragenen, rassenpsychologischen Theorien, die auf einen grundlegen-
den Unterschied zwischen der semitischen und der arischen Rasse hinauslaufen. 
Ignaz Goldziher – der Renans Leistungen als Sprachwissenschaftler durchaus zu 
würdigen wusste – hat dessen Thesen folgendermaßen skizziert (und mit starken 
Argumenten als verfehlt bezeichnet): 

„Die Seele des semitischen Menschen sei von der Einheit des Universums, die des ari-
schen von der Verschiedenheit der Kräfte des Universums erfüllt. Erstere bringe die mo-
notheistische Religion hervor, die eine in der Verschiedenheit der Naturkräfte begründe-
te Mythologie von Anfang an ausschließt, die andere entwickle einen Polytheismus, der 
in der Verschiedenheit der voneinander abhängigen Kräfte einen selbständigen göttli-
chen Faktor sieht. Die eine erkläre die tausendfachen Phänomene der Natur mit der Idee 
eines einzigen Gottes, wobei die einheitliche Auffassung der Dinge eine analytische und 

47  Zu Afġānī siehe den Artikel (von Nikki R. Keddie) in Encyclopaedia Iranica, vol. 1, London 
1985, 481-486, und die dort genannte Literatur; speziell zu der Debatte mit Renan siehe 
Nikki R. Keddie, Sayyid Jamāl ad-Dīn „al-Afghānī“. A Political Biography, Berkeley/Cal. 1972, 
189-199. 

48  Zitiert nach der deutschen Übersetzung Der Islam und die Wissenschaft, Basel 1883, 43-44. 
(Text des Renan’schen Vortrags 3-28, der Kritik Afġānīs 31-42, der Erwiderung Renans 43-
48). – Renan musste davon ausgehen, dass sein Gegenüber tatsächlich aus Afghanistan 
stammte. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 285 

wissenschaftliche Beobachtung und Erklärung der Natur ausschließt, während die andere 
durch die Anerkennung der Vielfalt der Erscheinungen der analytischen Auffassung der 
Natur und einer wissenschaftlichen Weltanschauung den Weg ebnet“.49 

Angesichts einer derartigen Sichtweise ist es nicht verwunderlich, dass Renan 
während seiner Unterhaltung mit Afġānī in ihm – „gewissermaßen auferstanden“ 
– einen Nachfahren jener von ihm bewunderten „großen Ketzer“ wie Avicenna, 
Averroës und ihresgleichen erkennen wollte, „die fünf Jahrhunderte lang die Ueber- 
lieferung des freien Menschenthums vertreten haben“.50 

Renans „Erwiderung“ hat, wie die Debatte mit Afġānī überhaupt, in der islami-
schen Welt zunächst wenig Aufmerksamkeit gefunden, doch hat sie immerhin eine 
Art Widerlegung durch den jungosmanischen Autor Namık Kemal (1840-1888) 
hervorgerufen. Diese Gegenschrift mit dem Titel Renan müdāfaʿa-nāmesi zeigt aller-
dings (nach dem Urteil von Niyazi Berkes) die Schwäche, dass der Autor nicht nur 
auf sachliche Fehler in Renans Text hinweist, sondern seinerseits versucht zu be-
weisen, dass die großen Männer der Wissenschaft und Philosophie, die die islami-
sche Kulturgeschichte hervorgebracht hat, Araber gewesen seien.51 

Für Renan und zahlreiche andere westliche Gelehrte seiner Zeit war die Exis- 
tenz einer „arischen Rasse“ offenbar ein Faktum. Erheblichen Meinungsstreit  
gab es freilich unter Linguisten, Ethnologen, Historikern, Religionswissenschaft-
lern und Vertretern anderer Disziplinen hinsichtlich der Urheimat des Volkes der 
Arier und seiner weitläufigen Wanderungsbewegungen, seiner phänotypischen 
Merkmale sowie seiner soziokulturellen und psychischen Besonderheiten. Der 
Prozess, in dem „Arier“ zum Synonym für „Indogermane“ bzw. „ Indoeuropäer“ 
wurde und eine ethnische bzw. rassische Relevanz erhielt, kann hier nicht be-
schrieben werden. Es gibt hierzu eine umfangreiche Literatur.52 

 

                                                                                          
49  Ignaz Goldziher, Renan als Orientalist. Gedenkrede am 27. November 1893, aus dem Ungari-

schen von P. Zalán, hg. von Friedrich Niewöhner, Zürich 2000, 38, vgl. dazu Niewöhner in 
seiner Einleitung, 10 f. 

50  Renan, Der Islam und die Wissenschaft, 43 f. 
51  Niyazi Berkes, The Development of Secularism in Turkey, Montreal 1964, 262-263. Namık Ke-

mals Kritik an Renan, 1883 verfasst, ist 1908 erstmals im Druck erschienen. 
52  Hauptsächlich zum sprachwissenschaftlichen Aspekt siehe Harold Walter Bailey, Art. 

„Arya“, in: Encyclopaedia Iranica, vol. 2, London 1987, 681-683; zur Geschichte und Kultur 
Rüdiger Schmitt, Art. „Aryans“, in: Encyclopaedia Iranica, vol. 2, London 1987, 684-687; zur 
Begriffsgeschichte Josef Wiesehöfer, „Zur Geschichte der Begriffe ´Arier´ und ´Arisch´ in der 
deutschen Sprachwissenschaft und Althistorie des 19. und der ersten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts”, in: Heleen Sancisi-Weerdenburg/Jan Willem Drijvers (Hg.), Achaemenid History, 
V, The Roots of the European Tradition, Leiden 1990, 149-165; zur z. T. widersprüchlichen 
Verwendung des arischen Mythos und den politischen Folgen in der NS-Zeit siehe Chris- 
topher M. Hutton, Race and the Third Reich, Cambridge 2005, bes. 80-100 und conclusion, 
209-212. Ferner Josef Wiesehöfer, „Das Bild der Achaimeniden in der Zeit des Nationalso-
zialismus“, in: Amelie Kuhrt/Heleen Sancisi-Weerdenburg (Hg.), Achaemenid History, III, 
Method and Theory, Leiden 1988, 1-14, und Ekkehard Ellinger, Deutsche Orientalistik zur Zeit 
des Nationalsozialismus, 1933-1945, Edingen-Neckarhausen 2006, 300-315. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 286 

Im Zusammenhang mit der Entstehung der Rassenanthropologie als einer ei-
genständigen Disziplin ist es wichtig, auf die weit verbreitete, irreführende Vermi-
schung von linguistischen mit anthropologischen Fachbegriffen hinzuweisen, so 
vor allem im Falle von Bezeichnungen für Sprachfamilien mit Rassen. Diese Ver-
mischung ist wissenschaftlich völlig unhaltbar. Es war der Indologe und Religions-
wissenschaftler Friedrich Max Müller (1823-1900), der 1888 als Ergebnis eigener 
Forschungen kurz und bündig befand: „Aryan, in scientific language, is utterly 
inapplicable to race“. Von ihm stammt jenes eindeutige Urteil, dem man bis heute 
allgemeine Verbreitung und konsequente Beherzigung wünschen muss (an der es 
bisher allerdings fehlt): „To me an ethnologist who speaks of an Aryan race, Aryan 
blood, Aryan eyes and hair, is as great a sinner as a linguist who speaks of a doli- 
chocephalic dictionary or brachycephalic grammar“.53 

Ungeachtet dieser und anderer Kritik an der unzulässigen, ja absurden Vermi-
schung von linguistischen und ethnisch-rassischen Begriffen wie „semitische“ oder 
„arische“ Rasse haben derartige Bezeichnungen – mit verhängnisvollen Folgen – 
weite Verbreitung gefunden und z. T. verheerende politische Wirkungen gehabt. 
Dies gilt auch, wie bereits oben erwähnt, für die Regionen des Nahen und Mittle-
ren Ostens. Was speziell den Arier-Mythos und ähnliche Rasseideen sowie deren 
Instrumentalisierung angeht, so haben sie sich auch auf dem Indischen Subkonti-
nent (der vermeintlichen Urheimat der Arier) bemerkbar gemacht. Darauf können 
wir hier nicht eingehen.54 

Im Falle Irans haben Ergebnisse archäologischer und sprachwissenschaftlicher 
Forschung dazu beigetragen, dass dem arischen Element auf dem Wege der mythi-
schen Überhöhung und Popularisierung eine besondere Rolle in der Konstruktion 
eines „modernen“ Nationalismus zugewiesen werden konnte: Was immer die Be-
zeichnung āryā in den Inschriften der Herrscher Dareios und Xerxes und in ande-
ren Quellen bedeutet haben mag55 – in erheblichen Teilen der persisch-nationa- 
listisch gesinnten, gebildeten Bevölkerung Irans verbreitete sich die Vorstellung, dass 
die Perser (wie übrigens auch die Afghanen, Kurden und andere iranische Völker) 
Arier seien. Bezeichnungen wie Āryānā (angeblich ein alter Name für Afghanistan) 
fanden als Bezeichnung für Zeitschriften, Fluglinien, Hotels und andere moderne 
Einrichtungen Verbreitung. Es wurde mehr und mehr betont, dass der alte Name 
„Irān“ (Mittelpersisch „Ērān“) ursprünglich die Bedeutung „(Land der) Arier“ habe. 

53  Beide Zitate bei Hutton, Race and the Third Reich, 89, auf Grund der 2. Auflage (1912) von 
Friedrich Max Müllers Biographies of Words and the Home of the Aryas, 90, 120. 

54  Dazu Thomas R. Trautmann, Aryans and British India, Berkeley/Cal. 1997, und Thomas R. 
Trautmann (Hg.), The Aryan Debate: debates in Indian history and society, New Delhi u. a. 
2005. Zur politischen Instrumentalisierung rassistischer Ideen im 20. Jahrhundert siehe Pe-
ter Robb (Hg.), The Concept of Race in South Asia, New Delhi 1995. Zur Zurückhaltung hindu-
nationalistischer Autoren gegenüber der vornehmlich biologisch orientierten Rassentheorie 
besonders des deutschen Nationalsozialismus s. Tobias Delfs, Hindu-Nationalismus und euro-
päischer Faschismus, Berlin 2008, 106-109. 

55  Siehe dazu Bailey, „Arya“, 681a. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 287 

Im Jahre 1935 verfügte Reza Schah (angeblich auf Anregung einiger in Berlin sta- 
tionierter iranischer Diplomaten), dass die Bezeichnung „Persien“ in allen offiziel-
len Verlautbarungen und im diplomatischen Verkehr mit dem Ausland durch 
„Iran“ ersetzt werden solle.56 Sein Sohn, Muhammad Reza Pahlavi, legte sich in 
den 1960er Jahren den Titel „Āryāmehr“ („Sonne <oder: Licht> der Arier“) zu.57 

Schon von den 1920er Jahren an wurden in iranischen Schulbüchern Rasse-
Stereotypen als wissenschaftliche Fakten eingeführt, wobei die Iraner – unzweifel-
haft Angehörige der „weißen Rasse“ – als Teil der in zivilisatorischer Hinsicht 
weltweit überlegenen Völkerfamilie erscheinen. Allerdings konnte es geschehen, 
dass in einzelnen Unterrichtswerken jener Zeit Arier und Semiten gleichermaßen 
als Angehörige der weißen Rasse bezeichnet und in diesem Sinne als gleichrangig 
behandelt wurden.58 

Es liegt nahe zu fragen, welche Wirkungen rassenideologische Ansichten, die im 
deutschen Nationalsozialismus verbreitet waren, eventuell auch in Iran gehabt ha-
ben. Man kann davon ausgehen, dass sie zu finden sind, doch bedarf es dazu in-
tensiver Untersuchungen. Die Tatsache etwa, dass es eine paniranische politische 
Strömung gab und gibt, die sich Ḫāk wa ḫūn (also „Boden und Blut“) nennt, ist für 
sich genommen noch nicht sehr aussagefähig.59 

Die bereits unter Reza Khan (seit seiner Machtergreifung 1925 „Reza Schah“) 
begonnene Politik, eine gemeinsame arische Vergangenheit für die Angehörigen 
(mehr oder weniger) aller Völkerschaften Irans zu konstruieren und damit ein ho-
mogenes Staatsvolk zu schaffen („ein Land, eine Sprache, eine Nation“) musste bei 
den nichtiranischen Minderheiten des Landes auf Widerstand stoßen. Sie ist letzt-
lich auch nicht in dem Maße erfolgreich gewesen, wie der Schah und seine intel-
lektuellen Unterstützer es erhofft hatten. Immerhin machte sie es der deutschen 
Regierung möglich, durch Reichswirtschaftsminister Hjalmar Schacht bei dessen 
Besuch im November 1936 in Teheran erklären zu lassen, dass Iraner in Deutsch-
land nicht von den Nürnberger Rassengesetzen betroffen seien. Vermutlich reagier-

                                                                                          
56  Encyclopaedia Iranica, vol. 10, New York 2001, Art. “Germany”, 512, und vol. 13, New York 

2006, 204 und 272. Zum historischen Hintergrund des Begriffs und kritisch zu seiner na-
tionalistisch motivierten Verengung siehe Bert Fragner, „Historische Wurzeln neuzeitlicher 
iranischer Identität: zur Geschichte des politischen Begriffs „Iran“ im späten Mittelalter 
und in der Neuzeit“, in: Maria Macuch u. a. (Hg.), Studia semitica necnon iranica, Rudolpho 
Macuch (...) dedicata, Wiesbaden 1989, 79-100. 

57  Manche Gegner des Revolutionsregimes bezeichneten später Khomeini in Anspielung auf 
jenen Titel des Schahs als „Āyatollāh ʿArabmehr“ (mündliche Mitteilung eines iranischen 
Zeitzeugen). 

58  Firoozeh Kashani-Sabet, Frontier Fictions. Shaping the Iranian Nation, 1804-1946, Princeton 
1999, 198-199, 202. 

59  Zeitweilig war dies nur der Name einer paniranistischen Bewegung und der Titel ihres 
Presseorgans (das 1970 geschlossen wurde). In den Jahren 1963-1975 fungierte Ḫāk wa Ḫūn 
in einer Art Alibi-Funktion als “Partei”, siehe Mansoor Moaddel, Class, Politics, and Ideology 
in the Iranian Revolution, New York 1993, 60, vgl. David Menashri, Iran. A Decade of War and 
Revolution, New York, 1990, 31. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 288 

te Schacht damit auch auf in Iran kursierende Nachrichten darüber, dass in 
Deutschland einige Iraner (z. B. Studenten) von SA-Leuten wegen ihres „semiti-
schen“ Aussehens angegriffen worden waren. Während die damalige deutsche Pro-
paganda Irans „arischen“ Ursprung betonte, wurde intern über die angebliche ge-
meinsame Abstammung gespottet. Auch wurden von deutscher Seite anscheinend 
keine ernsthaften Anstrengungen unternommen, den Schah zur Annahme der na-
tionalsozialistischen Ideologie oder zur Einführung entsprechender Rassegesetze 
zu bewegen.60 

Was die jüdische Minderheit Irans angeht, so hat es den Anschein, dass es in ih-
ren Reihen Bestrebungen gegeben hat, für sich eine arische Herkunft in Anspruch 
zu nehmen. Nicht unähnlich den Thesen Aḥmad Sūsas über den arabischen Ur-
sprung irakischer Juden (siehe oben) wurde behauptet, die alt eingesessenen Juden 
des Landes seien ein rein iranischer Volksstamm und hätten sich nicht mit jenen 
„semitischen“ Juden vermischt, die im Laufe der Geschichte von außen her nach 
Iran gekommen sein mögen. Diese Version hat während des 2. Weltkrieges dazu 
beigetragen, dass schweizerische und deutsche Diplomaten einige wenige, in Frank-
reich oder anderswo in Westeuropa lebende jüdische Iraner vor Diskriminierungen 
und Schlimmerem schützen konnten.61 

Der aus dem iranischen Aserbaidschan stammende Autor Alireza Asgharzadeh 
hat in einem faktenreichen, wenn auch in Teilen allzu polemischen Buch den kul-
turellen und politischen Rassismus der Pahlavizeit (und ihre, wie er meint, in der 
Islamischen Republik partiell zu beobachtende Fortsetzung) heftig angegriffen.62 In 
der Tat berichten westliche Landeskenner, dass auch in der Generation der Revolu-
tionsanhänger von 1978/79 bzw. unter deren Söhnen und Töchtern gewisse ethni-
sche Klischees bis hin zu Versatzstücken des Arier-Mythos vertreten wurden und 
werden – nicht zuletzt im Hinblick auf antiarabische Ressentiments einerseits und 
Interesse für iranische, z. T. islamfeindliche „Ketzer“ des 9. Jahrhunderts n. Chr. 
wie Bābak, die in den 1930er Jahren und danach zu Helden literarischer Werke 
gemacht worden waren, andererseits.63 

60  Yair P. Hirschfeld, Deutschland und Iran im Spielfeld der Mächte. Internationale Beziehungen un-
ter Reza Schah, 1921-1941, Düsseldorf 1980, 305. – Schachts Erklärung von 1936 wird er-
wähnt in dem Art. „Iran“ in: EI2 IV (1978), 40. 

61  Zu den Interventionen einiger schweizerischer Diplomaten sowie des ehemaligen deut-
schen Gesandten in Teheran (1922-1931), Friedrich Werner Graf von der Schulenburg, hin-
sichtlich der iranischen Juden siehe Ahmad Mahrad (Hg.), Hannoversche Studien über den 
Mittleren Osten, Bd. 27, Hannover 1999. Zum relativen Wandel der iranischen Judenpolitik 
nach dem Sturz Reza Schahs (1941) siehe Henner Fürtig, „Iran“, in: Wolfgang Benz (Hg.), 
Judenfeindschaft in Geschichte und Gegenwart, München 2008, 154-160, dort 155-157. 

62  Alireza Asgharzadeh, Iran and the Challenge of Diversity. Islamic Fundamentalism, Aryanist Rac- 
ism, and Democratic Struggles, New York 2007, bes. “Preface” (IX-XIV) und 85-117. 

63  Siehe dazu Werner Ende, „Wer ist ein Glaubensheld, wer ist ein Ketzer?“, Die Welt des Is-
lams, 23-24 (1984), 75-76. Zu Vorläufern und Fortsetzern dieser Tendenz siehe Mangol Ba-
yat-Philipp, “A Phoenix Too Frequent: the Concept of Historical Continuity in Modern 
Iranian Thought”, Asian and African Studies, 12 (1978), 203-220, bes. 206-211. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 289 

Es scheint, dass gerade in der stärker werdenden Opposition gegen die Herr-
schaft des schiitischen Klerus und seiner Anhänger gewisse Vorstellungen der alten 
iranischen Šuʿūbīya, vermischt mit „modernen“ rassistischen Gedanken, einigen 
Anklang finden. Das ist vielleicht nicht verwunderlich, eröffnet aber im Hinblick 
auf die Zukunft des Vielvölkerstaates Iran und seine Außenbeziehungen eine eher 
bedrohliche Perspektive. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über die Autorinnen und Autoren 

Roswitha Badry ist außerplanmäßige Professorin für Islamwissenschaft am Orienta-
lischen Seminar der Universität Freiburg. Sie studierte Orientalische Philologie 
(Arabisch, Persisch, Türkisch, Urdu), Politologie und Geschichte in Köln. Nach 
Magisterexamen (1982) und Promotion (1985) war sie von 1986 bis 1992 als Hoch-
schulassistentin am Orientalischen Seminar der Universität Tübingen tätig. Dort 
erfolgte 1995 die Habilitation mit einer Studie zum islamischen Beratungsgedan-
ken (publiziert 1998). Seit 1992 ist sie am Orientalischen Seminar in Freiburg als 
Akademische Rätin beschäftigt. 2008 nahm sie eine Gastprofessur für „Gender 
Studies und Islamwissenschaft“ an der Universität Zürich wahr. Ihre Forschung 
und Veröffentlichungen konzentrieren sich auf die Ideengeschichte des modernen 
Orients und auf Frauen-/Gender-Fragen. Zu ihren neueren Publikationen zählt der 
zusammen mit Maria Rohrer und Karin Steiner herausgegebene Sammelband 
„Liebe, Sexualität, Ehe und Partnerschaft – Paradigmen im Wandel. Beiträge zur 
orientalistischen Gender-Forschung“ (Freiburg 2009). 

Anke Bentzin studierte Islamwissenschaft, Turkologie und Soziologie in Berlin. 
Nach Beendigung ihres Studiums war sie zunächst als Wissenschaftliche Mitarbei-
terin am Institut für Asien- und Afrikawissenschaften der Humboldt-Universität zu 
Berlin (HUB) und anschließend als Lehrbeauftragte an der HUB sowie als Redak-
tionsassistentin bei der „Orientalistischen Literaturzeitung“ tätig. Seit 2008 ist sie 
Referentin bei einer Bundesbehörde in Berlin. Sie promovierte über usbekische 
Migranten in Istanbul. 

Werner Ende studierte Arabistik und Islamwissenschaft in Halle/Saale (1958-60), 
Hamburg (1960-65) und Kairo (1963-64) sowie in Hamburg Geschichte und Sozio-
logie. 1965 wurde er in Hamburg zum Dr. phil. promoviert und 1973/74 daselbst 
habilitiert. Als Wissenschaftlicher Referent war er am Orient-Institut der DMG in 
Beirut 1969-1971 tätig. 1977 wurde er Professor für „Gegenwartsbezogene Orient-
wissenschaft“ (Islamwissenschaft) in Hamburg, von 1983 bis zur Pensionierung 
2002 war er Inhaber des Lehrstuhls für Islamwissenschaft an der Albert-Ludwigs-
Universität Freiburg. Seit 1981 ist er Mitherausgeber der Fachzeitschrift „Die Welt 
des Islams“, seit 1984 gemeinsam mit Udo Steinbach Herausgeber des Handbuchs 
„Der Islam in der Gegenwart“. Hauptsächliche Forschungsschwerpunkte im Be-
reich der arabischen Geschichtsschreibung, der Wahhabiyya und Salafiyya sowie 
der Zwölferschia in der Neuzeit. 

Barbara Flemming studierte Islamwissenschaft und Turkologie in Hamburg und an 
der University of California, Los Angeles, wo sie den PhD erwarb. Sie habilitierte 
sich in Hamburg und lehrte dort bis 1977. Seitdem hatte sie bis 1997 den Lehrstuhl 
für Türkisch an der Universiteit Leiden inne. 2002 publizierte sie mit Jan Schmidt 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÜBER DIE AUTORINNEN UND AUTOREN 292 

das Tagebuch von Karl Süssheim. Kürzlich erschien „Am Cırcıp“ als Teil einer Stu-
die zur türkischen Südostgrenze. 

Christoph Herzog studierte Islamwissenschaft sowie Neuere und Neueste Geschichte 
in Freiburg und Istanbul. Er wurde 1995 mit einer Dissertation über „Geschichte 
und Ideologie. Mehmed Murad und Celal Nuri über die historischen Ursachen des 
osmanischen Niedergangs” promoviert. Zwischen 2004 und 2008 arbeitete er als 
Wissenschaftlicher Referent am Orient-Institut Istanbul. Im Jahr 2005 habilitierte 
er sich an der Universität Heidelberg mit einer Schrift über „Osmanische Herr-
schaft und Modernisierung im Irak. Die Provinz Bagdad, 1817-1917”. Seit 2008 hat 
er die Professur für Turkologie an der Universität Bamberg inne. 

Nazlı Kaner studierte Islamwissenschaften und Soziologie an der Albert-Ludwigs-
Universität in Freiburg. Heute arbeitet sie als freie Autorin und ist Inhaberin einer 
Kommunikationsagentur. 

Barbara Kellner-Heinkele habilitierte sich in Islamwissenschaft an der Universität 
Freiburg i. Br., nachdem sie an der Universität Hamburg in Islamwissenschaft, Tur-
kologie und Geschichte Osteuropas promoviert und an der Indiana University 
Bloomington/Indiana in Uralic and Altaic Studies den Master of Arts erworben 
hatte. 1979-1982 arbeitete sie als Referentin am Orient-Institut der Deutschen Mor- 
genländischen Gesellschaft in Beirut; 1982-1990 war sie als Professorin für Turko-
logie an der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main und 1990-
2007 an der Freien Universität Berlin tätig. Sie ist Mitherausgeberin des „Turkologi-
schen Anzeigers“. Zu ihren Forschungsinteressen zählen die Kulturgeschichte der 
Türkvölker, insbesondere Osmanisches Reich, Krimchanat und Türkmenen, und 
türksprachige biographische und autobiographische Quellen. 

Mark Kirchner studierte Turkologie, Islamkunde und Islamische Philologie an der 
Johannes Gutenberg-Universität Mainz, wo er 1989 mit einer Studie zur Phonolo-
gie des Kasachischen promovierte. Nach einem Forschungsaufenthalt 1990-91 im 
Rahmen des Lynen-Programms der Alexander von Humboldt-Stiftung in Istanbul 
war er 1991 bis 2003 mit kurzen Unterbrechungen als Wissenschaftlicher Mitarbei-
ter und später Wissenschaftlicher Assistent am Orientalischen Seminar der Johann 
Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt tätig, daneben lehrte er mit Lehraufträgen 
und einer Vertretungsprofessur an der Justus-Liebig-Universität Gießen. Seit 2004 
hat er die Professur für Turkologie am Institut für Orientalistik der Justus-Liebig-
Universität Gießen inne. Zu seinen Forschungsschwerpunkten gehören die kasa-
chische Sprache und Literatur und die moderne türkische Literatur. 

Jens Peter Laut studierte an den Universitäten Marburg und Gießen Turkologie, In-
dologie und Religionswissenschaft. 1985 wurde er mit einem Thema zur buddhisti-
schen Literatur der Alten Türken Zentralasiens promoviert, 1993 habilitierte er sich 
über die moderne türkische Sprachreform mit der Studie „Das Türkische als Ur-
sprache?“. Nach Projekten zum „Tübinger Atlas des Vorderen Orients“ und zur 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÜBER DIE AUTORINNEN UND AUTOREN 293 

„Katalogisierung der orientalischen Handschriften in Deutschland“, wo er osmani-
sche bzw. altuigurische Texte bearbeitete, war er von 1996 bis 2008 Professor für Is-
lamwissenschaft/Turkologie an der Universität Freiburg i. Br. Hier begann seine 
langjährige Zusammenarbeit mit Erika Glassen, deren Höhepunkt die gemeinsame 
Herausgabe der „Türkischen Bibliothek“ (2005-2010) war. Seit 2008 ist er Direktor 
des Seminars für Turkologie und Zentralasienkunde der Universität Göttingen. Er 
lehrt vor allem in den Bereichen vorislamische türkische Sprachen und Kulturen, 
allgemeine türkische Literaturgeschichte, türkische Philologie und Linguistik. Bei 
seiner Forschung konzentriert er sich auf folgende Schwerpunkte: Vor- und frühis-
lamische türkische Kultur- und Religionsgeschichte, moderne türkische Sprach- 
und Kulturpolitik. Seit 2010 ist er Mitglied der Akademie der Wissenschaften zu 
Göttingen. 

Wolf-Dieter Lemke studierte an der Universität Köln Islamwissenschaften, Semitistik 
und Philosophie. Nach der Promotion über Entwicklungen im neuzeitlichen ägyp-
tischen Islam unterrichtete er Islamwissenschaften und Arabisch und katalogisierte 
die Kölner Schia-Bibliothek. 1984 wurde er Wissenschaftlicher Referent am Orient-
Institut Beirut. 1986 übernahm er die Leitung der Bibliothek. Nach der durch den 
libanesischen Bürgerkrieg erzwungenen Übersiedlung nach Istanbul (1987) be-
gründete er die der neu entstehenden Nebenstelle angeschlossene Fachbibliothek, 
für die er auch nach der Rückkehr nach Beirut (1995) bis zur Pensionierung (2006) 
zuständig blieb. Sein wissenschaftliches Interesse galt in den letzten Jahren neben 
der Geschichte der Orient-Photographie vor allem dem westlichen Orient-Bild, wie 
es sich in den Massenmedien des 19. und frühen 20. Jahrhunderts manifestierte. 
Zu beiden Themenbereichen hat er publiziert und Ausstellungen organisiert, wo-
bei er auf eigene umfangreiche Sammlungen zurückgreifen konnte. 

Maurus Reinkowski wurde promoviert mit einer historiographiegeschichtlichen Ar-
beit zur Frühgeschichte des Palästinakonflikts und habilitierte sich mit einer Arbeit 
über die osmanische Reformpolitik im 19. Jahrhundert. Zu seinen rezenten Publi-
kationen zählen u. a. „Das Unbehagen in der Islamwissenschaft. Ein klassisches 
Fach im Scheinwerferlicht von Medien und Öffentlichkeit“ 2008 (gemeinsam hrsg. 
mit Abbas Poya) und „Die Türkei und Europa. Eine wechselhafte Beziehungsge-
schichte“ 2008 (gemeinsam verfasst mit Heinz Kramer). Von 2004 bis 2010 war er 
Professor an der Universität Freiburg, von 2008 bis 2010 zudem Fellow an der 
School of History, Freiburg Institute of Advanced Studies. Seit 2010 ist Reinkowski 
Professor für Islamwissenschaft an der Universität Basel. 

Börte Sagaster studierte Turkologie, Islamwissenschaft und Germanistik an der Al-
bert-Ludwigs-Universität Freiburg und an der Universität Hamburg. Sie promo-
vierte 1995 in Hamburg mit einer Arbeit zum Bild der Sklaverei in der türkischen 
Literatur des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts. Ihr Forschungs-
schwerpunkt ist die moderne türkische Literatur seit ihren Anfängen im 19. Jahr-
hundert. Sie war u. a. wissenschaftliche Mitarbeiterin am ZMO in Berlin (1995-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÜBER DIE AUTORINNEN UND AUTOREN 294 

1998), Referentin am Orient-Institut der DMG in Istanbul (1999-2003) und Mitar-
beiterin am SFB Erinnerungskulturen an der Universität Gießen (2006). Seit 2007 
ist sie Assistant Professor am Department of Turkish Studies der University of Cy-
prus, Nikosia. 

Claus Schönig wurde in Mainz promoviert und an der Freien Universität Berlin ha-
bilitiert. Nach mehreren Jahren Tätigkeit als Leitender Referent am Orient-Institut 
Istanbul hat er heute den Lehrstuhl für Turkologie an der Freien Universität Berlin 
inne, wo er sich mit der Klassifikation und Entwicklung der Türksprachen und tür-
kisch-mongolischen Sprachbeziehungen befasst. 

Karin Schweißgut studierte Islamwissenschaft, Arabistik und Politologie an der Frei-
en Universität Berlin. 2004 promovierte sie ebenda im Fach Turkologie. Am Insti-
tut für Turkologie der Freien Universität Berlin ist sie seit Ende 2004 als Wissen-
schaftliche Assistentin tätig. Ihre Forschung konzentriert sich auf die moderne tür-
kische Prosa. Als Post-Doc-Stipendiatin des Orient-Instituts Istanbul arbeitet sie 
derzeit an einer Studie über Armut in der modernen türkischen Literatur. 

Martin Strohmeier wurde 1984 in Freiburg promoviert und 1994 in Bamberg habili-
tiert. Seit 1998 lehrt er als Professor für Turkologie und Geschichte des Mittleren 
Ostens an der University of Cyprus in Nikosia/Republik Zypern. Zu seinen neue-
ren Veröffentlichungen gehören die Monographien „Die Kurden. Geschichte, Poli-
tik, Kultur“ (mit mit Lale Yalçın-Heckmann, 3. überarbeitete und aktualisierte Auf-
lage, München 2010) und „The Economy as an Issue in the Middle Eastern Press“ 
(Wien 2008, herausgegeben zusammen mit Gisela Eisl-Prochazka). Ein jüngst vor-
gelegter Aufsatz befasst sich mit der akademischen Freiheit an türkischen Universi-
täten der 1950er Jahre. Seine Forschungsschwerpunkte sind Kultur und Gesell-
schaft des spätosmanischen Reiches und der Türkei, Geschichte der Kurden sowie 
Presse und Bildung im Mittleren Osten. Gegenwärtig gilt sein besonderes Interesse 
dem Ende der osmanischen Herrschaft im Hedschas im Ersten Weltkrieg, der Ge-
schichte von Exil und Asyl in Zypern und dem abenteuerlichen Leben des „Gefan-
genen des Mahdi“, Karl Neufeld. 

Tevfik Turan studierte von 1971-1981 Germanistik und Kunstgeschichte an der Uni-
versität Istanbul sowie Guidance and Counseling an der Bosporus-Universität; er 
war von 1974 bis 1979 als Deutschlehrer am Goethe-Institut und bis 1980 als Lek-
tor für Deutsch am germanistischen Seminar der Universität Istanbul tätig. Seit 
dem Sommersemester 1981 arbeitet er als Lektor für Türkisch am Arbeitsbereich 
Turkologie des Asien-Afrika-Instituts (Universität Hamburg). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-INSTITUT 

ISTANBUL 

_________________ 

 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 

 

1. Barbara Kellner-Heinkele, Sigrid Kleinmichel (Hrsg.), Mīr ʿAlīšīr Nawāʾī. Akten des 

Symposiums aus Anlaß des 560. Geburtstages und des 500. Jahres des Todes von Mīr ʿAlīšīr 

Nawāʾī am 23. April 2001. Würzburg 2003. 

2. Bernard Heyberger, Silvia Naef (Eds.), La multiplication des images en pays d’Islam. De 

l’estampe à la télévision (17e-21e siècle). Actes du colloque Images : fonctions et langages. 

L’incursion de l’image moderne dans l’Orient musulman et sa périphérie. Istanbul, 

Université du Bosphore (Boğaziçi Üniversitesi), 25 – 27 mars 1999. Würzburg 2003. 

3. Maurice Cerasi with the collaboration of Emiliano Bugatti and Sabrina D’Agostiono, 

The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture. Würzburg 

2004. 

4. Angelika Neuwirth, Michael Hess, Judith Pfeiffer, Börte Sagaster (Eds.), Ghazal as 

World Literature II: From a Literary Genre to a Great Tradition. The Ottoman Gazel in Con-

text. Würzburg 2006. 

5. Alihan Töre Şagunî, Kutlukhan-Edikut Şakirov, Oğuz Doğan (Çevirmenler), Kutluk-

han-Edikut Şakirov (Editör), Türkistan Kaygısı. Würzburg 2006. 

6. Olcay Akyıldız, Halim Kara, Börte Sagaster (Eds.), Autobiographical Themes in Turkish 

Literature: Theoretical and Comparative Perspectives. Würzburg 2007. 

7. Filiz Kıral, Barbara Pusch, Claus Schönig, Arus Yumul (Eds.), Cultural Changes in the 

Turkic World. Würzburg 2007. 

8. Ildikó Bellér-Hann (Ed.), The Past as Resource in the Turkic Speaking World. Würzburg 

2008. 

9. Brigitte Heuer, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), „Die Wunder der 

Schöpfung“. Mensch und Natur in der türksprachigen Welt. Würzburg 2012. 

10. Christoph Herzog, Barbara Pusch (Eds.), Groups, Ideologies and Discourses: Glimpses of 

the Turkic Speaking World. Würzburg 2008. 

11. D. G. Tor, Violent Order: Religious Warfare, Chivalry, and the ʿAyyār Phenomenon in the 

Medieval Islamic World. Würzburg 2007. 

12. Christopher Kubaseck, Günter Seufert (Hrsg.), Deutsche Wissenschaftler im türkischen 

Exil: Die Wissenschaftsmigration in die Türkei 1933-1945. Würzburg 2008. 

13. Barbara Pusch, Tomas Wilkoszewski (Hrsg.), Facetten internationaler Migration in die 

Türkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persönliche Lebenswelten. Würzburg 2008. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14. Kutlukhan-Edikut Şakirov (Ed.), Türkistan Kaygısı. Faksimile. In Vorbereitung. 

15. Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David Sklare (Eds.), A Common Rationality: 

Muʿtazilism in Islam and Judaism. Würzburg 2007. 

16. Edward Badeen, Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit. Würzburg 2008. 

17. Claudia Ulbrich, Richard Wittmann (Eds.): Fashioning the Self in Transcultural Settings: 

The Uses and Significance of Dress in Self-Narrative. Würzburg 2015. 

18. Christoph Herzog, Malek Sharif (Eds.), The First Ottoman Experiment in Democracy. 

Würzburg 2010. 

19. Dorothée Guillemarre-Acet, Impérialisme et nationalisme. L’Allemagne, l’Empire ottoman 

et la Turquie (1908 –1933). Würzburg 2009. 

20. Marcel Geser, Zwischen Missionierung und „Stärkung des Deutschtums“: Der Deutsche 

Kindergarten in Konstantinopel von seinen Anfängen bis 1918. Würzburg 2010. 

21. Camilla Adang, Sabine Schmidtke (Eds.), Contacts and Controversies between Muslims, 

Jews and Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Würzburg 2010. 

22. Barbara Pusch, Uğur Tekin (Hrsg.), Migration und Türkei. Neue Bewegungen am Rande 

der Europäischen Union. Würzburg 2011. 

23. Tülay Gürler, Jude sein in der Türkei. Erinnerungen des Ehrenvorsitzenden der Jüdischen Ge-

meinde der Türkei Bensiyon Pinto. Herausgegeben von Richard Wittmann. Würzburg 

2010. 

24. Stefan Leder (Ed.), Crossroads between Latin Europe and the Near East: Corollaries of the 

Frankish Presence in the Eastern Mediterranean (12th – 14th centuries). Würzburg 2011. 

25. Börte Sagaster, Karin Schweißgut, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), 

Hoşsohbet: Erika Glassen zu Ehren. Würzburg 2011. 

26. Arnd-Michael Nohl, Barbara Pusch (Hrsg.), Bildung und gesellschaftlicher Wandel in der 

Türkei. Historische und aktuelle Aspekte. Würzburg 2011. 

27. Malte Fuhrmann, M. Erdem Kabadayı, Jürgen Mittag (Eds.), Urban Landscapes of  

Modernity: Istanbul and the Ruhr. In Vorbereitung. 

28. Kyriakos Kalaitzidis, Post-Byzantine Music Manuscripts as a Source for Oriental Secular 

Music (15th to Early 19th Century). Würzburg 2012. 

29. Hüseyin Ağuiçenoğlu, Zwischen Bindung und Abnabelung. Das „Mutterland“ in der Pres-

se der Dobrudscha und der türkischen Zyprioten in postosmanischer Zeit. Würzburg 2012. 

30. Bekim Agai, Olcay Akyıldız, Caspar Hillebrand (Eds.), Venturing Beyond Borders – Re-

flections on Genre, Function and Boundaries in Middle Eastern Travel Writing. Würzburg 

2013. 

31.  Jens Peter Laut (Hrsg.), Literatur und Gesellschaft. Kleine Schriften von Erika Glassen zur 
türkischen Literaturgeschichte und zum Kulturwandel in der modernen Türkei. Würzburg 
2014. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Tobias Heinzelmann, Populäre religiöse Literatur und Buchkultur im Osmanischen Reich. 
Eine Studie zur Nutzung der Werke der Brüder Yazıcıoġlı. In Vorbereitung. 

33. Martin Greve (Ed.), Writing the History of “Ottoman Music”. Würzburg 2015. 

 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506772 - am 22.01.2026, 04:09:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Inhaltsverzeichnis
	Zum Geleit
	Schriftenverzeichnis von Erika Glassen (in Auswahl)
	Abkürzungen
	Poesie und Bilder
	Barbara Kellner-Heinkele: Poetische Botanik
	Barbara Flemming: Der Preis der Lyrik. Förderung, Auszeichnung, Opfer
	Mark Kirchner: Zwei Gedichte von Musa Dschälil. Tatarischer Text, Übersetzung, Anmerkungen
	Wolf-Dieter Lemke: Orient-Bilder/Bilder-Orient. Imagination und visuelle Erschließung. Plädoyer für einen integrativen Ansatz

	Roman und Sprache
	Börte Sagaster: Das „Viertel mit den sieben Leben“. Beyoğlu in der türkischen Romanliteratur
	Karin Schweißgut: Materielle Kultur und Literatur. Orhan Pamuks Masumiyet Müzesi und Elif Şafaks Baba ve Piç
	Tevfik Turan: Refik Halid’in Bugünün Saraylısı Romanında Dil Algısı
	Nazlı Kaner: Das ist Liebe! Über den ersten Roman der Schriftstellerin Sâmiha Ayverdi (1905-1993)

	Erinnerungen und (Auto)biographisches
	Martin Strohmeier: Ein Verlierer der türkischen Militärrevolution von 1960
	Christoph Herzog: Die Enkelinnen der letzten Osmanen. Die osmanische Vergangenheit in Erinnerungstexten von drei türkischen Autorinnen
	Roswitha Badry: Ich-Erzählungen der besonderen Art. Wenn bekannte islamische Aktivisten ihre Lebenserinnerungen niederschreiben
	Jens Peter Laut: Mustafa İnan und das Suffix –inti

	Geschichte und Literatur
	Claus Schönig: Babur als Literaturkritiker
	Maurus Reinkowski: Osmanen und Post-Osmanen in Ägypten
	Anke Bentzin: In usbekischer Gesellschaft: Zur Bedeutung von sozialen Beziehungen der Usbeken in Istanbul
	Werner Ende: Wahn und Wissenschaft. Zur Wirkungsgeschichte westlicher Rassentheorien im Nahen und Mittleren Osten

	Über die Autorinnen und Autoren

