
IV. Einander zu erkennen (ge)geben

Inwiefern handelt es sich in den Gabebeziehungen, die Marion be­
schreibt, um ein Einander-zu-erkennen-Geben? Das Wissen, geliebt zu 
werden, und die Entscheidung, selbst zu lieben, gehören für Marion 
einer anderen Ordnung der Erkenntnis an als das Wissen, das ich über 
ein Objekt erwerben kann. Vielleicht läßt sich hier von einem Wissen 
sprechen, das eben mit der Liebe >gegeben< und als Gabe empfangen 
wird, nicht jedoch im Austausch >erworben< oder aber >gemacht< werden 
kann. [Vgl. PhE 332 f.] Marions phänomenologischer Perspektivwech­
sel verlangt es, auf das erkannt werden zu achten: ein echtes Selbstver­
ständnis des Erkennenden ist einerseits nur möglich, indem er sich 
selbst als Empfänger des ihm (zu erkennen) Gegebenen versteht; ande­
rerseits aber muß er sich ebenso selbst als erkannt anerkennen - als ein 
ganz spezielles personales Phänomem, das anderen zu erkennen gege­
ben ist und von diesen immer schon erkannt wird, und zwar ganz we­
sentlich gerade in seinem Bedürfnis gesehen, erkannt und geliebt zu 
werden. »Au regard inverse, je devenu un moi ne demande ni de con- 
naitre, ni meme d'etre connu, mais d'etre reconnu, c'est ä dire aime.« 
[S.o.]

Vorausgesetzt wird auf dieser Ebene nun, anders als in der syste­
matischen Ausarbeitung der Phänomenologie der donation, sowohl für 
diese Art des Wissens gemäß der Erkenntnisordnung als ordo amoris 
als auch für die Ermöglichung des Wechselspiels der Liebe zwischen 
Personen, letztlich der Verweis auf eine dritte, absolute, gebende, erken­
nende und liebende Instanz: auf Gott, der als erster Liebender und indi­
rekt damit hier auch als >erster Geben die gesamte Ordnung und Eigen­
logik der Liebe, ihren Vollzug, die Vollziehenden, ihre Erkenntnis und 
die Erkennenden ermöglicht. Die Gewißheit, durch diesen absolut An­
deren immer schon und bis in alle Ewigkeit erkannt, als Individuum 
anerkannt und geliebt zu werden, soll den Sprung in die Entscheidung 
ermöglichen, selbst Liebe zu geben und sich hinzugeben ohne direkte 

527

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Erwartung einer Gegengabe oder Bestätigung, da diese eben durch den 
Dritten bereits vorauszusetzen ist. Diese dritte Instanz bzw. diese Vor­
aussetzung einer ersten Gabe (deren Denknotwendigkeit für die Phäno­
menologie der donation Marion doch so deutlich zurückweist) jenseits 
der jeweils endlichen und begrenzten Akteure, dieses absolute >Anders- 
wo< (ailleurs) (welches, wie gezeigt wurde, nicht mit dem klassischen 
Verständnis von Transzendenz gleichgesetzt werden soll), muß hier 
für Marion notwendig gedacht werden, damit das wechselseitige Begeh­
ren der Liebenden nicht auf ein Mittel reduziert wird, um jeweils selbst 
gemäß einer Ökonomie der Reziprozität in der eigenen Identität und im 
eigenen Recht auf das Geliebtwerden durch den Anderen Bestätigung 
zu finden. Es gilt den Zweck zu verteidigen, den das jeweilige Selbst in 
seiner Singularität und Unaustauschbarkeit für die Beziehungen des 
Einander-Liebens und Einander-Gebens bildet. Angesichts unseres Be­
gehrens, geliebt und erkannt zu werden, erscheint es Marion nur im 
Vertrauen auf die Gewißheit, von einem absoluten Anderen gesehen 
zu werden, möglich, ohne die Maskierung einer ökonomischen Neutra­
lität einen Blick auf die uns auf der Straße begegnenden Anderen in 
ihrer gesättigten Phänomenalität zu richten und sich einander zu erken­
nen zu geben, ohne schon eine Gegengabe einzukalkulieren.

Hält man sich an Marions Reduktion des Gabe-Phänomens in 
»Etant donne«, so ergibt sich eine andere Konsequenz: ohne Einfüh­
rung einer dritten Instanz wird die Zeugenschaft für das Phänomen 
der Gabe, das hier noch nicht als Modell für die Beziehung der Liebe 
dient, den Akteuren überlassen, welche die Performanz der Gabe voll­
ziehen und so dieses Phänomen ermöglichen. Indem sie einander geben, 
geben sie einander in der Immanenz dieses Geschehens zugleich das 
Phänomen zu erkennen, das in diesem Geben besteht. Weder die In­
stanz eines ersten Gebers noch die eines absoluten Erkennenden wird 
hierbei denknotwendig. Erst dort, wo das Problem der Ethik mit dem 
Dilemma einer unmöglichen Vermittlung zwischen Universalität und 
Partikularität in den Blick genommen wird, scheint sich für Marion die 
Notwendigkeit der Einführung einer solchen Instanz zu ergeben. Um 
auch dieses Problem jedoch innerhalb der Immanenz einer direkten in­
terpersonalen Beziehung der interdonation zu betrachten, könnte auch 
hier die Zeugenschaft jeweils einem der beteiligten Akteure zugeschrie­
ben werden. Diese Zeugenschaft wäre stets endlich, ließe sich aber 
durch das Weitergeben des Zeugnisses - das Zu-erkennen-Geben in 
der (schriftlichen) Überlieferung - zumindest über Generationen hin­

528

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander zu erkennen (ge)geben

weg erweitern, wenn auch eine damit verbundene schlechte Unend­
lichkeit dadurch nicht zu überwinden wäre. Der Austausch einer Ge- 
bung zwischen den Zeugen müßte vielleicht gerade darin bestehen, sich 
einander wechselseitig Zeichen für die Unaustauschbarkeit ihrer par­
tikularen Identitäten zu erkennen zu geben und zugleich für die Uni­
versalität eines Aufrufes zu einer bestimmten Haltung der Verantwort­
lichkeit des Entgegennehmens, Gebens und Sich-Hingebens gegenüber 
der ebenso unaustauschbaren Gebung der gesamten Phänomenalität bis 
hin zu ihrer äußersten Sättigung.

Die Forderung einer solchen Haltung der Hingabe und interdona- 
tion bleibt wohl, wie auch Marions Konzeption der Liebe, eine hohes 
Ideal. Wie bei Ricoeur, könnte es auch hier darum gehen, Lichtungen in 
der alltäglichen Begegnung der Welt und des Miteinander zu eröffnen, 
wobei die Offenheit für die Gabe des Anderen insbesondere im öko­
nomischen Austausch gerade ausgeblendet werden muß, ebenso wie 
die Blendung und das Sichüberwältigenlassen durch die Gebung der 
gesättigten Phänomene nicht permanent und alltäglich geschehen kann 
und soll. Dennoch bleibt der Anspruch bestehen, die Vor-Gabe des an­
onymen Rufs und der universalisierten Gebung im Hinblick auf das 
eigene Selbstverständnis anzuerkennen und dies auch anderen zu er­
kennen zu geben, um die Gebung im Gegebenen in einem Prozeß des 
Einander-zu-erkennen-Gebens zu entfalten. Der Empfänger der Ge­
bung gibt dieser ihre Manifestation, benennt und bezeugt sie nicht nur 
für sich selbst, sondern auch gegenüber anderen, insbesondere in der 
gemeinschaftlichen Institution der Sprache, und er vollzieht den Er­
kenntnisprozeß der phänomenologischen Reduktion. Diese >Gegen- 
gabe< sollte als eine >zweite erste Gabe< betrachtet werden, die nicht 
einfach das Phänomen erwidert oder dessen Phänomenalität zurück­
gibt, sondern die Gebung zu erkennen gibt, allerdings möglichst so, 
wie diese sich selbst gibt, sei es als >nicht-personales< oder als persona­
les Selbst<. Damit öffnet sich die Beziehung zwischen Phänomen und 
Empfänger auf eine spezifische, durch komplexe Erkenntnisprozesse 
und Gegebenheitszusammenhänge gefilterte Beziehung der Weitergabe 
der Welt an den Anderen.

In »Au Heu de soi« (wo der konsequente Bezug auf eine göttliche 
Instanz durch die Referenz auf Augustinus gerechtfertigt wird)169 wird 

169 Möchte man Marion als Vertreter einer theologisch gewendeten Phänomenologie 
einordnen, ließe sich unterstellen, daß mit der sorgfältigen Augustinus-Lektüre lediglich 

529

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

schließlich der Umgang mit dem Gegebenen auf eine andere Art und 
Weise zu einer Aufgabe, einander zu erkennen zu geben: sie besteht - 
aus der Perspektive des Gläubigen - darin, in einer Hermeneutik der 
alttestamentarischen Genesis das Gegebene als Gabe zu interpretieren 
und dies in der Form des Bekenntnisses zu erkennen zu geben.

»[L]'Interpretation du recit de la creation conduit ä Interpreter le monde 
comme cree. Ce qui ne se peut que par une confessio universalisee de Dieu, 
par tous les croyants, ä propos de toutes choses, comme autant de dons.«170

Marions Augustinus-Interpretation liest sich passagenweise als ein 
überraschend deutliches Bekenntnis zur Gabe, und zwar hier, wie be­
reits in den früheren theologisch geprägten Schriften, ganz eindeutig in 
der christlichen Tradition einer vertikalen, göttlichen Gabe der Gnade. 
Davon ausgehend wird auch das Selbst zum Empfänger von Gaben, das 
sich in diesem Empfangen (dem Modell des adonne entsprechend) zu­
gleich selbst als eine Gabe empfängt: »Et si le premier des dons consiste 
dans la possibilite meme d'en recevoir, alors il faut que le soi se re^oive 
lui-meme comme un don«.171 In einer klaren Abgrenzung gegen Levi- 
nas und Ricoeur172 möchte Marion dieses Selbst weder als ein Selbst für 
den Anderen noch als ein Anderer, sondern als ein Selbst durch den 
Anderen verstehen: »par un autre. Autrement dit, par un don, car tout 
advient, sans aucune exception, par et comme un don«.173 Ist demnach 
die donation doch allein aus der Orientierung am Modell einer vertika­
len Gabe heraus verständlich? Oder hat diese erneute Hinwendung zur 
Gabe lediglich in den Grenzen der Augustinus-Interpretation Gültig­
keit, dessen Werk ohne den Bezug auf Gott, ohne die rastlose Suche 
nach ihm, nicht verstanden werden kann?174 Marion selbst geht es hier 

eine andere >Maskierung< für die Vermittlung eines religiösen Bekenntnisses gewählt 
werde. Tatsächlich ist der Bekenntnis-Charakter hier nicht von der Hand zu weisen. 
Dennoch grenzt sich Marion auch in »Au lieu de soi« von einer metaphysica specialis 
ab, da er Augustinus als vormetaphysischen Denker einordnet.
170 Jean-Luc Marion: Au lieu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.O. S. 323.
171 Ebd., S. 384.
172 Desweiteren weist Marion hier jede Form des cartesischen Ego, auch in einer perfor- 
mativen Interpretation, zurück, ebenso die Versuche der Selbst-Zugänge bei Kant, Henry 
und Heidegger.
173 Ebd.
174 »[J]'ai realise tres vite, que le resultat resterait au mieux approximatif: assez ignorant 
et sürement incomplet, mais surtout en retrait incommensurable du serieux effrayant de 
l'entreprise menee par saint Augustin - de son avancee vers Dieu, plus exactement de sa 

530

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander zu erkennen (ge)geben

nicht um die Weiterentwicklung seiner explizit nicht bekenntnishaften 
Phänomenologie der donation, sondern darum, die Anwendbarkeit 
ihrer Begrifflichkeiten für eine hermeneutische Interpretation zu erpro­
ben: »de testet la validite hermeneutique des concepts de donation, de 
phenomene sature et d'adonne«.175 Nach der Systematisierung der Phä­
nomenologie der donation erfolgt nun also in unterschiedlichen For­
men der Versuch ihrer Anwendung auf gegebene oder sich gebende 
Phänomene (beispielsweise die Liebe) sowie auch auf Texte, also auf 
Zu-erkennen-Gegebenes. Zugleich scheint, wie sich zeigen ließ, das 
Modell der donation stellenweise selbst bereits am Modell eines Zu- 
erkennen-Gebens oder einer Kundgabe orientiert.

Auch in der 2010 erschienen Veröffentlichung »Certitudes negati­
ves« bestätigt sich Marions weiteres Interesse an der Thematik der Ga­
be.176 Die Argumentation über die Gabe wird hier erweitert, geklärt und 
präzisiert, ändert sich jedoch in ihren Grundzügen nicht. Interessanter­
weise steht sie allerdings im Kontext einer dezidierten Veränderung 
bzw. Ausweitung der Begriffe der Erkenntnis (connaissance) und Ge­
wißheit (certitude). Marion will die Gewißheit nicht auf die positive 
Evidenz beschränken, die zudem mit einem unendlichen und unüber­
schaubaren Fortschritt des Erkennens ohne Abschluß einer letzten 
Wahrheit in einen inneren Widerspruch gerät. Stattdessen verweist er 
auf die negativen Gewißheiten, die unbeantwortbaren Fragen, die 
Denkbarkeit des Unmöglichen (in der Derrida die Gabe verortet), die 
uns die Grenzen unserer Erkenntnisfähigkeit vor Augen führen und 
zugleich eine schrittweise Erweiterung ihres Radius erlauben. Unter­
sucht werden verschiedene Bereiche negativer Gewißheiten: Zuerst 
das personale Selbst des Menschen, das als Denkender, bevor es sich 
schon als gedacht vorfindet, weder sich selbst noch anderen, weder un­
mittelbar noch mittelbar (im Zu-erkennen-Gegebenen) zugänglich ist; 
Marion erläutert hier besonders die Verobjektivierung des Menschen in 
der Ökonomie177, die aber zugleich, z. B. in der Werbung, paradoxer­

dure decouverte qu'en fait Dieu s'avance toujours de toute eternite vers moi, et donc 
aussi de la deconstruction abyssale de soi qu'il fallut consentir pour recevoir ce soi fina- 
lement de Dieu. D'ailleurs, sans ce sentiment de profonde inadequation, aucun lecteur de 
saint Augustin n'a la moindre resultat«. (Ebd., S. 12).
175 Ebd., S. 10.
176 Grundlage dieses Buches bilden Vorträge und Aufsätze Marions, die in meinen Un­
tersuchungen bereits berücksichtigt wurden.
177 Ebd., S. 54-57.

531

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

weise versucht sein irrationales Begehren kalkulierbar zu machen. Jede 
positive Definition des Menschen birgt für Marion die Gefahr, andere 
zu negieren, die aus dem Rahmen dieser (politisch durchgesetzten) De­
finition herausfallen. Deshalb gilt für ihn das Gebot, sich gegenseitig als 
Mensch anzuerkennen, indem man einander eine prinzipielle Unde- 
finierbarkeit und Unobjektivierbarkeit zuschreibt - mit Derrida ließe 
sich sagen: indem man sich einander als Geheimnis zu erkennen gibt 
und als solches annimmt. Das zweite Beispiel einer negativen Gewiß­
heit bildet Gott als »L'[im]possible«,178 Daran anschließend wendet sich 
Marion dann den Paradoxien der Gabe zu, die für uns eine Erfahrung 
bildet, uns also als Phänomen gewiß ist, und sich dennoch dem Prinzip 
des zureichenden Grundes entzieht, insofern sie sich selbst (als) ihren 
Grund gibt.179 180 Mit der Aufgabe der Reziprozität wird, wie schon her­
ausgearbeitet, zugleich das Prinzip der Identität in Frage gestellt und es 
eröffnet sich ein neuer Möglichkeitsbegriff, der nicht nur eine Wider- 
spruchslosigkeit, sondern einen Überschuß über sich selbst (»le surcroit 
de soi sur soi«)A8ü meint. Dieser Überschuß und diese Möglichkeit bis 
hin zur Unmöglichkeit, die sich anhand der Gabe freilegen lassen, kenn­
zeichnen die gesättigte Phänomenalität - also auch das Phänomen des 
personalen Selbst.

»Le don se montre en effet ä partir de soi ä un double titre: d'abord parce que, 
comme tout autre phenomene, il se donne ä partir de soi; ensuit parce que, plus 
radicalement que tout autre phenomene, il donne son soi ä partir de soi.«181

Es ist diese Selbstgebung, die sich anhand der Gabe besonders deutlich 
machen läßt. Marion erörtert diesen Charakter der Gabe hier noch ein­
mal anhand der Opfergabe, die angesichts eines Überschusses von Ge­
rechtigkeit oder Gabe, diese zurück gibt und ihren Geber zu erkennen 
gibt (vom Standpunkt des Empfängers aus), und anhand der Vergebung 
(auch im Hinblick auf Derridas Hinweis auf das Unverzeihliche), die 
angesichts eines Mangels an Gabe und Gerechtigkeit den gleichen Pro­
zeß des Zu-erkennen-Gebens vom Standpunkt des Gebers vollzieht.182 
Abschließend führt Marion die negativen Gewißheiten hier in der Er- 

178 Ebd., u.a. S. 119.
179 Wie schon Derrida verweist auch Marion hier auf das dare, das in das principium 
reddendae rationis einen Widerstand einführt. (Vgl. ebd., S. 182).
180 Ebd., S. 172.
181 Ebd., S. 175.
182 Vgl. ebd., S. 187-241.

532

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander zu erkennen (ge)geben

eignishaftigkeit zusammen, die für ihn jedes Phänomen - auch das per­
sonale Selbst - kennzeichnet. Der Gabe wird im Durchgang durch diese 
Argumentation erneut entschieden eine Schlüsselstellung zugewiesen. 
Verbunden ist damit aber auch erneut ein deutliches Bekenntnis zu 
einer christlichen Tradition im Sinne der negativen Theologie, so daß 
sich hier noch einmal die Frage nach einem zugrunde liegenden Modell 
der vertikalen (wenn auch immanent vollzogenen) Gabe stellt.

Vor dem Übergang in die ethische Argumentation und unabhängig 
davon, ob es einen ersten Geber oder eine erste Gabe gibt, ist festzuhal­
ten, daß Marion sein >Subjekt nach dem Subjekt< als ein Selbst entwirft, 
welches seine Individualität und Partikularität aus dem empfängt, was 
sich ihm (zu erkennen) gibt. Im Entwurf der interdonation scheint mir 
die Referenz darauf ausbaufähig, daß ein wesentlicher Teil der Phäno­
menalität, die dieses Selbst affiziert und ihm seine Geschichte und seine 
Identität gibt, auch aus der Art und Weise hervorgeht, wie sich andere 
>Subjekte nach dem Subjekt< als Phänomene geben und wie und was sie 
zu erkennen geben. Dies geschieht u.a. im von Marion so deutlich pri­
vilegierten Beispiel des Kunstwerks, aber auch in der Philosophie, im 
Vollzug und der Weitergabe eines Denkens, in dem sich der Denkende 
wie das Ich in »Le phenomene erotique« mehr oder weniger direkt 
selbst mit >zu erkennen gibt<, sich hingibt und aufs Spiel setzt, um dem 
Rezipienten zu ermöglichen, sich selbst in die Position des Denkenden 
zu begeben, der nicht mehr am Fenster sitzt, sondern gemeinsam mit 
allen anderen daran vorbeigeht. Im gleichen Maße wie durch seine 
Empfänglichkeit für die Phänomenalität, die es mit jedem anderen per­
sonalen Selbst teilt, ist dieses Selbst auch durch die Fähigkeit und Frei­
heit gekennzeichnet, zu geben, weiterzugeben und auf andere Weise zu 
erkennen zu geben, was sich ihm gibt. Und dies wiederum aus seiner 
ganz individuellen Position und Perspektive, die eben durch das geprägt 
ist, was ihm, wie in den privilegierten Beispielen des Namens und der 
Sprache, durch andere Personen in einer ganz bestimmten sozio-kultu- 
rellen und historischen Situation zu erkennen gegeben, vorgegeben 
oder mit auf den Weg gegeben wird. Dieses Selbst ist in den Kontext 
eines Miteinanders - einer interdonation - eingebunden, in dem wir 
einander zu erkennen geben und einander zu erkennen gegeben sind. 
Nicht nur die Idee einer Gebung, sondern auch das Modell der Gabe mit 
seinen spezifischen Paradoxien einer unhintergehbaren Unaustausch­
barkeit, die doch gerade eine Verausgabung und Hingabe aneinander 
vorauszusetzen scheint, kann hier zur Darstellung des personalen

533

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Selbst und der komplexen Beziehung zwischen dem einen und dem 
anderen dienen, in einer Vermittlung zu den Beziehungen, in denen 
sich das personale Selbst zu jedem phänomenalen Selbst bis hin zur 
Sättigung der Phänomenalität befindet.

534

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

