IV. Einander zu erkennen (ge)geben

Inwiefern handelt es sich in den Gabebeziehungen, die Marion be-
schreibt, um ein Einander-zu-erkennen-Geben? Das Wissen, geliebt zu
werden, und die Entscheidung, selbst zu lieben, gehéren fiir Marion
einer anderen Ordnung der Erkenntnis an als das Wissen, das ich iiber
ein Objekt erwerben kann. Vielleicht laBt sich hier von einem Wissen
sprechen, das eben mit der Liebe >gegeben< und als Gabe empfangen
wird, nicht jedoch im Austausch >erworben< oder aber >gemacht« werden
kann. [Vgl. PhE 332f.] Marions phanomenologischer Perspektivwech-
sel verlangt es, auf das erkannt werden zu achten: ein echtes Selbstver-
stindnis des Erkennenden ist einerseits nur méglich, indem er sich
selbst als Empfinger des ihm (zu erkennen) Gegebenen versteht; ande-
rerseits aber muf er sich ebenso selbst als erkannt anerkennen — als ein
ganz spezielles >personales Phianomen, das anderen zu erkennen gege-
ben ist und von diesen immer schon erkannt wird, und zwar ganz we-
sentlich gerade in seinem Bediirfnis gesehen, erkannt und geliebt zu
werden. »Au regard inversé, je devenu un moi ne demande ni de con-
naitre, ni méme d’étre connu, mais d'étre reconnu, c’est & dire aimé.«
[S.0.]

Vorausgesetzt wird auf dieser Ebene nun, anders als in der syste-
matischen Ausarbeitung der Phinomenologie der donation, sowohl fiir
diese Art des Wissens gemif3 der Erkenntnisordnung als ordo amoris
als auch fiir die Ermoglichung des Wechselspiels der Liebe zwischen
Personen, letztlich der Verweis auf eine dritte, absolute, gebende, erken-
nende und liebende Instanz: auf Gott, der als erster Liebender und indi-
rekt damit hier auch als erster Geber« die gesamte Ordnung und Eigen-
logik der Liebe, ihren Vollzug, die Vollziehenden, ihre Erkenntnis und
die Erkennenden erméglicht. Die Gewifheit, durch diesen absolut An-
deren immer schon und bis in alle Ewigkeit erkannt, als Individuum
anerkannt und geliebt zu werden, soll den Sprung in die Entscheidung
ermoglichen, selbst Liebe zu geben und sich hinzugeben ohne direkte

527



https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Erwartung einer Gegengabe oder Bestitigung, da diese eben durch den
Dritten bereits vorauszusetzen ist. Diese dritte Instanz bzw. diese Vor-
aussetzung einer ersten Gabe (deren Denknotwendigkeit fiir die Phano-
menologie der donation Marion doch so deutlich zuriickweist) jenseits
der jeweils endlichen und begrenzten Akteure, dieses absolute »Anders-
woc (ailleurs) (welches, wie gezeigt wurde, nicht mit dem klassischen
Verstindnis von Transzendenz gleichgesetzt werden soll), mufl hier
fiir Marion notwendig gedacht werden, damit das wechselseitige Begeh-
ren der Liebenden nicht auf ein Mittel reduziert wird, um jeweils selbst
gemiB einer Okonomie der Reziprozitit in der eigenen Identitit und im
eigenen Recht auf das Geliebtwerden durch den Anderen Bestitigung
zu finden. Es gilt den Zweck zu verteidigen, den das jeweilige Selbst in
seiner Singularitdt und Unaustauschbarkeit fiir die Beziechungen des
Einander-Liebens und Einander-Gebens bildet. Angesichts unseres Be-
gehrens, geliebt und erkannt zu werden, erscheint es Marion nur im
Vertrauen auf die Gewifheit, von einem absoluten Anderen gesehen
zu werden, méglich, ohne die Maskierung einer 6konomischen Neutra-
litdt einen Blick auf die uns auf der Strafle begegnenden Anderen in
ihrer gesittigten Phanomenalitit zu richten und sich einander zu erken-
nen zu geben, ohne schon eine Gegengabe einzukalkulieren.

Hilt man sich an Marions Reduktion des Gabe-Phinomens in
»Etant donné«, so ergibt sich eine andere Konsequenz: ohne Einfiih-
rung einer dritten Instanz wird die Zeugenschaft fiir das Phinomen
der Gabe, das hier noch nicht als Modell fiir die Bezichung der Liebe
dient, den Akteuren iiberlassen, welche die Performanz der Gabe voll-
ziehen und so dieses Phinomen erméglichen. Indem sie einander geben,
geben sie einander in der Immanenz dieses Geschehens zugleich das
Phinomen zu erkennen, das in diesem Geben besteht. Weder die In-
stanz eines ersten Gebers noch die eines absoluten Erkennenden wird
hierbei denknotwendig. Erst dort, wo das Problem der Ethik mit dem
Dilemma einer unméglichen Vermittlung zwischen Universalitat und
Partikularitdt in den Blick genommen wird, scheint sich fiir Marion die
Notwendigkeit der Einfiithrung einer solchen Instanz zu ergeben. Um
auch dieses Problem jedoch innerhalb der Immanenz einer direkten in-
terpersonalen Beziehung der interdonation zu betrachten, kénnte auch
hier die Zeugenschaft jeweils einem der beteiligten Akteure zugeschrie-
ben werden. Diese Zeugenschaft wire stets endlich, lieBe sich aber
durch das Weitergeben des Zeugnisses — das Zu-erkennen-Geben in
der (schriftlichen) Uberlieferung — zumindest iiber Generationen hin-

528

- aim 16.01.2026, 08:41:50. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander zu erkennen (ge)geben

weg erweitern, wenn auch eine damit verbundene >schlechte Unend-
lichkeit< dadurch nicht zu iiberwinden wire. Der Austausch einer Ge-
bung zwischen den Zeugen miifite vielleicht gerade darin bestehen, sich
einander wechselseitig Zeichen fiir die Unaustauschbarkeit ihrer par-
tikularen Identititen zu erkennen zu geben und zugleich fiir die Uni-
versalitat eines Aufrufes zu einer bestimmten Haltung der Verantwort-
lichkeit des Entgegennehmens, Gebens und Sich-Hingebens gegeniiber
der ebenso unaustauschbaren Gebung der gesamten Phianomenalitit bis
hin zu ihrer duf8ersten Sattigung.

Die Forderung einer solchen Haltung der Hingabe und interdona-
tion bleibt wohl, wie auch Marions Konzeption der Liebe, eine hohes
Ideal. Wie bei Ricceur, konnte es auch hier darum gehen, Lichtungen in
der alltidglichen Begegnung der Welt und des Miteinander zu erdffnen,
wobei die Offenheit fiir die Gabe des Anderen insbesondere im oko-
nomischen Austausch gerade ausgeblendet werden muf, ebenso wie
die Blendung und das Sichiiberwaltigenlassen durch die Gebung der
gesittigten Phinomene nicht permanent und alltiglich geschehen kann
und soll. Dennoch bleibt der Anspruch bestehen, die Vor-Gabe des an-
onymen Rufs und der universalisierten Gebung im Hinblick auf das
eigene Selbstverstindnis anzuerkennen und dies auch anderen zu er-
kennen zu geben, um die Gebung im Gegebenen in einem Proze des
Einander-zu-erkennen-Gebens zu entfalten. Der Empfinger der Ge-
bung gibt dieser ihre Manifestation, benennt und bezeugt sie nicht nur
fiir sich selbst, sondern auch gegeniiber anderen, insbesondere in der
gemeinschaftlichen Institution der Sprache, und er vollzieht den Er-
kenntnisprozel der phidnomenologischen Reduktion. Diese >Gegen-
gabec« sollte als eine >zweite erste Gabe« betrachtet werden, die nicht
einfach das Phanomen erwidert oder dessen Phanomenalitit zuriick-
gibt, sondern die Gebung zu erkennen gibt, allerdings maglichst so,
wie diese sich selbst gibt, sei es als »nicht-personales« oder als »persona-
les Selbst.. Damit 6ffnet sich die Beziehung zwischen Phinomen und
Empfanger auf eine spezifische, durch komplexe Erkenntnisprozesse
und Gegebenheitszusammenhinge gefilterte Beziehung der Weitergabe
der Welt an den Anderen.

In »Au lieu de soi« (wo der konsequente Bezug auf eine gottliche
Instanz durch die Referenz auf Augustinus gerechtfertigt wird)'? wird

16 Machte man Marion als Vertreter einer theologisch gewendeten Phinomenologie
einordnen, lieBe sich unterstellen, da mit der sorgfaltigen Augustinus-Lektiire lediglich

529

- aim 16.01.2026, 08:41:50. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

schlieflich der Umgang mit dem Gegebenen auf eine andere Art und
Weise zu einer Aufgabe, einander zu erkennen zu geben: sie besteht -
aus der Perspektive des Glaubigen — darin, in einer Hermeneutik der
alttestamentarischen Genesis das Gegebene als Gabe zu interpretieren
und dies in der Form des Bekenntnisses zu erkennen zu geben.

»[L]'interprétation du récit de la création conduit & interpréter le monde
comme créé. Ce qui ne se peut que par une confessio universalisée de Dieu,
par tous les croyants, a propos de toutes choses, comme autant de dons.«'”

Marions Augustinus-Interpretation liest sich passagenweise als ein
iiberraschend deutliches Bekenntnis zur Gabe, und zwar hier, wie be-
reits in den fritheren theologisch gepragten Schriften, ganz eindeutig in
der christlichen Tradition einer vertikalen, gittlichen Gabe der Gnade.
Davon ausgehend wird auch das Selbst zum Empfanger von Gaben, das
sich in diesem Empfangen (dem Modell des adonné entsprechend) zu-
gleich selbst als eine Gabe empfingt: »Et si le premier des dons consiste
dans la possibilité méme d’en recevoir, alors il faut que le soi se regoive
lui-méme comme un don«."" In einer klaren Abgrenzung gegen Lévi-
nas und Ricceur'”? mochte Marion dieses Selbst weder als ein Selbst fiir
den Anderen noch als ein Anderer, sondern als ein Selbst durch den
Anderen verstehen: »par un autre. Autrement dit, par un don, car tout
advient, sans aucune exception, par et comme un don«.!” Ist demnach
die donation doch allein aus der Orientierung am Modell einer vertika-
len Gabe heraus verstindlich? Oder hat diese erneute Hinwendung zur
Gabe lediglich in den Grenzen der Augustinus-Interpretation Giiltig-
keit, dessen Werk ohne den Bezug auf Gott, ohne die rastlose Suche
nach ihm, nicht verstanden werden kann?'7* Marion selbst geht es hier

eine andere sMaskierung: fiir die Vermittlung eines religiésen Bekenntnisses gewihlt
werde. Tatsichlich ist der Bekenntnis-Charakter hier nicht von der Hand zu weisen.
Dennoch grenzt sich Marion auch in »Au lieu de soi« von einer metaphysica specialis
ab, da er Augustinus als vormetaphysischen Denker einordnet.

17 Jean-Luc Marion: Au lieu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.O. S. 323.

VI Ebd., S. 384.

172 Desweiteren weist Marion hier jede Form des cartesischen Ego, auch in einer perfor-
mativen Interpretation, zuriick, ebenso die Versuche der Selbst-Zuginge bei Kant, Henry
und Heidegger.

173 Ebd.

174 5[J]'ai réalisé trés vite, que le résultat resterait au mieux approximatif: assez ignorant
et siirement incomplet, mais surtout en retrait incommensurable du sérieux effrayant de
I’entreprise menée par saint Augustin — de son avancée vers Dieu, plus exactement de sa

530

- aim 16.01.2026, 08:41:50. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander zu erkennen (ge)geben

nicht um die Weiterentwicklung seiner explizit nicht bekenntnishaften
Phinomenologie der donation, sondern darum, die Anwendbarkeit
ihrer Begrifflichkeiten fiir eine hermeneutische Interpretation zu erpro-
ben: »de tester la validité herméneutique des concepts de donation, de
phénomene saturé et d’adonné«.””s Nach der Systematisierung der Pha-
nomenologie der donation erfolgt nun also in unterschiedlichen For-
men der Versuch ihrer Anwendung auf gegebene oder sich gebende
Phinomene (beispielsweise die Liebe) sowie auch auf Texte, also auf
Zu-erkennen-Gegebenes. Zugleich scheint, wie sich zeigen lief3, das
Modell der donation stellenweise selbst bereits am Modell eines Zu-
erkennen-Gebens oder einer Kundgabe orientiert.

Auch in der 2010 erschienen Veroffentlichung »Certitudes négati-
ves« bestitigt sich Marions weiteres Interesse an der Thematik der Ga-
be.’”¢ Die Argumentation iiber die Gabe wird hier erweitert, geklart und
prézisiert, dndert sich jedoch in ihren Grundziigen nicht. Interessanter-
weise steht sie allerdings im Kontext einer dezidierten Verinderung
bzw. Ausweitung der Begriffe der Erkenntnis (connaissance) und Ge-
wiSheit (certitude). Marion will die Gewif3heit nicht auf die positive
Evidenz beschrianken, die zudem mit einem unendlichen und uniiber-
schaubaren Fortschritt des Erkennens ohne Abschluf einer letzten
Wahrheit in einen inneren Widerspruch gerit. Stattdessen verweist er
auf die negativen Gewiflheiten, die unbeantwortbaren Fragen, die
Denkbarkeit des Unméglichen (in der Derrida die Gabe verortet), die
uns die Grenzen unserer Erkenntnisfihigkeit vor Augen fithren und
zugleich eine schrittweise Erweiterung ihres Radius erlauben. Unter-
sucht werden verschiedene Bereiche negativer Gewiltheiten: Zuerst
das personale Selbst des Menschen, das als Denkender, bevor es sich
schon als gedacht vorfindet, weder sich selbst noch anderen, weder un-
mittelbar noch mittelbar (im Zu-erkennen-Gegebenen) zuganglich ist;
Marion erlautert hier besonders die Verobjektivierung des Menschen in
der Okonomie'”’, die aber zugleich, z.B. in der Werbung, paradoxer-

dure découverte qu’en fait Dieu s’avance toujours de toute éternité vers moi, et donc
aussi de la déconstruction abyssale de soi qu'il fallut consentir pour recevoir ce soi fina-
lement de Dieu. D'ailleurs, sans ce sentiment de profonde inadéquation, aucun lecteur de
saint Augustin n’a la moindre résultat«. (Ebd., S. 12).

175 Ebd., S. 10.

176 Grundlage dieses Buches bilden Vortrige und Aufsitze Marions, die in meinen Un-
tersuchungen bereits beriicksichtigt wurden.

77 Ebd., S. 54-57.

531

- am 16.01,2028, 08:41:50. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

weise versucht sein irrationales Begehren kalkulierbar zu machen. Jede
positive Definition des Menschen birgt fiir Marion die Gefahr, andere
zu negieren, die aus dem Rahmen dieser (politisch durchgesetzten) De-
finition herausfallen. Deshalb gilt fiir ihn das Gebot, sich gegenseitig als
Mensch anzuerkennen, indem man einander eine prinzipielle Unde-
finierbarkeit und Unobjektivierbarkeit zuschreibt — mit Derrida liefe
sich sagen: indem man sich einander als Geheimnis zu erkennen gibt
und als solches annimmt. Das zweite Beispiel einer negativen Gewi3-
heit bildet Gott als »L'[im]possible«.'”® Daran anschlieSend wendet sich
Marion dann den Paradoxien der Gabe zu, die fiir uns eine Erfahrung
bildet, uns also als Phinomen gewi8 ist, und sich dennoch dem Prinzip
des zureichenden Grundes entzieht, insofern sie sich selbst (als) ihren
Grund gibt.””? Mit der Aufgabe der Reziprozitit wird, wie schon her-
ausgearbeitet, zugleich das Prinzip der Identitit in Frage gestellt und es
eroffnet sich ein neuer Moglichkeitsbegriff, der nicht nur eine Wider-
spruchslosigkeit, sondern einen Uberschug iiber sich selbst (»le surcroit
de soi sur soi«)'® meint. Dieser Uberschu8 und diese Moglichkeit bis
hin zur Unméglichkeit, die sich anhand der Gabe freilegen lassen, kenn-
zeichnen die gesittigte Phanomenalitit — also auch das Phanomen des
personalen Selbst.

»Le don se montre en effet a partir de soi @ un double titre: d’abord parce que,
comme tout autre phénomene, il se donne a partir de soi; ensuit parce que, plus
radicalement que tout autre phénomene, il donne son soi a partir de soi.«'*!

Es ist diese Selbstgebung, die sich anhand der Gabe besonders deutlich
machen lift. Marion erértert diesen Charakter der Gabe hier noch ein-
mal anhand der Opfergabe, die angesichts eines Uberschusses von Ge-
rechtigkeit oder Gabe, diese zuriick gibt und ihren Geber zu erkennen
gibt (vom Standpunkt des Empfingers aus), und anhand der Vergebung
(auch im Hinblick auf Derridas Hinweis auf das Unverzeihliche), die
angesichts eines Mangels an Gabe und Gerechtigkeit den gleichen Pro-
zef des Zu-erkennen-Gebens vom Standpunkt des Gebers vollzieht.®?
Abschliefend fithrt Marion die negativen GewilSheiten hier in der Er-

7 Ebd,, u.a. S.119.

17 Wie schon Derrida verweist auch Marion hier auf das dare, das in das principium
reddendae rationis einen Widerstand einfiihrt. (Vgl. ebd., S. 182).

1% Ebd., S.172.

8 Ebd., S. 175.

8 Vgl ebd,, S. 187-241.

532

- aim 16.01.2026, 08:41:50. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander zu erkennen (ge)geben

eignishaftigkeit zusammen, die fiir ihn jedes Phanomen — auch das per-
sonale Selbst — kennzeichnet. Der Gabe wird im Durchgang durch diese
Argumentation erneut entschieden eine Schliisselstellung zugewiesen.
Verbunden ist damit aber auch erneut ein deutliches Bekenntnis zu
einer christlichen Tradition im Sinne der negativen Theologie, so daf
sich hier noch einmal die Frage nach einem zugrunde liegenden Modell
der vertikalen (wenn auch immanent vollzogenen) Gabe stellt.

Vor dem Ubergang in die ethische Argumentation und unabhingig
davon, ob es einen ersten Geber oder eine erste Gabe gibt, ist festzuhal-
ten, dal Marion sein >Subjekt nach dem Subjekt als ein Selbst entwirft,
welches seine Individualitit und Partikularitit aus dem empfingt, was
sich ihm (zu erkennen) gibt. Im Entwurf der interdonation scheint mir
die Referenz darauf ausbaufihig, da ein wesentlicher Teil der Phdno-
menalitit, die dieses Selbst affiziert und ihm seine Geschichte und seine
Identitit gibt, auch aus der Art und Weise hervorgeht, wie sich andere
»Subjekte nach dem Subjekt« als Phanomene geben und wie und was sie
zu erkennen geben. Dies geschieht u.a. im von Marion so deutlich pri-
vilegierten Beispiel des Kunstwerks, aber auch in der Philosophie, im
Vollzug und der Weitergabe eines Denkens, in dem sich der Denkende
wie das Ich in »Le phénoméne érotique« mehr oder weniger direkt
selbst mit >zu erkennen gibts, sich hingibt und aufs Spiel setzt, um dem
Rezipienten zu ermoglichen, sich selbst in die Position des Denkenden
zu begeben, der nicht mehr am Fenster sitzt, sondern gemeinsam mit
allen anderen daran vorbeigeht. Im gleichen Mafle wie durch seine
Empfinglichkeit fiir die Phanomenalitit, die es mit jedem anderen per-
sonalen Selbst teilt, ist dieses Selbst auch durch die Fahigkeit und Frei-
heit gekennzeichnet, zu geben, weiterzugeben und auf andere Weise zu
erkennen zu geben, was sich ihm gibt. Und dies wiederum aus seiner
ganz individuellen Position und Perspektive, die eben durch das geprigt
ist, was ihm, wie in den privilegierten Beispielen des Namens und der
Sprache, durch andere Personen in einer ganz bestimmten sozio-kultu-
rellen und historischen Situation zu erkennen gegeben, vorgegeben
oder mit auf den Weg gegeben wird. Dieses Selbst ist in den Kontext
eines Miteinanders — einer interdonation — eingebunden, in dem wir
einander zu erkennen geben und einander zu erkennen gegeben sind.
Nicht nur die Idee einer Gebung, sondern auch das Modell der Gabe mit
seinen spezifischen Paradoxien einer unhintergehbaren Unaustausch-
barkeit, die doch gerade eine Verausgabung und Hingabe aneinander
vorauszusetzen scheint, kann hier zur Darstellung des personalen

533

- am 16.01,2028, 08:41:50. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen
Selbst und der komplexen Beziehung zwischen dem einen und dem

anderen dienen, in einer Vermittlung zu den Beziehungen, in denen

sich das personale Selbst zu jedem phidnomenalen Selbst bis hin zur
Sittigung der Phianomenalitit befindet.

534

https://dol.org/10.5771/9783485093606-527 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXEE.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

