168

Moscheeleben in Deutschland

Da weder von Diyanet noch vom parlamentarischen Regierungshandeln eine juris-
tische Anerkennung fiir irgendwelche aufierhalb des Organisationskérpers des Di-
yanet-Amtes agierende religiose Einrichtungen und Gruppen erfolgt ist und dem-
entsprechend formale Verinderungen immer noch ausstehen, ist davon auszuge-
hen, dass diese Einheit ein fragiler Zustand ist und je nach politischer Konjunktur
auch wieder vorbei sein kann wie der Umgang mit dem Hizmet-Netzwerk deutlich
gezeigt hat. An anderen Orten als am Hauptfeldforschungsort ist beispielsweise
iber Ausgrenzung (aber auch tiber Nicht-Ausgrenzung) von Akteur*innen aus dem
Hizmet-Netzwerk berichtet worden. Es ist zu vermuten, dass die symbolische An-
erkennung muslimischer Vereine und Verbinde durch DITIB wegen der ausblei-
benden formalen Anerkennung in der Tiirkei nicht unbedingt bleibend sein muss,
denn es handelte sich um Integration von Personen, nicht um Anerkennung von
kollektiven Gemeinschaften. Es bleibt zu hoffen, dass die in langen Jahren aufge-
baute innerislamische lokale Dialogarbeit tragfihig genug ist, um einen Ausgleich
zwischen den Interessen schaffen zu kénnen.

Insgesamt ist festzuhalten, dass die komplizierte Beziehung zwischen Ak-
teur*innen und Institutionen im islamischen Feld m.E. weiterhin fragil bleibt, da
sowohl der deutsche als auch der tiirkische Kontext (als zwei der wirkmachtigen
Kontexte mit staatlichen Akteur*innen) miteinander um Einfluss konkurrieren,
was sich in den Verflechtungen von Diskursen und Praxen duflert. Ein Wandel in
den Machtstrukturen im Feld geht derzeit zum einen von der Heterogenisierung
von etablierten Moscheen wie im Fall der Altstadt-Moschee aus (und in einem
noch geringen Maf$ von moschee-externen Entwicklungen), welche die dominante
Bezugnahme auf die Tiirkei herausfordert. Zum anderen wird die Zukunft des
Feldes davon abhingen, inwiefern feldinterne Akteur*innen und Institutionen
sowie der deutsche Staat, Angebote in Moscheen generieren und finanzieren
konnen, die das Engagement der tiirkischen Religionsbehérde absorbieren.

3. Der Begriff Religidse Akteur*innen in der Diskussion mit BOURDIEU
und WEBER

Die Feldtheorie, wie sie BOURDIEU entwickelt hat, bietet fir die Untersuchung von
Moscheeleben, religioser Autoritit und giiltigem islamischen Wissen ein Arsenal
an Begriffen und Konzepten. Wichtig fiir die vorliegende Betrachtung ist vor al-
lem die Vorstellung, dass sich das religiése bzw. islamische Feld als ein Feld der
Macht entwickelt, in dem sich Muslime und Musliminnen mit ihrem jeweiligen
Habitus, der Ausbildung und Einsitze ihrer Kapitale, der institutionellen Ausge-
staltungen sowie die gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen die Positionen
der Akteur*innen erzeugt werden, im islamischen Feld in einem Konkurrenzkampf
um religiése Giiter befinden, und hierzu Gemeinschaften, Rivalititen, Monopole

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10.



https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

und Symbole erschaffen. Mit dieser Perspektive konnte eruiert werden, was im is-
lamischen Feld an religiésem Gut bzw. Kapital als wertvoll angesehen wird und wie
der Kampf um religiose Deutungsmacht im islamischen Feld unter den wechseln-
den gesellschaftlichen Bedingungen zentral blieb.

Allerdings baut das religiose Feld, wie es BOURDIEU historisch-empirisch aus-

gearbeitet hat,?*

auf den religionssoziologischen Typisierungen von Max WEBER
auf,*** der Religion von Priestern aus und in Bezug zu Priestern denkt. Diese Primis-
se produziert erhebliche Probleme in Bezug auf das islamische Feld, da eine univer-
salistische Ubertragung des religionssoziologischen (und auch christlich-theologi-
schen) Begriffsrepertoires mehrere Fallstricke produziert: Die Suche nach Paralle-
len kann zu Bedeutungsverstirkungen fithren (z.B. die Gleichsetzung des Freitags-
gebets mit der christlichen sonntiglichen Eucharistie bzw. dem Abendmahl)**?, in
eine Titigkeit ein Amt hineinlesen (z.B. die Identifikation des Imams mit einem
Pfarrer bzw. einer Pfarrerin) oder das Bild eines defizitiren Islams produzieren
(z.B. in Bezug auf Seelsorge, die so, wie sie im christlichen Kontext ausgearbeitet ist,
im Islam nicht wiedergefunden wird). Damit werden andere wirkmichtige sowie
sinngebende Faktoren ignoriert. Wie das gemeint ist, soll im Folgenden anhand
der Konzeptionen von religiosen Akteur*innen, priesterlichen Autorititen und der
den Priestern attestierten religiésen Verfiigungsgewalt aufgezeigt werden.

Mit der Privilegierung der Priesterschaft als »Inhaber des Monopols iiber die
Verwaltung des Heiligen«***, der Laien »einen religiésen Habitus aufzwingt und ein-
prigte, attestieren beide Sozialtheoretiker Priestern religiose Macht, die als »Mo-
nopol der legitimen Ausitbung der Macht« verstanden wird, um »dauerhaft und
tiefgreifend Einfluss auf die Praxis und Weltsicht der Laien« zu nehmen.”* Laien
werden als Profane im doppelten Sinne betrachtet: nimlich als »der Religion Unkun-

221 Die beiden Haupttexte von BOURDIEU zu Religion und zum religiosen Feld stammen aus dem
Jahr1971: »Eine Interpretation der Religion nach Max Weber« und »Genese und Struktur des
religiosen Feldes«. Beide Texte sind enthalten in BOURDIEU 2000 (dt. Erstveréffentlichung)
und BoURDIEU 2011. Die Analyse »Die heilige Familie. Der franzdsische Episkopat im Feld der
Macht« (1982) ist auf dt. erstmals in BOURDIEU 2011 verdffentlicht worden. »Das Lachen der
Bischofe (1994) ist in der dt. Erstveréffentlichung in BOURDIEU 1998 (S. 186-197) erschienen.

222 Hier rekurriere ich auf seine Ausfithrungen zur Religionssoziologie, wie WEBER dies in sei-
nem Standardwerk »Wirtschaft und Gesellschaft 2 von 1922 [*1980] ausfiihrt.

223 Beispielsweise setzt der Soziologe und Religionspadagoge Rauf CEyLAN den Besuch des Frei-
tagsgebet implizit mit dem Kirchenbesuch analog, wenn er schreibt: »Ebenso ist die Zahl
der wochentlichen Freitagsbesucher nicht bekannt, sodass zum ersten Mal in Deutschland
die Moscheebesucherzahlen an den Freitagen erhoben wurden. Ohne die Erhebung dieser
Daten kénnen keine Entwicklungen wie in den Kirchen erfasst und bewertet werden.« CEy-
LAN 2014: 237.

224 BOURDIEU 2011: 51.

225 Alle Zitate in: BOURDIEU 2011:17.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Moscheeleben in Deutschland

dige« und »dem Heiligen wie dem Korps der Verwalter des Heiligen Fremde«.?*
Religiése Macht und somit Macht im Feld verstetige sich durch die Uberfithrung
der religiésen Arbeit und Botschaft in eine Institution, durch die wiederum Amts-
autoritit und religiose Spezialisierung geformt und durch stindige Transaktionen
zwischen Institution und Laien aktualisiert werde. Priester stellen dabei die Per-
sonengruppe dar, die als Triger der institutionalisierten religiosen Arbeit und reli-
giosen Macht die »Heiligkeit der Institution« vertreten und von Propheten als Triger
von Offenbarungen und Zauberern als Triger eines magischen Charismas, heraus-
gefordert werden*?” sowie mit diesen um Laien rivalisieren.??® Laien als Adressaten
des priesterlichen, magischen und prophetischen Wirkens und somit auch die von
Laien gebildete Gemeinde werden von WEBER und BOURDIEU aufderhalb des Be-
griffs von religiosen Akteur*innen angesiedelt. Diese Unterscheidung im religio-
sen Machtgefiige in religiése Akteur*innen und Laien korrespondiert mit der funk-
tionalen Typologisierung in »Produzenten, Vermittler und Rezipienten«.”” Laien
wirkten zwar auf die Produktion und Vermittlung kraft ihrer Position als Rezipi-
ent*innen, deswegen eben als Mobilisierungsmasse mit einem bestimmten reli-

giosen Interesse,**°

allerdings seien auch diese »in Form und Dispositionen vom
Angebot und dem Handeln professioneller religiéser Akteure bestimmt«.”®" Lai-
en stellen das dynamische Element im religiésen Feld dar,”* jedoch nur in ihrer
Beziehung zum Machterhalt der religiésen Akteur*innen.””* Weder WEBER noch
BOURDIEU attestieren Laien innerhalb der religiésen Krifteverhiltnisse eine vom
religiésen Kapital der Laien ausgehende, das religiose Wissen bestimmende, die re-
ligiése Legitimitit produzierende und religiése Macht entwickelnde Rolle.”®* Das

Abhingigkeitsverhiltnis der Laien gegeniiber den Priestern wird damit begriindet,

226 BOURDIEU 2011: 51.

227 Vgl. die Webersche Typologie in Prophet, Priester und Zauberer in WEBER 1922: 259-275 (§2
Zauberer — Priester (259ff), § 4 »Prophet« (268ff). Propheten und Zauberer sind dabei als au-
Rerpriesterliche religiose Akteure konzipiert, da sie der Institutionalisierung und Schemati-
sierung von Religion vorangehen bzw. diese begleiten.

228 Vgl. VERTER 2003: 153: »The notion of conflict between religious specialists is a crucial one,
and another point that Bourdieu claims (perhaps over-emphatically) is at variance with We-
ber’s formulation. While Weber notes the rivalry between priests, prophets, and magicians,
Bourdieu considers their competition for religious power to be the central principle informing
the dynamics of the religious field.« [Hervorhebungen AAA].

229 Vgl. BOURDIEU 2011: 59-60.

230 Vgl. BOURDIEU 2011: 59.

231 BOURDIEU 2011: 11.

232 Vgl. BOURDIEU 2011: 8-10.

233 Vgl. BOURDIEU 2011: 59.

234 WEBER unterscheidet zwar in der Gemeinde Laienintellektualismus, Laientraditionalismus und
Prophetie (vgl. WEBER 1922: 278 (§ 5 Gemeinde)), was aber fiir die Uberlegungen hier nicht
weiter wichtigist, da auch dadurch das Grundkonzept der Abhdngigkeit des Laien vom Pries-
ter nicht tangiert wird.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

dass allein der Priester »Heilsgiiter kraft seines Amtes«**

spendet und nur Priester
als religios spezialisierte Menschen »religiés motiviertes Handeln im gottesdienst-
lichen Kontext zu vollziehen«**® imstande seien. Damit wird die priesterliche Insti-
tution der Heilsverwaltung zu derjenigen Institution, die der Heilserwartung der
Glaubigen entsprechen kann, die die Heilsverwaltung durch normative Deutungs-
macht des religiosen Wissens selbst produziert. BOURDIEU hat dabei vor allem die
katholische Kirche vor dem zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) vor Augen.**’
So reproduziert BOURDIEU allerdings den Anspruch (einiger) christlicher Kirchen
auf ausschliefiliche Heilsverwaltung und Heilsschenkung durch Priester und der
Institution Kirche als religionssoziologisches Paradigma.

Mit diesen religionssoziologischen Primissen zu religidsen Akteur*innen ist
der Blick auf das islamische Feld in Deutschland und seinen Autorititsstrukturen
erheblich verstellt. Wie in Kapitel 2 dargelegt, ist die Genese des islamischen Feldes
in Deutschland und die Institutionalisierung des Islams ohne das Handeln musli-
mischer Arbeiter*innen, in der Regel »religios Unkundige«, nicht zu denken. Die-
se erfolgten von unten durch Selbstorganisationen von einfachen Muslim*innen, um
die Befriedigung grundlegender religiéser Bediirfnisse wie das Gemeinschaftsge-
bet zu ermdglichen, und ging nicht von einer organisierten religiésen Elite (ergo
Priester) und einer religiosen Verwaltung aus. Moscheen in Deutschland sind keine
Institutionen, die von oben, also von einer religiésen Verwaltung oder einer Pries-
terschaft, etabliert wurden, und sich von dieser Position aus an eine Masse von
Gliubigen wenden. Eine externe staatliche oder international agierende religio-
se Verwaltung wurde im Prozess der Konstituierung des islamischen Feldes nicht
angerufen — wie im Fall eingewanderter rémisch-katholischer oder griechisch-or-
thodoxer Christ*innen. Auch islamische Verbinde, die sich aus lokalen Moschee-
vereinen entwickelt haben, wurden von muslimischen Laien — und in der Regel
bei gleichzeitiger Absenz von muslimischen Priestern — gegriindet, verwaltet und
legitimiert. Imame sind den von Nicht-Expert*innen gegriindeten Moscheever-
waltungen untergeordnet, wie auch schon einige Studien zu Imamen festgestellt
haben.?® Selbst in DITIB-Moscheen haben Imame gegeniiber den Moscheevor-
stinden eine untergeordnete Stellung, die nicht objektiv verinderbar ist, sondern
nur kraft ihrer eigenen Position in der jeweiligen Moschee, nicht kraft Amt oder
institutionell gebundenem Charisma. Dabei kollidieren die Verstindnisse davon,

235 WEBER 1922: 268-269 (§ 4 »Prophet«).

236 BOURDIEU 2011: 11.

237 Dass die katholische Kirche BourDIEU als Modell dient, wurde schon friither kritisiert. Vgl.
VERTER 2003: 151, vgl. THIELMANN 2013: 205, vgl. DIANTEILL 2003: 546-547. Vgl. zur Kritik an
der Konzeptualisierung des religiésen Feldes als Institutionalisierung des Religiésen: REY
2007.

238 Siehe KAMP 2006, CEYLAN 2010, SCHMID/AKCA/BARWIG 2008: 262-264.

239 Vgl hierzu das Fallbeispiel in SCHMID/AKCA/BARWIG 2008: 169-171.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A

m


https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Moscheeleben in Deutschland

welche Stellung und Position Imame und Vorstinde in einer Gemeinde haben, z.T.
auch erheblich:

»Natrlich steht der Imam an der Spitze der Moschee. Dem Vorstand obliegen le-
diglich die Aufgaben, die mit dem Gebdude der Moschee zu tun haben. So muss
es eigentlich sein. Mit der Hygiene im Geb3ude, der Miete und so. [..] Fiir die Be-
ziehung Moschee-Gemeinde ist der Religionsbeauftragte verantwortlich.«**°

Aus diesem Zitat des Imams spricht ein Wunschdenken: Er wiinscht sich mehr
Freiheit und eine Fithrungsposition, die er allerdings strukturell nicht hat. Der
Moscheevorstand dagegen, der zur ortlichen Gemeinde gehért, wihrend der Reli-
gionsbeauftragte von auswirts kommyt, sieht den Aufgabenbereich des Imams in
der Gestaltung des religiésen Lebens, nicht aber in der Fithrung der Gemeinde. Ein
solches Verstindnis von Fiithrung einer Gemeinde durch eine Person - v.a. kraft sei-
ner religiésen Qualifikation — ist den Moscheevorstinden insgesamt fremd, da sie
sich die Fithrungsaufgaben innerhalb des Moscheevorstandes teilen, auch und ob-
wohl Moscheevorsitzende natiirlich auch fithren. Das Abhingigkeitsverhiltnis des
Imams zum Moscheevorstand ist schon in der Struktur der islamischen Verbande
verankert, die von Anfang an keine religiose Hierarchie aufgebaut und auch in der
Verbandsfiihrung keine religiésen Amter des Herkunftslandes eingerichtet haben,
obwohl es doch Vorbilder aus der eigenen Tradition dafiir gegeben hitte.

Das bedeutet nicht, dass Imame vollkommen unbedeutende Akteure wiren.
Der innerislamische Diskurs wird insbesondere durch die Frage nach Personen
mit religioser Autoritit bestimmt. Die Unsicherheit von Moscheevorstinden, die
sich selbst als Nicht-Expert*innen sehen, weist auf die erwiinschte Autoritit eines

Imams kraft Titel hin.**

Die Hauptamtlichkeit eines Imams garantiert die Stetig-
keit von religiésen Diensten, was die Profilbildung sowie Finanzierung der jeweili-
gen Moschee bedingt. Moscheen ohne Imame haben daher Wettbewerbsnachteile
- gerade dann, wenn wihrend des Ramadans kein Imam da ist. Es ist wichtig, dar-
auf hinzuweisen, dass sich ohne hauptamtliches religioses Expert*innenpersonal

im islamischen Feld in Deutschland ein flexibles Verhiltnis zur religiosen Autoritit

240 So Mahmut auf meine Frage, ob denn nicht der Vorstand die Moschee leite. Seine Antwort
war resolut und bestimmt. Interview, Mahmut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee: »Camiinin
basinda tabii ki imam vardir. Yonetim sadece caminin binasi ile ilgili islerle yikimladar. As-
linda boyle olmasi lazim. Binanin temizligi ile, kirast ile falan. [...] Cami-cemaatiliskilerinden
din gorevlisi sorumludur.«

241 Der Vorsitzende einer bosnisch-muslimischen Gemeinde auerhalb des Feldforschungsor-
tes erklarte in einem frithen Interview (2007), dass er als »normaler Muslim« nichts zu is-
lamischen Themen sagen maochte, denn nur ein Imam wisse, was richtig sei. Diese Aussa-
ge ist aber vor dem Hintergrund zu bewerten, dass schon lange Zeit kein hautpamtlicher
Imam mehrin der Moschee tatig war und sie daher ein Wunschbild darstellt. Vgl. ScHMID/AK-
CA/BARWIG 2008: 159-160.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

entwickelt hat. Damit die erteilten, erfragten und vermittelten religiésen Botschaf-
ten und Handlungen Autoritit gewinnen konnten, musste entsprechendes Kapitel
generiert werden. So gab es mit der Zeit einen Pool von temporiren religidsen
Expert*innen, den so genannten Arbeiterimamen, die abwechselnd unterschiedli-
che Aufgaben innerhalb der religiésen Arbeit itbernahmen wie z.B. den Gebets-
Ruf, den zweiten Gebetsaufruf (igama, tiirk. kamet), Gebetsleitung, Ubernahme
des du'a’-Abschnitts, Koranrezitation, Predigten, Unterricht, aber auch Aufgaben
wie Sauberhaltung der Sanititsanlagen oder Spendensammlungen. Neben basa-
lem religiosem Wissen (teilweise auch einer gewissen religiosen Ausbildung) wur-
den auch Finanzkraft, soziale Beziehungen und spiter auch Kenntnisse im gesell-
schaftlichen Leben in Deutschland ausschlaggebend. Damit informiert die Imam-
Frage die Wirkmacht von sozialen, 6konomischen und kulturellen Kapitalen bei
der Generierung von religiésem Kapital sowie infolgedessen auch die Struktur von
religioser Autoritit und religiésem Aktivismus. Die Imam-Frage ist somit gepragt
durch stetigen Wechsel und flexible religiose Arbeit durch Akteure, die auch unter-
schiedliche Normativititen fir das von ihnen prisentierte und praktizierte islami-
sche Wissen aufweisen. Dieser Zustand ist noch immer in Moscheen bestimmend,
auch wenn mit dem Eintritt der DITIB ins Feld die Imam-Frage fiir einen Teil der
Moscheen gelost werden konnte.

Im deutschen Islam-Diskurs sind ab den 2000er Jahren Imame** — dem Meta-
Typ des Priesters entsprechend - als die alleinigen religiésen Akteure, die auf die
Weltsicht und religiose Praxis der muslimischen Nicht-Expert*innen Einfluss neh-
men, identifiziert worden. Der Fokus der Offentlichkeit hat sich auf Imame als
religiése Autorititen (und als »Integrationslotsen«**) festgeschrieben.*** Die Frei-
tagsgebete und -predigten, denen ein Imam vorsteht, wurden dementsprechend
als zentrale religiése Arbeit in Moscheen wahrgenommen. Zu verstehen ist dieses
Narrativ vor dem Hintergrund, christlich-kirchliche Aquivalenzen bei der Betrach-
tung des islamischen Feldes in Deutschland anzunehmen und dementsprechend
in Imamen Priester zu identifizieren, welches erheblich durch die religionssozio-
logische Theoriebildung informiert wird. Logischerweise ist im deutschen Islam-
Diskurs daher die Imam-Frage Dreh- und Angelpunkt der Diskussionen geworden
und u.a. eine Ausbildung von Imamen aus Deutschland durch Ministerien, Bun-
desimter, Bundes- und Landeszentralen fiir politische Bildung, zivilgesellschaftli-
che Stiftungen und kirchliche Akademien geférdert worden. Den Fort- und Wei-
terbildungsangeboten fiir Imame folgten ab 2010 die Griitndung von islamtheo-
logischen Fachbereichen an Universititen und Hochschulen. Dabei ging es u.a.

242 Siehe zu Imamen: CEKIN 2004, UCAR 2010a, ASLAN/ERSAN-AKKILIG/KOLB 2015, BOR-
CHARD/CEYLAN 2011.

243 SCHMID 2007: 25. Vgl. auch SCHMID 2008.

244 Vgl. hierzu: KAmp 2006 und 2008 und HOCKENOS 2010.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A

173


https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Moscheeleben in Deutschland

darum, Hassprediger abzuwehren, die soziale Verortung der Imame im deutschen
Kontext und die Deutschsprachigkeit der Imame zu fordern sowie den auslindi-
schen Einfluss durch auswirtige Imame einzudimmen. Insbesondere ging damit
die Annahme einher, dass ein in Deutschland ausgebildeter Imam schon per se
ein aufgeklirtes, der deutschen Moderne entsprechendes Islamverstindnis teilen
wiirde, womit ein positiver Einfluss auf die Moscheegemeinden verbunden wurde.
In diesem Prozess erhielten die Anstrengungen von Moscheen und Verbinden in
der Nachwuchsférderung kaum 6ffentliche Beachtung und Unterstiitzung:

Der VIKZ ermoglicht schon seit mehreren Jahrzehnten Minnern wie Frauen
eine mehrjahrige religiose Ausbildung in Deutschland in Kooperation mit ihrem
eigenen verschulten System in der Tiirkei.** Vor Ort sind alle minnlichen und
weiblichen religiosen Experten im Bildungs- und Kulturzentrum innerhalb des
Verbandes ausgebildet worden und es gab keinerlei Engpisse beim Wechsel des
Hauptimams. Die innerhalb von VIKZ ausgebildeten religiésen Expert*innen bie-
ten nicht unbedingt nur in den Moscheen religidse Arbeit an, in deren verband-
lichen Kontexten sie ausgebildet worden sind.>* Die IGMG hat sowohl ein for-
malisiertes Kurssystem etabliert als auch informelle Kurse und Fortbildungen fir
Ehrenamtliche. Sie kann allerdings ihren Bedarf an Imamen und Lehrern, auch
weiblichen, damit nicht decken®” und greift daher auf ein Netzwerk von ausgebil-
deten Prediger*innen und Theolog“innen zuriick, die zum Teil innerhalb der tiirki-
schen Religionsbehérde angestellt waren/sind.**® Lediglich DITIB hat kein eigenes
iquivalentes System entwickelt, da ihr ja religios ausgebildetes Personal aus der
Kooperation mit der tiirkischen Religionsbehérde Diyanet zur Verfiigung steht. Al-
lerdings unternimmt DITIB Anstrengungen, eine eigene Akademie aufzubauen.*”

245 Vgl. JONKER 2003a: 39-40.

246 So hat eine der heutigen ehrenamtlich in der Altstadt-Moschee titigen weiblichen Lehrer
in einer VIKZ-Moschee im Raum Stuttgart vertiefte religiose Bildung genossen, die ihre Ex-
pertise nach ihrem Umzug an den Hauptfeldforschungsort auch innerhalb einer Moschee
einbringen konnte, die nicht dem VIKZ angehort.

247 Daher wirbt der Vorstand fiir das lahiyat-Programm der Diyanet zur Férderung des Imam-
Nachwuchses. Abiturienten aus Deutschland mit Turkischkenntnissen haben seit Mitte der
2000er Jahre speziell die Méglichkeit, Theologie an einer Universitat in der Tiirkei zu stu-
dieren. In der Altstadt-Moschee erwies sich — wie auch in der ADUTDF-Moschee und in
der Omar-Khattab-Moschee — die Anstellung eines (Haupt-)Imams wahrend meiner Feld-
forschungszeit als extrem schwierig. Ich beobachtete, dass mehrere religiose Experten vom
IGMG-Verband nur fiir kurze Zeit als Imame in die Altstadt-Moschee zur Uberbriickung oder
Vertretung geschickt wurden und damit das religiése Leben vor allem durch ehrenamtliche
religiése Expert*innen vor Ort gestaltet wurde.

248 Auch friher schon lieRen sich Diyanet-Angestellte fiir ihre Zeit in Deutschland beurlauben
bzw. fiihrte die frithe Pensionierung von Beamten zu einer auswartigen Tatigkeit.

249 Seit 2014 gibt es die DITIB-Akademie: www.ditib.de/default.php?id=8&lang=de.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

Diese Problematik, Imamen als alleinigen religiésen Akteuren in Moscheen
Macht zuzuschreiben, wird nicht nur im politischen Handeln deutlich. Auch in
interreligiosen Dialoginitiativen ist die Annahme auf Seiten der Christ*innen zu
beobachten, dass Imame die theologisch versierten Akteure seien, die die Moscheen
nach auflen reprisentieren wiirden, weswegen sie hiufig den Kontakt zu den
Imamen suchen. Dass die Moscheevorsitzenden die Kontakte managen, wird nicht
selten dann als Einmischung von Laien-Funktioniren in die religiése Arbeit der
Imame gewertet und die religiése Autoritit des Imams minimierend betrachtet.
Dass der Moscheevorsitzende bzw. der Vorstand viel mehr Ausstrahlungskraft nach
innen, Reprisentation nach auflen und durch Wahlen bestitigte Legitimation der
gesamten Gemeinde besitzt als der Imam, hat auf kirchlicher Seite keine direkte
Aquivalenz. Die evangelischen Pfarrgemeinden oder katholischen Seelsorgeeinhei-
ten verfiigen zwar iiber Laienvertretungen, doch diese Rite verwalten nicht gleich-
zeitig ihre Ortskirche in allen Angelegenheiten wie z.B. die Anstellung des Pfar-
rers/der Pfarrerin. Das heif3t, anstatt die eigenen Hierarchien kritisch in den Blick
zu nehmen und zu honorieren, dass auf muslimischer Seite ein flexibles System
von religiéser Autoritit herrscht und muslimische Nicht-Expert*innen ebenfalls
Mitspracherecht haben, wird der islamischen Seite nicht selten ein Mangel an Zen-
tralitit, Uneindeutigkeit und eine Einmischung von Laien attestiert. Gleichzeitig
wird nicht in Rechnung gestellt, warum Muslim*innen bei Aulenkontakten hiufig
den Imam als religiése Autoritit vorschicken: Wihrend intern Aushandlungspro-
zesse um Deutungsmacht und dementsprechend um religiése Autoritit die Stel-
lung und das religigse Kapital des Imams herausfordern, demonstrieren Gemein-
deangehorige nach auflen hin Einigkeit. Dies interpretieren nicht-muslimische
Dialogpartner*innen so, als ob es keine Infragestellung der religidsen Autoritit des
Imams gibe.”*° Dabei wiirde eine 6ffentliche Kritik oder auch nur Diskussion von
dem, was der Imam 6ffentlich vorbringt, den Anspruch auf Einheit der muslimi-
schen Gemeinde beschidigen und offen legen, dass der Islam, reprisentiert durch
den Imam, keine eindeutige Antworten habe, was sich in einer marginalisierten
und kritisierten Situation von Muslim*innen in der Gesamtgesellschaft als kontra-
produktiv erweist. Dieser Blick im Imam-Diskurs verengt das Titigkeitsfeld der
Moscheen als Befehlsempfinger einer zentralistischen Organisation (nimlich der
konservativen Islamverbiande) auf der einen Seite und macht Moscheebesucher*in-
nen zu einer unkritischen Herde von Imam-hérigen Religionskonsument*innen,
die durch in Deutschland ausgebildeten einheimischen Imame aufgeklirt werden

sollen.?"

Wenn man der Dominanz des Imam-Diskurses aus dieser analytischen
Perspektive begegnet, offenbaren sich die Fehlginge des religionssoziologischen

Paradigmas mit seiner Privilegierung von Priestern als religiése Akteur*innen und

250 Vgl. auch SCHMID/AKCA/BARWIG 2008: 208.
251 Siehe z.B. OURGHI 2016 und 2017.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A

175


https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Moscheeleben in Deutschland

dementsprechend die Suche nach zentralen gottesdienstlichen Handlungen, in der
das Freitagsgebet als Aquivalenz zum Sonntagsgottesdienst auftaucht.

Die Organisator*innen des religiésen Lebens wie Moscheevorstinde, regionale
Ebenen und Bundesvorstinde vertreten nicht die Heiligkeit der Institution und sind
einer solchen Institution auch nicht untergeordnet — vielmehr gibt es eine solche
Institution erst gar nicht. Die islamischen Verbande sind eben weder Kirche noch
Laienorganisation (d.h. eine Organisation, die neben oder gegeniiber der Kirche
als Verwalter des Heiligen steht). Wenn man sich nicht am Begriff des Heiligen
bzw. Heiligkeit aufhilt, sondern sich mit dem Aspekt der Verwaltung und Insti-
tutionalisierung befasst, ergibt sich folgendes Bild: Die Verwaltung des Heiligen im
islamischen Feld in Deutschland entwickelt sich als eine von Nicht-Expert*innen
organisierte Nachahmung basaler religioser Strukturen in Herkunftsgesellschaf-
ten. Das Feld weist aufgrund des dominanten Migrationscharakters transnationale
Beziige auf und wird dominiert von der Vorstellung, auf das religiése Wissen und
die religiése Praxis von muslimischen Gliubigen als muslimische Gliubige (und
eben nicht als Priester) Einfluss zu nehmen. Die Verfiigbarmachung bestimmter
religioser Giiter wie Moscheen als religiose Orte zu unterhalten, Moglichkeiten der
Pilgerfahrt anzubieten, Hilfestellung bei der Verfuigbarkeit von Imamen und Predi-
ger*innen zu leisten, Gelegenheiten zu Spenden anzubieten, soziales Engagement
zu fordern usw. hat die Institutionalisierung der Verbinde geférdert und dadurch
ihre Macht im Feld verstetigt. Das heif3t, dass die heutigen islamischen Verbinde
Macht nicht okkupiert oder tibertragen bekommen haben, sondern sie im Konkur-
renzkampf mit anderen Akteuren im Feld auf der einen Seite und als Akteure eines
distinkten Feldes der Gesellschaft auf der anderen Seite entwickelt haben.

Durch diese Struktur des islamischen Feldes hat sich religiose Macht plural
ausgestaltet, wie auch das Verhiltnis der muslimischen Laien zur religiésen In-
stitution und zur religiésen Autoritit sich dialogisch entwickelt hat. Eine lineare
Betrachtung von Akteur*innen als Produzent*innen, Vermittler*innen und Rezipi-
ent*innen wiirde dem islamischen Feld nicht gerecht werden, da es keine solch klar
voneinander abzugrenzenden Gruppen von Akteur*innen gibt. Kimpfe um Deu-
tungsmacht via einer auf Monopolisierung ausgerichteten Amtsreligion sind erst
in die Mitte der 1980er Jahren zu datieren, als mit DITIB die tiirkische Religions-
behérde Diyanet Isleri Baskanligr das Feld betritt und ausgebildete sogenannte Re-
ligionsbeauftragte als religiése Experten in die Moscheen nach Deutschland ent-
sendet, dem 1994 die Griindung der bosnischen IGBD*? als Auslandsorganisation

252 Islamische Gemeinschaft der Bosniaken in Deutschland—Zentralrate.V. (Islamska zajednica Bosnjaka
u Njemackoj— Mesihat, 1ZBN]J) als Verband islamischer Gemeinden der Bosniaken e.V. (VIGB) 1994
gegriindet. Die IGBD ist Teil der islamischen Gemeinschaft in Bosnien und Herzegowina, dessen
hochstes Organ Rijaset I. Z. das religiose Oberhaupt und die fiinf Hauptimame fiir die Regio-
nen in Deutschland bestimmt. Vgl. AKCA 2014: 403.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

der bosnischen Religionsbehérde Rijaset 1.Z. folgt. Auch der deutsche Staat inter-
venierte erst viel spiter und dann betont ab den 2000er Jahre ins islamische Feld.
Damit treten erst erheblich spiter als die ersten Moscheegriindungen zwei au-
Rerhalb Deutschlands liegende, staatliche Religionsbehérden mit ihren religiosen
Apparaten in das islamische Feld in Deutschland und bemiihen sich »dauerhaft
und tiefgreifend Einfluss auf die Praxis und Weltsicht der Laien« zu nehmen. Aber
auch in diesen Fillen handelt es sich nicht um von Priestern gebildete Institutio-
nen wie BOURDIEU und WEBER auf Basis christlich-kirchlicher Institutionalisie-
rung das religiose Feld konzipieren, sondern um staatliche Religionsbehérden mit
unterschiedlichen Ausgangspositionen.

Die Griitndung der islamischen Verbinde durch Laien und im Falle der DITIB
in wesentlichen Teilen durch tiirkische Biirokraten ist dafiir verantwortlich, dass
sich im Allgemeinen keine Fithrerschaft aufgrund religioser Qualifikation durch-
gesetzt hat und keine religiés-formelle Hierarchie aufgebaut wurde. Ein Aspekt,
der heute im Rahmen der deutschen Diskussion, wer fiir den Islam verbindliche
Aussagen treffen darf und in der Konfrontation der neugegriindeten universiti-
ren islamischen Theologien mit den vorhandenen islamischen Organisationen im-
mer wieder auftaucht und kritisiert wird. Als priesterlich organisierte islamische
Institutionen, also solche, die iiber spezifisches religioses Wissen und/oder Amts-
hierarchien verfiigen und iiber diese Entwicklung sich als rein religids organisierte
Institutionen plausibel machen wollen, sind lediglich die IGBD und die Ahmadiyya
Muslim Jamaat (AM]), Kérperschaft des 6ffentlichen Rechts in Hessen, zu nennen.
Diese beiden blieben bisher die einzigen islamischen Verbinde, die eine religis-
se Nomenklatur in ihren Verbandsstrukturen eingefithrt haben: Der AM]J steht ein
Kalif (in London) vor, wihrend der IGBD bis 2011 mit einem Muffi (als oberster Vor-
sitzende des Verbands) und Haupt-Imamen aufwartete, die den Regionalverbinden
vorstanden.*? Allerdings ist die Reichweite der IGBD bis auf einige lokale Beispiele
wie Stuttgart oder Berlin, als gering einzustufen und auch die AM] befindet sich am
Rand des islamischen Feldes. Im Zentrum des Feldes stehende islamische Verbinde
und Spitzenverbinde wie die IGMG, der VIKZ oder der ZMD haben zwar mittler-
weile religiose Rite, Abteilungen und/oder Kommissionen eingefiihrt, aber diese
sind innerhalb der Organisationsstruktur eins von vielen mit Mitspracherecht. Das
gilt auch fur die DMG (frither IGD). Selbst DITIB hat trotz ihrer organisatorischen

253 Vgl. SCHMID/AKCA/BARWIG 2008: 273-274. Der (Laien-)Vorstand stand dem Imam vor, dieser
unterstand in einer eigenen Imam-Hierarchie dem Regionalimam und dieser dem Haupti-
mam. Auch gibt es ein Muftiamt auf Bundesebene, die wiederum mit dem Rijaset I.Z. in Sara-
jevo verbunden ist. Der Hauptimam war bis zur Organisationsreform des IGBD auch der Vor-
sitzende des Verbandes, eine Organisierungsform, die es bei allen anderen muslimischen
Organisationen nicht gab. 2011 wurde die Personalunion des religiosen Fihrers (mufti) als
Prasident des Verbandes aufgegeben. Vgl. AKcA 2014: 402.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A

177


https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Moscheeleben in Deutschland

Verbindung zur tiirkischen Religionsbehérde Diyanet mit deren Verwaltungsein-
heiten von >provinzialen Mufti-Amtern« (il miiftiiliigii) oder dem mit religiésen Insi-
gnien ausgestatteten Vorsitzenden keine dquivalenten religidsen Amterstrukturen
in Deutschland ausgebildet. Erst in jiingster Zeit kann durch die Einrichtung von
religiosen >Abteilungenc« (kurul) eine Arbeitsteilung in der Entwicklung religiosen
Wissens beobachtet werden. Doch weder die Moscheevorstinde vor Ort noch die
Verbandsebenen haben religiésen Expert*innen Funktionirsmacht iibertragen: die
angestellten Imame bleiben trotz ihrer religiésen Kapitale in Form von Ausbildung
oder Kenntnissen, die sie gegeniiber den Moscheevorstinden auszeichnen, diesen
untergeben. Die Zuweisung von Imamen bzw. die Hilfestellung bei der Suche nach
Imamen durch die Verbinde hat den jeweiligen Imam in doppelter Hinsicht ab-
hingig gemacht: Gegeniiber dem Verband, der ihn vermittelt und gegeniiber dem
Verein, der ihn anstellt. Das Management von DITIB, IGMG, DMG oder VIKZ und
mittlerweile auch in der IGBD liegen somit weiterhin in der Hand von religio-
sen Nicht-Expert*innen auf lokaler, regionaler, Landes- und/oder Bundesebene.
Die in den letzten Jahren entstandenen islamtheologischen Zentren, Abteilungen
oder Fachbereiche an deutschen Universititen haben kein ibergeordnetes religio-
ses Amt oder dergleichen initiiert bzw. wehren sich zum Teil ganz entschlossen
gegen eine Verkirchlichung des Islams und pladieren fur eine Orientierung an ei-
ner islamischen Grammatik. Neben, mit oder auch gegen die Institutionalisierung
des Islams durch islamische Verbinde ist bisher keine theologisch-akademische
Institution getreten.”* Es ist allerdings zu beobachten, dass immer mehr Theo-
log*innen und Islamwissenschaftler*innen als hauptamtliche Beschiftigte in die
Verbinde eintreten und auch in lokalen Moscheen ehrenamtlich aktiv sind, was zu-
kiinftig zu weiteren Verschrinkungen innerhalb der Institutionen im islamischen
Feld fithren wird. Denn zwischen lokaler Gemeindeorganisation, Verband und reli-
giosen Expert*innen ist ein gegenseitiges Abhingigkeitsverhiltnis zu beobachten,
das strukturell sowohl das Handlungsfeld der Expert*innen vor Ort mitbedingt als
auch die Auslotung des islamischen Wissens im Zusammenspiel mit den Gemein-
debesucher*innen tangiert.

Die Annahme, dass religiose Deutungshoheit ausschlieflich in den Hinden von
Priestern liegt und diese aus ihrer Machtposition heraus anderen islamisch-re-
ligiosen Konstellationen die Legitimitit zu- oder absprechen konnen, sie in die
Marginalitit abdringen oder integrieren konnen, ist in einem sich erst rezent ent-
wickelnden islamischen Feld in Deutschland somit kaum giiltig. Stattdessen ist

254 Die Vorstellung eines hierarchischen Verhiltnisses zwischen Theologie und Institution er-
fordert eine langere Diskussion, die Anne SCHONFELD im Rahmen ihrer Studie an der Berlin
Graduate School Muslim Cultures and Societies/FU Berlin erbringt (Arbeitstitel: Islamische
Wissensproduktion an der 6ffentlichen Universitat: Debatten um eine>Akademisierung«des
Islams in Deutschland).

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

zu beobachten, dass die jeweilige religiose Autorisierung von islamischem Wissen
bzw. die Marginalisierung anderer Deutungen von gesellschaftlichen Konjunktu-
ren und dem Verhiltnis zu politischen Feldern (in Deutschland und auch in der
Tiirkei) einerseits und andererseits von den habituellen Dispositionssystemen al-
ler Akteur*innen abhingig ist, die beide wiederum relational aufeinander bezo-
gen sind und sich gegenseitig strukturieren. Religiése Angebote zu machen, die-
se nachzufragen, zu konsumieren und zu deuten, liegt somit quer iiber allen Ak-
teursgruppen. Das bedeutet freilich nicht, dass eine spezifische akteursbezogene
Autoritit (wie z.B. Imame) im Feld insgesamt irrelevant wire. Doch das Feld kann
adiquater beschrieben werden, wenn diese zusammen mit anderen als Akteur*in-
nen mit unterschiedlichem religiésen Kapital aufgefasst werden, anhand dessen
ihre Positionen im Feld eruiert werden kénnen, anstatt von vorneherein ein mus-
limisches Priestertum zu definieren und diesem eine hierarchisch héhere Stellung
zuzuschreiben.

Muslimische Heilserwartung und die Verwaltung des Heiligen

Um das Problem der Konzeptualisierung des religiésen Feldes von BOURDIEU und
damit einhergehend die Ubertragung von Begriffen und die Parallelisierung von
Funktionen weiter aufzuschliisseln, muss auf die Verwaltung des Heiligen rekurriert
werden, die bei BOURDIEU und WEBER zentral fiir den Priesterbegriff ist: Dabei
geht es zum einen um die Verfiigbarkeit von den als heilig angenommenen Mate-
rialititen (Texte, Artefakte, Ritus und Kulthandlungen, Theologien), verfiigbar im
Sinne des physischen Vorhandenseins (der Lese-, Versteh- und Ritualkompetenz
mit den Texten) und die damit verbundene Kompetenz, »seltenes Wissen« zu be-
sitzen und somit erstens Verfiigungsgewalt iiber die Deutung dieser Texte zu ha-
ben. Zum anderen geht es zweitens um die Kompetenzen in der Durchfithrung von
religiésen Handlungen (Ritus, Kulthandlungen, seelsorgerische Kompetenz u.3.),
deren Durchfithrungsgewalt reglementiert und somit monopolisiert ist (z.B. durch
Weihe, Amtshierarchien, Ausbildung). Die Verwaltung des Heiligen ist eng mit einer
Institutionalisierung verzahnt, die ihre Legitimation daraus speist, dass sie die
prophetische Botschaft und Handlung in eine immer wieder aktualisierbare Hand-
lung und Monopolisierung dieser Handlungsgewalt umgewandelt hat.*® Dabei ist
nicht der Kultus per se ausschlaggebend, vielmehr kniipft die institutionelle Heils-
verwaltung an »eine Rationalisierung der metaphysischen Vorstellungen, ebenso
wie eine spezifisch religiése Ethik« an, die beides »in voller Konsequenz nur eine
selbstindige und auf dauernde Beschiftigung mit dem Kultus und den Proble-
men praktischer Seelenleitung eingeschulte Berufspriesterschaft zu entwickeln«

255 Vgl. hierzu auch WEBER 1922: 281-283.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A

179


https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Moscheeleben in Deutschland

vermag.”® In diesem Argument zeigen sich sowohl die Kantsche Betonung der
Ethik als Sinn von Religion als auch die im Berufsstand der Priester ausgebildete
Amtsautoritit der Institutionen christlicher Religionen mit ihrer Verwaltung des
Heiligen durch die Kirche. Das Verstindnis der christlichen Kirche als Korper des
Glaubens und der Glaubensgemeinschaft, die Weihe bzw. Ordination der Pries-
ter und die in der christlichen Theologie entwickelte Lehre der Sakramente bzw.
Mysterien,”’ die nur von geweihten Priestern vorgenommen werden kénnen, ist
ausschlaggebend bei der postulierten Garantie der religiosen Macht der Priester
itber christliche Laien.?s

Muslimische Heilserwartung ist aber bis heute mehrheitlich dehierarchisch or-
ganisiert: Religidse Spezialist*innen haben im Laufe der Jahrhunderte keine Macht
entwickelt, die Heilserwartung des Einzelnen physisch wirkend zu garantieren. Ei-
ne Weihe, Charisma, magische Krifte oder dhnliches zeichnet muslimische Priester
nicht vor muslimischen Laien aus, noch sind letztere auf einen Priester angewie-
sen, um religidses Heil zu erlangen.”® Es ist ein Stereotyp zu sagen, dass in der
Geschichte des Islams keine letztgiiltige personelle oder institutionelle Autoritit
ausgebildet wurde, sondern dass der islamische Konsens oder die islamische Tradition
durch ein Netz von mehr oder weniger konsensorientierten Gelehrten und Refe-
renzen in der Geschichte Autoritit schafft.?®® Der hierarchische Blickwinkel auf
religiose Akteur*innen von BOURDIEU und WEBER geht damit sowohl an der reli-
gidsen Praxis von Muslimen und Musliminnen als auch an den Mechanismen der

256 WEBER 1922: 260 (§ 2 Zauberer-Priester).

257 Vgl. WEBER 1922: 338-339 (§ 10 Die Erlésungswege und ihr Einflufd auf die Lebensfithrung):
»Die Erlosung erfolgt [...] durch Gnaden, welche eine, ihrerseits durch géttliche oder prophe-
tische Stiftung beglaubigte, Anstaltsgemeinschaft kontinuierlich spendet: Anstaltsgnade. Sie
kann ihrerseits wieder direkt durch rein magische Sakramente oder kraft der ihr iibertrage-
nen Verfiigung iiber den Thesaurus der tberschiissigen, gnadenwirkenden Leistungen ih-
rer Beamten oder Anhanger wirken.« [Hervorhebung im Original]. Siehe zum ausdifferenzier-
ten Umgang mit der Weihe/Ordination von Priestern, zur Lehre der Sakramente und Mys-
terien und zum Verstandnis von Amt, Ordination und Weihepriestertum: FRIELING/GELD-
BACH/THOLE 1999: 62-68, 78-80, 156-157, 190, 193, 203, 212.

258 In christlichen Kirchen sind diese beiden Bezugspunkte zentral: Begriindungen zur Zulas-
sung bzw. zum Ausschluss von Frauen zum Priesteramt oder zur Spendung von Sakramenten
durch Ungeweihte nehmen Bezug auf diese heilswirksame Kraft des Spendenden, die aus
dem Verstandnis der Priesterweihe resultiert. Vgl. FRIELING/GELDBACH/THOLE 1999: 78-82,
156-157.

259 Darauf verweist auch THIELMANN, der allerdings hinzufiigt: »[...] if we leave some practices
of spopular Islamc« aside.« Vgl. THIELMANN 2013: 206. Was damit genau gemeint ist, bleibt
leider ungeklart. Man kénnte die innerhalb der muslimischen Ordensreligiositit eingesetzte
Praxis, dass das Erreichen der Stufe der Erkenntnis an eine vollige Bindung des Schiilers an
seinen Scheich gebunden ist, als Beispiel heranziehen. Uber die Ordensbindung hinaus, ist
eine solche Bindung aber nicht heilsimmanent.

260 Vgl. BERKEY 2001: 89.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

religiésen Deutungsgewalt vorbei und ist daher ungeeignet, das islamische Feld
mit diesen Akteursbegriffen zu beschreiben. Selbst der metasprachliche Gebrauch
des Begriffs Priester wiirde verdecken, dass es keine muslimische Priesterschaft ana-
log zur christlichen gibt, genauso wie beim Begriff Laie die dichotomische Vorstel-
lung von Akteur*innen als Rezipient*innen priesterlicher und ergo institutionel-
ler Handlung immer mitschwingt. Der Gebrauch dieser Begriffe birgt die Gefahr
der Ubertragung und - das scheint mir das wesentliche Problem auszumachen -
bei fehlenden Parallelen auch das Risiko der Essentialisierung des untersuchten
Gegenstandes, wie dies bei THIELMANNS Beschreibung des religiésen Feldes der
Muslim*innen in Deutschland**' an einigen Stellen der Fall ist. Zwar stellt THIEL-
MANN auch fest, dass das Begriffsrepertoire und die Konzeption des religiésen Fel-
des bei BOURDIEU nicht geeignet sind, das islamische Feld zu analysieren. Dennoch
arbeitet er Nuancen einer rezenten und historischen »religious-authoritative insti-
tutionalisation« heraus und baut darauf seine Modifikation von Feld und Kapital
auf:

»There are religious scholars, the ‘ulama’, holding institutional charisma, like
Ottoman seyh iil-islam and until today to a certain degree the Shaykh al-Azhar,
or personal charisma, like the prominent sheikh Yusuf al-Qaradawi [...]. Here we
find some analogies with the priest (institutional charisma) and the prophet
(personal charisma) of Bourdieu's model, both also related to scripture-based
religion. There might be some Sufi shaykhs here and there to be understood as
magicians, to make the Weber-Bourdieu personnel complete.«*®

THIELMANN findet zwar islamische Entsprechungen fiir das Weberianisch-
Bourdieusche Personal. Trotzdem bleibt zu fragen, ob die vorsichtigen Parallelen
tatsdchlich erkenntnisférdernd sind. Denn ‘Ulama’ an ein institutionelles Cha-
risma zu binden, erscheint mir angesichts der fragmentierten Ausgestaltung
des muslimischen (Schrift-)Gelehrtentums in verschiedenen Bildungseinrich-
tungen, staatlichen Verwaltungen, im Rechtswesen oder auch in institutionell
nicht angebundenen Bereichen in Geschichte und Gegenwart eher fragwiirdig.
Die Feststellung, dass es im Islam keine »distribution of goods of salvation« gibt,
und das Seelenheil des Gliubigen von der individuellen Beachtung islamischer
Normen abhingt, bestimmt zu Recht seine Einschitzung von muslimischen Laien
als »the central figure in the Islamic religious field«.>®* Allerdings fiigt er hinzu,
dass durch die koranische Aufforderung an jeden Muslim, das Gute zu gebieten
und das Schlechte zu verbieten, jeder Muslim ein »relatively autonomous religious
subject« sei, der sich in direkter Beziehung zu Gott betrachte. Mit diesen beiden

261 Vgl. THIELMANN 2005, 2012 und 2013.
262 THIELMANN 2013: 205. [Unterschiedliche Schreibung von sheikh und shaykhs im Original].
263 THIELMANN 2013: 206.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A

181


https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Moscheeleben in Deutschland

Argumenten erklirt er, dass die religidse Arbeit im Islam eben nicht die alleinige
Aufgabe des Priesters, sondern jedermanns ist, womit er das Konzept des wich-
tigen Priesters gegeniiber dem unwichtigen Laien zuriickweist.?** Wihrend das
erste Argument eine historisch wie auch rezent nachvollziehbare Beobachtung
ist, erscheint mir das zweite als essentialistisch, weil sie ein koranisch fundiertes
Konzept zu einem dem Islam inhirentes macht. Die Begriindung erscheint mir
daher als eine Privilegierung einer koranischen Aufforderung (»most important
individual and collective duties of Muslims«),*** deren Relevanz ich gar nicht
bezweifeln mochte. Aber wie, inwiefern und warum eine koranische Aufforde-
rung zu jedermanns Sache erklirt wird und sich als dominant durchsetzt, ist
von Machtverhiltnissen und diskursiven Formationen abhingig. Gerade dieser
koranische Aufruf spielt in der Entwicklung der dgyptischen da ‘wa-Bewegung
eine wichtige Rolle, da erst die Popularisierung dieses Konzepts die Subjektivie-
rungsprozesse von Akteur*innen angekurbelt habe, die die Anthropologin Saba
MAHMOOD in ein islamic revivalism einbettet.** In allen von mir untersuchten Mo-
scheegemeinden ist die Macht der Laien nicht an diese koranische Aufforderung
zu binden. Tatsdchlich betrachten sich diese Muslim*innen zwar als »autonome
religiése Subjekte«, um bei den Begriffen von THIELMANN zu bleiben, allerdings
deswegen, weil sie die direkte Beziehung des Menschen zu Gott im Sinne der
Eigenverantwortlichkeit des Menschen fiir das eigene Heil ansehen — was aber noch
nicht als eine allgemeingiiltige Aussage gewertet werden soll, da (noch) nicht
geklirt ist, wie sich dieses religiose Verstindnis in den Verflechtungen von Macht,
Autoritit und Stellung im Feld durchgesetzt hat.

Mit der auf diesen Vorstellungen basierenden Identifizierung des muslimi-
schen »layman« als zentral fur das islamische Feld, entwickelt THIELMANN eine
Modifikation der Begriffe Feld und Kapital:

»According to Bourdieu, the specific nomos of a field regulates the distribution of
capital, and thus the power inside a field, as well as the access to a field. This
means, the definition of the borders of a field, what is inside or outside of it, and
who is in and who is not. With regard to the Roman-catholic church and also to
Judaism, this seems to be clear. With regard to Islam, it is not at all [...].<**’

Darin, dass Zugehorigkeit zum Islam allein iiber das Aussprechen des Glaubensbe-
kenntnisses kenntlich gemacht werde, meint THIELMANN eine Untauglichkeit des
Konzepts zu erkennen. Erst mit der Ausbreitung der Diskurse und Praxis von takfir
(zum Unglaubig-Erkliren) sei eine Regulierung des Zugangs zum Feld denkbar:

264 Vgl. THIELMANN 2013: 206.

265 THIELMANN 2013: 206.

266 Vgl. MAHMOOD 2005: 57-61, vgl. auch HIRSCHKIND 2001.
267 THIELMANN 2013: 207 [Hervorhebung im Original].

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

»S0, it seems to me that inside an Islamic field there are sub-fields to which ac-
cess is regulated by specific techniques of the self.<**® THIELMANN wendet sich
gegen die Konzeption, dass die Hierarchisierung innerhalb des Feldes, die durch
Machtverhiltnisse von religiésen Akteur*innen strukturiert wird, zentral sei und
argumentiert: »The placing and valorising of specific forms of Islamic spiritual ca-
pital differ even inside Islamic religious fields. Therefore, I speak of them in plu-
ral.<*® Die Positionen, die Akteur*innen kraft ihrer Kapitale und Habitus im Feld
haben, und die wiederum ihre Einsitze und Limitierungen strukturieren, sind aber
m.E. entscheidend fur den Feldbegriff. Von Feldern und Sub-Feldern wiirde ich im
Zusammenhang von Kapitalen daher nicht sprechen, da ja gerade die Distribu-
tion von Kapitalen ein Feld dynamisch hilt und die unterschiedlichen Positionen
und dadurch die Machtverhiltnisse im Feld strukturiert. Ich halte die Konzeptua-
lisierung von Machtverhiltnissen, Hierarchien und Machtkimpfen im religiésen
Feld durch die je unterschiedlichen Kapitale der religiosen Akteur*innen und ih-
re entsprechenden Positionen im Feld weiterhin fiir zentral. Anstatt abzulehnen,
dass Hierarchien im Feld zentral sind, weil priesterliche Macht nicht gegeben sei,
kommt es darauf an, die Hierarchien und Wirkungsweisen des Feldes beim Feldbe-
griff aufrechtzuerhalten, indem die Akteur*innen, die daran wirken, identifiziert
werden. Erst so macht die Analyse von Dispositionen, Kapitalen und Habitus aller
Akteur*innen Sinn, was dann insgesamt betrachtet die Logiken des Feldes offen-
bart. Als religiose Akteur*innen kommen daher eben alle Akteur*innen in Betracht,
die Positionen im religiésen Feld besetzen, mit ihren Kapitalen wirken, durch ihre
Praktiken und Praxis strukturell an den Kimpfen des Feldes teilhaben und diese zu
verandern oder zu erhalten imstande sind. Religiose Akteur*innen zeichnen sich
somit dadurch aus, dass sie allesamt an der spezifischen Giiltigkeit von religiésen
Botschaften feilen und durch die gegebene objektive Struktur des Feldes, nimlich
die Institutionalisierung und Monopolisierung religidser Deutungen sowie religio-
ser Arbeit, im Feld wirken.

Die bisherigen Ausfithrungen bedeuten allerdings nicht, dass auch die Heils-
verwaltung, also die Reglementierung und Monopolisierung der Durchfithrungs-
gewalt religiéser Handlungen, ebenfalls dehierarchisch organisiert wire. Vielmehr
beruht diese auf einer Autoritit, die durch Verzahnungen religiser Felder mit an-
deren sozialen Feldern, insbesondere dem politischen Feld entstanden ist. Die Mo-
nopolisierung der Religion durch eine amtliche Religion, die die wahre Religion re-
présentiert, geschieht durch Integration und Umwandlung schon bestehender be-
stimmter religioser Institutionen in staatliche Strukturen oder ihre ganzliche Neu-
schaffung sowie durch die Ubertragung staatlicher Autoritit auf die mit ihr ver-
bundenen religiosen Institutionen bei gleichzeitigem - staatlich unterstiitztem —

268 THIELMANN 2013: 207.
269 THIELMANN 2013: 207.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A

183


https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Moscheeleben in Deutschland

Ausschluss anderer religiéser Institutionen und Diskurse. Wenn man nach WE-
BER die Verfiigungsgewalt iiber die Deutung der Texte als iiber die Verfugbarkeit
von vertieftem Wissen geformt betrachtet, ergeben sich fir das religiose Leben
im islamischen Feld in Deutschland zwei Aspekte, die getrennt betrachtet werden
miissen: (1) Muslimische Expert“innen und (2) Muslimische Institutionen.

(1) Muslimische Expert “innen haben sich im sunnitischen Bereich selbst nicht zu
alleinigen Heilsbringer*innen erkoren, sondern bestimmen — ihre eigene Autoritit
minimierend —, dass der Muslim und die Muslimin religises Heil per se nur durch
sich selbst erlangen konnen. Lese-, Versteh- und insbesondere Ritualkompetenz
mit heiligen Texten, Artefakten, Riten u.4. stehen dem muslimischen Laien grund-
satzlich genauso offen wie einem muslimischen Experten — anders als dem christli-
chen Laien, der z.B. keine kirchlich gilltige Ehe trauen kann. Fir die Vormoderne

270 darstellt, in der die Kriterien, wer

wird festgestellt, dass ‘ulama’ eine »open elite«
dazugehort und wer das Recht hat, Wissen zu verbreiten, nicht derart determiniert
sind wie im christlichen Bereich mit all seinen Ordinationen und Hierarchien der
Kirche. Die ‘ulama’ stellen somit eine heterogene Gruppe dar, die sowohl berithm-
te Gelehrte als auch »lesser scholars, preachers, and other minor figures, Sufis of
varying stripes« umfasst, die allesamt an der Verbreitung religiésen Wissens betei-

> Nach SALVATORE reprisentieren sie »those cultural elites who, basing

ligt sind.
their credentials on some >orthodox« form of knowledge and leadership, are best
positioned — thanks not only to their education but also to their social prestige —
to shape a public space by providing services of various kinds«.*”* Neben ‘ulama’
als Meta-Begriff fiir religiése Expert*innen gibt es indes weitere Begriffe: ilahiyatg
(turk.) fiir Theologe/Theologin, der Imam (dt., tirk. ebenso, arab. imam) fir Gebets-
leiter/Vorbeter, wa ‘iz, pl. wu ‘az (arab.) bzw. vaiz/vaize (tiirk.) fir Prediger/Predige-
rin, Sayh bzw. seyh (arab./tiirk.) fir Fithrer eines Ordens oder Lehrer, Hoca (tiirk.)
fiir Lehrer/Lehrerin und auch Imam, mursid bzw. miirsid (arab./tirk.) fur Lehrer,
an den sich ein Schiiler (oft im Ordenskontext) bindet, der Mufti (tiirk. miiftii, arab.
mufil) fur Rechtsgelehrter bzw. fir Grad und bestimmte Funktion in der institu-
tionalisierten religiosen Hierarchie in einigen muslimischen Gesellschaften, fagih,
pl. fugaha’ (arab.) bzw. fikih uzmam (tiirk.) fur Rechtsgelehrte u.w.

Es ist wichtig zu betonen, dass die Benennung nach der Funktion bzw. Aus-
bildung erfolgt, die nicht heilsimmanent geregelt ist. Beispielsweise verweist Mufti
auf eine Ebene im Religionsbetrieb, die historisch und rezent in nahezu allen isla-
misch-religiésen Feldern etabliert ist, eine spezielle religiése Ausbildung erfordert
und das Recht auf Erteilung von Rechtsgutachten beinhaltet. flahiyate ist ein tiirki-
sches Spezifikum, welches ein Theologie-Studium an einer staatlich anerkannten

270 BERKEY 2007: 46.
271 Vgl. BERKEY 2007: 47. Ausfiihrlicher BERKEY 2001.
272 SALVATORE 2009: 26.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

Universitit erfordert (um dann z.B. Mufti zu werden). Der Begriff Imam bezeichnet
kein religiéses Amt vergleichbar dem eines Priesters in christlichen Kirchen. Imam
kann jeder minnlicher Muslim sein, der in der Regel zum einen die notwendigen
Verse memoriert hat, um ein Gebet zu leiten (arab. imam >jemand, der vorne steht),
zum anderen iiber das notwendige symbolische Kapital verfiigt, um als Imam von
der Gemeinde anerkannt zu werden, aber keinen speziellen Zustand oder Fihigkeit
erfordert (z.B. Weihe oder magische Krifte). So kann ein Imam Aufgaben inneha-
ben wie die des Gebetsleiters, aber sie umfassen auch die Aufgaben eines Predi-
gers, eines Lehrers, eines Koranrezitators (tiirk. hatip), eines religiosen Ratgebers,
geistig-spirituellen Beistandes u.w. Ein klar umrissenes Titigkeitsfeld von Ima-
men ist abhingig von sozialen Kontexten seines Einsatzortes und ist mittlerweile
gekennzeichnet durch die Institutionalisierung der Aus- und Fortbildung von Ima-
men, wie sie z.B. in der Tiirkei und in Bosnien-Herzegowina entstanden ist und
auch in anderen europiischen Lindern als Berufsbild entwickelt wird.*” Im staat-
lich organisierten Religionsbetrieb in der Tiirkei ist Imam mittlerweile zu einem
Berufsstand geworden, der mindestens den Abschluss einer Imam- und Prediger-
schule (Imam-Hatip okulu) aufweisen muss. Hoca kann jeder Muslim/jede Muslimin
genannt werden, der/die irgendwie als Lehrer/in titig ist. Allein, um sich mit den
Begriffen wie z.B. ‘alim, Sayh oder murs$id zu schmiicken, sind spezielle, religise
Ausbildungen und Legitimierungen notwendig, die in Form eines Studiums, ei-
ner igaza (Lehrbefugnis<) oder Weitergabe der baraka (:Segen<) im Sufi-Milieu oder
auch in der traditionellen Lehr- und Lernanstalt, der Medrese, erworben werden.
Es sind dann auch spezielle Tatigkeiten in der Wissensgenerierung, die reglemen-
tiert sein kénnen (z.B. igtihad, selbstindige Interpretation der religiésen Quellen).
Fir die sich an Glaubige richtende religiése Arbeit, nimlich Gebetsleitung, Lehr-
tatigkeit und Wissensvermittlung, seelischer Beistand, Totenwaschung u.3. sind
solche Abschliisse und Legitimierungen nicht heilsimmanent erforderlich. Musli-
mische Expert*innen sind damit insbesondere ein Berufsstand und kein religidses
Amt. Das ruft ein anderes wichtiges Ausschlusskriterium auf den Plan: nicht zwi-
schen Priestern und Laien, sondern zwischen Minnern und Frauen: Es ist das Ge-
schlecht, womit der Zugang zu Wissens- und Ritualkompetenzen und somit die
Verwaltung religioser Giiter reguliert wird. Diskussionen um weibliche Gebetslei-
tung vor einer geschlechtergemischten Gemeinde, der Besuch des Freitagsgebets
oder die Anwesenheit von Frauen wihrend eines Begribnisses sowie die fiir Frauen
in der Vormoderne tibliche Reglementierung des Zugangs zu Institutionen islami-

scher Bildung zeigen dies deutlich.”*

273 Vgl. KAMP 2006: 40-44. Vgl. zu Imam-Ausbildungen in Deutschland: UcaAr 2010a. Vgl. zu
Imam-Ausbildung in der Trkei: ARAYICI 1997, BOZAN 2007, CEBECi 1996.
274 Analog zur Diskriminierung von Frauen in der Vormoderne im christlichen Westen.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A

185


https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Moscheeleben in Deutschland

Der zweite Aspekt, nimlich (2) muslimische Institutionen, ist eng mit der Fra-
ge islamischer Vergemeinschaftungsformen und der Institutionalisierung von re-
ligioser Arbeit, ergo religiéser Autoritit verbunden. Die von WEBER ausgefiihrte
Institutionalisierung des Heiligen durch religiése Akteure, womit der Institution
selbst Heiligkeit attestiert wird, greift hier ganz besonders nicht. Die von musli-
mischen Institutionen ausgehende religiése Autoritit ist sozial und politisch be-
dingt. Dabei konnten Institutionen wie die formalen juristischen Institutionen,
die unter staatlichem Monopol stehenden oder stiftungsgestiitzten Medresen und
Sufi-Institutionen oder auch eher unabhingig zirkulierende Formen des populiren
Predigens in der Vergangenheit organisch mit dem Berufsstand der verschiedenen
oben benannten muslimischen Expert “innen verbunden gewesen sein bzw. in distink-
ten Kimpfen um Autoritit gerungen haben.*” Je mehr die eine oder andere Insti-
tution in das Zentrum der Ausgestaltung des religiésen Lebens geriickt ist, umso
mehr hat sie Autoritit iber Schaffung, Verwaltung, Deutung, Legitimierung, Ver-
mittlung und Ausfithrung von giiltigem religiésem Wissen generieren kénnen.>’

277 und

Die im 18./19. Jahrhundert einsetzende Erosion muslimischer Institutionen
dementsprechend ihrer Autoritit als eine Folge von multiplen Kolonialisierungs-
und/oder Sikularisierungsprozessen ist schlieflich ein kompliziertes Verhiltnis
zwischen Zentralisierungstendenzen (Amtsreligion), Erneuerungsprozessen (islami-
scher Modernismus, Islamic Revival), Ausbildung von dezidiert als islamisch bezeich-
neten Staats- und Gesellschaftstheorien (Islamismus) und Pluralisierung des isla-
mischen Marktes entstanden. Als Effekt ringen unterschiedliche muslimische In-
stitutionen und Trager von islamischem Wissen um Autoritit und Anerkennung in
Abhingigkeit von sikularen und amtsreligisen, d.h. staatlichen, Institutionen.
Da es eben im islamischen Feld kein Verstindnis von alleiniger episkopaler
Heilsgebung gibt, die theologisch und dmterhierarchisch fundiert ist, kreisen die
Kampfe der verschiedenen muslimischen Institutionen und Akteur*innen um et-
was anderes: es geht nicht um die Macht, das aus den Institutionen resultierende
religiose Heil zu geben, sondern um die Macht, die Wege zum religidsen Heil zu deuten,
also um Kimpfe um Giiltigkeit des jeweils eigenen Weges, respektive um religio-

278

se Autoritit.””® Religise Autoritit ist zu verstehen als »the capacity to shape the

275 Vgl. BERKEY 2001: 90-95.

276 Vgl. BERKEY 2001: 89-90. »But what is clear, | think, is that the ulama’s struggle in the Mid-
dle Period against innovations and practices such as popular preaching was part of a process
through which they sought to exert control over a religious tradition that, lacking formal in-
stitutions and mechanisms of authority, was inherently vibrant and polymorphous.« BERKEY
2001: 94.

277 Siehe Abschnitt |, Kapitel 2.

278 THIELMANN betont auch, dass »[w]hat can be distributed is only knowledge of religious
norms and of the practice derived from them.« THIELMANN 2013: 206.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

beliefs and practices of believers«.*” Der Vorsprung, den Akteur*innen im Wissen
selbst, ihrem Zugang zu Wissen und der Vermittlungsmacht des Wissens besitzen, kann
den Unterschied zwischen den Akteur*innen im islamischen Feld ausmachen. Wie
der Begriff Priester ist somit auch der Terminus Laie ungeeignet, weil damit zum
einen ein heilsbezogener Unterschied zwischen Muslim*innen angenommen wird,
zum anderen, weil damit denjenigen Muslim*innen religiése Autoritit abgespro-
chen wird, die dies nach dem Priesterbegriff bzw. nach dem eingeengten Begriff
von religiésem Akteur nicht haben. Es sind die Handlungsrahmen und Distribu-
tionen von sozialen, kulturellen, 6konomischen und religiosen Kapitalen, die nicht
aufinstitutionelle und priesterliche Autoritit beschrinkt sind, die die Qualifikatio-
nen, Kompetenzen, das Charisma und die Funktionen der Akteur*innen bestim-
men, welche erst im Zusammenspiel religiose Autoritit erwirken. Da das islami-
sche Feld durch die Frage nach Autoritit in religiésen Fragen strukturiert wird,
produziert es immer Mechanismen von Inklusion und Exklusion, in die staatliche
Akteur*innen ebenso involviert sind.?®® Aus diesen Uberlegungen heraus, offen-
bart die Unterscheidung von Akteur*innen anhand ihrer Position als Expert*innen
oder Nicht-Expert*innen, dass sowohl die Selbstzuschreibung als auch die Fremd-
wahrnehmung von Akteur*innen in Bezug auf Expertise iiber islamisches Wissen
betont werden miissen. Das heifdt, dass Expert*innentum nicht per se als autori-
tativ betrachtet wird, da ja die Autorisierung des islamischen Wissens durch viel-
filtige Faktoren bestimmt wird. Expert*innenwissen produziert eine Vorschuss-
Autoritit, die beispielsweise durch soziales Kapital begiinstigt wird (z.B. Funktion
als Imam in der Moschee). Daher wird mit der Verwendung muslimische Expert “in-
nen und Nicht-Expert*“innen das Fehlen bzw. die Abwesenheit von Ausbildungen
und Qualifikationen abgebildet. Zugleich dienen die Begrifflichkeiten dazu, aus-
zudriicken, dass Akteur*innen sich selbst als Nicht-Expert*innen ansehen, wenn
sie nicht tiber bestimmte Kapitale verfiigen. Insgesamt ist festzuhalten, dass diese
begriffliche Unterscheidung keine starre Typologie bedeutet, sondern auf die Uber-
ginge aufmerksam macht, die mit Expert*innentum und Nicht-Expert*innentum
verbunden sind.**

Wenn man den Blick von Expert*innen abhebt und Nicht-Expert*innen in den
Fokus der Untersuchungen stellt, muss man allerdings auch mit moglichen Fall-
stricken umgehen: Einige Studien aus dem Forschungsstrang gelebter Islam (lived Is-
lam) identifizieren Nicht-Expert*innen als einfache Glaubige (ordinary muslims), die

279 PETER 2006b: 709.

280 Vgl. PETER 2006b: 711-712.

281 Die Bezeichnung einfache/durchschnittliche Muslim oder Muslimin (ordinary Muslim) reflektiert
nicht genau den hier beschriebenen Sachverhalt. Der Begriff Nicht-Experte oder Nicht-Expertin
(non-expert) stellt den Wissens-Aspekt in den Vordergrund.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A

187


https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Moscheeleben in Deutschland

in ihrer jeweiligen Alltagswelt untersucht werden sollen.*®* Mit diesem Perspekti-
venwechsel geht meist auch eine Fokussierung auf eine Alltagsreligiositit (Everyday
Islam) einher, deren Verbindung zur Norm als unwesentlich begriffen wird. Da-
mit wird eine Dichotomie von muslimischen Normalos als Sinnbild einfacher Mus-
lim*innen auf der einen Seite und frommen Muslim*innen und muslimischen Ex-
pert*innen auf der anderen Seite vorgenommen und reproduziert.*® Dies schligt
sich auch in Studien nieder, die mit dem Begriffspaar Organisierte Muslim*innen
und Nicht-organisierte Muslim“innen sowie mit Kategorien der Religiositdt arbeiten,
die z.B. als wenig religios — mittelreligios — hochreligios unterschieden werden: Der/die
einfache Muslim*in wird als sikularisiert, implizit liberal, insbesondere unorganisiert
wahrgenommen, also als jemand, der/die Religion privat lebt und nicht in einer re-
ligiosen Gemeinschaft im 6ffentlichen Raum zu finden ist und dementsprechend
als Teil der friedlichen Mehrheit symbolisch als Gegengewicht zum organisierten
Islam fungiert.?®* Wie kommt es zu einer solchen Gleichsetzung?

Diese Gegeniiberstellung von organisierten Muslim*innen und der schweigen-
den Mehrheit bzw. die Vorstellung von praktizierenden Muslim*innen vs. Kultur-
muslim*innen basiert auf einer Ethnisierung bzw. Rassifizierung von Religion, die
alle Eingewanderten aus muslimischen Mehrheitsgesellschaften pauschal als Mus-
lim*innen begreift. Diese Markierung als Muslim*innen unabhingig davon, wie
sich der/die Einzelne tatsichlich gegeniiber dem Islam verortet, die von der Is-
lamwissenschaftlerin Riem SpIELHAUS und TEZCAN unter dem Stichwort »Islami-

285 erfiillt gerade fiir die nichtmuslimi-

sierung des Islams« angesprochen werden,
sche Mehrheitsgesellschaft bestimmte Funktionen (Othering-Prozess, Normalisie-
rung und Normbildung fiir die Mehrheit).?*¢

Sachlich wird die oben ausgefithrte Dichotomie von unorganisierten und or-
ganisierten Muslim*innen und die darin eingewobene Frage nach Religiositit mit

der relativ niedrigen Anzahl tatsichlicher Mitglieder von Moscheevereinen begriin-

282 Vgl. auch WOODHEAD 2013, DESSING 2013, DESSING/JELDTOFT/NIELSEN/WOODHEAD 2013a.

283 »Calls for a reinvestment in the severyday«orsactual« lives of Muslims explicitly or implicitly
mark revivalist or pious Muslims as exceptional and, more insidiously, not>real«« FADIL/FER-
NANDO 2015: 60.

284 Vgl.auch FADIL/FERNANDO 2015: 74-77 und WOODHEAD 2013a:15. Siehe zu Studien mit diesen
Pramissen z.B. JELDTOFT 2011, BERGHAMMER/FLIEGENSCHNEE 2014, SUNIER 2009 und 2013.

285 Siehe SPIELHAUS 2011: 23-42, TEZCAN 2012.

286 Darauf, dass bei den Mechanismen der Rassifizierung von Religion die liberal-sdkulare Ma-
trix diskursleitend ist, also die Vorstellung, dass das Sakulare zur sunmarkierten, entkor-
perten und universalistischen Norm und zugleich zum Privileg avanciert«, macht AMIRr-
Moazami aufmerksam. Damit stellt sie die Prozesse der Muslimisierung der Muslime in einen
grofleren Kontextvon sdkularer Staatlichkeit, in die sich das partikulare Religionsverstindnis
des Protestantismus eingeschrieben hat und gleichsam unsichtbar geworden ist. Vgl. AMIR-
MoAzZAMI 2016: 29-32, Zitat: 31.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

det.*” Dadurch basieren gerade quantitative Studien auf der diskursiven Gleich-
setzung des Moscheebesuchs mit hoher, respektive hochgradiger Religiositit.**®
Im Religionsmonitor 2008 der Bertelsmann Stiftung wird diese Vorannahme von
THIELMANN interessanterweise nicht reflektiert: »Es iiberrascht etwas, dass nur
42 Prozent der Hochreligiosen wochentlich zum Gemeinschafts- bzw. Freitagsge-
bet gehen.«*® Anstatt den Begriff des Hochreligiosen oder die Korrelation von Mo-
scheebesuch und Religiositit anhand der festgestellten Uberraschung zu problema-
tisieren, ibergeht THIELMANN dieses wertvolle Ergebnis. Denn: wenn noch nicht
einmal die Hilfte der Hochreligiosen zum Gemeinschaftsgebet geht, was macht
dann die Hochreligiositit aus? Was den Blick verstellt, ist die Gleichsetzung des
Moscheebesuchs mit Kirchgang und Gottesdienstteilnahme, die durch das Frei-
tagsgebet erfillt sei. Mit dieser Parallelisierung wird die Moschee zum zentralen
Ort des Heilsgeschehens, so wie die christliche Kirche, die mit der Spende der Sa-
kramente durch geweihte Priester im Zentrum der heilsimmanenten Religionsaus-
iibung steht. Mit zunehmender Individualisierung der Religion und Riickgang von
kirchengebundener Religiositit im sikular-individualistischen gesellschaftlichen
Kontext schwindet die Zahl der Kirchenbesuche, was analog auch fiir Moscheen gilt

287 Nach Schatzungen sollen lediglich 10-20 % aller Muslime und Musliminnen eingetragene
Mitglieder von Moscheevereinen sein. Fiir Kritiker*innen des so genannten Verbandsislams
istdies ein Indiz, dass die Mehrheit der Muslim*innen eben nicht durch islamische Verbiande
reprisentiert sei. Vertreter*innen islamischer Vereine dagegen betonen die Mitgliedschaft
von Haushalten und sprechen so von einer Reichweite bis zu 80 %. Vgl. zu dieser Diskussion
CHBIB 2011. Vgl. zu Fragen der Bekanntheit und Wahrnehmung von Reprasentativitat der
islamischen Verbiande auch HAUG/MUsSIG/STICHS 2009: 173-181.

288 Siehez.B.HAUG/MUSSIG/STICHS 2009: 158-162, STIFTUNG ZENTRUM FUR TURKEISTUDIEN 2005:
28-32 und THIELMANN 2008: 18. In der quantitativen Studie Muslimisches Leben in Deutschland
(HAUG/MUssIG/STICHS 2009) gehen die Autor*innen von einer hohen Bedeutung des Besuchs
religidser Veranstaltungen aus islamimmanenten Criinden aus: »Die recht hohe Bedeutung
gemeinschaftsstiftender religioser Handlungen im Islam mit verpflichtendem oder pflicht-
dhnlichem Charakter, wie es das Gemeinschaftsgebet darstellt, macht es zu einem brauchba-
ren Indikator zur Messung ritueller Religiositit.« (Ebd.: 158). Mit »verpflichtendem [...] Cha-
rakter«sind wohl die Freitagsgebete gemeint, die nach hegemonialer sunnitischer und schii-
tischer Tradition nur mannliche Muslime betrifft. Unter Gemeinschaftsgebeten mit»pflicht-
dhnlichem Charakter«kénnten Feiertagsgebete, moglicherweise auch die Tarawih-Gebete im
Ramadan verstanden werden —das geht aus der Untersuchung nicht hervor. Doch auch die-
se Gebete haben fiir Frauen keinen »pflichtdhnlichen Charakter«. Damit werden eigentlich
mdnnliche Praktiken als islamische wahrgenommen und hegemonialisiert. In Abschnitt Il dis-
kutiere ich, dass erst diese Objektivierung in der 6ffentlichen und auch wissenschaftlichen
Betrachtung die Vorstellung vom Ausschluss und Diskriminierung von Frauen in Moscheen
erzeugt, anstatt die weiblichen Praktiken als (ebenfalls) islamisch wahrzunehmen. Das be-
deutet nicht, dass sich Frauen in Moscheen nicht von Mannern diskriminiert fithlen. Siehe
hierzu Abschnitt I11.

289 THIELMANN 2008:18.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A

189


https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Moscheeleben in Deutschland

290

bzw. gelten soll.**° Der Effekt dieser Gleichsetzung ist, dass Nicht-Organisiertheit
die Bedeutung von niedriger, liberaler und/oder privater Religiositit bekommt,
wihrend organisierte Muslim*innen als radikale, bestenfalls als fromme und/oder
konservative Muslim*innen entworfen werden, die nicht in die sikulare Ordnung
passen. SCHIELKE kritisiert, dass »there may be too much research on committed
activists and too little research on the majority of Muslims who are not that com-

mitted«.?”

Doch damit bleibt die Grenze, wer aktivistisch ist oder nicht, wer zum
organisierten Islam gehort und ab wann man organisiert ist, verschwommen, so
dass die Dichotomie zwischen organisierten und nicht-organisierten Muslimen und
Musliminnen in Bezug auf ihre Moscheefrequentierung und Religiositit zu hinter-
fragen ist: Ist ein Muslim, der wenige Male im Jahr ein Freitagsgebet besucht, or-
ganisiert? Ist er deswegen auch weniger religiés? Wie steht es mit einem Mann, der
versucht, jeden Freitag die Moschee aufzusuchen? Ist es tatsichlich als ein Gegen-
satz anzusehen, wenn jemand sich selbst als hochreligiés bezeichnet und Alkohol
trinken kann? Ist die Muslimin, die ihr Kind einmal im Monat am Wochenende
zum Koranunterricht in die Moschee bringt, organisiert? Sind Muslim*innen, die
Moscheefeste besuchen, religidse Muslim®*innen? Ist ein Jugendlicher, der eine Zeit
lang aktiv in der Jugendgruppe der Moschee war, organisiert? Driickt sich darin Re-
ligiositit aus? Sind Muslim*innen, die nie eine Moschee besuchen, nicht religios
bzw. individuell-religios und Moscheebesucher*innen nicht?

Studien zum muslimischen Alltagsleben und gelebter Religion verorten ordina-
ry Muslims nicht in Moscheen, wollen teilweise dezidiert den Blick abheben von or-
ganisierten Formen der Religiositit.”®* Dabei konnen Moscheen sehr wohl als Orte
alltagsweltlich gelebter Religion betrachtet werden, wie BEILSCHMIDT in ihrer Stu-
die zu DITIB-Moscheen aufzeigt.”” Sie identifiziert in den von ihr untersuchten
Moscheen Aspekte von Privatheit,”* so dass sich das Verstindnis von Aktivismus
und Oryganisiertheit verschiebt. BEILSCHMIDTs Studie offenbart, dass der Moschee-
gang nicht automatisch ein héheres Maf$ an Religiositit bedeuten muss, sondern
auch Aspekte von Geselligkeit in einem religiésen Rahmen eine Rolle spielen kon-
nen. Zusammenfassend lisst sich feststellen, dass Moscheen zwar zu zentralen
religiésen Orten geworden sind, aber dass die Kategorien Moscheebesuch oder
der Begriff der Organisiertheit nicht helfen, Formen und Grade der Religiositit von
Menschen sowie die Stellung von Moscheen adiquat zu erfassen. Solche Klassifi-
zierungen verbergen mehr als dass sie aufzeigen, wie Akteur*innen in Moscheen
als religiose Akteur*innen mit aktivem religiosem Engagement an der Legitimie-
rung und Autorisierung von islamischem Wissen mitwirken.

290 Vgl. CEYLAN 2014: 50-70, insb. 66-70.
291 SCHIELKE 2010: 12.

292 Vgl. DESSING 2013: 39-40.

293 Vgl. BEILSCHMIDT 2015.

294 Vgl. BEILSCHMIDT 2015: 122-127.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-010 - am 14.02.2028, 04:19:10. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

