
168 Moscheeleben in Deutschland

Da weder von Diyanet noch vom parlamentarischen Regierungshandeln eine juris-

tische Anerkennung für irgendwelche außerhalb des Organisationskörpers des Di-

yanet-Amtes agierende religiöse Einrichtungen und Gruppen erfolgt ist und dem-

entsprechend formale Veränderungen immer noch ausstehen, ist davon auszuge-

hen, dass diese Einheit ein fragiler Zustand ist und je nach politischer Konjunktur

auch wieder vorbei sein kann wie der Umgang mit dem Hizmet-Netzwerk deutlich

gezeigt hat. An anderen Orten als am Hauptfeldforschungsort ist beispielsweise

über Ausgrenzung (aber auch über Nicht-Ausgrenzung) von Akteur*innen aus dem

Hizmet-Netzwerk berichtet worden. Es ist zu vermuten, dass die symbolische An-

erkennung muslimischer Vereine und Verbände durch DITIB wegen der ausblei-

benden formalen Anerkennung in der Türkei nicht unbedingt bleibend sein muss,

denn es handelte sich um Integration von Personen, nicht um Anerkennung von

kollektiven Gemeinschaften. Es bleibt zu hoffen, dass die in langen Jahren aufge-

baute innerislamische lokale Dialogarbeit tragfähig genug ist, um einen Ausgleich

zwischen den Interessen schaffen zu können.

Insgesamt ist festzuhalten, dass die komplizierte Beziehung zwischen Ak-

teur*innen und Institutionen im islamischen Feld m.E. weiterhin fragil bleibt, da

sowohl der deutsche als auch der türkische Kontext (als zwei der wirkmächtigen

Kontexte mit staatlichen Akteur*innen) miteinander um Einfluss konkurrieren,

was sich in den Verflechtungen von Diskursen und Praxen äußert. Ein Wandel in

den Machtstrukturen im Feld geht derzeit zum einen von der Heterogenisierung

von etablierten Moscheen wie im Fall der Altstadt-Moschee aus (und in einem

noch geringen Maß von moschee-externen Entwicklungen), welche die dominante

Bezugnahme auf die Türkei herausfordert. Zum anderen wird die Zukunft des

Feldes davon abhängen, inwiefern feldinterne Akteur*innen und Institutionen

sowie der deutsche Staat, Angebote in Moscheen generieren und finanzieren

können, die das Engagement der türkischen Religionsbehörde absorbieren.

3. Der Begriff Religiöse Akteur*innen in der Diskussion mit Bourdieu
und Weber

Die Feldtheorie, wie sie Bourdieu entwickelt hat, bietet für die Untersuchung von

Moscheeleben, religiöser Autorität und gültigem islamischen Wissen ein Arsenal

an Begriffen und Konzepten. Wichtig für die vorliegende Betrachtung ist vor al-

lem die Vorstellung, dass sich das religiöse bzw. islamische Feld als ein Feld der

Macht entwickelt, in dem sich Muslime und Musliminnen mit ihrem jeweiligen

Habitus, der Ausbildung und Einsätze ihrer Kapitale, der institutionellen Ausge-

staltungen sowie die gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen die Positionen

der Akteur*innen erzeugt werden, im islamischen Feld in einemKonkurrenzkampf

um religiöse Güter befinden, und hierzu Gemeinschaften, Rivalitäten, Monopole

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 169

und Symbole erschaffen. Mit dieser Perspektive konnte eruiert werden, was im is-

lamischen Feld an religiösem Gut bzw. Kapital als wertvoll angesehen wird und wie

der Kampf um religiöse Deutungsmacht im islamischen Feld unter den wechseln-

den gesellschaftlichen Bedingungen zentral blieb.

Allerdings baut das religiöse Feld, wie es Bourdieu historisch-empirisch aus-

gearbeitet hat,221 auf den religionssoziologischen Typisierungen von Max Weber

auf,222 der Religion von Priestern aus und in Bezug zu Priestern denkt. Diese Prämis-

se produziert erhebliche Probleme in Bezug auf das islamische Feld, da eine univer-

salistische Übertragung des religionssoziologischen (und auch christlich-theologi-

schen) Begriffsrepertoires mehrere Fallstricke produziert: Die Suche nach Paralle-

len kann zu Bedeutungsverstärkungen führen (z.B. die Gleichsetzung des Freitags-

gebets mit der christlichen sonntäglichen Eucharistie bzw. dem Abendmahl)223, in

eine Tätigkeit ein Amt hineinlesen (z.B. die Identifikation des Imams mit einem

Pfarrer bzw. einer Pfarrerin) oder das Bild eines defizitären Islams produzieren

(z.B. in Bezug auf Seelsorge, die so, wie sie im christlichen Kontext ausgearbeitet ist,

im Islam nicht wiedergefunden wird). Damit werden andere wirkmächtige sowie

sinngebende Faktoren ignoriert. Wie das gemeint ist, soll im Folgenden anhand

der Konzeptionen von religiösen Akteur*innen, priesterlichen Autoritäten und der

den Priestern attestierten religiösen Verfügungsgewalt aufgezeigt werden.

Mit der Privilegierung der Priesterschaft als »Inhaber des Monopols über die

Verwaltung des Heiligen«224, der Laien »einen religiösenHabitus aufzwingt und ein-

prägt«, attestieren beide Sozialtheoretiker Priestern religiöse Macht, die als »Mo-

nopol der legitimen Ausübung der Macht« verstanden wird, um »dauerhaft und

tiefgreifend Einfluss auf die Praxis und Weltsicht der Laien« zu nehmen.225 Laien

werdenals Profane im doppelten Sinne betrachtet: nämlich als »der ReligionUnkun-

221 Die beidenHaupttexte von Bourdieu zu Religion und zum religiösen Feld stammen aus dem

Jahr 1971: »Eine Interpretation der Religion nach MaxWeber« und »Genese und Struktur des

religiösen Feldes«. Beide Texte sind enthalten in Bourdieu 2000 (dt. Erstveröffentlichung)

und Bourdieu 2011. Die Analyse »Die heilige Familie. Der französische Episkopat im Feld der

Macht« (1982) ist auf dt. erstmals in Bourdieu 2011 veröffentlicht worden. »Das Lachen der

Bischöfe (1994) ist in der dt. Erstveröffentlichung in Bourdieu 1998 (S. 186-197) erschienen.

222 Hier rekurriere ich auf seine Ausführungen zur Religionssoziologie, wie Weber dies in sei-

nem Standardwerk »Wirtschaft und Gesellschaft 2 von 1922 [51980] ausführt.

223 Beispielsweise setzt der Soziologe und Religionspädagoge Rauf Ceylan den Besuch des Frei-

tagsgebet implizit mit dem Kirchenbesuch analog, wenn er schreibt: »Ebenso ist die Zahl

der wöchentlichen Freitagsbesucher nicht bekannt, sodass zum ersten Mal in Deutschland

die Moscheebesucherzahlen an den Freitagen erhoben wurden. Ohne die Erhebung dieser

Daten können keine Entwicklungen wie in den Kirchen erfasst und bewertet werden.« Cey-

lan 2014: 237.

224 Bourdieu 2011: 51.

225 Alle Zitate in: Bourdieu 2011: 17.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Moscheeleben in Deutschland

dige« und »dem Heiligen wie dem Korps der Verwalter des Heiligen Fremde«.226

Religiöse Macht und somit Macht im Feld verstetige sich durch die Überführung

der religiösen Arbeit und Botschaft in eine Institution, durch die wiederum Amts-

autorität und religiöse Spezialisierung geformt und durch ständige Transaktionen

zwischen Institution und Laien aktualisiert werde. Priester stellen dabei die Per-

sonengruppe dar, die als Träger der institutionalisierten religiösen Arbeit und reli-

giösenMacht die »Heiligkeit der Institution« vertreten und von Propheten als Träger

von Offenbarungen und Zauberern als Träger eines magischen Charismas, heraus-

gefordert werden227 sowie mit diesen um Laien rivalisieren.228 Laien als Adressaten

des priesterlichen, magischen und prophetischen Wirkens und somit auch die von

Laien gebildete Gemeinde werden von Weber und Bourdieu außerhalb des Be-

griffs von religiösen Akteur*innen angesiedelt. Diese Unterscheidung im religiö-

senMachtgefüge in religiöse Akteur*innen und Laien korrespondiertmit der funk-

tionalen Typologisierung in »Produzenten, Vermittler und Rezipienten«.229 Laien

wirkten zwar auf die Produktion und Vermittlung kraft ihrer Position als Rezipi-

ent*innen, deswegen eben als Mobilisierungsmasse mit einem bestimmten reli-

giösen Interesse,230 allerdings seien auch diese »in Form und Dispositionen vom

Angebot und dem Handeln professioneller religiöser Akteure bestimmt«.231 Lai-

en stellen das dynamische Element im religiösen Feld dar,232 jedoch nur in ihrer

Beziehung zum Machterhalt der religiösen Akteur*innen.233 Weder Weber noch

Bourdieu attestieren Laien innerhalb der religiösen Kräfteverhältnisse eine vom

religiösen Kapital der Laien ausgehende, das religiöseWissen bestimmende, die re-

ligiöse Legitimität produzierende und religiöse Macht entwickelnde Rolle.234 Das

Abhängigkeitsverhältnis der Laien gegenüber den Priestern wird damit begründet,

226 Bourdieu 2011: 51.

227 Vgl. die Webersche Typologie in Prophet, Priester und Zauberer in Weber 1922: 259-275 (§2

Zauberer – Priester (259ff), § 4 »Prophet« (268ff). Propheten und Zauberer sind dabei als au-

ßerpriesterliche religiöse Akteure konzipiert, da sie der Institutionalisierung und Schemati-

sierung von Religion vorangehen bzw. diese begleiten.

228 Vgl. Verter 2003: 153: »The notion of conflict between religious specialists is a crucial one,

and another point that Bourdieu claims (perhaps over-emphatically) is at variance with We-

ber’s formulation. While Weber notes the rivalry between priests, prophets, and magicians,

Bourdieu considers their competition for religious power to be the central principle informing

the dynamics of the religious field.« [Hervorhebungen AAA].

229 Vgl. Bourdieu 2011: 59-60.

230 Vgl. Bourdieu 2011: 59.

231 Bourdieu 2011: 11.

232 Vgl. Bourdieu 2011: 8-10.

233 Vgl. Bourdieu 2011: 59.

234 Weber unterscheidet zwar in der Gemeinde Laienintellektualismus, Laientraditionalismus und

Prophetie (vgl. Weber 1922: 278 (§ 5 Gemeinde)), was aber für die Überlegungen hier nicht

weiter wichtig ist, da auch dadurch das Grundkonzept der Abhängigkeit des Laien vomPries-

ter nicht tangiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 171

dass allein der Priester »Heilsgüter kraft seines Amtes«235 spendet und nur Priester

als religiös spezialisierte Menschen »religiös motiviertes Handeln im gottesdienst-

lichen Kontext zu vollziehen«236 imstande seien. Damit wird die priesterliche Insti-

tution der Heilsverwaltung zu derjenigen Institution, die der Heilserwartung der

Gläubigen entsprechen kann, die die Heilsverwaltung durch normative Deutungs-

macht des religiösen Wissens selbst produziert. Bourdieu hat dabei vor allem die

katholische Kirche vor dem zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) vor Augen.237

So reproduziert Bourdieu allerdings den Anspruch (einiger) christlicher Kirchen

auf ausschließliche Heilsverwaltung und Heilsschenkung durch Priester und der

Institution Kirche als religionssoziologisches Paradigma.

Mit diesen religionssoziologischen Prämissen zu religiösen Akteur*innen ist

der Blick auf das islamische Feld in Deutschland und seinen Autoritätsstrukturen

erheblich verstellt.Wie in Kapitel 2 dargelegt, ist die Genese des islamischen Feldes

in Deutschland und die Institutionalisierung des Islams ohne das Handeln musli-

mischer Arbeiter*innen, in der Regel »religiös Unkundige«, nicht zu denken. Die-

se erfolgten von unten durch Selbstorganisationen von einfachen Muslim*innen, um

die Befriedigung grundlegender religiöser Bedürfnisse wie das Gemeinschaftsge-

bet zu ermöglichen, und ging nicht von einer organisierten religiösen Elite (ergo

Priester) und einer religiösen Verwaltung aus. Moscheen in Deutschland sind keine

Institutionen, die von oben, also von einer religiösen Verwaltung oder einer Pries-

terschaft, etabliert wurden, und sich von dieser Position aus an eine Masse von

Gläubigen wenden. Eine externe staatliche oder international agierende religiö-

se Verwaltung wurde im Prozess der Konstituierung des islamischen Feldes nicht

angerufen – wie im Fall eingewanderter römisch-katholischer oder griechisch-or-

thodoxer Christ*innen. Auch islamische Verbände, die sich aus lokalen Moschee-

vereinen entwickelt haben, wurden von muslimischen Laien – und in der Regel

bei gleichzeitiger Absenz von muslimischen Priestern – gegründet, verwaltet und

legitimiert. Imame sind den von Nicht-Expert*innen gegründeten Moscheever-

waltungen untergeordnet, wie auch schon einige Studien zu Imamen festgestellt

haben.238 Selbst in DITIB-Moscheen haben Imame gegenüber den Moscheevor-

ständen eine untergeordnete Stellung, die nicht objektiv veränderbar ist, sondern

nur kraft ihrer eigenen Position in der jeweiligen Moschee,239 nicht kraft Amt oder

institutionell gebundenem Charisma. Dabei kollidieren die Verständnisse davon,

235 Weber 1922: 268-269 (§ 4 »Prophet«).

236 Bourdieu 2011: 11.

237 Dass die katholische Kirche Bourdieu als Modell dient, wurde schon früher kritisiert. Vgl.

Verter 2003: 151, vgl. Thielmann 2013: 205, vgl. Dianteill 2003: 546-547. Vgl. zur Kritik an

der Konzeptualisierung des religiösen Feldes als Institutionalisierung des Religiösen: Rey

2007.

238 Siehe Kamp 2006, Ceylan 2010, Schmid/Akca/Barwig 2008: 262-264.

239 Vgl. hierzu das Fallbeispiel in Schmid/Akca/Barwig 2008: 169-171.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Moscheeleben in Deutschland

welche Stellung und Position Imame und Vorstände in einer Gemeinde haben, z.T.

auch erheblich:

»Natürlich steht der Imam an der Spitze der Moschee. Dem Vorstand obliegen le-

diglich die Aufgaben, die mit dem Gebäude der Moschee zu tun haben. So muss

es eigentlich sein. Mit der Hygiene im Gebäude, der Miete und so. […] Für die Be-

ziehung Moschee-Gemeinde ist der Religionsbeauftragte verantwortlich.«240

Aus diesem Zitat des Imams spricht ein Wunschdenken: Er wünscht sich mehr

Freiheit und eine Führungsposition, die er allerdings strukturell nicht hat. Der

Moscheevorstand dagegen, der zur örtlichen Gemeinde gehört, während der Reli-

gionsbeauftragte von auswärts kommt, sieht den Aufgabenbereich des Imams in

der Gestaltung des religiösen Lebens, nicht aber in der Führung der Gemeinde. Ein

solches Verständnis von Führung einer Gemeinde durch eine Person – v.a. kraft sei-

ner religiösen Qualifikation – ist den Moscheevorständen insgesamt fremd, da sie

sich die Führungsaufgaben innerhalb des Moscheevorstandes teilen, auch und ob-

wohl Moscheevorsitzende natürlich auch führen. Das Abhängigkeitsverhältnis des

Imams zum Moscheevorstand ist schon in der Struktur der islamischen Verbände

verankert, die von Anfang an keine religiöse Hierarchie aufgebaut und auch in der

Verbandsführung keine religiösen Ämter des Herkunftslandes eingerichtet haben,

obwohl es doch Vorbilder aus der eigenen Tradition dafür gegeben hätte.

Das bedeutet nicht, dass Imame vollkommen unbedeutende Akteure wären.

Der innerislamische Diskurs wird insbesondere durch die Frage nach Personen

mit religiöser Autorität bestimmt. Die Unsicherheit von Moscheevorständen, die

sich selbst als Nicht-Expert*innen sehen, weist auf die erwünschte Autorität eines

Imams kraft Titel hin.241 Die Hauptamtlichkeit eines Imams garantiert die Stetig-

keit von religiösen Diensten, was die Profilbildung sowie Finanzierung der jeweili-

gen Moschee bedingt. Moscheen ohne Imame haben daher Wettbewerbsnachteile

– gerade dann, wenn während des Ramadans kein Imam da ist. Es ist wichtig, dar-

auf hinzuweisen, dass sich ohne hauptamtliches religiöses Expert*innenpersonal

im islamischen Feld in Deutschland ein flexibles Verhältnis zur religiösen Autorität

240 So Mahmut auf meine Frage, ob denn nicht der Vorstand die Moschee leite. Seine Antwort

war resolut und bestimmt. Interview, Mahmut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee: »Camiinin

başında tabii ki imam vardır. Yönetim sadece caminin binası ile ilgili işlerle yükümlüdür. As-

lında böyle olması lazım. Binanın temizliği ile, kirası ile falan. […] Cami-cemaat ilişkilerinden

din görevlisi sorumludur.«

241 Der Vorsitzende einer bosnisch-muslimischen Gemeinde außerhalb des Feldforschungsor-

tes erklärte in einem frühen Interview (2007), dass er als »normaler Muslim« nichts zu is-

lamischen Themen sagen möchte, denn nur ein Imam wisse, was richtig sei. Diese Aussa-

ge ist aber vor dem Hintergrund zu bewerten, dass schon lange Zeit kein hautpamtlicher

Imammehr in derMoschee tätigwar und sie daher einWunschbild darstellt. Vgl. Schmid/Ak-

ca/Barwig 2008: 159-160.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 173

entwickelt hat. Damit die erteilten, erfragten und vermittelten religiösen Botschaf-

ten und Handlungen Autorität gewinnen konnten, musste entsprechendes Kapitel

generiert werden. So gab es mit der Zeit einen Pool von temporären religiösen

Expert*innen, den so genannten Arbeiterimamen, die abwechselnd unterschiedli-

che Aufgaben innerhalb der religiösen Arbeit übernahmen wie z.B. den Gebets-

Ruf, den zweiten Gebetsaufruf (iqāma, türk. kamet), Gebetsleitung, Übernahme

des duʿāʾ-Abschnitts, Koranrezitation, Predigten, Unterricht, aber auch Aufgaben

wie Sauberhaltung der Sanitätsanlagen oder Spendensammlungen. Neben basa-

lem religiösem Wissen (teilweise auch einer gewissen religiösen Ausbildung) wur-

den auch Finanzkraft, soziale Beziehungen und später auch Kenntnisse im gesell-

schaftlichen Leben in Deutschland ausschlaggebend. Damit informiert die Imam-

Frage die Wirkmacht von sozialen, ökonomischen und kulturellen Kapitalen bei

der Generierung von religiösem Kapital sowie infolgedessen auch die Struktur von

religiöser Autorität und religiösem Aktivismus. Die Imam-Frage ist somit geprägt

durch stetigenWechsel und flexible religiöse Arbeit durch Akteure, die auch unter-

schiedliche Normativitäten für das von ihnen präsentierte und praktizierte islami-

sche Wissen aufweisen. Dieser Zustand ist noch immer in Moscheen bestimmend,

auch wenn mit dem Eintritt der DITIB ins Feld die Imam-Frage für einen Teil der

Moscheen gelöst werden konnte.

Im deutschen Islam-Diskurs sind ab den 2000er Jahren Imame242 – demMeta-

Typ des Priesters entsprechend – als die alleinigen religiösen Akteure, die auf die

Weltsicht und religiöse Praxis der muslimischen Nicht-Expert*innen Einfluss neh-

men, identifiziert worden. Der Fokus der Öffentlichkeit hat sich auf Imame als

religiöse Autoritäten (und als »Integrationslotsen«243) festgeschrieben.244 Die Frei-

tagsgebete und -predigten, denen ein Imam vorsteht, wurden dementsprechend

als zentrale religiöse Arbeit in Moscheen wahrgenommen. Zu verstehen ist dieses

Narrativ vor demHintergrund, christlich-kirchliche Äquivalenzen bei der Betrach-

tung des islamischen Feldes in Deutschland anzunehmen und dementsprechend

in Imamen Priester zu identifizieren, welches erheblich durch die religionssozio-

logische Theoriebildung informiert wird. Logischerweise ist im deutschen Islam-

Diskurs daher die Imam-Frage Dreh- und Angelpunkt der Diskussionen geworden

und u.a. eine Ausbildung von Imamen aus Deutschland durch Ministerien, Bun-

desämter, Bundes- und Landeszentralen für politische Bildung, zivilgesellschaftli-

che Stiftungen und kirchliche Akademien gefördert worden. Den Fort- und Wei-

terbildungsangeboten für Imame folgten ab 2010 die Gründung von islamtheo-

logischen Fachbereichen an Universitäten und Hochschulen. Dabei ging es u.a.

242 Siehe zu Imamen: Çekin 2004, Ucar 2010a, Aslan/Erşan-Akkılıç/Kolb 2015, Bor-

chard/Ceylan 2011.

243 Schmid 2007: 25. Vgl. auch Schmid 2008.

244 Vgl. hierzu: Kamp 2006 und 2008 und Hockenos 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Moscheeleben in Deutschland

darum, Hassprediger abzuwehren, die soziale Verortung der Imame im deutschen

Kontext und die Deutschsprachigkeit der Imame zu fördern sowie den ausländi-

schen Einfluss durch auswärtige Imame einzudämmen. Insbesondere ging damit

die Annahme einher, dass ein in Deutschland ausgebildeter Imam schon per se

ein aufgeklärtes, der deutschen Moderne entsprechendes Islamverständnis teilen

würde, womit ein positiver Einfluss auf die Moscheegemeinden verbunden wurde.

In diesem Prozess erhielten die Anstrengungen von Moscheen und Verbänden in

der Nachwuchsförderung kaum öffentliche Beachtung und Unterstützung:

Der VIKZ ermöglicht schon seit mehreren Jahrzehnten Männern wie Frauen

eine mehrjährige religiöse Ausbildung in Deutschland in Kooperation mit ihrem

eigenen verschulten System in der Türkei.245 Vor Ort sind alle männlichen und

weiblichen religiösen Experten im Bildungs- und Kulturzentrum innerhalb des

Verbandes ausgebildet worden und es gab keinerlei Engpässe beim Wechsel des

Hauptimams. Die innerhalb von VIKZ ausgebildeten religiösen Expert*innen bie-

ten nicht unbedingt nur in den Moscheen religiöse Arbeit an, in deren verband-

lichen Kontexten sie ausgebildet worden sind.246 Die IGMG hat sowohl ein for-

malisiertes Kurssystem etabliert als auch informelle Kurse und Fortbildungen für

Ehrenamtliche. Sie kann allerdings ihren Bedarf an Imamen und Lehrern, auch

weiblichen, damit nicht decken247 und greift daher auf ein Netzwerk von ausgebil-

deten Prediger*innen undTheolog*innen zurück, die zum Teil innerhalb der türki-

schen Religionsbehörde angestellt waren/sind.248 Lediglich DITIB hat kein eigenes

äquivalentes System entwickelt, da ihr ja religiös ausgebildetes Personal aus der

Kooperation mit der türkischen Religionsbehörde Diyanet zur Verfügung steht. Al-

lerdings unternimmt DITIB Anstrengungen, eine eigene Akademie aufzubauen.249

245 Vgl. Jonker 2003a: 39-40.

246 So hat eine der heutigen ehrenamtlich in der Altstadt-Moschee tätigen weiblichen Lehrer

in einer VIKZ-Moschee im Raum Stuttgart vertiefte religiöse Bildung genossen, die ihre Ex-

pertise nach ihrem Umzug an den Hauptfeldforschungsort auch innerhalb einer Moschee

einbringen konnte, die nicht dem VIKZ angehört.

247 Daher wirbt der Vorstand für das İlahiyat-Programm der Diyanet zur Förderung des Imam-

Nachwuchses. Abiturienten aus Deutschland mit Türkischkenntnissen haben seit Mitte der

2000er Jahre speziell die Möglichkeit, Theologie an einer Universität in der Türkei zu stu-

dieren. In der Altstadt-Moschee erwies sich – wie auch in der ADÜTDF-Moschee und in

der Omar-Khattab-Moschee – die Anstellung eines (Haupt-)Imams während meiner Feld-

forschungszeit als extrem schwierig. Ich beobachtete, dass mehrere religiöse Experten vom

IGMG-Verband nur für kurze Zeit als Imame in die Altstadt-Moschee zur Überbrückung oder

Vertretung geschickt wurden und damit das religiöse Leben vor allem durch ehrenamtliche

religiöse Expert*innen vor Ort gestaltet wurde.

248 Auch früher schon ließen sich Diyanet-Angestellte für ihre Zeit in Deutschland beurlauben

bzw. führte die frühe Pensionierung von Beamten zu einer auswärtigen Tätigkeit.

249 Seit 2014 gibt es die DITIB-Akademie: www.ditib.de/default.php?id=8&lang=de.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 175

Diese Problematik, Imamen als alleinigen religiösen Akteuren in Moscheen

Macht zuzuschreiben, wird nicht nur im politischen Handeln deutlich. Auch in

interreligiösen Dialoginitiativen ist die Annahme auf Seiten der Christ*innen zu

beobachten, dass Imame die theologisch versierten Akteure seien, die die Moscheen

nach außen repräsentieren würden, weswegen sie häufig den Kontakt zu den

Imamen suchen. Dass die Moscheevorsitzenden die Kontakte managen, wird nicht

selten dann als Einmischung von Laien-Funktionären in die religiöse Arbeit der

Imame gewertet und die religiöse Autorität des Imams minimierend betrachtet.

Dass derMoscheevorsitzende bzw. der Vorstand vielmehr Ausstrahlungskraft nach

innen, Repräsentation nach außen und durch Wahlen bestätigte Legitimation der

gesamten Gemeinde besitzt als der Imam, hat auf kirchlicher Seite keine direkte

Äquivalenz.Die evangelischen Pfarrgemeinden oder katholischen Seelsorgeeinhei-

ten verfügen zwar über Laienvertretungen, doch diese Räte verwalten nicht gleich-

zeitig ihre Ortskirche in allen Angelegenheiten wie z.B. die Anstellung des Pfar-

rers/der Pfarrerin. Das heißt, anstatt die eigenen Hierarchien kritisch in den Blick

zu nehmen und zu honorieren, dass auf muslimischer Seite ein flexibles System

von religiöser Autorität herrscht und muslimische Nicht-Expert*innen ebenfalls

Mitspracherecht haben, wird der islamischen Seite nicht selten einMangel an Zen-

tralität, Uneindeutigkeit und eine Einmischung von Laien attestiert. Gleichzeitig

wird nicht in Rechnung gestellt, warumMuslim*innen bei Außenkontakten häufig

den Imam als religiöse Autorität vorschicken: Während intern Aushandlungspro-

zesse um Deutungsmacht und dementsprechend um religiöse Autorität die Stel-

lung und das religiöse Kapital des Imams herausfordern, demonstrieren Gemein-

deangehörige nach außen hin Einigkeit. Dies interpretieren nicht-muslimische

Dialogpartner*innen so, als ob es keine Infragestellung der religiösen Autorität des

Imams gäbe.250 Dabei würde eine öffentliche Kritik oder auch nur Diskussion von

dem, was der Imam öffentlich vorbringt, den Anspruch auf Einheit der muslimi-

schen Gemeinde beschädigen und offen legen, dass der Islam, repräsentiert durch

den Imam, keine eindeutige Antworten habe, was sich in einer marginalisierten

und kritisierten Situation von Muslim*innen in der Gesamtgesellschaft als kontra-

produktiv erweist. Dieser Blick im Imam-Diskurs verengt das Tätigkeitsfeld der

Moscheen als Befehlsempfänger einer zentralistischen Organisation (nämlich der

konservativen Islamverbände) auf der einen Seite und macht Moscheebesucher*in-

nen zu einer unkritischen Herde von Imam-hörigen Religionskonsument*innen,

die durch in Deutschland ausgebildeten einheimischen Imame aufgeklärt werden

sollen.251 Wenn man der Dominanz des Imam-Diskurses aus dieser analytischen

Perspektive begegnet, offenbaren sich die Fehlgänge des religionssoziologischen

Paradigmas mit seiner Privilegierung von Priestern als religiöse Akteur*innen und

250 Vgl. auch Schmid/Akca/Barwig 2008: 208.

251 Siehe z.B. Ourghi 2016 und 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Moscheeleben in Deutschland

dementsprechend die Suche nach zentralen gottesdienstlichenHandlungen, in der

das Freitagsgebet als Äquivalenz zum Sonntagsgottesdienst auftaucht.

Die Organisator*innen des religiösen Lebens wie Moscheevorstände, regionale

Ebenen und Bundesvorstände vertreten nicht dieHeiligkeit der Institution und sind

einer solchen Institution auch nicht untergeordnet – vielmehr gibt es eine solche

Institution erst gar nicht. Die islamischen Verbände sind eben weder Kirche noch

Laienorganisation (d.h. eine Organisation, die neben oder gegenüber der Kirche

als Verwalter des Heiligen steht). Wenn man sich nicht am Begriff des Heiligen

bzw. Heiligkeit aufhält, sondern sich mit dem Aspekt der Verwaltung und Insti-

tutionalisierung befasst, ergibt sich folgendes Bild: Die Verwaltung des Heiligen im

islamischen Feld in Deutschland entwickelt sich als eine von Nicht-Expert*innen

organisierte Nachahmung basaler religiöser Strukturen in Herkunftsgesellschaf-

ten. Das Feld weist aufgrund des dominantenMigrationscharakters transnationale

Bezüge auf und wird dominiert von der Vorstellung, auf das religiöse Wissen und

die religiöse Praxis von muslimischen Gläubigen als muslimische Gläubige (und

eben nicht als Priester) Einfluss zu nehmen. Die Verfügbarmachung bestimmter

religiöser Güter wie Moscheen als religiöse Orte zu unterhalten, Möglichkeiten der

Pilgerfahrt anzubieten,Hilfestellung bei der Verfügbarkeit von Imamen und Predi-

ger*innen zu leisten, Gelegenheiten zu Spenden anzubieten, soziales Engagement

zu fördern usw. hat die Institutionalisierung der Verbände gefördert und dadurch

ihre Macht im Feld verstetigt. Das heißt, dass die heutigen islamischen Verbände

Macht nicht okkupiert oder übertragen bekommen haben, sondern sie im Konkur-

renzkampf mit anderen Akteuren im Feld auf der einen Seite und als Akteure eines

distinkten Feldes der Gesellschaft auf der anderen Seite entwickelt haben.

Durch diese Struktur des islamischen Feldes hat sich religiöse Macht plural

ausgestaltet, wie auch das Verhältnis der muslimischen Laien zur religiösen In-

stitution und zur religiösen Autorität sich dialogisch entwickelt hat. Eine lineare

Betrachtung von Akteur*innen als Produzent*innen, Vermittler*innen und Rezipi-

ent*innen würde dem islamischen Feld nicht gerecht werden, da es keine solch klar

voneinander abzugrenzenden Gruppen von Akteur*innen gibt. Kämpfe um Deu-

tungsmacht via einer auf Monopolisierung ausgerichteten Amtsreligion sind erst

in die Mitte der 1980er Jahren zu datieren, als mit DITIB die türkische Religions-

behörde Diyanet İşleri Başkanlığı das Feld betritt und ausgebildete sogenannte Re-

ligionsbeauftragte als religiöse Experten in die Moscheen nach Deutschland ent-

sendet, dem 1994 die Gründung der bosnischen IGBD252 als Auslandsorganisation

252 IslamischeGemeinschaft derBosniaken inDeutschland–Zentralrat e.V. (Islamska zajednicaBošnjaka

u Njemačkoj – Mešihat, IZBNJ) als Verband islamischer Gemeinden der Bosniaken e.V. (VIGB) 1994

gegründet. Die IGBD ist Teil der islamischen Gemeinschaft in Bosnien und Herzegowina, dessen

höchstes Organ Rijaset I. Z. das religiöse Oberhaupt und die fünf Hauptimame für die Regio-

nen in Deutschland bestimmt. Vgl. Akca 2014: 403.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 177

der bosnischen Religionsbehörde Rijaset I.Z. folgt. Auch der deutsche Staat inter-

venierte erst viel später und dann betont ab den 2000er Jahre ins islamische Feld.

Damit treten erst erheblich später als die ersten Moscheegründungen zwei au-

ßerhalb Deutschlands liegende, staatliche Religionsbehörden mit ihren religiösen

Apparaten in das islamische Feld in Deutschland und bemühen sich »dauerhaft

und tiefgreifend Einfluss auf die Praxis undWeltsicht der Laien« zu nehmen. Aber

auch in diesen Fällen handelt es sich nicht um von Priestern gebildete Institutio-

nen wie Bourdieu und Weber auf Basis christlich-kirchlicher Institutionalisie-

rung das religiöse Feld konzipieren, sondern um staatliche Religionsbehörden mit

unterschiedlichen Ausgangspositionen.

Die Gründung der islamischen Verbände durch Laien und im Falle der DITIB

in wesentlichen Teilen durch türkische Bürokraten ist dafür verantwortlich, dass

sich im Allgemeinen keine Führerschaft aufgrund religiöser Qualifikation durch-

gesetzt hat und keine religiös-formelle Hierarchie aufgebaut wurde. Ein Aspekt,

der heute im Rahmen der deutschen Diskussion, wer für den Islam verbindliche

Aussagen treffen darf und in der Konfrontation der neugegründeten universitä-

ren islamischenTheologien mit den vorhandenen islamischen Organisationen im-

mer wieder auftaucht und kritisiert wird. Als priesterlich organisierte islamische

Institutionen, also solche, die über spezifisches religiöses Wissen und/oder Amts-

hierarchien verfügen und über diese Entwicklung sich als rein religiös organisierte

Institutionen plausibel machen wollen, sind lediglich die IGBD und die Ahmadiyya

Muslim Jamaat (AMJ), Körperschaft des öffentlichen Rechts in Hessen, zu nennen.

Diese beiden blieben bisher die einzigen islamischen Verbände, die eine religiö-

se Nomenklatur in ihren Verbandsstrukturen eingeführt haben: Der AMJ steht ein

Kalif (in London) vor, während der IGBD bis 2011 mit einemMufti (als oberster Vor-

sitzende des Verbands) und Haupt-Imamen aufwartete, die den Regionalverbänden

vorstanden.253 Allerdings ist die Reichweite der IGBD bis auf einige lokale Beispiele

wie Stuttgart oder Berlin, als gering einzustufen und auch die AMJ befindet sich am

Rand des islamischen Feldes. ImZentrumdes Feldes stehende islamische Verbände

und Spitzenverbände wie die IGMG, der VIKZ oder der ZMD haben zwar mittler-

weile religiöse Räte, Abteilungen und/oder Kommissionen eingeführt, aber diese

sind innerhalb der Organisationsstruktur eins von vielenmit Mitspracherecht. Das

gilt auch für die DMG (früher IGD). Selbst DITIB hat trotz ihrer organisatorischen

253 Vgl. Schmid/Akca/Barwig 2008: 273-274. Der (Laien-)Vorstand stand dem Imam vor, dieser

unterstand in einer eigenen Imam-Hierarchie dem Regionalimam und dieser dem Haupti-

mam. Auch gibt es einMuftiamt auf Bundesebene, die wiederummit dem Rijaset I.Z. in Sara-

jevo verbunden ist. Der Hauptimamwar bis zur Organisationsreform des IGBD auch der Vor-

sitzende des Verbandes, eine Organisierungsform, die es bei allen anderen muslimischen

Organisationen nicht gab. 2011 wurde die Personalunion des religiösen Führers (mufti) als

Präsident des Verbandes aufgegeben. Vgl. Akca 2014: 402.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Moscheeleben in Deutschland

Verbindung zur türkischen Religionsbehörde Diyanet mit deren Verwaltungsein-

heiten von ›provinzialen Mufti-Ämtern‹ (il müftülüğü) oder demmit religiösen Insi-

gnien ausgestatteten Vorsitzenden keine äquivalenten religiösen Ämterstrukturen

in Deutschland ausgebildet. Erst in jüngster Zeit kann durch die Einrichtung von

religiösen ›Abteilungen‹ (kurul) eine Arbeitsteilung in der Entwicklung religiösen

Wissens beobachtet werden. Doch weder die Moscheevorstände vor Ort noch die

Verbandsebenen haben religiösen Expert*innen Funktionärsmacht übertragen: die

angestellten Imame bleiben trotz ihrer religiösen Kapitale in Form von Ausbildung

oder Kenntnissen, die sie gegenüber den Moscheevorständen auszeichnen, diesen

untergeben. Die Zuweisung von Imamen bzw. die Hilfestellung bei der Suche nach

Imamen durch die Verbände hat den jeweiligen Imam in doppelter Hinsicht ab-

hängig gemacht: Gegenüber dem Verband, der ihn vermittelt und gegenüber dem

Verein, der ihn anstellt. Das Management von DITIB, IGMG, DMG oder VIKZ und

mittlerweile auch in der IGBD liegen somit weiterhin in der Hand von religiö-

sen Nicht-Expert*innen auf lokaler, regionaler, Landes- und/oder Bundesebene.

Die in den letzten Jahren entstandenen islamtheologischen Zentren, Abteilungen

oder Fachbereiche an deutschen Universitäten haben kein übergeordnetes religiö-

ses Amt oder dergleichen initiiert bzw. wehren sich zum Teil ganz entschlossen

gegen eine Verkirchlichung des Islams und plädieren für eine Orientierung an ei-

ner islamischen Grammatik. Neben, mit oder auch gegen die Institutionalisierung

des Islams durch islamische Verbände ist bisher keine theologisch-akademische

Institution getreten.254 Es ist allerdings zu beobachten, dass immer mehr Theo-

log*innen und Islamwissenschaftler*innen als hauptamtliche Beschäftigte in die

Verbände eintreten und auch in lokalenMoscheen ehrenamtlich aktiv sind,was zu-

künftig zu weiteren Verschränkungen innerhalb der Institutionen im islamischen

Feld führen wird. Denn zwischen lokaler Gemeindeorganisation, Verband und reli-

giösen Expert*innen ist ein gegenseitiges Abhängigkeitsverhältnis zu beobachten,

das strukturell sowohl das Handlungsfeld der Expert*innen vor Ort mitbedingt als

auch die Auslotung des islamischen Wissens im Zusammenspiel mit den Gemein-

debesucher*innen tangiert.

Die Annahme, dass religiöse Deutungshoheit ausschließlich in denHänden von

Priestern liegt und diese aus ihrer Machtposition heraus anderen islamisch-re-

ligiösen Konstellationen die Legitimität zu- oder absprechen können, sie in die

Marginalität abdrängen oder integrieren können, ist in einem sich erst rezent ent-

wickelnden islamischen Feld in Deutschland somit kaum gültig. Stattdessen ist

254 Die Vorstellung eines hierarchischen Verhältnisses zwischen Theologie und Institution er-

fordert eine längere Diskussion, die Anne Schönfeld im Rahmen ihrer Studie an der Berlin

Graduate School Muslim Cultures and Societies/FU Berlin erbringt (Arbeitstitel: Islamische

Wissensproduktion an der öffentlichen Universität: Debatten um eine ›Akademisierung‹ des

Islams in Deutschland).

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 179

zu beobachten, dass die jeweilige religiöse Autorisierung von islamischem Wissen

bzw. die Marginalisierung anderer Deutungen von gesellschaftlichen Konjunktu-

ren und dem Verhältnis zu politischen Feldern (in Deutschland und auch in der

Türkei) einerseits und andererseits von den habituellen Dispositionssystemen al-

ler Akteur*innen abhängig ist, die beide wiederum relational aufeinander bezo-

gen sind und sich gegenseitig strukturieren. Religiöse Angebote zu machen, die-

se nachzufragen, zu konsumieren und zu deuten, liegt somit quer über allen Ak-

teursgruppen. Das bedeutet freilich nicht, dass eine spezifische akteursbezogene

Autorität (wie z.B. Imame) im Feld insgesamt irrelevant wäre. Doch das Feld kann

adäquater beschrieben werden, wenn diese zusammen mit anderen als Akteur*in-

nen mit unterschiedlichem religiösen Kapital aufgefasst werden, anhand dessen

ihre Positionen im Feld eruiert werden können, anstatt von vorneherein ein mus-

limisches Priestertum zu definieren und diesem eine hierarchisch höhere Stellung

zuzuschreiben.

Muslimische Heilserwartung und die Verwaltung des Heiligen

Um das Problem der Konzeptualisierung des religiösen Feldes von Bourdieu und

damit einhergehend die Übertragung von Begriffen und die Parallelisierung von

Funktionen weiter aufzuschlüsseln, muss auf die Verwaltung des Heiligen rekurriert

werden, die bei Bourdieu und Weber zentral für den Priesterbegriff ist: Dabei

geht es zum einen um die Verfügbarkeit von den als heilig angenommenen Mate-

rialitäten (Texte, Artefakte, Ritus und Kulthandlungen, Theologien), verfügbar im

Sinne des physischen Vorhandenseins (der Lese-, Versteh- und Ritualkompetenz

mit den Texten) und die damit verbundene Kompetenz, »seltenes Wissen« zu be-

sitzen und somit erstens Verfügungsgewalt über die Deutung dieser Texte zu ha-

ben. Zum anderen geht es zweitens um die Kompetenzen in der Durchführung von

religiösen Handlungen (Ritus, Kulthandlungen, seelsorgerische Kompetenz u.ä.),

deren Durchführungsgewalt reglementiert und somit monopolisiert ist (z.B. durch

Weihe, Amtshierarchien, Ausbildung). Die Verwaltung des Heiligen ist eng mit einer

Institutionalisierung verzahnt, die ihre Legitimation daraus speist, dass sie die

prophetische Botschaft undHandlung in eine immer wieder aktualisierbare Hand-

lung und Monopolisierung dieser Handlungsgewalt umgewandelt hat.255 Dabei ist

nicht der Kultus per se ausschlaggebend, vielmehr knüpft die institutionelle Heils-

verwaltung an »eine Rationalisierung der metaphysischen Vorstellungen, ebenso

wie eine spezifisch religiöse Ethik« an, die beides »in voller Konsequenz nur eine

selbständige und auf dauernde Beschäftigung mit dem Kultus und den Proble-

men praktischer Seelenleitung eingeschulte Berufspriesterschaft zu entwickeln«

255 Vgl. hierzu auch Weber 1922: 281-283.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Moscheeleben in Deutschland

vermag.256 In diesem Argument zeigen sich sowohl die Kantsche Betonung der

Ethik als Sinn von Religion als auch die im Berufsstand der Priester ausgebildete

Amtsautorität der Institutionen christlicher Religionen mit ihrer Verwaltung des

Heiligen durch die Kirche. Das Verständnis der christlichen Kirche als Körper des

Glaubens und der Glaubensgemeinschaft, die Weihe bzw. Ordination der Pries-

ter und die in der christlichen Theologie entwickelte Lehre der Sakramente bzw.

Mysterien,257 die nur von geweihten Priestern vorgenommen werden können, ist

ausschlaggebend bei der postulierten Garantie der religiösen Macht der Priester

über christliche Laien.258

Muslimische Heilserwartung ist aber bis heute mehrheitlich dehierarchisch or-

ganisiert: Religiöse Spezialist*innen haben im Laufe der Jahrhunderte keineMacht

entwickelt, die Heilserwartung des Einzelnen physisch wirkend zu garantieren. Ei-

ne Weihe, Charisma, magische Kräfte oder ähnliches zeichnet muslimische Priester

nicht vor muslimischen Laien aus, noch sind letztere auf einen Priester angewie-

sen, um religiöses Heil zu erlangen.259 Es ist ein Stereotyp zu sagen, dass in der

Geschichte des Islams keine letztgültige personelle oder institutionelle Autorität

ausgebildet wurde, sondern dass der islamische Konsens oder die islamische Tradition

durch ein Netz von mehr oder weniger konsensorientierten Gelehrten und Refe-

renzen in der Geschichte Autorität schafft.260 Der hierarchische Blickwinkel auf

religiöse Akteur*innen von Bourdieu und Weber geht damit sowohl an der reli-

giösen Praxis von Muslimen und Musliminnen als auch an den Mechanismen der

256 Weber 1922: 260 (§ 2 Zauberer-Priester).

257 Vgl. Weber 1922: 338-339 (§ 10 Die Erlösungswege und ihr Einfluß auf die Lebensführung):

»Die Erlösung erfolgt […] durch Gnaden, welche eine, ihrerseits durch göttliche oder prophe-

tische Stiftung beglaubigte, Anstaltsgemeinschaft kontinuierlich spendet: Anstaltsgnade. Sie

kann ihrerseits wieder direkt durch rein magische Sakramente oder kraft der ihr übertrage-

nen Verfügung über den Thesaurus der überschüssigen, gnadenwirkenden Leistungen ih-

rer Beamten oder Anhänger wirken.« [Hervorhebung im Original]. Siehe zum ausdifferenzier-

ten Umgang mit der Weihe/Ordination von Priestern, zur Lehre der Sakramente und Mys-

terien und zum Verständnis von Amt, Ordination und Weihepriestertum: Frieling/Geld-

bach/Thöle 1999: 62-68, 78-80, 156-157, 190, 193, 203, 212.

258 In christlichen Kirchen sind diese beiden Bezugspunkte zentral: Begründungen zur Zulas-

sung bzw. zumAusschluss von Frauen zum Priesteramt oder zur Spendung von Sakramenten

durch Ungeweihte nehmen Bezug auf diese heilswirksame Kraft des Spendenden, die aus

dem Verständnis der Priesterweihe resultiert. Vgl. Frieling/Geldbach/Thöle 1999: 78-82,

156-157.

259 Darauf verweist auch Thielmann, der allerdings hinzufügt: »[…] if we leave some practices

of ›popular Islam‹ aside.« Vgl. Thielmann 2013: 206. Was damit genau gemeint ist, bleibt

leider ungeklärt. Man könnte die innerhalb dermuslimischenOrdensreligiosität eingesetzte

Praxis, dass das Erreichen der Stufe der Erkenntnis an eine völlige Bindung des Schülers an

seinen Scheich gebunden ist, als Beispiel heranziehen. Über die Ordensbindung hinaus, ist

eine solche Bindung aber nicht heilsimmanent.

260 Vgl. Berkey 2001: 89.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 181

religiösen Deutungsgewalt vorbei und ist daher ungeeignet, das islamische Feld

mit diesen Akteursbegriffen zu beschreiben. Selbst der metasprachliche Gebrauch

des Begriffs Priester würde verdecken, dass es keine muslimische Priesterschaft ana-

log zur christlichen gibt, genauso wie beim Begriff Laie die dichotomische Vorstel-

lung von Akteur*innen als Rezipient*innen priesterlicher und ergo institutionel-

ler Handlung immer mitschwingt. Der Gebrauch dieser Begriffe birgt die Gefahr

der Übertragung und – das scheint mir das wesentliche Problem auszumachen –

bei fehlenden Parallelen auch das Risiko der Essentialisierung des untersuchten

Gegenstandes, wie dies bei Thielmanns Beschreibung des religiösen Feldes der

Muslim*innen in Deutschland261 an einigen Stellen der Fall ist. Zwar stellt Thiel-

mann auch fest, dass das Begriffsrepertoire und die Konzeption des religiösen Fel-

des bei Bourdieu nicht geeignet sind, das islamische Feld zu analysieren.Dennoch

arbeitet er Nuancen einer rezenten und historischen »religious-authoritative insti-

tutionalisation« heraus und baut darauf seine Modifikation von Feld und Kapital

auf:

»There are religious scholars, the ʿulamāʾ, holding institutional charisma, like

Ottoman şeyh ül-islām and until today to a certain degree the Shaykh al-Azhar,

or personal charisma, like the prominent sheikh Yusuf al-Qaradāwi [...]. Here we

find some analogies with the priest (institutional charisma) and the prophet

(personal charisma) of Bourdieu’s model, both also related to scripture-based

religion. There might be some Sufi shaykhs here and there to be understood as

magicians, to make the Weber-Bourdieu personnel complete.«262

Thielmann findet zwar islamische Entsprechungen für das Weberianisch-

Bourdieusche Personal. Trotzdem bleibt zu fragen, ob die vorsichtigen Parallelen

tatsächlich erkenntnisfördernd sind. Denn ʿUlamāʾ an ein institutionelles Cha-

risma zu binden, erscheint mir angesichts der fragmentierten Ausgestaltung

des muslimischen (Schrift-)Gelehrtentums in verschiedenen Bildungseinrich-

tungen, staatlichen Verwaltungen, im Rechtswesen oder auch in institutionell

nicht angebundenen Bereichen in Geschichte und Gegenwart eher fragwürdig.

Die Feststellung, dass es im Islam keine »distribution of goods of salvation« gibt,

und das Seelenheil des Gläubigen von der individuellen Beachtung islamischer

Normen abhängt, bestimmt zu Recht seine Einschätzung von muslimischen Laien

als »the central figure in the Islamic religious field«.263 Allerdings fügt er hinzu,

dass durch die koranische Aufforderung an jeden Muslim, das Gute zu gebieten

und das Schlechte zu verbieten, jeder Muslim ein »relatively autonomous religious

subject« sei, der sich in direkter Beziehung zu Gott betrachte. Mit diesen beiden

261 Vgl. Thielmann 2005, 2012 und 2013.

262 Thielmann 2013: 205. [Unterschiedliche Schreibung von sheikh und shaykhs im Original].

263 Thielmann 2013: 206.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Moscheeleben in Deutschland

Argumenten erklärt er, dass die religiöse Arbeit im Islam eben nicht die alleinige

Aufgabe des Priesters, sondern jedermanns ist, womit er das Konzept des wich-

tigen Priesters gegenüber dem unwichtigen Laien zurückweist.264 Während das

erste Argument eine historisch wie auch rezent nachvollziehbare Beobachtung

ist, erscheint mir das zweite als essentialistisch, weil sie ein koranisch fundiertes

Konzept zu einem dem Islam inhärentes macht. Die Begründung erscheint mir

daher als eine Privilegierung einer koranischen Aufforderung (»most important

individual and collective duties of Muslims«),265 deren Relevanz ich gar nicht

bezweifeln möchte. Aber wie, inwiefern und warum eine koranische Aufforde-

rung zu jedermanns Sache erklärt wird und sich als dominant durchsetzt, ist

von Machtverhältnissen und diskursiven Formationen abhängig. Gerade dieser

koranische Aufruf spielt in der Entwicklung der ägyptischen daʿwa-Bewegung

eine wichtige Rolle, da erst die Popularisierung dieses Konzepts die Subjektivie-

rungsprozesse von Akteur*innen angekurbelt habe, die die Anthropologin Saba

Mahmood in ein islamic revivalism einbettet.266 In allen von mir untersuchten Mo-

scheegemeinden ist die Macht der Laien nicht an diese koranische Aufforderung

zu binden. Tatsächlich betrachten sich diese Muslim*innen zwar als »autonome

religiöse Subjekte«, um bei den Begriffen von Thielmann zu bleiben, allerdings

deswegen, weil sie die direkte Beziehung des Menschen zu Gott im Sinne der

Eigenverantwortlichkeit des Menschen für das eigene Heil ansehen – was aber noch

nicht als eine allgemeingültige Aussage gewertet werden soll, da (noch) nicht

geklärt ist, wie sich dieses religiöse Verständnis in den Verflechtungen von Macht,

Autorität und Stellung im Feld durchgesetzt hat.

Mit der auf diesen Vorstellungen basierenden Identifizierung des muslimi-

schen »layman« als zentral für das islamische Feld, entwickelt Thielmann eine

Modifikation der Begriffe Feld und Kapital:

»According to Bourdieu, the specific nomos of a field regulates the distribution of

capital, and thus the power inside a field, as well as the access to a field. This

means, the definition of the borders of a field, what is inside or outside of it, and

who is in and who is not. With regard to the Roman-catholic church and also to

Judaism, this seems to be clear. With regard to Islam, it is not at all […].«267

Darin, dass Zugehörigkeit zum Islam allein über das Aussprechen des Glaubensbe-

kenntnisses kenntlich gemacht werde, meint Thielmann eine Untauglichkeit des

Konzepts zu erkennen. Erst mit der Ausbreitung der Diskurse und Praxis von takfīr

(›zum Ungläubig-Erklären‹) sei eine Regulierung des Zugangs zum Feld denkbar:

264 Vgl. Thielmann 2013: 206.

265 Thielmann 2013: 206.

266 Vgl. Mahmood 2005: 57-61, vgl. auch Hirschkind 2001.

267 Thielmann 2013: 207 [Hervorhebung im Original].

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 183

»So, it seems to me that inside an Islamic field there are sub-fields to which ac-

cess is regulated by specific techniques of the self.«268 Thielmann wendet sich

gegen die Konzeption, dass die Hierarchisierung innerhalb des Feldes, die durch

Machtverhältnisse von religiösen Akteur*innen strukturiert wird, zentral sei und

argumentiert: »The placing and valorising of specific forms of Islamic spiritual ca-

pital differ even inside Islamic religious fields. Therefore, I speak of them in plu-

ral.«269 Die Positionen, die Akteur*innen kraft ihrer Kapitale und Habitus im Feld

haben, und diewiederum ihre Einsätze und Limitierungen strukturieren, sind aber

m.E. entscheidend für den Feldbegriff. Von Feldern und Sub-Feldern würde ich im

Zusammenhang von Kapitalen daher nicht sprechen, da ja gerade die Distribu-

tion von Kapitalen ein Feld dynamisch hält und die unterschiedlichen Positionen

und dadurch die Machtverhältnisse im Feld strukturiert. Ich halte die Konzeptua-

lisierung von Machtverhältnissen, Hierarchien und Machtkämpfen im religiösen

Feld durch die je unterschiedlichen Kapitale der religiösen Akteur*innen und ih-

re entsprechenden Positionen im Feld weiterhin für zentral. Anstatt abzulehnen,

dass Hierarchien im Feld zentral sind, weil priesterliche Macht nicht gegeben sei,

kommt es darauf an, die Hierarchien undWirkungsweisen des Feldes beim Feldbe-

griff aufrechtzuerhalten, indem die Akteur*innen, die daran wirken, identifiziert

werden. Erst so macht die Analyse von Dispositionen, Kapitalen und Habitus aller

Akteur*innen Sinn, was dann insgesamt betrachtet die Logiken des Feldes offen-

bart. Als religiöse Akteur*innen kommen daher eben alle Akteur*innen in Betracht,

die Positionen im religiösen Feld besetzen, mit ihren Kapitalen wirken, durch ihre

Praktiken und Praxis strukturell an den Kämpfen des Feldes teilhaben und diese zu

verändern oder zu erhalten imstande sind. Religiöse Akteur*innen zeichnen sich

somit dadurch aus, dass sie allesamt an der spezifischen Gültigkeit von religiösen

Botschaften feilen und durch die gegebene objektive Struktur des Feldes, nämlich

die Institutionalisierung undMonopolisierung religiöser Deutungen sowie religiö-

ser Arbeit, im Feld wirken.

Die bisherigen Ausführungen bedeuten allerdings nicht, dass auch die Heils-

verwaltung, also die Reglementierung und Monopolisierung der Durchführungs-

gewalt religiöser Handlungen, ebenfalls dehierarchisch organisiert wäre. Vielmehr

beruht diese auf einer Autorität, die durch Verzahnungen religiöser Felder mit an-

deren sozialen Feldern, insbesondere dem politischen Feld entstanden ist. Die Mo-

nopolisierung der Religion durch eine amtliche Religion, die die wahre Religion re-

präsentiert, geschieht durch Integration und Umwandlung schon bestehender be-

stimmter religiöser Institutionen in staatliche Strukturen oder ihre gänzliche Neu-

schaffung sowie durch die Übertragung staatlicher Autorität auf die mit ihr ver-

bundenen religiösen Institutionen bei gleichzeitigem – staatlich unterstütztem –

268 Thielmann 2013: 207.

269 Thielmann 2013: 207.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Moscheeleben in Deutschland

Ausschluss anderer religiöser Institutionen und Diskurse. Wenn man nach We-

ber die Verfügungsgewalt über die Deutung der Texte als über die Verfügbarkeit

von vertieftem Wissen geformt betrachtet, ergeben sich für das religiöse Leben

im islamischen Feld in Deutschland zwei Aspekte, die getrennt betrachtet werden

müssen: (1) Muslimische Expert*innen und (2) Muslimische Institutionen.

(1)Muslimische Expert*innen haben sich im sunnitischen Bereich selbst nicht zu

alleinigen Heilsbringer*innen erkoren, sondern bestimmen – ihre eigene Autorität

minimierend –, dass derMuslim und dieMuslimin religiöses Heil per se nur durch

sich selbst erlangen können. Lese-, Versteh- und insbesondere Ritualkompetenz

mit heiligen Texten, Artefakten, Riten u.ä. stehen demmuslimischen Laien grund-

sätzlich genauso offen wie einem muslimischen Experten – anders als dem christli-

chen Laien, der z.B. keine kirchlich gültige Ehe trauen kann. Für die Vormoderne

wird festgestellt, dass ʿulamāʾ eine »open elite«270 darstellt, in der die Kriterien,wer

dazugehört und wer das Recht hat,Wissen zu verbreiten, nicht derart determiniert

sind wie im christlichen Bereich mit all seinen Ordinationen und Hierarchien der

Kirche. Die ʿulamāʾ stellen somit eine heterogene Gruppe dar, die sowohl berühm-

te Gelehrte als auch »lesser scholars, preachers, and other minor figures, Sufis of

varying stripes« umfasst, die allesamt an der Verbreitung religiösenWissens betei-

ligt sind.271 Nach Salvatore repräsentieren sie »those cultural elites who, basing

their credentials on some ›orthodox‹ form of knowledge and leadership, are best

positioned – thanks not only to their education but also to their social prestige –

to shape a public space by providing services of various kinds«.272 Neben ʿulamāʾ

als Meta-Begriff für religiöse Expert*innen gibt es indes weitere Begriffe: ilahiyatçı

(türk.) fürTheologe/Theologin, der Imam (dt., türk. ebenso, arab. imām) für Gebets-

leiter/Vorbeter, wāʿiẓ, pl.wuʿʿāẓ (arab.) bzw. vaiz/vaize (türk.) für Prediger/Predige-

rin, šayḫ bzw. şeyh (arab./türk.) für Führer eines Ordens oder Lehrer, Hoca (türk.)

für Lehrer/Lehrerin und auch Imam, muršid bzw. mürşid (arab./türk.) für Lehrer,

an den sich ein Schüler (oft im Ordenskontext) bindet, derMufti (türk.müftü, arab.

muftī) für Rechtsgelehrter bzw. für Grad und bestimmte Funktion in der institu-

tionalisierten religiösen Hierarchie in einigen muslimischen Gesellschaften, faqīh,

pl. fuqahāʾ (arab.) bzw. fıkıh uzmanı (türk.) für Rechtsgelehrte u.w.

Es ist wichtig zu betonen, dass die Benennung nach der Funktion bzw. Aus-

bildung erfolgt, die nicht heilsimmanent geregelt ist. Beispielsweise verweistMufti

auf eine Ebene im Religionsbetrieb, die historisch und rezent in nahezu allen isla-

misch-religiösen Feldern etabliert ist, eine spezielle religiöse Ausbildung erfordert

und das Recht auf Erteilung von Rechtsgutachten beinhaltet. İlahiyatçı ist ein türki-

sches Spezifikum, welches ein Theologie-Studium an einer staatlich anerkannten

270 Berkey 2007: 46.

271 Vgl. Berkey 2007: 47. Ausführlicher Berkey 2001.

272 Salvatore 2009: 26.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 185

Universität erfordert (um dann z.B.Mufti zu werden). Der Begriff Imam bezeichnet

kein religiöses Amt vergleichbar dem eines Priesters in christlichen Kirchen. Imam

kann jeder männlicher Muslim sein, der in der Regel zum einen die notwendigen

Versememoriert hat, um ein Gebet zu leiten (arab. imām ›jemand, der vorne steht‹),

zum anderen über das notwendige symbolische Kapital verfügt, um als Imam von

der Gemeinde anerkannt zu werden, aber keinen speziellen Zustand oder Fähigkeit

erfordert (z.B. Weihe oder magische Kräfte). So kann ein Imam Aufgaben inneha-

ben wie die des Gebetsleiters, aber sie umfassen auch die Aufgaben eines Predi-

gers, eines Lehrers, eines Koranrezitators (türk. hatip), eines religiösen Ratgebers,

geistig-spirituellen Beistandes u.w. Ein klar umrissenes Tätigkeitsfeld von Ima-

men ist abhängig von sozialen Kontexten seines Einsatzortes und ist mittlerweile

gekennzeichnet durch die Institutionalisierung der Aus- und Fortbildung von Ima-

men, wie sie z.B. in der Türkei und in Bosnien-Herzegowina entstanden ist und

auch in anderen europäischen Ländern als Berufsbild entwickelt wird.273 Im staat-

lich organisierten Religionsbetrieb in der Türkei ist Imam mittlerweile zu einem

Berufsstand geworden, der mindestens den Abschluss einer Imam- und Prediger-

schule (İmam-Hatip okulu) aufweisen muss.Hoca kann jeder Muslim/jede Muslimin

genannt werden, der/die irgendwie als Lehrer/in tätig ist. Allein, um sich mit den

Begriffen wie z.B. ʿālim, šayḫ oder muršid zu schmücken, sind spezielle, religiöse

Ausbildungen und Legitimierungen notwendig, die in Form eines Studiums, ei-

ner iǧāza (›Lehrbefugnis‹) oder Weitergabe der baraka (›Segen‹) im Sufi-Milieu oder

auch in der traditionellen Lehr- und Lernanstalt, der Medrese, erworben werden.

Es sind dann auch spezielle Tätigkeiten in der Wissensgenerierung, die reglemen-

tiert sein können (z.B. iǧtihād, selbständige Interpretation der religiösen Quellen).

Für die sich an Gläubige richtende religiöse Arbeit, nämlich Gebetsleitung, Lehr-

tätigkeit und Wissensvermittlung, seelischer Beistand, Totenwaschung u.ä. sind

solche Abschlüsse und Legitimierungen nicht heilsimmanent erforderlich. Musli-

mische Expert*innen sind damit insbesondere ein Berufsstand und kein religiöses

Amt. Das ruft ein anderes wichtiges Ausschlusskriterium auf den Plan: nicht zwi-

schen Priestern und Laien, sondern zwischen Männern und Frauen: Es ist das Ge-

schlecht, womit der Zugang zu Wissens- und Ritualkompetenzen und somit die

Verwaltung religiöser Güter reguliert wird. Diskussionen um weibliche Gebetslei-

tung vor einer geschlechtergemischten Gemeinde, der Besuch des Freitagsgebets

oder die Anwesenheit von Frauen während eines Begräbnisses sowie die für Frauen

in der Vormoderne übliche Reglementierung des Zugangs zu Institutionen islami-

scher Bildung zeigen dies deutlich.274

273 Vgl. Kamp 2006: 40-44. Vgl. zu Imam-Ausbildungen in Deutschland: Ucar 2010a. Vgl. zu

Imam-Ausbildung in der Türkei: Arayici 1997, Bozan 2007, Cebeci 1996.

274 Analog zur Diskriminierung von Frauen in der Vormoderne im christlichen Westen.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Moscheeleben in Deutschland

Der zweite Aspekt, nämlich (2) muslimische Institutionen, ist eng mit der Fra-

ge islamischer Vergemeinschaftungsformen und der Institutionalisierung von re-

ligiöser Arbeit, ergo religiöser Autorität verbunden. Die von Weber ausgeführte

Institutionalisierung des Heiligen durch religiöse Akteure, womit der Institution

selbst Heiligkeit attestiert wird, greift hier ganz besonders nicht. Die von musli-

mischen Institutionen ausgehende religiöse Autorität ist sozial und politisch be-

dingt. Dabei konnten Institutionen wie die formalen juristischen Institutionen,

die unter staatlichem Monopol stehenden oder stiftungsgestützten Medresen und

Sufi-Institutionen oder auch eher unabhängig zirkulierende Formen des populären

Predigens in der Vergangenheit organisch mit dem Berufsstand der verschiedenen

oben benanntenmuslimischenExpert*innen verbunden gewesen sein bzw. in distink-

ten Kämpfen um Autorität gerungen haben.275 Je mehr die eine oder andere Insti-

tution in das Zentrum der Ausgestaltung des religiösen Lebens gerückt ist, umso

mehr hat sie Autorität über Schaffung, Verwaltung, Deutung, Legitimierung, Ver-

mittlung und Ausführung von gültigem religiösem Wissen generieren können.276

Die im 18./19. Jahrhundert einsetzende Erosion muslimischer Institutionen277 und

dementsprechend ihrer Autorität als eine Folge von multiplen Kolonialisierungs-

und/oder Säkularisierungsprozessen ist schließlich ein kompliziertes Verhältnis

zwischen Zentralisierungstendenzen (Amtsreligion), Erneuerungsprozessen (islami-

scher Modernismus, Islamic Revival), Ausbildung von dezidiert als islamisch bezeich-

neten Staats- und Gesellschaftstheorien (Islamismus) und Pluralisierung des isla-

mischen Marktes entstanden. Als Effekt ringen unterschiedliche muslimische In-

stitutionen und Träger von islamischemWissen um Autorität und Anerkennung in

Abhängigkeit von säkularen und amtsreligiösen, d.h. staatlichen, Institutionen.

Da es eben im islamischen Feld kein Verständnis von alleiniger episkopaler

Heilsgebung gibt, die theologisch und ämterhierarchisch fundiert ist, kreisen die

Kämpfe der verschiedenen muslimischen Institutionen und Akteur*innen um et-

was anderes: es geht nicht um die Macht, das aus den Institutionen resultierende

religiöse Heil zu geben, sondern um dieMacht, dieWege zum religiösen Heil zu deuten,

also um Kämpfe um Gültigkeit des jeweils eigenen Weges, respektive um religiö-

se Autorität.278 Religiöse Autorität ist zu verstehen als »the capacity to shape the

275 Vgl. Berkey 2001: 90-95.

276 Vgl. Berkey 2001: 89-90. »But what is clear, I think, is that the ulama’s struggle in the Mid-

dle Period against innovations and practices such as popular preaching was part of a process

through which they sought to exert control over a religious tradition that, lacking formal in-

stitutions and mechanisms of authority, was inherently vibrant and polymorphous.« Berkey

2001: 94.

277 Siehe Abschnitt I, Kapitel 2.

278 Thielmann betont auch, dass »[w]hat can be distributed is only knowledge of religious

norms and of the practice derived from them.« Thielmann 2013: 206.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 187

beliefs and practices of believers«.279 Der Vorsprung, den Akteur*innen im Wissen

selbst, ihrem Zugang zu Wissen und der Vermittlungsmacht des Wissens besitzen, kann

den Unterschied zwischen den Akteur*innen im islamischen Feld ausmachen.Wie

der Begriff Priester ist somit auch der Terminus Laie ungeeignet, weil damit zum

einen ein heilsbezogener Unterschied zwischenMuslim*innen angenommen wird,

zum anderen, weil damit denjenigen Muslim*innen religiöse Autorität abgespro-

chen wird, die dies nach dem Priesterbegriff bzw. nach dem eingeengten Begriff

von religiösem Akteur nicht haben. Es sind die Handlungsrahmen und Distribu-

tionen von sozialen, kulturellen, ökonomischen und religiösen Kapitalen, die nicht

auf institutionelle und priesterliche Autorität beschränkt sind, die die Qualifikatio-

nen, Kompetenzen, das Charisma und die Funktionen der Akteur*innen bestim-

men, welche erst im Zusammenspiel religiöse Autorität erwirken. Da das islami-

sche Feld durch die Frage nach Autorität in religiösen Fragen strukturiert wird,

produziert es immer Mechanismen von Inklusion und Exklusion, in die staatliche

Akteur*innen ebenso involviert sind.280 Aus diesen Überlegungen heraus, offen-

bart die Unterscheidung von Akteur*innen anhand ihrer Position als Expert*innen

oder Nicht-Expert*innen, dass sowohl die Selbstzuschreibung als auch die Fremd-

wahrnehmung von Akteur*innen in Bezug auf Expertise über islamisches Wissen

betont werden müssen. Das heißt, dass Expert*innentum nicht per se als autori-

tativ betrachtet wird, da ja die Autorisierung des islamischen Wissens durch viel-

fältige Faktoren bestimmt wird. Expert*innenwissen produziert eine Vorschuss-

Autorität, die beispielsweise durch soziales Kapital begünstigt wird (z.B. Funktion

als Imam in der Moschee). Daher wird mit der Verwendung muslimische Expert*in-

nen und Nicht-Expert*innen das Fehlen bzw. die Abwesenheit von Ausbildungen

und Qualifikationen abgebildet. Zugleich dienen die Begrifflichkeiten dazu, aus-

zudrücken, dass Akteur*innen sich selbst als Nicht-Expert*innen ansehen, wenn

sie nicht über bestimmte Kapitale verfügen. Insgesamt ist festzuhalten, dass diese

begriffliche Unterscheidung keine starre Typologie bedeutet, sondern auf die Über-

gänge aufmerksammacht, die mit Expert*innentum und Nicht-Expert*innentum

verbunden sind.281

Wenn man den Blick von Expert*innen abhebt und Nicht-Expert*innen in den

Fokus der Untersuchungen stellt, muss man allerdings auch mit möglichen Fall-

stricken umgehen: Einige Studien aus dem Forschungsstrang gelebter Islam (lived Is-

lam) identifizieren Nicht-Expert*innen als einfache Gläubige (ordinary muslims), die

279 Peter 2006b: 709.

280 Vgl. Peter 2006b: 711-712.

281 Die Bezeichnung einfache/durchschnittliche Muslim oder Muslimin (ordinary Muslim) reflektiert

nicht genau den hier beschriebenen Sachverhalt. Der BegriffNicht-Experte oderNicht-Expertin

(non-expert) stellt den Wissens-Aspekt in den Vordergrund.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Moscheeleben in Deutschland

in ihrer jeweiligen Alltagswelt untersucht werden sollen.282 Mit diesem Perspekti-

venwechsel geht meist auch eine Fokussierung auf eine Alltagsreligiosität (Everyday

Islam) einher, deren Verbindung zur Norm als unwesentlich begriffen wird. Da-

mit wird eine Dichotomie von muslimischen Normalos als Sinnbild einfacher Mus-

lim*innen auf der einen Seite und frommen Muslim*innen und muslimischen Ex-

pert*innen auf der anderen Seite vorgenommen und reproduziert.283 Dies schlägt

sich auch in Studien nieder, die mit dem Begriffspaar Organisierte Muslim*innen

und Nicht-organisierte Muslim*innen sowie mit Kategorien der Religiosität arbeiten,

die z.B. alswenig religiös –mittelreligiös – hochreligiös unterschieden werden: Der/die

einfacheMuslim*inwird als säkularisiert, implizit liberal, insbesondere unorganisiert

wahrgenommen, also als jemand, der/die Religion privat lebt und nicht in einer re-

ligiösen Gemeinschaft im öffentlichen Raum zu finden ist und dementsprechend

als Teil der friedlichen Mehrheit symbolisch als Gegengewicht zum organisierten

Islam fungiert.284 Wie kommt es zu einer solchen Gleichsetzung?

Diese Gegenüberstellung von organisierten Muslim*innen und der schweigen-

den Mehrheit bzw. die Vorstellung von praktizierenden Muslim*innen vs. Kultur-

muslim*innen basiert auf einer Ethnisierung bzw. Rassifizierung von Religion, die

alle Eingewanderten aus muslimischen Mehrheitsgesellschaften pauschal als Mus-

lim*innen begreift. Diese Markierung als Muslim*innen unabhängig davon, wie

sich der/die Einzelne tatsächlich gegenüber dem Islam verortet, die von der Is-

lamwissenschaftlerin Riem Spielhaus und Tezcan unter dem Stichwort »Islami-

sierung des Islams« angesprochen werden,285 erfüllt gerade für die nichtmuslimi-

sche Mehrheitsgesellschaft bestimmte Funktionen (Othering-Prozess, Normalisie-

rung und Normbildung für die Mehrheit).286

Sachlich wird die oben ausgeführte Dichotomie von unorganisierten und or-

ganisierten Muslim*innen und die darin eingewobene Frage nach Religiosität mit

der relativ niedrigen Anzahl tatsächlicherMitglieder vonMoscheevereinen begrün-

282 Vgl. auch Woodhead 2013, Dessing 2013, Dessing/Jeldtoft/Nielsen/Woodhead 2013a.

283 »Calls for a reinvestment in the ›everyday‹ or ›actual‹ lives of Muslims explicitly or implicitly

mark revivalist or pious Muslims as exceptional and, more insidiously, not ›real‹.« Fadil/Fer-

nando 2015: 60.

284 Vgl. auch Fadil/Fernando2015: 74-77 undWoodhead 2013a: 15. Siehe zu Studienmit diesen

Prämissen z.B. Jeldtoft 2011, Berghammer/Fliegenschnee 2014, Sunier 2009 und 2013.

285 Siehe Spielhaus 2011: 23-42, Tezcan 2012.

286 Darauf, dass bei den Mechanismen der Rassifizierung von Religion die liberal-säkulare Ma-

trix diskursleitend ist, also die Vorstellung, dass das Säkulare zur »unmarkierten, entkör-

perten und universalistischen Norm und zugleich zum Privileg avanciert«, macht Amir-

Moazami aufmerksam. Damit stellt sie die Prozesse derMuslimisierung der Muslime in einen

größerenKontext von säkularer Staatlichkeit, in die sich das partikulare Religionsverständnis

des Protestantismus eingeschrieben hat und gleichsam unsichtbar geworden ist. Vgl. Amir-

Moazami 2016: 29-32, Zitat: 31.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 189

det.287 Dadurch basieren gerade quantitative Studien auf der diskursiven Gleich-

setzung des Moscheebesuchs mit hoher, respektive hochgradiger Religiosität.288

Im Religionsmonitor 2008 der Bertelsmann Stiftung wird diese Vorannahme von

Thielmann interessanterweise nicht reflektiert: »Es überrascht etwas, dass nur

42 Prozent der Hochreligiösen wöchentlich zum Gemeinschafts- bzw. Freitagsge-

bet gehen.«289 Anstatt den Begriff des Hochreligiösen oder die Korrelation von Mo-

scheebesuch und Religiosität anhand der festgestellten Überraschung zu problema-

tisieren, übergeht Thielmann dieses wertvolle Ergebnis. Denn: wenn noch nicht

einmal die Hälfte der Hochreligiösen zum Gemeinschaftsgebet geht, was macht

dann die Hochreligiosität aus? Was den Blick verstellt, ist die Gleichsetzung des

Moscheebesuchs mit Kirchgang und Gottesdienstteilnahme, die durch das Frei-

tagsgebet erfüllt sei. Mit dieser Parallelisierung wird die Moschee zum zentralen

Ort des Heilsgeschehens, so wie die christliche Kirche, die mit der Spende der Sa-

kramente durch geweihte Priester im Zentrum der heilsimmanenten Religionsaus-

übung steht. Mit zunehmender Individualisierung der Religion und Rückgang von

kirchengebundener Religiosität im säkular-individualistischen gesellschaftlichen

Kontext schwindet die Zahl der Kirchenbesuche,was analog auch fürMoscheen gilt

287 Nach Schätzungen sollen lediglich 10-20 % aller Muslime und Musliminnen eingetragene

Mitglieder von Moscheevereinen sein. Für Kritiker*innen des so genannten Verbandsislams

ist dies ein Indiz, dass dieMehrheit derMuslim*innen eben nicht durch islamische Verbände

repräsentiert sei. Vertreter*innen islamischer Vereine dagegen betonen die Mitgliedschaft

von Haushalten und sprechen so von einer Reichweite bis zu 80 %. Vgl. zu dieser Diskussion

Chbib 2011. Vgl. zu Fragen der Bekanntheit und Wahrnehmung von Repräsentativität der

islamischen Verbände auch Haug/Müssig/Stichs 2009: 173-181.

288 Siehe z.B. Haug/Müssig/Stichs 2009: 158-162, Stiftung Zentrum für Türkeistudien 2005:

28-32 und Thielmann 2008: 18. In der quantitativen StudieMuslimisches Leben in Deutschland

(Haug/Müssig/Stichs 2009) gehendieAutor*innen voneiner hohenBedeutungdesBesuchs

religiöser Veranstaltungen aus islamimmanenten Gründen aus: »Die recht hohe Bedeutung

gemeinschaftsstiftender religiöser Handlungen im Islam mit verpflichtendem oder pflicht-

ähnlichemCharakter, wie es das Gemeinschaftsgebet darstellt,macht es zu einembrauchba-

ren Indikator zur Messung ritueller Religiosität.« (Ebd.: 158). Mit »verpflichtendem […] Cha-

rakter« sindwohl die Freitagsgebete gemeint, die nach hegemonialer sunnitischer und schii-

tischer Tradition nur männliche Muslime betrifft. Unter Gemeinschaftsgebetenmit »pflicht-

ähnlichemCharakter« könnten Feiertagsgebete,möglicherweise auchdie Tarāwīḥ-Gebete im

Ramadan verstanden werden – das geht aus der Untersuchung nicht hervor. Doch auch die-

se Gebete haben für Frauen keinen »pflichtähnlichen Charakter«. Damit werden eigentlich

männliche Praktiken als islamischewahrgenommen und hegemonialisiert. In Abschnitt III dis-

kutiere ich, dass erst diese Objektivierung in der öffentlichen und auch wissenschaftlichen

Betrachtung die Vorstellung vom Ausschluss und Diskriminierung von Frauen in Moscheen

erzeugt, anstatt die weiblichen Praktiken als (ebenfalls) islamisch wahrzunehmen. Das be-

deutet nicht, dass sich Frauen in Moscheen nicht von Männern diskriminiert fühlen. Siehe

hierzu Abschnitt III.

289 Thielmann 2008: 18.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Moscheeleben in Deutschland

bzw. gelten soll.290 Der Effekt dieser Gleichsetzung ist, dass Nicht-Organisiertheit

die Bedeutung von niedriger, liberaler und/oder privater Religiosität bekommt,

während organisierte Muslim*innen als radikale, bestenfalls als fromme und/oder

konservative Muslim*innen entworfen werden, die nicht in die säkulare Ordnung

passen. Schielke kritisiert, dass »there may be too much research on committed

activists and too little research on the majority of Muslims who are not that com-

mitted«.291 Doch damit bleibt die Grenze, wer aktivistisch ist oder nicht, wer zum

organisierten Islam gehört und ab wann man organisiert ist, verschwommen, so

dass die Dichotomie zwischen organisierten und nicht-organisierten Muslimen und

Musliminnen in Bezug auf ihre Moscheefrequentierung und Religiosität zu hinter-

fragen ist: Ist ein Muslim, der wenige Male im Jahr ein Freitagsgebet besucht, or-

ganisiert? Ist er deswegen auch weniger religiös?Wie steht es mit einemMann, der

versucht, jeden Freitag die Moschee aufzusuchen? Ist es tatsächlich als ein Gegen-

satz anzusehen, wenn jemand sich selbst als hochreligiös bezeichnet und Alkohol

trinken kann? Ist die Muslimin, die ihr Kind einmal im Monat am Wochenende

zum Koranunterricht in die Moschee bringt, organisiert? Sind Muslim*innen, die

Moscheefeste besuchen, religiöse Muslim*innen? Ist ein Jugendlicher, der eine Zeit

lang aktiv in der Jugendgruppe derMoschee war, organisiert? Drückt sich darin Re-

ligiosität aus? Sind Muslim*innen, die nie eine Moschee besuchen, nicht religiös

bzw. individuell-religiös und Moscheebesucher*innen nicht?

Studien zummuslimischen Alltagsleben und gelebter Religion verorten ordina-

ryMuslims nicht in Moscheen, wollen teilweise dezidiert den Blick abheben von or-

ganisierten Formen der Religiosität.292 Dabei können Moscheen sehr wohl als Orte

alltagsweltlich gelebter Religion betrachtet werden, wie Beilschmidt in ihrer Stu-

die zu DITIB-Moscheen aufzeigt.293 Sie identifiziert in den von ihr untersuchten

Moscheen Aspekte von Privatheit,294 so dass sich das Verständnis von Aktivismus

und Organisiertheit verschiebt. Beilschmidts Studie offenbart, dass der Moschee-

gang nicht automatisch ein höheres Maß an Religiosität bedeuten muss, sondern

auch Aspekte von Geselligkeit in einem religiösen Rahmen eine Rolle spielen kön-

nen. Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass Moscheen zwar zu zentralen

religiösen Orten geworden sind, aber dass die Kategorien Moscheebesuch oder

der Begriff der Organisiertheit nicht helfen, Formen und Grade der Religiosität von

Menschen sowie die Stellung von Moscheen adäquat zu erfassen. Solche Klassifi-

zierungen verbergen mehr als dass sie aufzeigen, wie Akteur*innen in Moscheen

als religiöse Akteur*innen mit aktivem religiösem Engagement an der Legitimie-

rung und Autorisierung von islamischem Wissen mitwirken.

290 Vgl. Ceylan 2014: 50-70, insb. 66-70.

291 Schielke 2010: 12.

292 Vgl. Dessing 2013: 39-40.

293 Vgl. Beilschmidt 2015.

294 Vgl. Beilschmidt 2015: 122-127.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010 - am 14.02.2026, 04:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

