
Kapitel 8: Der Zerfall  der Ordnung

und die Geburt der Geschichte 

27.   Der Zerfal l  der  Ordnung 

Der Zusammenbruch des klassischen Wissens gegen Ende des achtzehnten Jahr-
hunderts meldet sich als eine Vielzahl von Ereignissen, die sich an der Oberflä-
che des klassischen Diskurses verteilen und dennoch eine gewisse Bündelung 
aufweisen. Diese Ereignisse sind gebündelt, insofern sie in ihrer Gesamtheit 
einen epistemischen Epochenbruch bilden. Sie sind verstreut, insofern sie gleich-
zeitig und in scheinbarer gegenseitiger Unabhängigkeit an verschiedenen Punk-
ten der Oberfläche des klassischen Wissens auftauchen. Zwar sind sie, historisch 
und empirisch betrachtet, von einander unabhängig: Sie beeinflussen sich nicht 
und sie verursachen sich nicht. Doch sind sie nach der Maßgabe einer ‚Logik‘ 
des Epochenbruchs aneinander gekettet. Gemäß dieser ‚Logik‘ lassen sie sich 
nicht als Gleichwertiges behandeln. Sie positionieren sich vielmehr auf einer Stu-
fenleiter der Ereignisse. Als das ‚grundlegendste‘ dieser Ereignisse und ganz 
oben auf der Stufenleiter ihrer Wertigkeit zeigt sich die Trübung der Repräsenta-
tion. Denn: Insofern die Repräsentation im klassischen Zeitalter die Rolle einer 
grundlegenden und der Formation des Wissens dienenden Figur spielt, muss jede 
Störung in ihrem Funktionieren als ein grundlegendes Ereignis erscheinen.  

An dieses grundlegende Ereignis hängt sich eine Traube weiterer Ereignisse, 
die die Wissensweise selbst betreffen und an denen einzelne und unterschiedliche 
Aspekte eines epistemischen Epochenbruchs ablesbar sind, etwa: die plötzliche 
Problematisierung der Repräsentation, das Auftauchen der kritizistischen Frage 
nach ihren Bedingungen und ihrer Grenze und das Erscheinen einer unrepräsen-
tierbaren „Hinterwelt“ hinter der Repräsentation; oder die Evidenz eines endli-
chen und gespaltenen Grundes des Wissens; oder die bruchstückhafte Sichtbar-
keit des Seins; oder die Unabschließbarkeit des Wissens und die Unsichtbarkeit 
des Ganzen; oder das prinzipielle Auseinanderfallen von Erkenntnis und Sein, 
usw. Es sind lauter Fragen und das Auftauchen neuartiger Evidenzen, die das 
klassische Ordnungswissen bis auf ihre Grundfeste erschüttern. 

Durch die Trübung der Repräsentation gerät die epistemische Funktion der 
Repräsentation als Grund- und Elementarform des Wissens ins Wanken, womit 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009 - am 14.02.2026, 14:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 8: DER ZERFALL DER ORDNUNG UND DIE GEBURT DER GESCHICHTE | 219 

die Frage nach ihrem eigenen Grund auftauchen muss. Auf die Frage nach dem 
Grund der Repräsentation muss der Grund selbst in Erscheinung treten: im Ele-
ment seiner Aufteilung zwischen einem transzendentalen Tiefenraum der Er-
kenntnisbedingungen und einem ontologischen Boden des empirischen Seins. 
Seitdem erscheint die Repräsentation gleichzeitig als zwei verschiedene Sachen: 
(1) als eine Folge oder Konsequenz transzendentalanalytisch einholbarer Bedin-
gungen und (2) als eine Offenbarkeit des Seins auf dem Sockel eines verborge-
nen, d.h. nicht repräsentierbaren Grundes des empirischen Seins.  

Es liegt an diesem gedoppelten, nichtrepräsentierbaren und unhintergehbaren 
Fundament der Repräsentation, dass sich die Dinge nur noch bruchstückhaft, „in 
Fragmenten, Profilen, Stücken, Splittern“1, der Repräsentation geben. Damit ist 
der erschöpfende Charakter des klassischen Ordnungswissens verschwunden. 
Wie in der Renaissance ist das Wissen notwendigerweise unvollständig, nicht 
etwa wegen der zu geringen Zahl der aufgelesenen Ähnlichkeiten, sondern we-
gen einer inneren und wesentlichen Dimension der Dinge, die der Repräsentation 
prinzipiell entgeht.

Im klassischen Zeitalter war die epistemologische Beziehung zwischen dem 
Teil und dem Ganzen jene Ordnungsrelation, die in der komplexen Repräsenta-
tion eingefaltet war, und durch Analyse und Synthese zur vollständigen Entfal-
tung und Sichtbarkeit gelangte. Diese Beziehung zwischen dem Teil und dem 
Ganzen hat sich im Zuge der Trübung der Repräsentation gewandelt. Das Ganze 
ist jetzt wesentlich unrepräsentierbar, als Geheimnis und Quelle aller Repräsenta-
tionen. Und die Repräsentationen mit ihren Verbindungen geben den Blick nur 
noch auf einen Teil als Bruchstück des Ganzen frei. Die Trübung der Repräsenta-
tion beinhaltet die wesentliche Unsichtbarkeit des Ganzen und die kritische Ein-
schränkung aller einzelnen Repräsentationen auf einen Teil des Ganzen. 

Eine solche Repräsentation, die nur noch teilweise durchlässig ist, verweist 
auf ein endliches Denken. Daran liegt es, dass gegen Ende des achtzehnten Jahr-
hunderts die klassische „Ideologie“ (Theorie der Ideen) zusehends durch eine 
Analytik der Endlichkeit verdrängt wird.2 Da die Repräsentation nicht mehr auf 
das Seinsganze hin öffnet, verweist sie nicht mehr auf das vollkommene und un-
endliche Denken Gottes, sondern auf das endliche des Menschen.3 Deshalb kann 
man die Analytik der Endlichkeit in einen unmittelbaren Zusammenhang mit je-
nem Ereignis setzen, das seit Nietzsche als der Tod Gottes bedacht wird. Mit dem 
Tod Gottes, d.h. dem Verlust der Transparenz der Repräsentation, taucht mit 

1  OD: 295. 
2  Siehe Ordnung der Dinge, Kap. 7.V., „Ideologie und Kritik“, OD: 292 ff. 
3  In Kant und das Problem der Metaphysik bringt Heidegger die Endlichkeit des 

Denkens mit der prinzipiellen Rezeptivität der menschlichen Erkenntnis bei Kant in 
Verbindung. [Heidegger (1929), §5, „Das Wesen der Endlichkeit der Erkenntnis“: 
23-31.]

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009 - am 14.02.2026, 14:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 | TEIL III: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

archäologischer Notwendigkeit eine „Hinterwelt“4 auf, die wesentlich unsichtbar 
bleibt, und in der die Objekte ihren Ursprung und ihre transzendente Stütze fin-
den. In dieser Hinterwelt liegt der ontologische Grund der positiven Tatsachen, 
worin die Objekte unterschwellig zu ihrer Dingheit verknüpft werden. 

Damit fallen das Sein und die Erkenntnis teilweise auseinander. Der Rückzug 
des unendlichen Denkens und die gleichzeitige Konstitution einer Hinterwelt 
implizieren eine Spaltung der Repräsentation, insofern sich diese auf die zwei 
postklassischen Fundamente des Wissens bezieht: das transzendentale Subjekt 
als Fundament der notwendigen und apriorischen Beziehungen der Repräsenta-
tionen; und die Bereiche des transzendenten Seins – die „Quasi-Transzendenta-
lia“5 –, die den Grund des positiven und objektiven Wissens abgeben. Die Reprä-
sentation hat ihren Status als Ort und Fundament des Wissens verloren und findet 
sich in ihrer konstitutiven Bezugnahme auf das nichtrepräsentierbare und gespal-
tene Fundament des neuen Wissens ihrerseits gespalten. Mit dem Auseinander-
fallen des Transzendentalen und des Empirischen klafft eine Leere inmitten der 
Repräsentation, die ehemals ihren gemeinsamen Ort abgab. Diese Spaltung der 
Repräsentation, in der sich der epistemische Bruch am Ende des achtzehnten 
Jahrhunderts wiederholt und reflektiert, impliziert den Zusammenbruch der in ihr 
eingefalteten kontinuierlichen Ordnung, die für das klassische Wissen maßgeb-
lich war. Eine gerade Linie führt also die Spaltung des anthropologistischen Wis-
sensfundaments über die Spaltung der Repräsentation zum Zerfall der Ordnung 
zurück.

Diese archäologische Verbindung zwischen der Trübung der Repräsentation 
und dem Zusammenbruch der Ordnung entspringt der epistemischen Rolle des 
klassischen Zeichens. In der klassischen Epoche war die Repräsentation sich 
selbst Grund. In ihrer Klarheit und Deutlichkeit ließ sie den Blick zu sich selbst 
als Grundfigur des Wissens hindurch. Im Augenblick ihrer vollkommenen 
Durchlässigkeit war die Repräsentation in sich gedoppelt: Sie war die vom Blick 
des Wissens durchstoßene Oberfläche und zugleich der von ihm angetroffene 
Grund. Als die universelle Ordnungskunst der mathesis war das Wissen selbst 
Unterscheidung an der Oberfläche und Rückstieg auf einen Grund. Es war Ana-
lyse und Begründung in einem. Der gedoppelte Status der Repräsentation gegen-
über dem Wissen implizierte aber den Einsatz der Zeichen zur Herstellung von 
Ordnung. Denn die Repräsentation fand sich ihrerseits repräsentiert, nur wenn 

4  „Die Bedingungen dieser Verbindungen [unter den Repräsentationen] ruht künftig 
außerhalb der Repräsentation […] in einer Art Hinterwelt, die tiefer und dicker als 
sie selbst ist.“ [OD: 295. (Hervorh. v. Verf.)] In Nietzsches Zarathustra tritt diese 
Dimension der anthropologistischen Moderne anhand der Themen vom Tod Gottes 
und den Hinterweltlern in Erscheinung. Die Idee einer im Zuge der Trübung der 
Repräsentation auftauchende Hinterwelt wurde im letzten Kapitel anhand von Hei-
deggers Kantdeutung präzisiert und mit dem Zusammenspiel von zwei unvereinba-
ren Erkenntnisperspektiven in Verbindung gesetzt: einer endlichen und einer unend-
lichen Perspektive. 

5  OD: 307. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009 - am 14.02.2026, 14:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 8: DER ZERFALL DER ORDNUNG UND DIE GEBURT DER GESCHICHTE | 221 

der Blick des Wissens durch sie hindurchstieß und sie selbst als Grund antraf. 
Damit bündelten sich die Fundamentalität und Transparenz der Repräsentation zu 
ihrer erkenntnisontologisch wichtigsten Eigenschaft: ihrem Vermögen zur Dop-
pelung in der Gestalt des Zeichens. Nur insofern die Repräsentation auf keinen 
Grund außer ihrer selbst verwies, nur insofern sie der für sie selbst durchsichtige 
Grund des Wissens war, war es ihr möglich, im Einsatz des Zeichens sich selbst 
zu repräsentieren und so sich zu einer Ordnung zu entfalten. 

Sobald aber die Repräsentation ihre Transparenz verliert, trübt sich auch ihr 
Verhältnis zu sich selbst, das ja auch ein Verhältnis der Repräsentation ist. Das 
heißt: Der Selbstbezug der Repräsentation, ihre Doppelung in der allgemeinen 
Gestalt des Zeichens, ist unterbrochen. Dabei gehören die Doppelung der Reprä-
sentation und der Einsatz des Zeichens zum allgemeinen klassischen Erkenntnis-
verfahren, das im Wesentlichen ein Verfahren zur Herstellung von Ordnung ist. 
Mit der Trübung der Repräsentation zerbricht somit der Raum der Doppelung der 
Repräsentation und infolgedessen auch der Raum der allgemeinen und universel-
len Ordnung. Und so konstatiert die Archäologie für die Wissensepoche, die auf 
die Trübung der Repräsentation folgen muss: „Der Ordnungsraum, der als ge-
meinsamer Ort für die Repräsentation und die Dinge […] diente […] wird künf-
tig zerbrochen werden. Es wird die Dinge mit ihrem eigenen Bau (organisation),
mit ihrer geheimen Aderung (nervures), dem sie gliedernden Raum und der sie 
hervorbringenden Zeit geben. Und dann wird es die Repräsentation geben, eine 
rein zeitliche Abfolge, in der sie sich stets stückweise einer Subjektivität […] 
ankündigen… Die Repräsentation ist auf dem Wege, nicht mehr die den Dingen 
und der Erkenntnis gemeinsame Seinsweise definieren zu können. Das eigentli-
che Wesen dessen, was repräsentiert wird, wird jetzt aus der Repräsentation 
selbst herausfallen.“6

Die Bruchstückhaftigkeit des in der Repräsentation sichtbar Gewordenen si-
gnalisiert, dass innerhalb des Raums der Repräsentation die Synthese des Dinges 
fehlt. Was das klassische Tableau ehemals leistete, ist nicht mehr möglich: die 
bruchlose Zusammensetzung der Repräsentationen, die zuvor durch ihre diskur-
sive Doppelung und Artikulation analysiert worden sind. Das impliziert: während 
die Leistung der Synthese aus dem Raum der Repräsentation herausfällt, bleibt 
die Möglichkeit der Analyse innerhalb desselben bestehen. Die Trübung der Re-
präsentation impliziert eine Dissoziation zwischen den analytischen und den syn-
thetischen Formen des Wissens. Damit zerfällt die klassische Ordnung. Innerhalb 
des Raums der Repräsentation ist nur noch die Hälfte jener Wissensleistungen 
geblieben, die zur Erstellung der Ordnung beitrugen: die Analyse. Dabei bleibt 
allerdings die wissenspraktische Notwendigkeit der Synthese bestehen. Infolge 
dieser Notwendigkeit taucht ein Ort auf, in dem erneut die Synthese der Reprä-
sentationen denkbar wird. Der neu aufgetauchte Ort der Synthese, der im klassi-
schen Zeitalter weder notwendig noch denkbar war, fällt nicht mit dem Raum der 

6  OD: 295. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009 - am 14.02.2026, 14:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 | TEIL III: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Repräsentation zusammen, vielmehr fällt er aus dem Raum der Repräsentation 
heraus. Die Trübung der Repräsentation zieht mit sich also die Konsequenz, dass 
der Raum der Repräsentation durch ein Außen bedingt und relativiert wird: Es 
taucht also die Möglichkeit auf, dass es ein Außen und Außerhalb der Repräsen-
tation gibt, in dem sich die Synthese der Repräsentationen vollziehen kann. Die-
ses Außerhalb ist in sich zerspalten. Es gibt einerseits den Ort einer transzenden-
talen Subjektivität ab: einen Ort diesseits der Repräsentation, an dem sich die 
Synthese als Bedingung der Möglichkeit von Erfahrung vollzieht. Es gibt ande-
rerseits den Ort des dinglichen Seins ab, als die Quelle der Einheit und in der 
Tiefe verborgener Ursprung der gegenständlichen Erscheinungen: einen Ort jen-
seits der Repräsentation. Dieser Ort der objektiven Synthesen, der von Foucault 
„Quasi-Transzendentalia“ genannten, entzieht sich prinzipiell der Repräsentation. 
Die objektiven Synthesen können nie repräsentiert werden, sie können nur zur 
Erklärung der oberflächlichen objektiven Erscheinungen gedacht werden. Die 
Trübung der Repräsentation bedingt also damit eine zweifache Spaltung des 
nachklassischen Wissens: die Spaltung zwischen Analyse und Synthese und die 
Spaltung zwischen dem transzendentalen und dem empirischen Wissen. Damit 
verschiebt sich die epistemische Position der klassischen Ordnung selbst: Diese 
ist nicht mehr der einzige durch und durch transparente Ort, an dem sich die Din-
ge in ihren Repräsentationen erschöpfend zu erkennen geben. Diese ist vielmehr 
zur Oberfläche einer erscheinenden Ordnung geworden, die über der Tiefe eines 
verborgenen dinglichen Seins schwebt.  

28.   Die Geschichte und die Organisat ionen 

Sobald der Ordnungsraum auseinander bricht, verliert auch das Wissen den Cha-
rakter eines universellen und einheitlichen Ordnungswissens. Die Ordnung ist 
nicht mehr Ursprung und Ziel des Wissens. Sie ist nicht mehr das, was sie im 
klassischen Zeitalter war: der Raum, in dem sich einerseits die Dinge der Er-
kenntnis geben, und der andererseits selbst aus dem klassifizierenden Vorgang 
der Erkenntnis resultiert. Selbst der Vergleich verliert seinen universellen und 
ontologischen Charakter infolge der Trübung der Repräsentation und des Zerfalls 
der universellen Ordnung. Es handelt sich nicht mehr darum, die einzelnen Re-
präsentationen im Ausgang von der ihnen zugrundeliegenden universellen und 
ursprünglichen Ordnung zu vergleichen. Es geht fortan darum, die Bruchstücke 
der Repräsentation gemäß der zugrundeliegenden Reihung der Zeit neu zu ord-
nen und zusammenzusetzen das heißt: gemäß der temporalen Ordnung, in der sie 
sich einem erkennenden Subjekt bieten. An die Stelle der Repräsentation tritt das 
Phänomen, dem nicht die Ordnung, sondern die Geschichte zugrunde liegt. 
„Ebenso wie die Ordnung im klassischen Denken nicht die sichtbare Harmonie 
der Dinge oder ihre festgestellte Anpassung, Regularität oder Symmetrie war, 
sondern der eigene Raum ihres Seins und das, was vor jeder wirklichen Erkennt-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009 - am 14.02.2026, 14:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 8: DER ZERFALL DER ORDNUNG UND DIE GEBURT DER GESCHICHTE | 223 

nis sie im Wissen aufstellte, ebenso definiert vom neunzehnten Jahrhundert an 
die Geschichte den Entstehungsort des Empirischen, das, worin es diesseits jeder
errichteten Chronologie ein Sein annimmt, das ihm eigen ist.“7

Die Bruchstücke der zerborstenen klassischen Ordnung sind Organisationen:
biologische, ökonomische, sprachliche Organisationen, die insofern unter einan-
der vergleichbar sind, als sie entlang der Achse der Geschichte in Erscheinung 
treten. Als Ensembles „von inneren Beziehungen zwischen den Elementen, deren 
Gesamtheit eine Funktion sichert“8, beziehen sich die Organisationen auf einan-
der nach den Prinzipien der Analogie und der Reihe. Denn die Verbindung zwi-
schen zwei Organisationen beruht nicht auf identischen Elementen, sondern auf 
identischen Beziehungen zwischen Elementen, d.h.: auf zwischen ihnen be-
stehenden Analogien. Zwei Organisationen sind auf der Achse der Geschichte 
einander benachbart, wenn eine große Dichte von Analogien zwischen ihnen auf-
zuweisen ist. Alle diese Organisationen nun, ob benachbart oder nicht, sind, ge-
rade in ihrer fundamentalen Unterschiedenheit und Diskontinuität, in Folgen oder
Reihen verteilt, die der Linie der Zeit bzw. der Geschichte entsprechen.

Man sieht darin den wesentlichen Unterschied zur Bauart des klassischen 
Wissens. In der klassischen Epoche war die Ähnlichkeit Rand und primitiver An-
fang des Wissens, während die Reihe das von ihm angestrebte Ziel war. Die 
Arbeit des Wissens bestand in einer methodischen Spaltung der ursprünglichen 
und irrtümlichen Ähnlichkeit und ihre Transformation in eine Reihenordnung der 
Repräsentationen. Jetzt hat sich dieses Verhältnis zwischen der Ähnlichkeit und 
der Reihe umgedreht. Die Analogie, die im vorklassischen Wissen des sechzehn-
ten Jahrhunderts eine der vier Formen der Ähnlichkeit war (ohne allerdings den 
Begriff der Identität vorauszusetzen), ist jetzt das Prinzip der Reihenbildung ge-
worden, da sie die Nachbarschaft von zwei Organisationen, sowie ihre zuneh-
mende Entfernung definiert und somit ihre Verteilung auf der grundlegenden 
Reihe der Geschichte ermöglicht. Der Zusammenbruch des Raumes der univer-
sellen Ordnung am Ende des achtzehnten Jahrhunderts bedingt eine seltsame 
„Wiederkehr“ der Ähnlichkeit als Prinzip und Mitte des Wissens. Das neue Wis-
sen beruht auf einem neuen Zusammenhang zwischen der Ähnlichkeit und der 
Reihe.

Eine entscheidende Rolle spielt die Transformation des binären und univer-
sellen Vergleichs, der in der klassischen Epoche für die deduktive Verbindung 
einzelner Repräsentationen von grundlegender Bedeutung war. Der universelle 
Vergleich, dessen Medium das Zeichen war, wurde als Analyse eingesetzt und 
bezog sich auf zwei Repräsentationen, die im Band der anfänglichen und irrtüm-
lichen Ähnlichkeit verfangenen waren. Die Ähnlichkeit selbst wurde damit 
gleichsam in Anführungszeichen gesetzt. Diese Analyse mit Hilfe des Zeichens – 
und, im engeren Sinne, des Diskurses – durchtrennte das Band der Ähnlichkeit, 

7  OD: 271. 
8  OD: 270. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009 - am 14.02.2026, 14:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 | TEIL III: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

unterschied also zwischen den „ähnlichen“ Repräsentationen und etablierte ein 
deduktives Band zwischen ihnen, womit sie sich in einer Reihenordnung neu 
positionierten.

Jetzt hingegen bezieht sich der Vergleich nicht auf zwei „ähnliche“ Reprä-
sentationen: Er stellt keine Identität und keinen Unterschied zwischen zwei sol-
chen Repräsentationen fest. Vielmehr bezieht er sich auf die Relation zwischen 
zwei Repräsentationen. Wenn der Vergleich zwei Relationen von Repräsentatio-
nen aus unterschiedlichen Organisationen (Sprachen, biologischen Organismen 
usw.) als identisch feststellt, dann handelt es sich um eine Analogie zwischen 
diesen Organisationen. Je analoger zwei Organisationen sind, umso näher sind 
sie sich auf der Zeitreihe, bei der die Nachbarschaft durch die Analogie definiert 
wird und die an die Stelle der Reihenordnung tritt. 

Insgesamt läuft diese Transformation auf eine Umdrehung der Rangordnung 
zwischen Raum und Zeit hinaus. Im klassischen Zeitalter war der Raum funda-
mental, als der Raum jener Ordnung, die sich ausgehend von der Doppelung der 
Repräsentation entfaltete. Die Zeit war darin nichts Weiteres als die Bahn einer 
zufälligen Chronologie der Repräsentationen, die entweder durch kontingente 
äußere Kräfte (Krieg, Völkerwanderung, Übertragung von Ideen und Ideologien 
usw.) oder innere psychologische Kräfte (die psychologische Assoziation und die 
spontane Disposition der Einbildungskraft) gezogen wurde. Im neunzehnten 
Jahrhundert dagegen war die Zeit grundlegend: als die grundlegende Ordnung 
der Geschichte, die alles in Folgen und Gleichzeitigkeiten einteilte. Der Raum 
war dieser neuen und fundamentalen Ordnung der Geschichte äußerlich, als der 
Ort der Dinge in ihrer Dichte und ihrer eigenen nichtrepräsentierbaren Konsis-
tenz. Aus der Hinterwelt dieses außergeschichtlichen und „metaphysischen“ 
Raums gaben sich die Dinge der Repräsentation und zeigten sich nur noch teil-
weise, in Bruchstücken. Der Zusammenbruch der Ordnung führte zu einer Um-
drehung der epistemischen Rangordnung zwischen Raum und Zeit und zu einem 
Zusammenbruch der Repräsentation der Dinge. Die Zeit ist sozusagen aus ihrer 
Einbettung im Raum der Ordnung herausgefallen.  

Statt dessen gibt die Zeitreihe der Geschichte „den analogen Organisationen 
Raum“9, so wie in Kants Schematismuslehre das transzendentale Schema als 
transzendentale Zeitbestimmung (Zeitreihe, Zeitinhalt, Zeitordnung, Zeitinbe-
griff) und als Vermittlung zwischen Sinnlichkeit und Verstand gewissermaßen 
die Grundlage für die Anwendung der Kategorien, dass heißt, für das Ineinander-
greifen von Begriff und Anschauung in der Erfahrung abgeben. Ebenfalls gibt 
die Zeitreihe der Geschichte (wobei die Geschichte nur der quantitativen Zeitbe-
stimmung bei Kant entspricht) die Grundlage ab für die Zusammenfügung der 
Form der Analogie und der Funktion auf der einen Seite und der konkreten (his-
torischen) Organisation auf der anderen. 

9  OD: 271. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009 - am 14.02.2026, 14:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 8: DER ZERFALL DER ORDNUNG UND DIE GEBURT DER GESCHICHTE | 225 

Die fundamentale Rolle der klassischen Ordnung wird also von der Ge-
schichte übernommen, entlang deren Achse die Organisationen auftauchen. 
Gleichzeitig mit der Umkehrung der Beziehung zwischen Ähnlichkeit und Reihe 
am Ende der klassischen Epoche hat sich also das Verhältnis zwischen Zeit und 
Ordnung umgedreht. Die Ordnung ist nicht mehr Folie und Hintergrund der 
chronologischen Bahnen. Die Ordnung ist in Organisationen auseinandergebro-
chen, die sich auf der Linie der geschichtlichen Reihe ansiedeln. Für das neue 
Wissen ist die Zeit der Geschichte fundamentaler als der Ordnungsraum. Damit 
ergibt sich eine seltsame Abwertung des Raums zugunsten der Zeit. „Während 
im klassischen Denken die Folge der Chronologien den im voraus vorhandenen 
und fundamentalen Raum eines Tableaus nur durchlief […], werden künftig die 
gleichzeitigen und gleichzeitig im Raum beobachtbaren Ähnlichkeiten nur die 
festgelegten und fixierten Formen einer Folge sein, die von Analogie zu Analo-
gie vorwärts schreitet.“10

Die lineare Progression der Geschichte tritt also an die Stelle der zerborste-
nen Ordnung und bildet die evidente Grundlage des neuen Wissens. „Die klassi-
sche Ordnung verteilte in einem permanenten Raum die nicht-quantitativen Iden-
titäten und Unterschiede, die die Dinge trennten und vereinten. […] Seit dem 
neunzehnten Jahrhundert entfaltet die Geschichte in einer zeitlichen Serie die 
Analogien, die die unterschiedenen Organisationen einander annähern. Jene Ge-
schichte wird ihre Gesetze allmählich der Produktionsanalyse, der Analyse der 
organisierten Wesen und schließlich der der linguistischen Gruppen auferle-
gen.“11 Geschichte und Ordnung sind somit grundunterschiedliche Modi der Ver-
teilung diskursiver Fakten. „Die Geschichte gibt den analogen Organisationen 
Raum, so wie die Ordnung den Weg der Identitäten und der abfolgenden Unter-
schiede öffnete.“12

Doch stellt die Geschichte nicht nur einen Bruch gegenüber der Ordnung und 
der ihr zugrundeliegenden Denkfigur der Repräsentation. Ebenso wie die Ord-
nung und ihre grundlegende Figur, die Repräsentation, ist die Geschichte in sich 
gedoppelt. Sie meldet sich zugleich an der empirischen Oberfläche der Verbin-
dungsformen historischer Phänomene und in der ontologischen Tiefe ihrer 
Seinsweise. Sie ist nicht nur zu verstehen „als die Sammlung der De-facto-
Folgen, so wie sie vielleicht festgestellt worden sind. Es handelt sich um die fun-
damentale Seinsweise der Empirizitäten, von wo aus sie bestätigt, festgesetzt, 
angeordnet und im Raum des Wissens für eventuelle Erkenntnisse und für mögli-
che Wissenschaften aufgeteilt worden sind. […] Die Geschichte ist die gelehrtes-
te, informierteste, aufgeweckteste und von der Erinnerung vielleicht überfüllteste 
Fläche, sie ist aber gleichzeitig der Grund, von dem aus alle Wesen zu ihrer Exis-
tenz und zu ihrem unsicheren Aufleuchten gelangen.“13

10  OD: 270-271. 
11  OD: 271. 
12 Ibid.
13 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009 - am 14.02.2026, 14:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 | TEIL III: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Zwischen den Doppeln der Geschichte, zwischen der Oberfläche ihrer Fakti-
zität und dem Grund ihrer Seinsweise, finden sich die empirischen Phänomene 
des Wissens eingeklammert. „Wahrscheinlich hat sich deshalb die Geschichte so 
früh gemäß einer Doppeldeutigkeit, die man wahrscheinlich nicht meistern kön-
nen wird, in eine empirische Wissenschaft der Ereignisse und diese radikale 
Seinsweise geteilt, die allen empirischen Wesen und auch jenen eigenartigen 
Wesen, die wir sind, ihr Schicksal vorschreibt.“14 Die Doppelung der Geschichte 
bildet den Ort der Reflexion, ebenso wie die Doppelung der Ordnung im klassi-
schen Zeitalter. Auch im klassischen Zeitalter konnte man die Ordnung einerseits 
„in einem konzertierten Wissen errichten, sie war aber auf fundamentale Weise 
der Raum, in dem jedes Wesen zur Kenntnis kam, und die klassische Metaphysik 
stellte sich genau in jene Distanz der Ordnung zur Ordnung, der Klassifizierung 
zur Identität, der natürlichen Wesen zur Natur, kurz: der Perzeption (oder Vor-
stellungskraft) der Menschen zum Verstehen und zum Willen Gottes. Die Philo-
sophie des neunzehnten Jahrhunderts wird sich in die Distanz der Geschichte zur 
Geschichte, der Ereignisse zum Ursprung, der Evolution zum ersten Zerreißen 
der Quelle, des Vergessens zur Wiederkehr stellen.“15

14 Ibid.
15  OD: 272. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009 - am 14.02.2026, 14:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

