
Dingler und der Apriorismus  |  53

 
 
 
 
 
 
 
 

Dingler und der Apriorismus

Peter Janich
 
 
 
Einleitung

Während der vierzig Jahre aktiver Publikationstätigkeit von Hugo Dingler,
also etwa 1913-1954, war die vorherrschende Strömung in der Philosophie
der exakten Wissenschaften entschieden gegen den Apriorismus Kants ge-
richtet. Hermann v. Helmholtz hatte seine Thesen vom empirischen Cha-
rakter geometrischer Axiome aufgestellt, und Ernst Mach hatte in seiner
Analyse der Empfindungen eine Apriorismus-freie Erkenntnistheorie for-
muliert. Auf Seiten von Logik und Mathematik war die Entdeckung nicht-
euklidischer Geometrien allgemein bekannt geworden, und um die Jahr-
hundertwende hatte David Hilbert aus dem Logizismus Gottlob Freges und
dem Lingualismus Ludwig Wittgensteins und Bertrand Russells die formal-
axiomatische Auffassung der Geometrie entwickelt und als synthetische
Geometrie durchgeführt. Mit Albert Einsteins Spezieller Relativitätstheorie
wird die Verbindung eines formalistischen Geometrieverständnisses mit
einer empiristischen Interpretation die Standardauffassung der Physik. Die
Philosophen des Wiener Kreises buchstabierten diese Auffassung in einer
»logischen Rekonstruktion« aus. Bei Rudolf Carnap, dem führenden Kopf
der Logischen Empiristen, wird dies (1966, dt. 1969) so resümiert:

»Die mathematische Geometrie ist a priori. Die physikalische Geometrie ist synthe-

tisch. Keine Geometrie ist beides. Wenn man den Empirismus akzeptiert, dann kann

es kein Wissen geben, das sowohl a priori wie auch synthetisch wäre. Diese Unter-

scheidung zwischen zwei Arten von Geometrie ist grundlegend und heute allgemein

anerkannt.« (Carnap 1969: 182)

Im Anschluß an diese Textstelle zitiert Carnap Einstein mit seinem be-

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54  |  Peter Janich

 
rühmten Vortrag »Geometrie und Erfahrung« (1921) und schreibt dann, ge-
gen Kant gewendet:

»Kant war der Meinung, daß apriorisches Wissen sicheres Wissen sei; es kann nicht

durch Erfahrung widerlegt werden. Die Relativitätstheorie machte es allen, die es ver-

standen, klar, daß Geometrie, im a-priori-Sinn genommen, uns nichts über die Reali-

tät sagt. Es gibt keine Aussage, die logischer Sicherheit mit einer Information über

die geometrische Struktur der Welt verbindet.« (Carnap 1969: 183)

Ähnlich affirmativ gegenüber der vorherrschenden Auffassung der Physiker
und gegen Kant gerichtet äußert sich Popper im Vorwort zur englischen
Ausgabe seines Buchs Logik der Forschung (Popper 1972):

»Zu dieser großen Tradition (gemeint ist die des englischen Empirismus, P. J.) stehe

ich dadurch im Gegensatz, daß ich gewisse von Kants Beiträgen zur Erkenntnistheo-

rie für grundlegend, ja geradezu für entscheidend halte, obwohl ich nicht daran glau-

be, daß es synthetische Sätze gibt, die a priori als gültig eingesehen und begründet

werden können. […] Aber wir haben von Einstein gelernt, daß Newtons Physik mögli-

cherweise falsch ist; und das bedeutet eine völlige Änderung der Problemsituation

gegenüber der, die Kant vorfand. So können wir jetzt Kants Probleme dadurch lösen,

daß wir den grundsätzlich hypothetischen Charakter der naturwissenschaftlichen

Theorien (und noch der Metaphysik) anerkennen.« (Popper 1972: XXIV)

Auch Dingler entwickelt eine eigene, neue Auffassung vom Status geome-
trischer Axiome und verbindet dies mit einer Kritik an Kant, ohne sich al-
lerdings zustimmend auf die Physik zu beziehen. Diese Opposition Ding-
lers gegen den Empirismus der Physik und der vorherrschenden Wissen-
schaftsphilosophie muß als Hintergrund für die folgenden Überlegungen
gesehen werden. Diese gliedern sich in zwei Teile, einen ersten für die Dar-
stellung und Kritik von Dinglers neuer Alternative zur kantischen Theorie
der Geometrie, und in einen zweiten Teil, der die Beschränkungen und
Schwächen des Dinglerschen Ansatzes in einer methodisch-kulturalisti-
schen Theorie des Apriori zu überwinden versucht.

1. Dinglers neuer Apriorismus

Ein Mittelpunkt der Philosophie Dinglers ist die Begründung von Geome-
trie und Physik. Dabei geht Dingler – entgegen dem Ruf, der ihm folgt –, ex
post betrachtet, undogmatisch vor. Seine Antworten auf die Frage, wie Be-
gründungen eines sicheren Wissens möglich sind, entscheidet darüber,

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  55

welche wissenschaftlichen Disziplinen von diesem Begründungsprogramm
einzuholen sind, und welche weniger.
       Die an anderer Stelle vom Autor geführte Kritik, daß sich Dingler unnö-
tigerweise mit der Hypothek belastet, eine »eindeutige« Begründung nicht
nur als nicht mehrdeutig, sondern als einzige oder einzig mögliche zu ver-
stehen, braucht hier nicht wiederholt zu werden (vgl. Janich 1980: 48f.).
Hier soll vielmehr in zwei Schritten dargelegt werden, was Dingler unter
einem »Herstellungs-Apriori« (vgl. Dingler 1928) versteht, und wie später
Dinglers Protophysik zu sehen ist, für die er ein »Denk-« von einem »Real-
Apriori« unterscheidet.

1.1  Dinglers Kantkritik und das Herstellungs-Apriori

Auf die Vorgeschichte im Dinglerschen Denken soll es hier nicht ankom-
men. In seinem Buch Das Experiment. Sein Wesen und seine Geschichte
(Dingler 1928) von 1928 findet sich im IV. Kapitel (»Anwendungen und
Folgerungen«) unter der Überschrift »§ 7 Das neue Apriori« folgender An-
fang:

»Vielleicht wäre es im Hinblick auf manche meiner nicht-philosophischen Leser vor-

sichtiger gewesen, den Ausdruck ›Apriori‹ in diesem Buche ganz zu vermeiden. Die-

se erfreut sich in nicht philosophischen Kreisen heute einer ausgesprochenen Unbe-

liebtheit, und es hätte vielleicht nahe gelegen, meine Überlegungen darnach umzu-

formen.«

Nach solcher Einleitung und der Versicherung, demjenigen sei »nicht zu
helfen«, der »in der Wissenschaft an Worten klebt«, beginnt die Kantkritik:

»Es ist ohne weiteres zuzugeben, daß die Art, wie Kant im Speziellen die Apriorität

der Gesetze von Raum, Zeit und reiner Naturwissenschaft zu begründen versuchte,

von ihm nicht wirklich bewiesen wurde, und auch sicher nicht stichhaltig ist und

insbesondere dem heutigen naturwissenschaftlichen Geiste kaum mehr verständlich.

       Kant hat bezüglich des Apriori zweierlei getan:

       1. Er hat erstens den Gedanken gehabt, diejenige Tatsache, welche in der bei di-

rekten Messungen ausnahmslos vollkommenen Genauigkeit der Geometrie und der

damit gegebenen vollkommenen gedanklichen Beherrschbarkeit dieses Wirklich-

keitsgebietes bestand, dadurch zu erklären, daß in diesem Falle nicht die Empirie das

Primäre sei […], sondern daß hier das denkerische Element das primäre sei. Dies ist Kants

›kopernikanische Tat‹ gewesen. […]

       2. War dieser Gedanke einmal gefaßt, so schloß sich sofort die Frage daran: Wie

ist dieses Verhältnis im einzelnen möglich? Die Beantwortung dieser Frage bildet den

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56  |  Peter Janich

 
zweiten Teil von Kants Bestrebungen bezüglich des Apriori. Seine Lösung dieses Pro-

blems […] drückt sich aus in seiner Unterscheidung von Erscheinung und Ding an

sich, wobei dann die Erscheinung es war, an der die apriorischen Formen unmittel-

bar angreifen konnten.

       Wir beschränken bei dieser Betrachtung uns ausdrücklich auf das, was man

›apriorische Gesetze‹ nennen kann (also die Gesetze der Geometrie, der Zeit, der Ki-

nematik und der ›reinen‹ Naturwissenschaft) […]

       Dieser zweite Teil der Kantschen Bestrebungen zur Frage der apriorischen Geset-

ze ist es, der im Laufe des letzten Jahrhunderts den Anlaß zu vieler Kritik geboten

hat. Diese Kritik besteht ohne Zweifel zu Recht […]

       Aber beachten wir, dieser zweite Teil der Kantschen Bestrebungen zur Frage des

Apriori ist vom ersten Teil völlig unabhängig.« (Dingler 1928: 185-186)

Seine weiteren Argumente faßt Dingler folgendermaßen zusammen:

»Wir können […] jetzt die Resultate dieses Buches auch kurz so aussprechen: Wir

konnten hier die Richtigkeit des Kantschen Gedankens zu Punkt 1 bestätigen, muß-

ten aber an Stelle seiner unhaltbaren Resultate zu Punkt 2 ein ganz anderes, neues

Verfahren setzen. […] Wir fanden, daß diejenigen geometrischen Bildungen […], wel-

che für Kant noch auf eine von ihm nicht näher erklärte Weise als gegebene Formen

unserer reinen Anschauung betrachtet wurden, durch bestimmte […] Forderungen von

uns definiert werden. Die Verbindung dieser Definitionen mit der Realität wird dann

[…] dadurch hergestellt, […] daß wir vermöge unseres unmittelbaren Verbundenseins

mit der Realität solche Formen, wie sie unseren Definitionen entsprechen, in der

Realität unmittelbar (mit unseren Händen) herstellen.

       Es ist klar, daß auf diese Weise ebenfalls ein echtes ›Apriori‹ zustande kommt,

nur in der Art seiner Beschaffenheit ein völlig anderes als bei Kant. […]

       Dieses ist die neue Art von Apriori, die wir in unserem Buche an Stelle des Kant-

schen, wie uns scheint, mit vollem Erfolge zur Anwendung bringen konnten. Man

könnte diese Art durch einen besonderen Namen als ›Definitionsapriori‹ oder […] als

›Herstellungsapriori‹ bezeichnen.

       In der Tat dürfte der Gesichtspunkt des ›Herstellens‹ das wesentlich neue Element

unserer Auffassung auch vom philosophischen Standpunkte aus sein. Es hat meines

Wissens bisher keine Philosophie gegeben, in der dieses wichtige Moment irgendei-

ne Rolle gespielt hätte. Es scheint, daß sich die bisherigen Denker allzu weit vom

Handwerklichen gehalten haben. […] Es mangelte das Element der aktiven, der- direkt

gesagt – manuellen Tat.« (Dingler 1928: 187-188)

Dingler fügt dann noch hinzu, daß er sich damit gegen den bloß deskripti-
ven Charakter der Wissenschaftsphilosophie wendet, »wie sie von Mach
und Kirchhoff in den Vordergrund gestellt wurde«, und daß er gegenüber

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  57

diesem »reinen Beschreibungsstandpunkt« einen »Herstellungsstand-
punkt« einnehmen wolle.
       Man wird Dingler darin zustimmen können, daß die prominente Rolle,
die er mit seinem Ansatz dem manuellen Herstellen einräumt, originell
und philosophisch geradezu paradigmengebend war. Es ist kein Ansatz
pragmatischer, operationaler oder nach dem Vico-Prinzip verstandener Art
bekannt, in dem die technische Praxis und ihre zweckrationale Struktur der
Begründung der Geometrie dienen, ja ihr eine zentrale, konstitutive Rolle
zuschreiben würde. Und man wird, philosophiehistorisch gesehen, hinzu-
fügen dürfen, daß dieses Verdienst bisher nicht ausreichend gewürdigt
wurde – noch nicht einmal in der Tradition des Erlanger Konstruktivismus,
für den gerade die operative Seite in den Arbeiten von P. Lorenzen und R.
Inhetveen stets nur eine erläuternde, aber keine im ernsten Sinne fundie-
rende Rolle gespielt hat.

1.2  Dinglers »Protophysik«

Der Terminus Protophysik kommt bei Dingler nicht vor. Sieht man von
früheren Verwendungen mit ganz anderer Bedeutung ab, und übergeht
man die dunklen Äußerungen Kants in seinem Opus postumum, so taucht
das Wort Protophysik zuerst bei Friedrich R. Lipsius auf (vgl. Lipsius 1927),
der es auf den Ansatz Hugo Dinglers anwendet. Erst durch den Vorschlag
Paul Lorenzens ist er für ein methodisches Begründungsprogramm der
Physik gebräuchlich geworden (vgl. Lorenzen 1968). Er findet sich aber
auch in prinzipiell anderen Ansätzen, etwa dem direkten Begründungsver-
such der relativistischen Physik von Kant her bei S. Müller-Markus (vgl.
Müller-Markus 1971), oder in einer eher analytischen Betrachtung bei M.
Bunge (vgl. Bunge 1967). Auch innerhalb der methodischen Tradition sind
die Verwendungsweisen von »Protophysik« nicht einheitlich. Nach Loren-
zen ist am Ende nur die Raum- und Zeitmessung als Protophysik möglich
(vgl. Lorenzen 1987), während die Massenmessung relativistisch revidierbar
bleiben solle; bei P. Janich betrifft die Protophysik das Maß von Raum, Zeit
und Materie (vgl. Janich 1997); bei B. Thüring auch die Theorie der Welle
(vgl. Thüring 1978), und im Methodischen Kulturalismus Marburger Pro-
venienz wird allgemein von Prototheorien als den begründenden methodo-
logischen Reflexionen auch zur Chemie, Biologie, Psychologie und anderen
gesprochen (vgl. Janich 1995).
       Hier soll von einer Protophysik Dinglers im Sinne seiner späten Über-
legungen in seinem Buch Die Ergreifung des Wirklichen (Dingler 1955) die
Rede sein, die den Bereich auch der Arithmetik und der »rationalen Natur-
wissenschaft« (Dynamik) umfaßt.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58  |  Peter Janich

 
       Die folgende Zusammenstellung der Zitate aus dem genannten Buch
stammt aus einem Text von über fünfzig Seiten und beabsichtigt, die aus
heutiger, methodischer Sicht pointierten Züge der Dinglerschen Auffas-

1sung zum Apriori zum Vorschein zu bringen.

»Begriffliche Vorbemerkungen: Unser wichtigstes Anliegen in diesem Buche ist die

echte Beweisbarkeit. Auf dieses Ziel sind alle unsere Bemühungen ausgerichtet. Es

handelt sich also darum, für die zu machenden entscheidenden Aussagen Vollbe-

gründungen zu erhalten. […] Das logische Grundprinzip aller folgenden Überlegun-

gen ist […] das ›Prinzip der logischen Ordnung‹, das in dem ebenso wichtigen ›Prin-

zip der pragmatischen Ordnung‹ enthalten ist. […] Wenn man einen geregelten, ge-

ordneten Gedankengang nach dem Prinzip der pragmatischen Ordnung aufbauen

will, so muß es einen ›Anfang‹ geben, d.h.. eine Stufe der Betrachtung, die allem

Anderen logisch und pragmatisch vorausgeht. Diesen Anfang kann man an zwei Stel-

len ansetzen: Erstens ›in der Mitte‹, d.h.. irgendwo […] zweitens […] an einer Art von

›Nullpunkt‹, auf dem dann natürlich überhaupt nichts behauptet werden darf und

kann, da ja alles übrige von da aus seine Begründung finden soll. […] Was wir brau-

chen, ist Gewißheit. […] Der ganze Sinn dieser Schrift liegt in der gesicherten Be-

gründung der Aussagen […] Das Wichtigste für das Verständnis ist also, daß der

freundliche Leser alles, was er über Wissenschaft und deren Begründung weiß oder

zu wissen glaubt, für den Moment beiseite stellt und die Bereitschaft in sich erweckt,
2einmal ganz von vorne anhand unserer Ausführungen neu anzufangen«.

Im Kapitel mit dem Titel »Anfang« und dem ersten Paragraphen »Der An-
fang und das Unberührte« heißt es dann:

»Wenn man anfangen will so zu philosophieren, daß man dabei auch auf festem

Grunde geht, so ist schwer zu sehen, wo man beginnen soll. […] Ich und jeder Leser

stehen im Leben. […] Das ist – kurz skizziert – unsere ›Lage‹, ausgesprochen in der

Sprache des täglichen Lebens, die wir beherrschen. […] Wenn wir nun also mit dem

Aufbau dieser Philosophie den Anfang machen, so müssen wir dies tun ›in unserer

gegenwärtigen Alltagssituation‹. […] In ihr, aus ihr heraus wollen wir und müssen wir

an unser Geschäft, den Aufbau, herangehen, weil es keine andere Situation für uns

gibt. Unsere Absicht ist aber offenbar ein Handeln, ein Tun […] Wenn wir aber han-

deln wollen, so müssen wir ›die Fähigkeit dazu haben‹. […] Wir müssen also diese

Fähigkeit zu handeln […] schon mitbringen. Dieses Mitbringen muß also dem Beginn

dieses Handelns vorausgehen (wir sagen genau pragmatisch vorausgehen). […] Wir

               
        1 | Selbstverständlich folgen die Zitate der Reihenfolge im Original.

       2 | Hier wird sich mancher Leser an Descartes oder auch an den Aufruf Kants

am Anfang der Prolegomena erinnert fühlen, noch einmal einen Neuanfang zu wa-

gen.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  59

nennen nun alles, was wir mitbringen müssen, um handeln zu können, so daß wir

unseren Aufbau beginnen, ›Grundfähigkeiten‹. Dazu gehört alles, was nötig ist, um

den Aufbau zu beginnen, also etwa das, was wir in der Tagessituation schon können.

Dazu gehört z.B. der Gebrauch der Tagessprache, das Denken, Wollen und Planen,

unsere Körperbewegungen, das Erinnern etc., kurz alle unmittelbaren Handlungsmög-

lichkeiten […].« (Dingler 1955: 13-16)

Und später:

»Das Aufstellen einer Philosophie ist ein Tun. […] ein zielstrebiges, geordnetes Tun.

Bei dieser Aufgabe, die ja eigentlich schon immer versucht wurde, ist das Entschei-

dende,

1. daß der Weg dieser Aufstellung keine unausfüllbaren Lücken aufweist,

2. daß nirgends ›Vorgriffe‹ auf Späteres stattfinden,

3. daß jeder Schritt genau und vollständig begründet ist. Diese ›Aufstellung‹ nennen

wir den Aufbau. […]

       Es ist nun unsere erste Aufgabe zu entscheiden, was wir aus dem bürgerlichen

Leben in unseren Aufbau herübernehmen wollen oder müssen. […] Überblicken wir,

daß wir bisher in diesem Kapitel gesagt haben, so werden wir bemerken, daß hier

nur ›Aufforderungen‹ zum Handeln ausgesprochen wurden. Solche aber meinen

stets nur aktives Handeln. Diese Aufforderungen behaupten nichts, sie appellieren

nur an Fähigkeiten von uns, die wir sowieso schon mitbringen müssen, bei denen es

aber kein Problem ist, ob wir sie besitzen und auf welche Weise sie arbeiten.«

Hier folgt nun, worauf wir nicht weiter eingehen werden, Dinglers eigene
Willensmetaphysik in Verbindung mit dem von Dilthey und Münsterberg
entliehenen Wort »Unhintergehbarkeit«, die für Dingler – aus heutiger
Sicht fälschlicherweise – das letzte oder erste Fundament, den Dreh- und
Angelpunkt seiner Vollbegründung liefern soll.
       Schließlich kommt Dingler zur Bestimmung der »Idealwissenschaf-
ten«. In der Zusammenfassung kann die sie tragende »Idee des Etwas« in
genau vier Formen auftreten:

1. »Etwas Unterschiedenes an sich betrachtet, konstant«. Hierunter ver-
steht Dingler die Zahl und damit als Idealwissenschaft die Arithmetik.

2. »Ein begrenztes unterschiedenes Etwas betrachtet hinsichtlich seiner
Grenze, konstant«. Hierunter versteht Dingler das Räumliche und damit
die Idealwissenschaft Geometrie.

3. »Etwas Unterschiedenes an sich betrachtet, variabel«. Hierunter versteht
Dingler das zeitlich Veränderliche und damit als Idealwissenschaft eine
Theorie der (physikalischen) Zeit.

4. »Ein begrenztes unterschiedenes Etwas betrachtet hinsichtlich seiner

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60  |  Peter Janich

 
Grenze, variabel«. Hier geht es um die Idealwissenschaft der Dynamik,
also eine »reine Naturwissenschaft« von Massen und Kräften ohne das
(empirische) Gravitationsgesetz. Dazu heißt es dann:

»Die vier Idealwissenschaften sind, so wie wir sie hier besprachen, reine Denkpro-

dukte. Einige sagen, sie seien deshalb ›a priori‹. Das ist aber ein uneigentliches

Apriori. Apriori im eigentlichen Sinne meinte stets ein Apriori für die Wirklichkeit.

Wir müssen also unterscheiden zwischen ›denkapriori‹ und ›realapriori‹. Da Ersteres

als selbstverständlich betrachtet werden kann, so ist für uns nur Letzteres von Inte-

resse. Nun hat man ein Realapriori früher niemals echt beweisen können. Bei Kant

tritt es in besonderer Breite auf.«

Hier folgt eine weitere Kantkritik durch Dingler, in der er noch einmal be-
tont, daß die apriorischen Formen seines Aufbaus »von uns selbst ›reali-
siert‹« werden.
       Die Pointe dieses Ansatzes besteht also nicht nur darin, einerseits die
Arithmetik und andererseits die Dynamik zu den apriorischen Idealwissen-
schaften zu rechnen; sie besteht auch darin, ein »Realapriori« als das han-
delnd Hergestellte zu interpretieren, was insbesondere bei der Arithmetik
(im Unterschied zur Geometrie und Chronometrie) die Herstellung von
Zeichenreihen betrifft. So weit der Bericht der Dinglerschen Auffassung
zum Apriorismus in Absetzung von Kant.

1.3  Kritik

Es scheint ein schwer vermeidbares Schicksal aller Ansätze zu sein, die sich
vor allem als Kritik vorfindlicher Auffassungen begreifen, vom kritisierten
Gegner allzu viel unbeachtet zu übernehmen. Bei Dingler (wie übrigens
dann auch im Erlanger Konstruktivismus) waren es die spezifischen Be-
schränkungen, denen die kritisierten Auffassungen von Empirismus und
Formalismus in Physik und Mathematik unterlagen. Aus heutiger Sicht hat
dies zu folgenden Defekten geführt:

1. Die Erkenntnistheorie, ja vielleicht die gesamte theoretische Philosophie
reduziert sich auf Wissenschaftstheorie. Eine Erkenntnistheorie des all-
täglichen, bürgerlichen Lebens, das Dingler als Anfang wählt, ist nicht
vorgesehen – ebenso wenig, wie in der Logischen Propädeutik von W.
Kamlah und P. Lorenzen eine Philosophie der Lebenswelt, auf die fort-
während (auch noch im Konstanzer Konstruktivismus von F. Kambartel,
P. Janich und J. Mittelstraß) zurückgegriffen wird. Dabei kann es gar
keine Frage sein, daß es sicheres Wissen sowohl als privates als auch in
der Form eines öffentlichen, aber nichtwissenschaftlichen Wissens gibt.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  61

Die eigenen biographischen Daten oder das Wissen, das in Stadtplänen,
Telefonbüchern usw. festgehalten ist, sind einfache Beispiele dafür.

2. Die Betonung des manuellen Herstellens bei Dingler (bis hin zur Her-
stellung der Zeichen in Arithmetik und Logik) verkürzt das Spektrum
menschlicher Handlungen und der für den Begründungsanfang mitge-
brachter Fähigkeiten sozusagen an beiden Enden, einerseits um die rei-
ne Kinesis, wie sie in den Kulturbewegungen nur als Handlungen und
nicht als natürliches Verhaltensrepertoire vorkommen, und, sozusagen
an der anderen Seite des Spektrums, um die praktischen oder Bezie-
hungshandlungen, die nicht unter die Kategorie der Poiesis gerechnet
werden dürfen. Warum soll es nicht dort auch Handlungsvermögen ge-
ben, die zu einem apriorischen Charakter eines Wissens außerhalb der
Dinglerschen Idealwissenschaften beitragen?

3. Mit der Kritik an den Empiristen des 19. Jahrhunderts sowie an den Ge-
genpositionen des Logischen Empirismus bzw. der analytischen Philoso-
phie des 20. Jahrhunderts werden die Beschränkungen auf Mathematik
und Physik übernommen. Warum sollen nicht auch die Naturwissen-
schaften Chemie und Biologie, die ebenfalls ein technisches und ein
pragmatisches Fundament haben, oder andere Wissenschaften wie die
Psychologie, die Ökonomie oder die Geschichtswissenschaft ein apriori-
sches Fundament haben? (In gewissem Umfang ist dieser Fehlstelle bei
Dingler im Erlanger Konstruktivismus Rechnung getragen, wo die un-
terschiedlichen Formen analytisch gültiger Sätze betrachtet werden.)

Sucht man also nach einem Urteil, welche Leistungen Dinglers aus heutiger
Sicht Bestand haben, können seine Vorschläge als Exemplare für eine hand-
lungstheoretisch zu erweiternde, auf die Bereiche der Lebenswelt wie aller
Wissenschaften ausgedehnte Theorie des Apriori herangezogen werden.
Dies soll im folgenden geschehen, wenn auch eine methodisch-kulturalisti-
sche Philosophie des apriorischen Wissens hier nur in einigen wenigen
Beispielen skizziert werden kann.

2. Methodisch-kulturalistische Theorie
des apriorischen Wissens

Mit der Etikettierung »Methodischer Kulturalismus« hat eine Gruppe von
Marburger Philosophen, die dort ein gutes Jahrzehnt zusammengearbeitet
haben, hauptsächlich zwei Ziele verfolgt: einerseits der Verwechslung mit
dem in Mode gekommenen, aber hauptsächlich naturalistisch gebliebenen
»Radikalen Konstruktivismus« entgegenzuwirken, und zweitens die erheb-
lichen Unterschiede zum Erlanger und Konstanzer Konstruktivismus zu

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62  |  Peter Janich

 
markieren, ohne das Kernstück des Methodischen Philosophierens mit sei-

3nem Anspruch auf rationale Begründungen aufzugeben.
       Die markantesten Punkte, die gegenüber der Erlanger Schule hinzuge-
lernt wurden, waren:
       Die Protophysik der (sozusagen in Erlangen verbliebenen) Schule der
Geometrie- bzw. Physikbegründung war nicht ernsthaft operativ. Bei Lo-
renzen mündet die Geometriebegründung sogar in ein Formprinzip nach-
gerade platonischer Form ein, und auch seine Chronometrie (»frei schub-
synchrone Taktgeber«) ist nicht mit irgendeiner technischen Praxis verbun-
den (vgl. Lorenzen 1987). In den Arbeiten des Autors dagegen wird die
technische Erzwingbarkeit der Euklidizität (vgl. Janich 1992) und damit ei-
ne operative Lösung des Parallelenproblems vorgeschlagen. (Der Vorschlag
wurde auf einer Marburger Tagung 1990 zu P. Lorenzes 75. Geburtstag
zum ersten Mal diskutiert.) Außerdem ist vom Autor 1989 eine operative
Begründung der Dreidimensionalität des Erfahrungsraums vorgelegt wor-
den (vgl. Janich 1989), in der explizit eine Reinterpretation des kantischen
Apriori als einem vor- und außerwissenschaftlichen Wissen im Bereich des
menschlichen Handelns und seiner Folgen entwickelt wird.
       In der erwähnten Entwicklung des Methodischen Kulturalismus, zu
dessen Geschichte (bei aller Ungerechtigkeit solcher Namensnennungen) T.
Galert, M. Gutmann, G. Hanekamp, D. Hartmann, R. Lange, N. Psarros, W.
Schonefeld, M. Weingarten, M. Wille und W. Zitterbarth zu nennen sind,
hat auf besondere Defizite der Erlanger Philosophie aufmerksam gemacht:

– Es fehlt eine Philosophie oder Theorie der Lebenswelt;
– es fehlt die Berücksichtigung der Gemeinschaftlichkeit und Historizität

und damit der Kulturabhängigkeit aller in der theoretischen Philosophie
zu diskutierenden Fragen;

– der Primat der Sprache vor dem Handeln als Gegenstände methodischer
Rekonstruktion ist umzukehren (hier ist es das bleibende Verdienst von
M. Wille, bezüglich dieser Umkehrung, die in den Bereichen von Hand-
lungstheorie und Logik schon von D. Hartmann unternommen worden
war, den Autor zum Verfassen der Logisch-pragmatischen Propädeutik
[Janich 2001] gedrängt zu haben, in der das Programm des methodi-
schen Rekonstruierens von Sprechen als Handeln durchgeführt ist.)

Statt nun historizierend auf das Verhältnis von Erlanger und Konstanzer
Konstruktivismus zum Methodischen Kulturalismus einzugehen oder eini-
ge Wiederaufnahmen der Dinglerschen Philosophie in Marburg zu beto-
               
       3 | Für Details muß auf die Literatur verwiesen werden. Vgl. Hartmann, D./

Janich, P. (1996).

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  63

nen, sei nun systematisch skizziert, wie sich Anregungen aus dem Dingler-
schen Herstellungsapriori als einem Realapriori gewinnen lassen.

2.1  Aspekte des Handelns

Wo apriorisches Wissen als ein Wissen über Handeln und seine Folgen
konzipiert werden soll, erweisen sich Einteilungen des Handelns unter we-
nigstens drei Aspekten als fruchtbar:

1. Die Perspektiven auf das Handeln sind gegen die (aus der Soziologie
kommenden und in der Diskursethik prominent gewordenen) Be-
schränkung auf die Disjunktion von Teilnehmer und Beobachter als ei-
ne Vollzugs- von einer Beschreibungsperspektive zu unterscheiden, wobei
letztere dann in eine teilnehmende und beobachtende Beschreibung von
Handlungen zerfällt. Die Unterscheidung ist lebensweltlich fundamen-
tal und unstrittig, denn niemand würde z.B. nicht unterscheiden zwi-
schen dem Begehen und dem Beschreiben eines Mordes.

2. Handlungen stehen unter verschiedenen Aktualisierungsbedingungen.
»Beteiligungshandlungen« wie das Wettlaufen können nur vollzogen wer-
den und gelingen oder mißlingen, wenn sich andere Personen beteili-
gen. Der Wettlauf ist hierfür ein kinetisches, das Spannen der getrockne-
ten Wäsche ein poietisches und ein Gespräch ein praktisches Beispiel. Da-
gegen ist eine »Gemeinschaftshandlung« eine solche, die auch von einer
Person allein durchgeführt werden kann, allerdings nicht von Erfolg ge-
krönt ist, sondern nur unter Mithilfe anderer Personen ihren Zweck er-
reichen kann. Ein kinetisches Beispiel wäre ein hessischer »Grenzegang«,
ein poietisches das Hochheben eines Balken, der für eine Person zu
schwer ist, und ein praktisches die Gründung einer Partei. Ist eine Hand-
lung weder eine Beteiligungs- noch eine gemeinschaftliche Handlung,
heißt sie »individuell«.

3. In der Darstellung der ersten beiden Perspektiven war bereits die Unter-
scheidung von kinetischen, poietischen und praktischen Handlungen ver-
wendet worden. Hier handelt es sich nicht um eine strenge Disjunktion,
sondern um Perspektiven, die an ein und derselben Handlung unter-
schieden werden und gemeinsam vorkommen können. Wer etwa einen
Dankesbrief schreibt, führt eine (gelernte, also nicht natürliche) Hand-
bewegung aus, verfertigt poietisch ein Schriftstück und aktualisiert die
Beziehungshandlung des Dankens.

Diese drei Sorten von Perspektiven auf das Handeln lassen sich nun in ei-
ner Auswahl für drei exemplarische Fälle apriorischen Wissens nützen. Um
auch hier die Beschränkung einerseits der Dinglerschen Philosophie, ande-

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64  |  Peter Janich

 
rerseits des Erlanger Konstruktivismus zu überwinden, werden die Exem-
plare so gewählt, daß sie den drei Feldern Lebenswelt, Wissenschaft und Phi-
losophie zugeordnet werden können.

2.2  Das Alibiprinzip (Raumzeit und Kinesis)

Das Alibiprinzip, wonach eine Person wohl zu zwei verschiedenen Zeiten
am selben Ort, nicht aber an zwei verschiedenen Orten zur selben Zeit sein
kann, ist ein empirisch nicht revidierbares, sondern apriorisches Wissen
aus dem Bereich der Lebenswelt. Im individuellen Handeln, d.h. also ohne
Angewiesenheit auf gemeinschaftliche oder Beteiligungshandlungen macht
sich eine Person selbst sozusagen zum Objekt beobachtender Beschrei-
bung, wenn sie folgendes unterscheidet: Wer in der kinetischen Handlung
des Gehens sich von einem Ort A zu einem Ort B bewegt und dafür Zeit
beansprucht, hat bereits einen zwingenden Grund, daß zwei verschiedene
Orte nicht zur selben Zeit eingenommen werden können. Bei einem Spa-
ziergang dagegen, bei dem man zum Ausgangsort zurückkehrt, liegt der
Fall vor, daß der Spaziergänger den selben Ort zu zwei verschiedenen Zei-
ten einnimmt.
       Das Alibiprinzip als apriorisches Wissen ist also ein Wissen aus der be-
obachtenden Beschreibung kinetischer Individualhandlungen. Scheinbar
ließe sich hier einwenden, es handle sich beim Alibiprinzip um den er-
kenntnistheoretisch eher wenig aufregenden Fall eines analytisch wahren
Satzes, der sich aus der sprachlichen Normierung von »Ort« und »Zeitdau-
er« ergäbe. Dies ist wahr im selben Sinne, in dem es analytisch wahr ist,
daß Delphine Säugetiere sind, d.h. analytisch wahr eben nur relativ zu ei-
nem etablierten biologischen Einteilungssystem, aus dem sich der Satz ab-
leiten läßt. Aber selbstverständlich ist dieses Einteilungssystem empirisch
begründet.
       Die Einschätzung des Alibiprinzips als analytisch wahr verkennt aber,
welchen Gründen sich diese sprachlichen (und übrigens lebensweltlich nicht
explizit in Definitionen niedergelegten) Unterscheidungen verdanken. Es ist
die Selbstbeschreibung einer leiblichen Ort-Zeit-Kohärenz der Person bezo-
gen auf das eigene Handeln. Was Kant unerklärt als »strenge Notwendig-
keit und Allgemeinheit« vom apriorischen Wissen verlangt, ist lebenswelt-
lich das »Es kann nicht anders sein« und »Es muß für alle Personen gel-
ten«. Genau dies also, daß die Fremdbeschreibung aller Personen und ihrer
(kinetischen, individuellen) Handlungen nicht anders sein kann, läßt sich
mit dem Zweck des Kommunizierens zur Organisation menschlicher
Kooperation begründen. Ein Robinson, der keine Verabredungen trifft,
braucht kein Alibiprinzip.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  65

2.3  Das Formungsprinzip (Dreidimensionalität und Poiesis)

Auf Poiesis im gemeinschaftlichen Handeln unter teilnehmender Beschrei-
bung rekurriert der Satz, daß unser Erfahrungsraum dreidimensional sei.
Dieses Wissen, das selbstverständlich auch lebensweltlich in Anspruch ge-
nommen wird (etwa in der Unterscheidung der drei Achsen, nach denen
wir vorne/hinten, links/rechts und oben/unten benennen) geht auf die poi-
etische Praxis zurück, Körper durch Bearbeitung in prototypenfrei reprodu-
zierbaren Verfahren so zu formen, daß wir Ebenen, rechtwinklige Keile und
rechte Ecken herstellen. Die raumfüllende Komposition von acht Würfel-
ecken ist nicht die einzige Möglichkeit, sich eine Kugel in formgleiche Teile
aufgeteilt zu denken. Der Existenzbeweis für die fünf regulären Polyeder
durch Euklid zeigt, daß es fünf verschiedene derartige Aufteilungen gibt.
Die Einteilung durch drei paarweise aufeinander senkrecht stehenden Ebe-
nen jedoch ist die einzige, die nach dem Prinzip der methodischen Ord-
nung (in der Tradition Dinglers) methodisch primär hergestellt werden
kann.
       Der Erfolg gemeinschaftlichen Handelns dieser Formungspraxis liegt
darin, eindeutige Bestimmungen für Form, Größe und Lage aller Körper
und Hohlkörper (und deren Veränderungen und Bewegungen) angeben zu
können. In den Wissenschaften ist ebenso unbegründet wie unbestritten,
daß dafür drei räumliche Angaben erforderlich sind, etwa im Bereich der
Astronomie zur Beschreibung von Lage und Bewegung der Himmelskör-
per. Aber nur die gemeinschaftliche, technisch-poietische Praxis der For-
mung in teilnehmender Beschreibung liefern die Dreidimensionalität als
Handlungsfolgenwissen.

2.4 Das Kohärenzprinzip
 (Der Satz vom Widerspruch und die Praxis)

War das Alibiprinzip der Lebenswelt und das Formungsprinzip der Wissen-
schaft zugeordnet, so soll jetzt das Kohärenzprinzip am Beispiel der Spra-
che und des Satzes vom ausgeschlossenen Widerspruch der Reflexionsdis-
ziplin Philosophie zugerechnet werden. Dessen ungeachtet hat selbstver-
ständlich auch dieses Prinzip seinen Sitz primär in der Lebenswelt und
wird in der Philosophie als apriorisches Reflexionswissen lediglich expliziert.
       Wo Widersprüche normativ ausgeschlossen werden sollen, ist einer-
seits zu klären, um welche Form von Widersprüchen (logische, semanti-
sche, performative oder andere) es sich handeln soll, und andererseits, wie
die Rechtfertigung einer solchen Norm ohne Verletzung der methodischen
Ordnung gelingen kann. In der hier gebotenen Kürze – für Details sei auf
eine andere Publikation des Autors verwiesen (vgl. Janich 2006) – soll der

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66  |  Peter Janich

 
performative Widerspruch normativ ausgeschlossen werden deshalb, weil
die Beteiligungshandlung des Kommunizierens im Vollzug nicht gelingen
kann, wenn eine Person an eine andere eine Aufforderung zu einer Hand-
lung ergehen läßt, deren generelle Unbefolgbarkeit bereits in der Aufforde-
rung selbst liegt. Der elementarste Fall ist die Aufforderung, eine bestimm-
te Handlung zugleich zu vollziehen und zu unterlassen. (In idealtypischer
Rekonstruktion ist daran zu denken, daß zwei Personen eine dritte so auf-
fordern, daß diese nicht zugleich beiden Aufforderungen genügen kann.
Wenn also Person A an C gerichtet auffordert »Tue h!«, und gleichzeitig
Person B an C »Unterlasse h!« richtet, hat C einen Grund, auf die »Wider-
sprüchlichkeit« der beiden Aufforderungen zu verweisen. [h steht für einen
Handlungsprädikator].)
       Das dabei in Anspruch genommene apriorische Wissen der Person C
wird hier als Kohärenzprinzip bezeichnet, weil es den Zusammenhang von
Sprechen und Handeln sowie der (Sprach-)Handlungspraxen betrifft. Es ist
weder eine empirische noch eine definitorische Frage, ob man den zugleich
ergangenen Aufforderungen »Tue h!« und »Unterlasse h!« (mit demselben
h) folgen kann oder nicht.
       Der Kontext dieser Überlegung ist das praktische Handeln in der Voll-
zugsperspektive. Man kann viel in fiktionalen teilnehmenden oder beobach-
tenden Beschreibungen über das Handeln etwa in Zeitmaschinen oder in
Welten behaupten, in denen ohne Zeitverlust eine Person von einem zum
andern Ort »gebeamt« werden kann – in der Vollzugsperspektive des sitt-
lich ernsthaften Kommunizierens mit Aufforderungen gilt dies alles nicht.
Wer also hier den kantischen Aspekten des synthetischen Apriori (strenge
Notwendigkeit und Allgemeinheit) in der Interpretation »kann nicht anders
sein« und »gilt für alle Personen« entsprechen möchte, sieht, daß die prak-
tischen Beteiligungshandlungen des Kommunizierens nicht vollzogen werden
können, wenn nicht der Satz vom Widerspruch als Verbot der sich perfor-
mativ widersprechenden Aufforderungen in methodischer Rekonstruktion
zugrunde gelegt wird.

3. Fazit

Der Argumentationsgang dieser Abhandlung führte von der Apriorismus-
kritik als vermeintlicher Überwindung der kantischen Philosophie durch
den Empirismus der Relativitätstheorie über die Dinglersche Alternative des
Herstellungsapriori zur allgemeinen, methodisch kulturalistischen und
handlungstheoretischen Begründung eines apriorischen Wissens in den
Bereichen Lebenswelt, Wissenschaft und Philosophie als einem Handlungs-

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  67

und Handlungsfolgenwissen. Dabei ist die Vorbildfunktion des Dinglerschen
Herstellungsapriori zu sehen.
       Dingler selbst war wohl einerseits in Opposition zu Kant, andererseits
in Opposition zum Empirismus der Naturwissenschaften und zum Forma-
lismus der Mathematik auf die Gebiete von Logik, Arithmetik, Geometrie
und reiner Naturwissenschaft fixiert. Diese Fixierung äußert sich unter an-
derem darin, die oben genannte Unterscheidung von Denk- und Realapriori
einzuführen. Aber eine Überlegung, daß in den ja auch von Dingler minde-
stens implizit unterschiedenen Bereichen von Lebenswelt, Wissenschaft
und Philosophie je verschiedene Bereiche apriorischen Wissens ausge-
macht werden können, ist bei Dingler nicht zu finden. Sein Verdienst je-
doch, mit dem neuen Gedanken eines »Herstellungsapriori« einen bis da-
hin unbedachten und unbeachteten Bereich erschlossen zu haben, sollte
bleibend zu den historischen Verdiensten Dinglers gerechnet werden.

Literatur

Bunge, M. (1967): Foundations of Physics, Berlin, Heidelberg, New York.
Carnap, R. (1969): Philosophical Foundations of Physics, New York 1966, zi-

tiert nach dt. Übersetzung »Einführung in die Philosophie der Natur-
wissenschaft«, München.

Dingler, H. (1928): Das Experiment. Sein Wesen und seine Geschichte, Mün-
chen.

Dingler, H. (1955): Die Ergreifung des Wirklichen, München.
Hartmann, D./Janich, P. (1996): »Methodischer Kulturalismus«, in: dies.

(Hrsg.), Methodischer Kulturalismus. Zwischen Naturalismus und Postmo-
derne, Frankfurt am Main, S. 9-69.

Janich, P. (1980): Die Protophysik der Zeit. Konstruktive Begründung und Ge-
schichte der Zeitmessung, Frankfurt am Main.

Janich, P. (1989): Euklids Erbe. Ist der Raum dreidimensional?, München.
Janich, P. (1992): »Die technische Erzwingbarkeit der Euklidizität«, in:

ders., Entwicklungen der methodischen Philosophie, Frankfurt am Main, S.
68-84.

Janich, P. (1995): »Prototheorie«, in: Jürgen Mittelstraß (Hrsg.), Enzyklopä-
die Philosophie und Wissenschaftstheorie Bd. III, Stuttgart, Weimar, S. 382f.

Janich, P. (1997): Das Maß der Dinge. Protophysik von Raum, Zeit und Mate-
rie, Frankfurt am Main.

Janich, P. (2001): Logisch-pragmatische Propädeutik, Weilerswist.
Janich, P. (2006): Kultur und Methode, Frankfurt am Main.
Lipsius, F. R. (1927): Wahrheit und Irrtum der Relativitätstheorie, Tübingen.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68  |  Peter Janich

 
Lorenzen, P. (1968): »Wie ist die Objektivität der Physik möglich?«, in: Ar-

gumentationen. Festschrift für Josef König, Göttingen 1964, S. 143-150;
wieder in: Paul Lorenzen, Methodisches Denken, Frankfurt am Main
1968, S. 142-151.

Lorenzen, P. (1987): Lehrbuch der Konstruktiven Wissenschaftstheorie, Mann-
heim, Wien, Zürich.

Müller-Markus, S. (1971): Protophysik. Entwurf einer Philosophie der Schöpferi-
schen, Den Haag.

Popper, K. R. (1972): Logik der Forschung, 4. Aufl., Tübingen, Vorwort zur
englischen Ausgabe 1959.

Thüring, B. (1978): Einführung in die Protophysik der Welle. Kymometrie, Ber-
lin.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003 - am 14.02.2026, 14:23:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

