
147

Das Verschwinden der Männer

Doch zunächst zu den Männerkörpern in den Filmen. Sie teilen sich in 
verschiedene deviante Typen auf, darunter der passive schöne Körper, der 
alte und wahnsinnige Kranke, der amerikanische jungenhafte Körper 
und der perverse Körper des Deutschen/Nazis sowie als erinnertes 
Gespenst der heldenhafte verletzte Körper des gestorbenen Partisanen. 
Vor allem aber erscheinen die Männer als Kinder. In der Untersuchung der 
Filme auf diese verschiedenen Gruppen hin soll jedoch keine Typologie 
betrieben werden. Vielmehr soll gezeigt werden, welche Figurationen 
einer vormals hegemonialen Männlichkeit auswichen und mit welchen 
Figuren die ZuschauerInnen somit konfrontiert waren. Diese de vianten 
Typen sind nichts Neues, sondern stets gegebene Möglichkeiten jenseits 
des ödipalisierten männlichen Körpers, sie sind gewissermaßen Abzwei-
gungen einer männlichen Idealform, Vorformen, Variationen oder 
Ausschlussmodelle. Als innere Auffaltung des äußeren Rands waren und 
sind diese Abzweigungen sogar stets notwendig gewesen, um eine ideale 
Männlichkeit zu produzieren, die – selbst leer – sich durch die Abgren-
zung des realen Außen erst erschaffen kann. Gerade an dieser Stelle wird 
der Begriff der Falte, wie ihn Deleuze entwickelt hat, für eine Körper- und 
Geschlechtertheorie produktiv. Denn »das, was gefaltet ist, ist das Einge-
schlossene, das Inhärente. Man kann sagen, daß das, was gefaltet ist, 
allein virtuell ist, und aktual nur in einer Hülle existiert, in etwas, das es 
umhüllt«.337 Und Deleuze benennt auch, was sich in der Hülle als Gefal-
tetes bildet, nämlich das »Subjekt«. Wenn Männlichkeit als diese Hülle 
betrachtet wird, so ist das, was sie konstituiert, genau das, was sie in sich 
oder auf sich einfalten kann. Und diese Faltungen sind das Andere, das 
gerade deshalb eingeschlossen wird. Interessant sind bei dem Einschluss 
die Abschließungs- oder Schließungsbedingungen. Diese Bedingungen 
gilt es in ihrer historischen Dimension zu benennen. Die Hülle des 
männlichen Subjekts, sein Körper, bildet sich in der Auffaltung des 
Eingefalteten, als innere Auffaltung des äußeren Rands. Funktionierende 
Männlichkeit defi niert sich also stets darüber, was sie nicht ist, und führt 
genau das, was sie nicht ist, in ihren Diskurs mit ein, ist davon abhängig. 
Die genannten devianten Typen sind demnach wie gesagt nichts Neues, 
sondern alte Bekannte im patriarchalen Diskurs. Unmittelbar nach dem 
Krieg jedoch übernahmen diese anderen Körper das Zentrum kultureller 
Produktion und waren nicht mehr ihr stets abzugrenzender Rand. Das 
war der Umschlag. Sie markierten somit eine (vielleicht kurzfristige) 

337  Gilles Deleuze: Die Falte. Leibniz und der Barock. Frankfurt a. M. 2000. S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS148

historische Alternative zu den nicht nur im Faschismus zelebrierten 
homosozialen Figuren des Vaters, Bruders, Sohns, Arbeiters, Liebhabers 
und Kriegers und zu ihren lächerlich gemachten oder tragischen Gegen-
parts, wie dem von seiner Frau dominierten oder gehörnten Ehemann, 
dem Ungeschickten, dem Homosexuellen oder dem Feigling.338 Nach dem 
Krieg waren sie Anfangsfi guren eines Werdens. Diese ehemaligen Rand-
fi guren machten sich nun auf zu einer beeindruckend weitgefächerten 
geschlechtlichen Desertion. Die nachfolgenden Untersuchungen der 
neorealistischen Filme dienen dazu, diesen Figuren und ihren Gefügen 
nachzuspüren, um die Dimensionen des historischen Moments des 
Nachkriegs zu begreifen.

Jungen: Ödipus interruptus
In dem dokumentarischen Kurzfi lm Bambini in città  (Luigi Comencini, 
1946), der kurz nach dem Krieg gedreht wurde, wird die Verbindung des 
Zusammenbruchs und des Erscheinens der Kinder im Film expliziert. 
Eine sanfte Männerstimme aus dem Off kommentiert die Kamerafahrt 
durch eine zerstörte Stadt, in der die Kinder allgegenwärtig sind. In 
den Ruinen und auf den Baustellen klettern sie trotz der Warnrufe der 
Mütter herum, hängen sich an fahrende Straßenbahnen und spielen 
in den Trümmern des Krieges. Bezeichnenderweise kommentiert die 
Stimme, dass der Krieg die Stadt für die Kinder geöffnet habe. In den 
Öffnungen, den Rissen und Wunden des alten Regimes erscheinen nun 
also Kinder und bevölkern die Filme der Nachkriegszeit auf den Lein-
wänden. Ähnlich den Tieren im Film stellen Kinder den Einbruch des 
Realen dar, eine Bewegung, die aus der aufgebrochenen Erstarrung des 
faschistischen Diskurses entstand. Doch stehen Kinder hier nicht für 
einen unschuldigen oder naiven Neuanfang, nicht für ein Weiterma-
chen unter Ausblendung der Vergangenheit und nicht für die Hoffnung 
auf die Zukunft, wie es etwa im deutschen Trümmerfi lm angelegt ist. 
Eher bilden sie Fluchtlinien, die in ganz anderen als den bekannten 
Bahnen verlaufen. Als in der letzten Einstellung von Bambini in città 
nackte Kinder auf  einer Wiese tanzen, bemerkt die Erzählstimme, dass 
sich Kinder ständig bewegen wollten, am liebsten fl iegen. Und das war 
wörtlich gemeint.
In sehr vielen neorealistischen Spielfi lmproduktionen stehen Kinder im 
Mittelpunkt der Handlung; dies ist geradezu eines der zentralen Merk-
male dieser Filme, was oft als Verstärkung des Gegenwärtigen gelesen 
wird sowie als Ausdruck des Ausgeliefertseins der Menschen in ihren 
Verhältnissen.339 Die Kinder versuchen zwar meist in der Leerstelle – im 

338  Vgl. Martschukat/Stieglitz, »Es ist ein Junge!«, S. 141ff.

339  Vgl. Gottlieb, Rossellini, Open City, and Neorealism, S. 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


149DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

Riss – des kaum noch Ordnung schaffenden Diskurses eine klassische 
Perspektive für sich zu fi nden, doch scheitern sie am Ende alle. Aber 
gerade das Scheitern setzt eine neue Perspektive in die Welt. Obwohl es 
kaum Vorstellungen gab von einer anderen Art der Vergesellschaftung, 
verweigern sie doch eine Übernahme der überkommenen patriarchal-
hierarchischen Ordnung. Im fi lmischen Scheitern entstanden nicht zu 
diskursivierende, nicht beschreibbare, aber dennoch begehrbare und 
darüber unbewusst realisierte Welten: nicht-ödipale Gefüge. Die Film-
analysen zum zunächst männlichen Kind werden zeigen, dass Jungen in 
den 1940er Jahren weder einen Ausweg aus der Misere darstellten noch als 
Katalysator wirkten, dank dem der krisengebeutelte Mann geheilt und 
wieder Herr seiner Lage werden konnte.
Der bekannteste Film, dessen Protagonisten Kinder sind, ist Sciuscià  von 
Vittorio De Sica aus dem Jahre 1946. Der Filmemacher war dafür bekannt, 
sein Filme um Kindercharaktere zu arrangieren. In Sciuscià geht es um 
den aussichtslosen Traum der beiden römischen Schuhputzerjungen 
Pasquale (Franco Interlenghi) und Giuseppe (Rinaldo Smordoni), sich 
eines Tages den von ihnen über alles geliebten weißen Hengst aus 
einem nahe gelegenen Reitstall bei der Villa Borghese zu kaufen, auf 
dem sie leihweise, wann immer sie es sich leisten können, für ein paar 
Stunden aus ihrem Alltag entfl iehen.340 Für dieses Ziel beteiligen sich 
die Jungen bezeichnenderweise an einem Überfall auf eine Wahrsagerin. 
Schon hier wird auf einer symbolischen Ebene deutlich, dass die beiden 
Jungen selbst ihrer Zukunft beraubt sind.341 Kurz darauf landen sie im 
Gefängnis, wo sie von der Anstaltsleitung gegeneinander ausgespielt 
werden. Zwar können beide zuletzt – nun verfeindet und voneinander 
getrennt – fl iehen, doch tötet Pasquale am Ende des Films seinen besten 
Freund Giuseppe im Affekt und muss wieder ins Gefängnis. Das weiße 
Pferd – stummer Zeuge dieser Szene – trottet ungesattelt und von 
niemandem geführt ins Off. Der Hengst mit Namen Bersagliere342 steht 

340  De Sica hat immer wieder betont, wie sehr er sich in Vorbereitung auf den Film über Monate 
hinweg im Milieu der Schuhputzerkinder bewegte, um deren Realität zu begreifen. Tatsäch-
lich lernte er sogar die realen Vorbilder der beiden Darsteller durch eine Zeitungsfotostrecke 
über Straßenkinder kennen. Die beiden Schuhputzerjungen mit den Spitznamen Scimmietta 
und Cappellone, die ihr karges Einkommen für gelegentliche Ausritte mit einem gemieteten 
Pferd ausgaben, wurden durch diesen Report bekannt. Doch entschied sich De Sica nach 
anfänglichen Überlegungen dagegen, die echten Schuhputzer als Hauptdarsteller für Sciuscià  
zu engagieren. Ihre »Hässlichkeit« hatte den neorealistischen Anspruch nach Authentizität 
an seine Grenzen gebracht. Vgl. Cardullo, De Sica, S. 32. Die Fotostrecke fi ndet sich in dem 
Artikel: Sciuscià, Gio?, in: Film d’oggi. Nr. 3, 23.06.1945. S. 4f.

341  Die glückliche Erzählung von Liebe und Erfolg in der Zukunft, die das Handwerk der Wahrsa-
gerin ist, aber auch das Merkmal des Kinos, wird nicht nur in Sciuscià  zurückgewiesen. Auch 
in Ladri di biciclette  tritt die Verkündung der Frau mit dem ›zweiten Gesicht‹, dass Antonio sein 
Fahrrad »sofort oder nie fi nde«, nicht ein. Die Wahrsagerinnen in den Filmen verdeutlichen, 
dass (nicht nur) die Kinder keine Zukunft besitzen beziehungsweise repräsentieren.

342  Der Bersagliere ist ein Scharfschütze in der italienischen Infanterie. Im Ersten Weltkrieg war 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS150

hier freudscher Symbolik entsprechend als Ersatz für eine Vaterfi gur.343 
Der gescheiterte Traum Pasquales und Giuseppes, dieses Pferd zu besitzen, 
steht für ihre gescheiterte Ödipalisierung, das heißt ihre misslungene 
Einführung in die symbolische väterliche Ordnung, die aus Jungen Männer 
macht und ihnen eine produktive Position in der Gesellschaft zusichert. 
Diese Option ist in  Sciuscià, wie in allen anderen Filmen dieser Zeit, nicht 
gegeben. Stattdessen verweist gerade die stumme Zeugenschaft des Tieres 
auf die Dimension des Leidens der Jungen, also den Tod Giuseppes und die 
absolute Verzweifl ung Pasquales. Während Pasquale sich über den leblosen 
Körper seines besten Freundes beugt, schneidet die Kamera über das vom 
Leid affi zierte Gesicht des hinzugekommenen Gefängnisdirektors auf 
das Auge des Pferdes. Analog zu dem von Sulgi Lie analysierten Blick des 
Hundes auf die zum Tode verurteilte Jeanne d’Arc in Luc Bressons Procès 
de Jeanne d’Arc (1962) ließe sich auch der sprachlose Blick des Pferdes im 
Sinne eines Materialismus des organlosen Körpers als ein solidarischer 
 »mimetischer Blick […] eines sprachlosen Lebens« verstehen, »der sich 
somatisch an das kreatürliche Leben entäußert«.344 Das Ende des Filmes 
markiert damit ein Tier-Werden der Protagonisten, welches im Auge des 
Pferdes registriert und von diesem in der Schlusssequenz aus dem Bild 
getragen wird. Der Film etabliert damit zwischen Mensch und Tier eine 
»Ununterscheidbarkeitszone, die tiefer liegt als jede gefühlvolle Identifi -
zierung. Der leidende Mensch ist Vieh, das leidende Vieh ist Mensch.«345 
Diese Zone der Ununterscheidbarkeit übersteigt den Ort der Leinwand und 
erstreckt sich auf den Kinosaal; das Publikum, dem eine Identifi zierung 
mit den juvenilen Protagonisten als Träger einer erneuerten Zukunft 
verweigert wird, nimmt vielmehr durch den mimetischen Prozess an deren 
Tier-Werdung teil. So schafft der Film im Schatten ödipaler Symboliken 
Orte der Bifurka tion, an denen sich der Tod als Drama in eine Ästhetik der 
»grundlosen, bloßen Existenz«346 übersetzt. 

Benito Mussolini im 11. Regiment der Bersaglieri in Verona. Ein weiterer Verweis auf Mussolini 
könnte hier neben dem Namen auch der Umstand sein, dass Mussolini sich gerne auf seinem 
weißen Pferd fotografi eren ließ. Ansonsten bedeutet der Begriff eine energische und tat-
kräftige Person und war in diesem Sinne auch ein Titel der zahlreichen Maciste-Filme: Maciste 
bersagliere  (1916). Das heldenhafte, entschlossene Handeln wird in Sciuscià  als aussichtslos 
dargestellt.

343  Allerdings betont Freud in seiner Analyse des »Kleinen Hans«, dass gerade das weiße Pferd 
zwar den (kastrierenden) Vater, jedoch eben auch die Mutter symbolisieren kann. Bersagliere 
könnte also durchaus als elterliches Symbol beziehungsweise als Symbol der Ununterscheid-
barkeit von mütterlichem und väterlichem Prinzip gelesen werden. Vgl. Sigmund Freud: 
Analyse der Phobie eines fünfjährigen Knaben. Frankfurt a. M. 2000 [1909]. S. 62ff., 143ff. 
und 154. 

344  Sulgi Lie: Kreatürliches Kino. Zur ästhetischen Egalität in Robert Bressons Tierbildern, in: 
Maren Möhring/Massimo Perinelli/Olaf Stieglitz (Hg.): Tiere im Film – eine Menschheitsge-
schichte. Köln, Weimar 2009.

345  Vgl. Gilles Deleuze: Francis Bacon. Logik der Sensation. München 1995. S. 21. 

346  Jacques Rancière: Die Geschichtlichkeit des Films, in: Eva Hohenberger/Judith Keilbach (Hg.): 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


151DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

Auch der 1949 mit dem Special Academy Award gekrönte Film De Sicas Ladri 
di biciclette  stellt ein Kind in den Mittelpunkt der Handlung. Und wie bei 
den Schuhputzerkindern folgt der Plot zunächst einer klassisch ödipalen 
Narration. Der kleine Bruno (Enzo Staiola) versucht seinem Vater Antonio 
Ricci (Lamberto Maggiorani) zu helfen, dessen gestohlenes Fahrrad 
wiederzufi nden, um den existenziell wichtigen neuen Arbeitsplatz zu 
retten, für den dieser das Fahrrad braucht. Im Laufe seiner Suche wird der 
zehnjährige Junge jedoch immer mehr zum Alter Ego für seinen zuneh-
mend regredierenden Vater. Das zeigt sich bereits zu Beginn des Filmes, 
als der Junge in aller Frühe das Fahrrad inspiziert und poliert und sich 
über einen kleinen Schaden empört, während Antonio sanft abwiegelt. 
Bruno nimmt bereits hier die Arbeit wichtiger als sein Vater. Nach dem 
Diebstahl des Fahrrads sind es dann auch die Ideen des Kindes, welche 
die Suche voranbringen. So geht Antonio auf Anraten seines Sohnes 
schließlich sogar zu einer Wahrsagerin, obwohl er seine Frau für ihre 
regelmäßigen Besuche bei dieser kurz zuvor noch als abergläubisch und 
dumm gescholten hat. Als es Antonio schlussendlich nicht gelingt, das 
Fahrrad wiederzufi nden, irrt er am Ende selbst weinend wie ein kleiner 
Junge hilfl os durch die Straßen.
Auch Millicent Marcus betont, dass der Film eine Transformation der 
Beziehung von Vater und Sohn ist, an deren Ende deren Gleichheit steht; 
jedoch interpretiert sie die Geschichte als Transformation des Jungen 
zum Mann, während die vorliegende Arbeit von der Regression Anto-
nios ausgeht.347 Denn Bruno ist zwar tatsächlich der vernünftigere 
oder erwachsenere der beiden, kann aber ebenfalls keine Lösung des 
Problems aufzeigen. So scheint auch er am Ende jede Hoffnung auf 
die Rettung der Arbeit seines Vaters aufzugeben und wird, wie dieser, 
hilfl os. Dieses Kind-Werden Brunos wie das Antonios markiert ihre 
minoritäre Position in der für sie feindlichen Gesellschaft. So laufen sie 
am Ende aus dem Bildschirm heraus und verschwinden im wahrsten 
Sinne des Wortes im Nichts. Anna  Maria Torriglia spricht, analog zum 
bundesrepublikanischen Geschichtsdiskurs der frühen Nachkriegszeit, 
auch in Bezug auf das Italien der späten 1940er und 1950er Jahre von einer 
vaterlosen Gesellschaft. Dabei ist sie eine der wenigen, die das Generati-
onenverhältnis in Italien auf die Ästhetik und Architektur in den neore-
alistischen Filmen übertragen, wenn sie schreibt: »The most important 
ties the young people have are not – in a vertical patriarchal sense – with 
their parents, but – in a horizontal sense – with each other.«348 Diese 

Die Gegenwart der Vergangenheit. Dokumentarfi lm, Fernsehen und Geschichte. Berlin 2003. 
S. 230-246, hier S. 234.

347  Vgl. Marcus, Italian Film, S. 59.

348  Torriglia, Broken Time, S. 21f. Vgl. auch Dalle Vacche, The Body in the Mirror, S. 182.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS152

Arbeit möchte dafür argumentieren, dass sich diese von Torriglia 
kon statierte horizontale Verbindung der Jugend im Nachkriegsfi lm auch 
im Abschlussbild von Bruno und Antonio in Ladri di biciclette  wieder-
fi ndet. Ihre vertikale Sohn-Vater-Beziehung hat sich in eine horizontale 
Beziehung transformiert, für die es keinen Begriff gibt. Auf jeden Fall 
bleibt der Junge in Ladri di biciclette und vielen anderen Filmen dieser 
wenigen Jahre ein Symbol für die zerstörte Männlichkeit des Vaters, 
ohne seine Rekonstituierung zu bewirken. Der Film verweigert sich also 
der Mann-Werdung des Vaters über die heilende Beziehung zum Sohn 
und somit einem ödipalen Happy End;349 das ist das besondere Moment, 
das die Filme der Nachkriegszeit durchzieht. 

Genauso verhält es sich in Vittorio De Sicas fünftem Film I bambini 
ci guardano  von 1943. Der fünfjährige Pricò350 (Luciano De Ambrosis) 
wird Zeuge der Liebesaffäre seiner Mutter mit einem ihm fremden 
Mann und versucht, sie zu verhindern. Alle seine Versuche, seine 
Mutter in der Ehe mit dem Vater zu halten beziehungsweise diesem am 
Ende beizustehen, bleiben jedoch erfolglos. Das Begehren der Mutter, 
das weder auf den Sohn noch auf den Ehemann gerichtet ist, und die 
Passivität und Hilfl osigkeit des Vaters, der weinend vor seinem Sohn 
zusammenbricht, setzen ein geschlechtliches Setting jenseits des 
heteronormativen Diskurses – ihr Begehren ist jeweils deviant. Die, wie 
Mira Liehm es ausdrückt, (sexuell) gelangweilte Frau und der schwache 
und langweilige Mann sprengen das ödipale Dreieck der Familie und 
damit die männliche Subjektivierung des Jungen.351 Anstelle dieser 
entstehen neue gesellschaftliche Konstellationen, in denen der Vater 
verschwindet, die Mutter bei ihrem Geliebten bleibt und der Sohn in 
einem Internat aufwächst: Das Konzept Familie wird denunziert.

349  Das ist umso bemerkenswerter, als dass der deutsche Trümmerfi lm, der ja in einem ähnli-
chen Dispositiv wie der Neorealismus entstand, viel schneller in der Lage war, den kaputten, 
arbeitsunwilligen und antriebsschwachen Kriegsheimkehrer zu reparieren, sei es durch eine 
liebende Frau oder eben über die Figur des hoffnungsvollen und vom Zusammenbruch des 
Nationalsozialismus unberührten Jungen. Irgendwo in Berlin  (Gerhard Lamprecht, 1946) ist ein 
gutes Beispiel dafür. Als der Heimkehrer Paul Iller (Harry Hindemith) nach Berlin kommt, kann 
und will er seine zerstörte Werkstatt nicht wieder aufbauen. Sein unentwegt Krieg spielender 
Sohn Gustav (Charles Brauer) ist enttäuscht. Als aber einer der Jungen aus seiner Bande – eine 
Kriegswaise – auf einer Ruine tödlich verunglückt, hat das eine kathartische Wirkung (bezie-
hungsweise verschließt es die nicht-ödipale Fluchtlinie): Zusammen mit seinen Freunden 
und Dutzenden weiterer Kinder räumt er die Werkstatt des Vaters von Trümmern und Schutt 
frei. Durch so viel Tatkraft angesteckt, packt nun auch der Vater mit an und überwindet sein 
Kriegstrauma. Am Ende ist er wieder der gesunde, forsche, arbeitende und autoritäre Vater 
und Ehemann, auf den sein Sohn stolz sein kann: ödipales Happy End.

350  Cardullo macht auf die Ironie aufmerksam, den der Name Pricò, eine Kurzform von precoce, 
also frühreif, beinhaltet. So wird sein kindliches Leben durch die harsche Realität der Erwach-
senenwelt, namentlich der Erotik und Sexualität, frühzeitig beendet. Vgl. Cardullo, De Sica, S. 
26.

351  Vgl. Mira Liehm: Passion and Defi ance. Film in Italy from 1942 to the Present. Berkeley, Los 
Angeles, London 1984. S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


153DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

Ähnlich wie in I bambini ci guardano  wird in Catene  (Raffaello Matarazzo, 
1949) ebenfalls der Sohn Zeuge der Affäre seiner Mutter. Der junge Tonino 
beobachtet heimlich, wie seine Mutter Rosa (Yvonne Sanson) mit dem 
Gangster Emilio (Aldo Nicodemi) am Esstisch versteckt Händchen hält. 
Die Kamera zeigt die Szene aus der voyeuristischen Position des Sohnes, 
doch ist sein Blick machtlos. So schaut er, weinend, auf das Geschehen, 
während sein Gesicht mit dem der lachenden und glücklichen Rosa 
gegengeschnitten wird. Später im Film versucht auch Tonino seine 
Mutter an der Liebesverbindung mit dem fremden Mann zu hindern, 
aber er scheitert. In einer dramatischen Szene stellt er sich seiner Mutter, 
die zu ihrem Geliebten gehen will, vor der Wohnungstür in den Weg; 
er will sie in der häuslichen Sphäre und mütterlichen Rolle territoria-
lisieren. Erneut weinend ringt Tonino mit seiner Mutter und ruft, »ti 
voglio tanto bene, Mama«, aber Rosa kämpft sich mit Gewalt ihren Weg 
frei und fl ieht zu ihrem Geliebten. Der Junge ist machtlos. Seine kleine 
Schwester alarmiert daraufhin ihren Vater Guglielmo, der den Liebhaber 
tötet, nach Amerika fl ieht, später dort festgenommen wird und nach 
seiner Auslieferung in Italien ins Gefängnis muss. Am Ende gibt es zwar 
ein ödipales Happy End, denn Rosa gesteht (und denunziert) vor Gericht 
ihren Wunsch, die Familie zu verlassen, woraufhin Guglielmos Tat als 
Ehrenmord gewürdigt und ihm vergeben wird, so dass er freikommt. 
Dennoch bleibt das Moment gescheiterter ödipaler Phantasien des 
Jungen bestehen. Er konnte seine Mutter nicht besetzen, war nicht mehr 
ihr gesellschaftlicher Signifi kant, über den sie sich als Mutter subjekti-
viert hat. Auch in diesem Beispiel wird der psychoanalytische Diskurs 
von Familie gesprengt, auch wenn der Film am Ende der 1940er Jahre die 
Familie bereits wieder instand setzt.
Wie Torriglia es treffend ausdrückt, verlieren im Nachkriegsitalien die 
familiären Bindungen ihre Bedeutung und verliert damit die Familieals 
»social cell« ihre Funktion.352 Dies gilt ihrer Meinung nach vor allem für 
die Vater-Sohn-Beziehung, sozusagen das Rückgrat ödipaler männlicher 
Subjektivierung. In Gioventù perduta  ist es der bereits erwachsene Stefano, 
der sich zunehmend von seinem Vater entfernt. Dessen Versuche, mit 
seinem Sohn zu kommunizieren, scheitern und er verliert jede Verbin-
dung und jegliche Kontrolle über den jungen Mann. Am Ende ist es nicht 
der Vater, der stirbt, um dem Sohn Platz zu machen, sondern Stefano 
wird, nachdem er die in ihn verliebte Studentin Maria ermordet hat, 
erschossen – verlorene Jugend. 
In Rossellinis drittem Teil seiner Nachkriegstrilogie Germania anno zero  
(1947) steht wiederum ein Junge im Mittelpunkt der Handlung. Der drei-
zehnjährige Edmund (Edmund Moeschke) lebt im zerstörten Berlin des 

352  Torriglia, Broken Time, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS154

Jahres 1947 zusammen mit seiner großen Schwester, seinem aus dem Krieg 
heimgekehrten Bruder und seinen Eltern. Der Vater ist krank und liegt 
stets jammernd im Bett, während sein Bruder sich aus Angst vor alliierter 
Gefangenschaft nicht aus dem Haus traut und sich larmoyant weigert, 
Arbeit zu suchen. Und so ist es Edmund, der seine Familie durch schwere 
Arbeit mühsam ernährt. Lediglich seine Schwester Eva (Ingetraud Hinze) 
trägt zum Familieneinkommen bei, indem sie abends mit amerikanischen 
Soldaten tanzen geht und von ihnen Geschenke annimmt. Weder sein 
großer Bruder noch sein Vater sind männliche Identifi kationsfi guren. Im 
Gegenteil, als Edmund seinen ehemaligen Lehrer, einen pädophilen Nazi, 
trifft, setzt dieser dem Jungen den nazistischen Gedanken in den Kopf, sich 
von der Last seines schwachen und unnützen Vaters zu befreien. Schließ-
lich vergiftet Edmund seinen Vater. Als dann auch noch der große Bruder 
verhaftet wird, stürzt er sich, jeder Perspektive beraubt, aus dem obersten 

Stockwerk einer Ruine. 
Genau wie mit dem 
her u ntergest ü rzten 
Giuseppe in Sciuscià  
endet der Film mit dem 
Bild des auf dem Boden 
der Realität zerschellten 
Jungen. Der bewusste 
Freitod eines Kindes 
ist eine Besonderheit 
des Neorealismus, die 
in dieser Form einzig-

artig ist in der Geschichte des Films. Das Ende Edmunds ist jedoch nicht 
das Ende einer möglichen Zukunft, sondern ließe sich als Verweigerung 
verstehen, das Erbe des Faschismus anzutreten. Statt kitschiger Läuterung 
oder zelebrierter kindlicher Unschuld wird deutlich, wie sehr Edmund 
im Zeichen des nazistischen Diskurses steht, aus dem es kein (ödipales) 
Entkommen gibt.353 So schreibt André Bazin zu Recht über Edmunds 
Gesicht, als er das Gift für den Vater in dessen Tee schüttet, dass wir in 

353  Der bereits erwähnte Junge Gustav aus dem deutschen Nachkriegsfi lm Irgendwo in Berlin  ist 
das genaue Gegenstück zu Edmund. Edmund wäre eher der zu Tode gekommene Waisenknabe 
Willi (Hans Trinkhaus) aus dem Film, der aber hier nur als störende Randfi gur mitgetragen 
wird beziehungsweise der im entscheidenden Moment den Weg für das ödipale Happy End 
freiräumen muss. Der italienische Nachkriegsfi lm stellt hingegen genau die scheiternden 
Charaktere zentral, während ganz anders als im deutschen Film die wieder hergestellten Sub-
jekte eher bedrohlich und unmenschlich wirken. Ein für den deutschen Trümmerfi lm anderer 
typischer Ausweg ist die Inszenierung einer leeren Stelle, die der Tod einer Vaterfi gur hervor-
bringt und in welche der Junge sich neu einschreiben kann, wie zum Beispiel der Film Eins-
zwei-drei Corona!  (Hans Müller, 1948), in dem eine vater- oder orientierungslose Kinderbande 
von der verletzten Zirkusartistin Corona (Eva-Ingeborg Scholz) ›gezähmt‹ und ›dressiert‹ wird 
und schließlich den Zirkus organisiert.

Germania anno zero > Gottlieb: Rome Open City

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


155DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

ihm »vergeblich etwas anderes als Konzentration und Kalkül suchen«.354 
Sein eigener Tod ist daher der konsequente Schritt, Verantwortung für die 
faschistische Vergangenheit zu übernehmen und mit dem Diskurs von 
Neuanfang und Wiederaufbau tatsächlich zu brechen. Die Kinder stellen 
in den Filmen nicht die Zukunft dar, sie scheitern, sterben oder befi nden 
sich wieder in derselben Position wie zu Anfang. Torriglia nennt den 
Selbstmord Edmunds daher auch zu Recht »the suicide of the future«.355 
Darin verbirgt sich eine Fluchtlinie aus dem hegemonialen Flussbett einer 
Fortschrittsgeschichte, die alternative Realitäten zum Leben erwecken 
und real werden lassen kann. Die, wie Rossellini es ausdrückt,  »petite 
fl amme de la morale«, die in Edmund brennt, ermöglicht ihm den »suicide 
pour échapper à ce malaise et à cette contradiction«.356 So setzt Edmunds 
Selbstmord ein hoffnungsvolles Ende gerade gegen jede klassische Happy-
End-Konstellation. Denn sein Begehren nach einem guten Leben, das 
aufgrund der faschistischen Vergangenheit, dem Krieg und der Shoah 
in einer wieder auf Familie, Arbeit und Nation errichteten Gesellschaft 
unmöglich geworden ist, überlebt den Film nur aufgrund des Todes des 
in einer ödipalen Logik gefangenen Protagonisten. Das Leben, das auf den 
toten Leinwandkörpern entsteht, ist die Heterotopie, die der neorealisti-
sche Film markiert. 
Eine Ausnahme aus dieser Logik bildet Rossellinis Roma città aperta , der 
in mancherlei Hinsicht der am wenigsten neorealistische Film ist, obwohl 
er in der Filmgeschichte als dessen Paradebeispiel fungiert. Als der in 
der Resistenza aktive Pfarrer Don Pietro (Aldo Fabrizi) am Ende von den 
Deutschen erschossen wird, pfeift ihm eine Gruppe von Kindern, die eine 
eigene, schlagkräftige Partisanengruppe bilden, im Hintergrund eine 
ermutigende Melodie zu. Diese Melodie durchzieht den gesamten Film 
als roter Faden und steht für den Widerstand gegen die Deutschen. Tonia 
Riviello interpretiert diese Szene als Hoffnung auf den erfolgreichen Kampf 
gegen die Nazis, den die Kinder weitertragen werden.357 Und so endet der 
Film mit dem Bild der Gruppe von Kindern, die vom Exekutionsplatz358 die 

354  Bazin, Was ist Film?, S. 244.

355  Torriglia, Broken Time, S. 30.

356  Roberto Rossellini: Dix ans de cinéma (II), in: Cahiers du Cinéma. Nr. 52, November 1955. S. 
3-9, hier S. 5. 

357  Vgl. Tonia Caterina Riviello: The Spectrum of Womanhood in Rossellini’s Roma, città aperta, in: 
Dies. (Hg.): Women in Italian Cinema. La donna nel cinema italiano. Rom 1999. S. 21-37, hier 
S. 25. Ähnlich argumentiert auch Millicent Marcus, die außerdem auf den historischen Bezug 
des Anführers der Kinderbande Romoletto auf den Namen des mythischen Gründers Roms 
verweist. Vgl. Marcus, Italian Film, S. 46.

358  David Forgacs macht hierbei darauf aufmerksam, dass der Platz, auf dem die Hinrichtung des 
Pfarrers gedreht wurde, jener den Römern wohl bekannte Ort war, wo die Deutschen während 
ihrer neunmonatigen Besatzung der Stadt Erschießungen von Antifaschisten vornehmen lie-
ßen, darunter auch die von Don Giuseppe Morosini, nach dem die Filmfi gur des Don Pietro 
gestaltet wurde. So fungiert das Feld des Forte Bravetta nach Forgacs als ein »stimulus to 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS156

Via Trionfale hinuntergehen und – als zukünftige Befreier – in die Stadt 
einziehen.
Obwohl also auch die neorealistischen Filme zunächst ein klassisches 
Krisenszenario entwickeln, verweigern sie sich alle an einem bestimmten 
Punkt dem scheinbar naheliegenden patriarchalen Diskurs, der doch die 
Lösung all ihrer Probleme bieten würde: Antonio würde sein Fahrrad 
zurückgewinnen, Pasquale und Giuseppe eine Autorität überzeugen, sich 
für sie erfolgreich einzusetzen, Tonino und Pricò die Ehe ihrer Eltern 
retten und Edmund zumindest seinen verstockten Bruder überzeugen, 
den Platz des toten Vaters und damit die Verantwortung für die Familie zu 
übernehmen. Doch all das geschieht im Neorealismus und damit in dieser 
Deutlichkeit und Dichte erstmalig in der Filmgeschichte gerade nicht. 
Dieses Scheitern kann als unbewusste, zumindest aber unaussprechliche 
Verweigerung gelesen werden, sich dem Diskurs einer Wiederinstandset-
zung erneuerter Männlichkeit zu ergeben. Die Jungen in den Filmen sind 
nicht die Männer von morgen, sind nicht die Hoffnungsträger der Nach-
kriegszeit. Sie quittieren gegenüber ihrer Familie und letztlich Italien den 
Dienst und verweisen auf eine andere Art der Vergesellschaftung.

Väter: divenire-donna
Ebenso wie sich das Verhältnis der Söhne zu ihren Vätern ändert, trans-
formiert sich auch das Konzept ›Vater‹ in den Filmen des Neorealismus. 

collective memory and has an authenticating function in a scene that is in all other respects 
a dramatized reconstruction«. Forgacs, Space, Rhetoric, and the Divided City, S. 108.

Roma città aperta: Triumphzug der neuen Generation > British Film Institute

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


157DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

Wurde der funktionsuntüchtige Vater im ventennio noch ridikülisiert 
und entwickelte sich als die stereotypisierte Figur des Witwers in den 
1950er Jahren vollständig zur Witzfi gur, die meist von einer Frau gerettet 
werden muss und sich darüber remaskulinisiert, erscheinen in den 
wenigen Jahren dazwischen ganz andere Vaterfi guren im Licht des Film-
projektors. Deren besondere Qualitäten sollen im Folgenden untersucht 
und historisch rückgebunden werden. 
Der späte und längst nicht mehr typische neorealistische Film I fi gli di 
nessuno 359 (Raffaello Matarazzo, 1951) zeigt, dass der Typus des devianten 
Vaters sich nicht so schnell von der Leinwand löste. In der verzweigten 
Handlung des Melodrams steht der junge Bruno (Enrico Olivieri), der 
auf der Suche nach seinem ihm unbekannten Vater ist, im Mittelpunkt. 
Jener, ein Baron (Amedeo Nazzari), weiß nicht, dass er einen Sohn hat 
und dass seine ehemalige Geliebte Luisa (Yvonne Sanson) noch lebt. 
 Luisa wiederum denkt, dass ihr Sohn bei einem Feuer ums Leben 
gekommen ist, und hat sich aus Schmerz bereits vor Jahren als Nonne 
in ein Kloster zurückgezogen. Der Baron Guido und Luisa waren, ohne 
es zu wissen, Opfer einer Intrige seiner Mutter und seiner zukünftigen 
Ehefrau geworden. Als Bruno Jahre nach der Tragödie, die die beiden 
Liebenden auseinanderriss, auf dem Anwesen des Barons erscheint, wird 
er von dem Aufseher Anselmo360, der auf Befehl von Guidos Mutter für 
das Verschwinden der schwangeren Luisa, den Raub ihres Kindes und 
das Spuren verwischende Feuer gesorgt hatte, abgefangen. Während 
also Bruno das Geheimnis um seine Geschichte aufdecken will, sorgt 
Anselmo dafür, dass es gewahrt bleibt. Dennoch verbindet die beiden 
ein starkes Band. Beide sind die ›Kinder von Niemanden‹, beide stehen 
außerhalb der Ordnung. Auch als Bruno seiner Mutter begegnet, erkennt 
er sie nicht, und im selben Moment, in dem der Vater endlich kapiert, 
dass Bruno sein Sohn ist, stirbt der Junge bei einer Explosion. Auch 
Luisa stirbt und so bleibt Guido, gefangen im Ränkespiel seiner Mutter 
und seiner Frau, zurück. Weder konnte sich der Sohn über  seinen Vater 
ödipalisieren noch sich Guido als männlicher Liebhaber und Vater seine 
dominante gesellschaftliche Position wahren. Die Figur des Vaters Guido 
stellt genau diesen Niemand dar und ist damit typisch für die Absage 
des Neorealismus an das, was Lacan mit dem nom-du-père als das Gesetz 
des Vaters bezeichnet. Das ödipale Dreieck, in dem das väterliche Verbot, 
das non-du-père, als bestimmendes Moment männlicher Identifi kation 
fungieren soll,361 wird in den Filmen dieser Zeit durchgängig aufgehoben. 

359  Der Film war eine Neuaufl age des von Ubaldo Maria Del Colle gedrehten dreiteiligen I fi gli di 
nessuno  von 1920.

360  Anselmo wird von Folco Lulli gespielt, dem Bösewicht des neorealistischen Films.

361  Gemäß der psychoanalytischen Bestimmung gültiger heteronormativer bürgerlicher 
Geschlechterverhältnisse spricht der Vater sein »Nein« zur Identifi kation des Sohnes mit der 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS158

Die männliche Subjektivierung, die ein Sprechen »im Namen des Vaters« 
voraussetzt, fi ndet nicht statt. Stattdessen ist der Name des Vaters gestri-
chen, er wird zu einem »nessuno«, allerdings nicht wie jener nach Max 
Horkheimer und Theodor W. Adorno erste und »prototypische Bürger« 
Odysseus362 in der Höhle des Zyklopen, der als Taktik der Verschleierung 
seines gesellschaftlichen Ranges und der daran geknüpften Identität 
seinen Namen aufgibt und sich »Niemand« nennt.363 Vielmehr ist der 
Baron Guido Canali wirklich ein Niemand in dem Sinne, dass ihn weder 
Name noch Titel, weder seine Geschlechtszugehörigkeit noch seine Liebe 
zu Luisa, und eben auch nicht der Umstand, dass er der Vater von Bruno 
ist, dazu befähigen, in die Handlung des Narrativs einzugreifen. Er bleibt 
Opfer seiner ungeliebten Ehefrau und seiner intriganten Mutter, verliert 
seine Geliebte und seinen Sohn und bleibt letztlich passiv den Gescheh-
nissen um sich herum ausgeliefert.
Die Passivität beziehungsweise Abwesenheit der Vaterfi guren ist 
sympto matisch für die Filme des Neorealismus. Einige Väter sind bereits 
aus der Perspektive der Jungen angesprochen worden, etwa der kranke 
Vater (Ernst Pittschau) in Germania anno zero , der sein Bett nicht verlässt 
und larmoyant über das Versagen seiner Generation räsoniert, den 
Faschismus nicht verhindert zu haben, bis ihn schließlich sein Sohn mit 
Gift tötet. Der Vatermord, der in den zur gleichen Zeit entstandenen deut-
schen Trümmerfi lmen wie Die Mörder sind unter uns  (Wolfgang Staudte, 
1946), In jenen Tagen  (Helmut Käutner, 1947), Berliner Ballade  (Robert Adolf 
Stemmle, 1948) oder Liebe 47  (Wolfgang Liebeneiner, 1949) der zentrale 
Mechanismus war, über den sich die Söhne vom gescheiterten Herren-
menschendiskurs der im Krieg besiegten Väter befreien und sich an Stelle 
der Väter einen über Arbeit vermittelten nationalen Neuanfang schaffen 
konnten,364 hatte in den italienischen Produktionen eine völlig andere 
Bedeutung. Denn die Leerstelle, die der auf der (nicht nur) symbolischen 
Ebene des Filmes zur Seite geschaffte Vater hinterlässt, wird gerade 

Mutter aus und zwingt diesen zur Identifi kation mit sich, vor allem aber dazu, die Mutter als 
Liebesobjekt aufzugeben und künftig zu ersetzen. Dieser Ersetzungsprozess, den Lacan mit 
dem Wortspiel nom-du-père/non-du-père vor allem in der Sprache und ihrem Zeichensystem 
verortet und den er als Unterwerfungsprozess begreift, lässt das Individuum in die Spra-
che ein, lässt es als sprachlich vermitteltes Subjekt entstehen. Im Grunde verweist diese 
Herangehensweise auf die Entstehung der Psychoanalyse als Produkt einer zunehmenden 
Diskursivierung, wie sie Foucault beschreibt; gleichzeitig vermag die Psychoanalyse eben 
jene Operation der Subjektivierung im diskursiven Feld zu beschreiben und zu bestimmen.

362  Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente. 
Frankfurt a. M. 2006 [1947]. S. 82. 

363  Vgl. ebd., S. 71-76. Wichtig an diesem Verweis ist die historische Tradition, die mit dem abend-
ländischen Subjektbegriff verknüpft ist und vor deren Hintergrund die gewaltige Dimension 
des Bruchs des Neorealismus mit dem Konzept des (männlichen) bürgerlichen Subjekts erst 
deutlich wird.

364  Vgl. Massimo Perinelli: Liebe 47  – Gesellschaft 49. Geschlechterverhältnisse in der deutschen 
Nachkriegszeit. Hamburg 1999. S. 99-102. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


159DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

nicht von der nachrückenden männlichen Generation ausgefüllt, was 
der Selbstmord Edmunds in Germania anno zero unmiss verständlich 
zum Ausdruck bringt. Hier geht es um eine Transforma tion statt um die 
Rekonstitution des männlichen Subjekts, um ein deterritorialisierendes 
Werden statt um ein reterritorialisierendes Sein.
Besonders der Verlust an sprachlicher Autorität kennzeichnet auch die 
Väter in I bambini ci guardano  und Catene . Sie alle verlieren ihre Kinder 
oder sind unfähig, den Anspruch auf sie aufrechtzuerhalten. Während 
das »Nein-des-Vaters« die Verdrängung des Kindes aus der dyadischen 
Einheit mit der Mutter und ihre Besetzung durch den Ehemann bewirken 
soll, verhält es sich in diesen Filmen genau andersherum. Die Mutter 
bricht sowohl mit ihrem Mann als auch mit ihren Kindern und lässt 
beide zurück und erzwingt damit die Identifi kation des Sohnes mit 
dem kastrierten Vater oder, positiv verstanden und die triangulierende 
Psychologisierung hinter sich lassend, den Ausstieg aus der symboli-
schen Ordnung des patriarchalen Prinzips. In dieser Hinsicht ließe sich 
zum Beispiel der Selbstmord des Vaters Andrea (Emilio Cigoli) am Ende 
von I bambini ci guardano lesen. 
Auch der Tod von Ernesto (Amedeo Nazzari) in Il bandito  kann in diesem 
Sinne interpretiert werden. Wie noch an späterer Stelle ausführlicher 
betrachtet werden wird, durchläuft er im Film mehrere Stationen, wobei 
er nach und nach aus jeglicher Ordnung herausgeschleudert wird, bis 
er am dramatischen Ende des Filmes den Tod fi ndet. Als Ernesto aus 
deutscher Kriegsgefangenschaft entlassen wird und zu seiner Mutter 
und Schwester nach Turin heimkehren möchte, fi ndet er das Haus seiner 
Familie zerstört. Von einer alten Nachbarin erfährt er, dass  seine Mutter 
bei einem Bombenangriff getötet wurde und seine Schwester seitdem 
als vermisst gilt. Als er seine Schwester kurz darauf durch Zufall trifft, 
kommt sie durch seine Schuld um. Danach wird er zu einem Auftrags-
killer und zum Liebhaber einer Chefi n der Turiner Unterwelt. Gleichzeitig 
bildet sich aber eine andere Linie im Film, die sein hypermännliches 
Narrativ365 mehr und mehr zu durchkreuzen scheint. Denn Ernesto 
entwickelt ein fürsorgliches, über Briefe und verschickte Geschenke 
gepfl egtes, liebevolles Vater-Verhältnis zu der kleinen Tochter seines 
ehemaligen Kriegskameraden Carlo (Carlo Campanini). Diese Beziehung 
stellt die Linie dar, auf der Ernesto ein Mädchen-Werden durchläuft. 
Die affektive Zuwendung der Vaterfi guren hin zu Kindern, die diese 
Männer aus ihren gesellschaftlichen Orten herauslöst, ist wohl die 
stärkste anti-ödipale Operation des Neorealismus und wirft ein Licht auf 
den Gefühlshaushalt der italienischen Nachkriegsgesellschaft. Vielleicht 

365  Amedeo Nazzari war während des Faschismus ein sehr beliebter Schauspieler und Held in 
besonders männlichen Filmrollen. Er galt als Errol Flynn Italiens.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS160

am eindrücklichsten wird das im Film Ladri di biciclette  nachvollziehbar, 
der deshalb an dieser Stelle genauer betrachtet werden kann. Wie bereits 
erwähnt baut der Plot zunächst ein klassisch-ödipales Narrativ auf, an 
dessen Anfang die Regression des Ehemanns und Vaters steht, die sich 
während der Handlung mehr und mehr steigert: Als dem schon lange 
arbeitslosen Antonio Ricci (Lamberto Maggiorani) eine gut bezahlte 
Stelle als Plakatierer angeboten wird, fehlt ihm das dafür notwendige 
Fahrrad, das Produktionsmittel, um sich durch die Stadt zu bewegen und 
seiner Arbeit nachzugehen. Seine Frau Maria (Lianella  Carell) hilft ihm 
in dieser Situation, indem sie die Bettwäsche ihrer Aussteuer zum Pfand-
leiher bringt. Mit der Rückgabe der Mitgift delegitimiert sie seinen Status 
als Ehemann und macht ihn symbolisch wieder zu einem Junggesellen. 
Die endlosen Regalreihen mit weißer Wäsche im Inneren des Pfand-
hauses machen symbolisch deutlich, dass Antonios Ehe nicht die einzige 
ist, die am Wechselschalter der Nachkriegszeit für eine bessere Zukunft 
verpfändet wurde. Sodann besorgt Maria ihrem Mann das Fahrrad, das 
ihn zum Broterwerb ermächtigt. In diesem Plot, in dem die Männlich-
keit der Hauptfi gur eine für Kinofi lme klassische Krise durchlebt, stellt 
das Fahrrad als Signifi kant gemäß der für die Filmanalyse bedeutsamen 
psychoanalytischen Theorie Jacques Lacans den symbolischen Phallus 
dar, der sich als gesellschaftliche Insignie in alle möglichen kulturellen 
Zeichen einschreibt. Das Fahrrad wird zum Ermächtigungsapparat für 
die Arbeit und damit für die funktionierende Männlichkeit Antonios. 
Sein Ziel ist folgerichtig, so schnell wie möglich die Aussteuer wieder 
auszulösen und damit seinen Status als Ehemann, Familienernährer und 
Vater wieder herzustellen. 
Bereits bei seinem ersten Plakat – ein Werbeposter für den Film Gilda366, 
das den Filmstar Rita Hayworth in cheesecake-Pose zeigt – wird deutlich, 
dass Antonio dieser Aufgabe nicht gewachsen ist. Antonio steigt mit 
dem Poster der Diva die Leiter hinauf und versucht, ihr Bild an die Wand 
zu kleben, es als begehrtes Objekt öffentlich abzubilden. Wie die Film-
theoretikerin Teresa de Lauretis schreibt, ist es der weibliche Blick, der 

– als kastrationsbringender Medusenblick gefürchtet – im Bild und als 
Bild gebannt werden muss. So wird Die Frau selbst zum Bild, »erschlagen 
und auf Leinwände, Mauern, Reklametafeln und andere Schilde männ-
licher Identität genagelt«.367 Doch im Neorealismus schlägt der Blick 
der Schauspielerin aus Hollywood zurück. Denn just in dem Moment, 
als Antonio auf seiner Leiter mit der Diva auf Augenhöhe ist, wird sein 
Fahrrad geklaut, und er ist gezwungen, die Arbeit abzubrechen und 
seinem Fahrrad, seinem ödipalen Signifi kanten, hinterher und damit vor 

366  Regie: Charles Vidor, USA 1946.

367  de Lauretis, Ödipus interruptus, S. 5f.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


161DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

der Diva wegzurennen.368 Der Spannungsbogen des Films begründet sich 
also im klassisch ödipalen Plot der Regression, der darin angedeuteten 
bedrohlichen Kastration, der Technik der suture als Vernähung dieses 
im Film sichtbar gemachten Risses und der schluss endlichen (Wieder-)
Herstellung des symbolischen Phallus durch die Reterritorialisierung der 
Frau im Film, die vom Helden gewonnen und besetzt wird.369 In Ladri di 
biciclette  zeigt sich dieses Muster in der Rückgabe der Aussteuer (Regres-
sion), dem Fahrradklau und drohenden Verlust der Arbeit (Kas tration) 
und in Antonios abenteuerlicher Suche nach (s)einem Fahrrad (suture). 
In Antonios Ringen um seine (Re-)Ödipalisierung erzeugt sich die Span-
nung des Filmes, an dessen Happy End seine erneuerte Subjektposition 
als Arbeiter und Vater stehen könnte. Doch genau diese für das klassische 
Kino zwingende Wendung bleibt aus. Stattdessen setzt sich Antonios 
Entmächtigung im Laufe der Handlung weiter fort.370 
Als er zu einem Treffen der Kommunistischen Partei geht, kann ihm 
auch dieser ansonsten solidarische Zusammenhang nicht helfen und 
er bleibt auf sich gestellt. Vincent F. Rocchio bemerkt zu Recht, dass 
A ntonio deödipalisiert ist und keinen Platz mehr in der Gesellschaft 
hat. Deshalb kann ihm kein Kollektiv helfen – er ist kein Teil mehr von 
einem solchen.371 Lediglich sein Sohn Bruno weicht nicht von seiner 
 Seite. Vergebens versucht Antonio daraufhin, auf dem Fahrradmarkt 
und dem bekannten Umschlagplatz für allerlei Diebesgut an der Porta 
Portese die Einzelteile seines Gesellschaftsapparates zusammenzusam-
meln. Aber es gelingt ihm nicht. Im Gegenteil kommt ihm ein Teil nach 
dem anderen abhanden. Vor allem seine Autorität als Vater gegenüber 
Bruno wird im Verlauf des Filmes zunehmend instabiler. Für kurze Zeit 
lässt Antonio beim Herumirren durch Rom seinen Sohn aus den Augen. 
Plötzliche Schreie vom Tiber lassen den Vater aufschrecken – ein Junge 
ist ertrunken. Entsetzt rennt Antonio zum Ufer und erkennt, dass es ein 
anderer Junge ist, der aus dem Wasser gezogen wird: Bruno hatte sich wie 
vereinbart nicht von der Stelle gerührt. Einzig die Vernunft und die Kraft 
des Kindes, welches mehr und mehr die starke Position in der Beziehung 

368  Auch Millicent Marcus sieht im Bild Hayworths den größtmöglichen Unterschied zu Antonios 
Welt und in der Tatsache, dass sein Fahrrad genau in diesem Moment geklaut wird, den Aus-
druck seiner Krise, die er nicht bewältigen kann. Vgl. Marcus, Italian Film, S. 57. 

369  Vgl. Mulvey, Visual Pleasure and Narrative Cinema. 

370  Marguerite R. Waller legt ebenfalls großes Gewicht auf die Plakatszene. Zwar interpretiert sie 
das Verhältnis Antonio Ricci/Rita Hayworth als eine doppelte Kolonialisierung (amerikanische 
Kolonialisierung Italiens über das männlich kolonialisierte Bild der ehemaligen Latina Rita 
Hayworth), doch betont sie ebenso, dass »Ricci falls out of this symbolic economy when his 
bicycle, symbol of his paternal authority, patriarchal sexuality, and inclusion in the post-war 
economy, is stolen – coincidentally as he is trying to take the lumps out of a Hayworth poster 
he is affi xing to a wall«. Waller, Decolonizing the Screen, S. 259f.

371  Vgl. Vincent F. Rocchio: Cinema of Anxiety. A Psychoanalysis of Italian Neorealism. Austin 1999. 
S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS162

einnimmt, halten das lose Band zum Vater und den Vaterstatus an sich 
noch aufrecht. Gerade ihr Umherschweifen macht die Zerbrechlichkeit 
der Anordnung immer wieder deutlich. So wird Bruno, während er mit 
seinem Vater Schritt zu halten versucht, mehrfach beim Überqueren von 
Straßen und Kreuzungen beinahe überfahren; Antonio bemerkt davon 
nichts. Als er seinen Sohn mit seinem letzten Geld und in einem letzten 
Überschwang von Zuversicht in ein Restaurant einlädt, droht die Szene 
im Kontrast zu den ›normalen‹ bürgerlichen Familien an den anderen 
Tischen auseinanderzufallen.
Daraufhin geht Antonio auf Brunos Vorschlag ein, die Wahrsagerin, 
zu der seine Frau immer geht, aufzusuchen. In deren Schlafzimmer 
warten bereits etliche Menschen auf eine Audienz. Als ein junger Mann, 
dem die hellsichtige Frau gerade geraten hat, er solle seine Angebetete 
vergessen, weil er hässlich sei, sich bei ihr für diese Weisheit bedankt 
und geht, schiebt der kleine Bruno seinen Vater an der Schlange vorbei. 
Unter Protest der anderen Wartenden schildert Antonio sein Problem, 
worauf die Hellseherin ihm verkündet, dass er sein Fahrrad entweder 
sofort oder niemals fi nden werde. Und tatsächlich läuft Antonio, wieder 
auf der Straße, dem Dieb direkt in die Arme. Dieser fl ieht zunächst in 
eine casa di tolleranza, aus dem ihn Antonio, trotz der Gegenwehr der dort 
arbeitenden Prostituierten, herauszerren kann. Auf der Straße kommen 
immer mehr Menschen hinzu, die alle den jungen Dieb mit der deutschen 
Soldatenmütze kennen und sich für ihn stark machen. Selbst die Chefs 
der örtlichen Unterwelt setzen sich für den Dieb ein und drohen Antonio 
mit Konsequenzen. Als schließlich noch die Mutter des Diebs schreiend 
aus einem Fenster über der Szenerie auftaucht und ihr Sohn einen epilep-

Ladri di biciclette: Verfl üssigung des Subjektstatus > British Film Institute

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


163DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

tischen Anfall fi ngiert, droht die Stimmung vollends zu kippen und 
Antonio vom Mob gelyncht zu werden. Gerade das funktionierende Band 
›Dieb/Mutter‹ unterstreicht das prekäre Verhältnis ›Bruno/Vater‹. Bruno 
kommt jedoch noch rechtzeitig mit einem herbeigeholten Carabiniere, 
der zunächst Ordnung in das gewaltsame Chaos bringt. Aber auch der 
gewissenhafte Polizist kann Antonio nicht helfen und rät ihm von einer 
Anzeige ab. Letztlich muss Antonio vor den miteinander verschworenen 
AnwohnerInnen des Quartiers fl iehen. Das Setting, gegen das Antonio 
seine kleinbürgerliche Ordnung herzustellen versucht, steht außerhalb 
von deren Regeln und widersetzt sich seiner Logik. Die alte Mutter, die 
Sexarbeiterinnen, die Mafi a und Kleinganoven und der epileptische, von 
Krämpfen geschüttelte Körper des Diebes mit der deutschen Militärmütze 
vereiteln Antonios Normalisierung und sind sogar stärker als die ihn 
unterstützende staatliche Autorität des Polizisten. Das gesellschaftlich 
Andere faltet sich in die Lücken des patriarchalen Diskurses – und zwar 
nicht nur vorläufi g, um Spannung zu erzeugen, sondern endgültig. 
Schließlich misslingt es Antonio am Ende auch noch, eines der vielen 
herumstehenden Fahrräder zu stehlen. So endet der Film  unvermittelt. 
Bruno, der ihn bei der Suche unterstützt, wird nicht Zeuge einer Reter-
ritorialisierung seines Vaters, sondern dessen Kind-Werdung. Rocchio 
analysiert das Scheitern Antonios als ein Scheitern des Patriarchats, 
wodurch allerdings die Identifi kation des Publikums auf Bruno gerichtet 
und dadurch der Wunsch nach patriarchaler Wiederherstellung beim 
Publikum gestärkt werde.372 Aus der Perspektive linearer Geschichtsent-
wicklung im Hinblick auf die Restaurierung ödipaler Verhältnisse der 
folgenden Jahrzehnte ist diese Einschätzung sicherlich nachzuvollziehen. 
Dennoch stimmt sie für den Moment der unmittelbaren Nachkriegszeit 
gerade nicht. Das Verweigern eines ödipalen Happy Ends als Strategie 
einer Verstärkung ödipaler Wünsche zu interpretieren, negiert jede 
gesellschaftliche Andersartigkeit von Filmen wie Ladri di biciclette  und 
ihrer zeitgenössischen Rezeption. Im Gegenteil zeugt Rocchios Analyse 
vielmehr von einer historiographischen Strategie, die italienische 
Nachkriegsgeschichte aus der Zukunftsperspektive einer später real 
einsetzenden patriarchalen Normalisierung zu lesen, die vielleicht nur 
kurzzeitig bedeutsamen alternativen Phänomene dieser Jahre dazu in ein 
Kausalverhältnis zu setzen und damit ihrer Potenzialität zu berauben. Als 
Argumentationsmuster ist diese psychohistorische Strategie kreisförmig 
geschlossen, da sie einerseits jede historische patriarchale Entwicklung 
in dieses Muster einbauen kann, andererseits aber auch jede Devianz nur 
zur Stärkung des Wunsches nach Wiederherstellung liest. 
Durch die Betonung der Fluchtlinien, die durch diese Figurationen laufen 

372  Vgl. Rocchio, Cinema of Anxiety, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS164

und sie konstituieren, ergibt sich hingegen ein ganz anderes Bild. Antonio 
hat sich tatsächlich verwandelt: In Ladri di biciclette  gehen am Ende zwei 
weinende Kinder Hand in Hand ins Ungewisse – oder, wie es Bert Cardullo 
präziser fasst, »off into twilight«373 – und es ist unklar, was aus ihnen in 
Zukunft werden wird. Als eine der wenigen, die jene Verwandlung und 
Entwicklung in Ladri di biciclette nicht als Voraussetzung einer Remasku-
linisierung oder Überwindung einer männlichen Krise interpretieren, 
schreibt die Filmwissenschaftlerin Marguerite R. Waller:

»If Antonio has/is ›nothing‹ at the end, […] in the nature of Bruno’s allegiance 
to him, can also be seen as prerequisites to dissolving the glue of patriarchal 
 identifi cation. Only when Antonio can no longer play good guy […], breadwinner 
[…], and wise paterfamilias to a son […], can he become part of the rhizome 
 collective from which, at the beginning of the fi lm, he was visually set apart. The 
exhilaration I invariably feel at the end of the fi lm, I attribute at least as much 
to the fi lm’s techno-rhetorical means of giving the spectator a taste of this collec-
tive intra/interrelationship, as to the withering away of Oedipal desire in the 
relationship between Antonio and Bruno being enacted on-screen.«374

Auch diese Untersuchung sieht in dem fi lmischen Ende ein »withering 
away of Oedipal desire« und eine perspektivische Offenheit der histori-
schen Situation, die ihrerseits einzigartig ist. Gerade in der Aussage der 
Hellseherin, wonach der Mann der Nachkriegszeit seinen phallischen 
Signifi kanten entweder sofort oder aber niemals wieder fi nden wird, 
klingt diese zeitliche Entgrenzung – die immer auch als Bedrohung 
gelesen werden kann – an. In der letzten Einstellung gelingt der Affekt. 
Antonio und Bruno werden abwechselnd in einem close up gezeigt, was 
den Eindruck erzeugt, dass beide dieselbe Größe haben. Ein Gegenschuss 
schneidet auf ihre Hände, die sich umklammern. Ohne sich anzuschauen, 
blicken beide weinend unbestimmt nach vorne. Doch durch die Berüh-
rung drückt sich jene Zärtlichkeit aus, die aus dem Arbeiter, Ehemann 
und Familienvater etwas ganz anderes werden lässt. Im Moment des 
becoming wandern die beiden in die Unwahrnehmbarkeit davon.
Ebenso gibt es in Umberto D.  kein (Schluss-)Bild, sondern eine Bewegung 
des Verschwindens, welche die Anordnung Leinwand/Zuschauerraum 
sprengt und damit die Trennung von Bild und Subjekt, das sich vor dem 
Bild und vermittels des Bilds selbst erkennt, überwindet. Das ist der 
Effekt des Realen, der sich im Kino der Nachkriegszeit ereignet hat. Es 
nimmt daher nicht Wunder, dass Filmwissenschaftler wie Bert Cardullo 
den Film Ladri di biciclette in religiösen Begriffen fassen. So parallelisiert 

373  Cardullo, De Sica, S. 40.

374  Waller, Decolonizing the Screen, S. 262 und 263.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


165DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

er die Suche Antonios nach seinem Fahrrad, die am Freitag beginnt 
und am Sonntag endet, mit der christlichen Passion, an deren Ende die 
Wiederauferstehung steht, oder auch mit Dantes dreifachem Weg durch 
die Hölle, das Purgatorium und schließlich dem Eingang ins Paradies.375 
Dieses Bild besitzt in zweierlei Hinsicht Relevanz. Zum einen liest auch 
Cardullo das Ende des Films  als hoffnungsvoll und froh, obwohl doch 
klar ist, dass Antonio sein Fahrrad niemals fi nden wird und er ratlos 
und weinend ins Nichts geht. Zum anderen verweist die Assoziation 
vom Paradies oder von der Auferstehung auf ein utopisches Moment, 
das sich außerhalb der bestehenden Ordnung befi ndet. Die vorliegende 
Arbeit begreift die Verwandlung des Vaters durch seinen Sohn nicht als 
eine religiöse Metapher sondern als eine Heterotopie, in der ein deleuzi-
anisches becoming child und letztlich ein becoming imperceptible stattfi ndet. 
Ganz gegensätzlich zu Roma città aperta  bleibt hier die Stadt Rom, durch 
die der Protagonist irrt, diesem fremd und verschlossen.  Antonios Ort 
ist die Peripherie, die Vororte von Rom, in denen er wohnt und von wo 
aus der Film seinen Ausgang nimmt. Je stärker er versucht, in die Stadt 
einzudringen und ihr Geheimnis zu lüften, desto mehr verliert er jeden 
Bezug. Das Ende des Films, der Gang ins Nichts, bedeutet damit auch 
eine Deterritorialisierung der Hauptstadt, die Aufl ösung von Rom als 
symbolische Mutter und von Antonio als Vater. 
Die affektive Hinwendung der Vaterfi guren zu ihren Kindern im neorea-
listischen Film fi ndet sich in den meisten Plots, die eine Familienkonstel-
lation aufweisen. Bereits in Roma città aperta  bricht Francesco (Francesco 
Grandjacquet), der zukünftige Ehemann Pinas und Stiefvater ihres Sohnes 
Marcello (Vito Annichiarico), mit dem Bild des  autoritären Vaters. Als etwa 
die Bande um Romoletto, den Anführer der Resistenzagruppe, bestehend 
aus den Kindern des großen Mietshauses, nach einem spektakulären 
Sprengstoffanschlag auf ein Munitionsdepot der Nazis zurückkehrt, 
zittern den Kindern die Knie, jedoch nicht wegen der lebensgefährlichen 
Aktion, sondern aus Angst vor der Schelte ihrer Eltern darüber, dass sie 
trotz Sperrstunde so spät abends nach Hause kommen. Auch Marcello 
wird von seiner Mutter auf das Heftigste gescholten und unter wüsten 
Beschimpfungen ins Bett geschickt. Als Francesco auftaucht, beruhigt 
er Pina und tritt dann ins Schlafzimmer der Kinder. Dort vertraut sich 
Marcello ihm an, während Francesco dessen Geheimnis, was er am Abend 
gemacht hat, respektiert. In dieser einfühlsamen Szene entsteht ein 
intimes Band zwischen den beiden. Als Francesco gehen will, hält ihn der 
Junge zurück und sagt ihm, dass er sich freue, bald Papa zu ihm sagen zu 
dürfen, und fügt im römischen Dialekt hinzu: »Te vojo tanto bene!«376 

375  Vgl. Cardullo, De Sica, S. 38.

376  »Ich hab dich sehr lieb!«

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS166

Dieses zärtliche Verhältnis von einem Vater zu seinem Kind, zumeist ist 
es ein Sohn, fi ndet sich in zahlreichen Nachkriegsfi lmen der 1940er und 
überdauert auch die 1950er Jahre, wobei sich der liebevolle Vater dabei 
zunehmend in eine alberne Witzfi gur verwandelt. Im Neorealismus ist 
jedoch nichts Lächerliches in diesem Verhältnis zu fi nden, auch wenn 
durchaus komödiantische Momente in der Darstellung der ungewohnten 
Verknüpfung von caring, affection und masculinity zu fi nden sind. Viel-
mehr möchte diese Arbeit den ridikülisierten Vater der 1950er Jahre, 
meist der einsame Witwer mit seinen zahlreichen Kindern, als diskur-
sive Strategie begreifen, die zwar um dieses neuartige Verhältnis nicht 
herumkommt, es aber in etwas anderes zu verwandeln versucht.377 Doch 
dazu später mehr. 
Direkt nach dem Krieg sind plötzlich sanfte Väter zu sehen, die, zumindest 
im fi lmischen Bereich, keinen Vorgänger haben. So zum Beispiel Ange-
linas Ehemann Pasquale (Nando Bruno) in dem Film L’Onorevole Angelina : 
Während seine Frau unerwartet Karriere als Politikerin macht und keine 
Zeit mehr für die Pfl ege der zahlreichen Kinder und für ihn hat, kümmert er 
sich um den Haushalt und die Ernährung der Familie. Zwar ist seine Unbe-
holfenheit in dem Film von 1947 bereits komödiantisch gewendet, doch ist 
er eine ernsthafte, und keine alberne Figur im Film. Für ihn kehrt Angelina 
am Ende zur Familie zurück und gibt ihre Karriere auf, aber es ist nicht 
seine Autorität, sondern seine Sehnsucht nach ihr und ihre Angst, ihn zu 
verlieren, die sie das Politikerinnendasein aufgeben lassen. 
Ebenso liebevoll und ein wenig tölpelhaft kümmert sich der Witwer 
Orazio Belli (Aldo Fabrizi) in Mio fi glio professore 378 (Renato Castellani, 1946) 
um seinen Sohn, den er alleine großzieht. Zwar verleitet die väterliche 
Unbeholfenheit und übergroße Fürsorglichkeit von Orazio, dem Haus-
meister eines Gymnasiums nach dem Ersten Weltkrieg, zum Schmunzeln, 
doch verkörpert er noch nicht den albernen Witwer der 1950er Jahre.379 

377  Auch das ist eine wesentliche Ähnlichkeit mit dem deutschen Film der 1950er Jahre, der mit 
seinen Witwer-Komödien, z.B. die Filmreihen mit Heinz Erhardt oder Heinz Rühmann, densel-
ben Topos verhandelt wie der italienische Film: die Reterritorialisierung des devianten Männ-
lichkeitstypus in der durch Krieg, Niederlage und Zusammenbruch entstandenen diskursiven 
Lücke.

378  Der Film weicht in doppelter Hinsicht vom typischen neorealistischen Film ab: Zum einen 
spielt er hauptsächlich in der Zwischenkriegszeit und im Faschismus und erreicht erst am 
Ende die Nachkriegszeit. Zum anderen ist er wie eine Tragikomödie des ventennio inszeniert 
und parodiert damit die zahlreichen Internatsfi lme des italienischen Kinos im Faschismus. So 
spielt die Handlung meist in dem Schulgebäude und umfasst mit ihrer Zeitspanne von über 
30 Jahren, wie viele Melodramen, die Abfolge einer ganzen Generation.

379  Auch die Figur des ridikülisierten alleinerziehenden Vaters ist stets zweideutig zu lesen. In 
seiner unbeholfenen Zärtlichkeit steht er auch für das Aufkommen einer veränderten Männ-
lichkeit und Väterlichkeit. So sind etwa die Filme der 1950er Jahre als Bekämpfung wie auch 
als Bestätigung dieser Männer zu lesen. Für den deutschen Kontext vgl. Till van Rahden: 
Demokratie und väterliche Autorität. Das Karlsruher »Stichentscheid«-Urteil von 1959 in der 
politischen Kultur der frühen Bundesrepublik, in: Zeithistorische Forschungen/Studies in Con-

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


167DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

Gewissenhaft versucht er, so gut es geht, den Jungen zu versorgen. Eine 
junge und schöne Lehrerin, mit der er sich anfreundet und in die er sich 
verliebt, wäre die Lösung seines Erziehungs- und Männlichkeitsproblems. 
Über sie könnte er sich wieder als produktiver (Ehe-)Mann und Famili-
envorstand reterritorialisieren. Jedoch löst der Film den Protagonisten 
nicht aus seiner ›falschen‹, weil weiblichen Position heraus: Die Lehrerin 
wählt stattdessen einen anderen Mann und zieht mit ihm nach Mailand. 
So zieht Orazio mit viel Sorge, Mühe und Hinwendung sein Kind alleine 
auf. Am Ende des Films, nach dem Zweiten Weltkrieg, ist Orazios Junge 
groß und ein schneidiger Lehrer geworden, der seinem Vater, dem alten 
Hausmeister, mit derselben Klassenarroganz begegnet wie die anderen 
Lehrer. Der Film endet mit dem einsam zurückbleibenden Orazio. Sein 
Sohn verweigert die Identifi kation mit seinem Vater, weist aber auch die 
Liebe einer jungen Frau, der Tochter der damals weggezogenen Lehrerin, 
barsch und auf unsympathische Weise zurück. So taugt seine Männlich-
keit wenig zur Identifi kation für den Zuschauer. Was bleibt, ist das Band 
zwischen der Lehrerin und ihren Töchtern380 sowie dem alten, liebevollen 
Vater.
Der Schauspieler Aldo Fabrizi spielte in dem knapp ein Jahr später 
erschienenen Film Il delitto di Giovanni Episcopo  (Alberto Lattuada, 1947) 
wieder eine ganz ähnliche Figur wie die des Witwers Orazio, nämlich den 
guten Giovanni Episcopo.381 Der Film, der ebenfalls in der Vergangenheit 
spielt – in der Zeit des fi n de siècle –, erzählt die Geschichte eines braven 
Archivars, der an den Gauner Wanzer (Roldano Lupi) gerät und über ihn 
die schöne Ginevra (Yvonne Sanson) kennen lernt, in die er sich prompt 
verliebt. Ginevra ist um einiges jünger als Giovanni, bedeutend größer als 
er, liebt im Gegensatz zu ihm Feste und das Tanzen und wird von allen 
Männern um sie herum begehrt, die ganz im Gegensatz zum dicklichen 
Episcopo blendend aussehen. Da sie mit Wanzer unter einer Decke steckt, 
fl irtet sie mit Giovanni und hilft so dabei, ihn um sein Geld zu erleichtern. 
Als er ihr kurz darauf bei einem Spaziergang einen Heiratsantrag macht, 
willigt sie überraschend ein. Nach der Geburt (s)eines Kindes verwan-
delt sich Giovannis Frust als betrogener und gedemütigter Ehemann 
kurzfristig in das Glück eines hingebungsvollen Vaters. So kümmert 

temporary History, Online-Ausgabe. Nr. 2, 2005. http://www.zeithistorische-forschungen.de/ 
16126041-Rahden-2-2005. (Stand 30.06.2008).

380  Die junge Lehrerin Signorina Maggi zu Beginn und ihre beiden nun erwachsenen Töchter 
Diana und Lisetta am Ende des Filmes werden von den Schwestern Pinuccia, Diana und Lisetta 
Nava gespielt. 

381  Gabriele D’Annunzio, prominente Figur des italienischen Faschismus und Miterfi nder der 
Maciste-Figur, schuf mit der Kurzgeschichte Giovanni Episcopo 1891 die literarische Vorlage des 
Films. Erstaunlicherweise lautet auch der Name in den gefälschten Ausweispapieren, die der 
Partisanenführer Manfredi in Roma città aperta  kurz vor seiner Verhaftung von einem Priester 
ausgehändigt bekommt, Giovanni Episcopo.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS168

er sich rührend um das Baby, während die Mutter wenig Interesse zeigt 
und lieblos mit dem Jungen umgeht. Aufgrund der zeitraubenden Vater-
pfl ichten verliert Giovanni seine Anstellung im archivo dello stato, in dem 
er fast zwanzig Jahre pfl ichtbewusst, unscheinbar und fl eißig seine Arbeit 
verrichtet hat. Am Ende ersticht er den Liebhaber seiner Frau im Affekt, 
weil dieser gewalttätig gegen seinen Sohn wurde. In der letzten Szene 
liefert er sich der Polizei aus und muss wegen Mordes ins Gefängnis. Wie 
Orazio taugt auch Giovanni nicht zur männlichen Identifi kationsfi gur 
einer ödipalen Logik. Auch er bleibt – gegen seinen Willen, gegen seinen 
Diskurs – deviant, außerhalb der Institutionen Familie, Beruf und Gesell-
schaft, und entschwindet solchermaßen aus der Narration.
Und noch einmal begegnen wir Aldo Fabrizi in dieser für ihn und die Zeit 
typischen Rolle. In dem 1948 erschienenen Film Natale al campo 119  (Pietro 
Francisci) erzählen sich die italienischen Männer in einem Kriegsgefan-
genenlager in den USA gegenseitig von ihren Träumen von der baldigen 
Rückkehr nach Hause und ihren Erinnerungen an die Heimat. So schildert 
Giovanni einen früheren Ausfl ug mit seinen fünf Kindern zu den antiken 
Ruinen auf dem Palatin, wo er zufällig einer eleganten, gut aussehenden 
Lehrerin aus Turin (Vera Carmi) begegnete. In der Rückblende schafft er 
es mit allerlei Tricks, seine Kinder auf Distanz zu halten und damit zu 
suggerieren, noch Junggeselle zu sein. Anfänglich gelingt die Posse, und 
die junge Frau lässt sich auf Giovannis unbeholfene Annäherungsversuche 
ein. Doch dann verletzt sich sein jüngster Sohn beim Herumklettern auf 
den alten Mauern am Fuß. Als er die Rufe seiner Kinder hört, vergisst 
Giovanni augenblicklich sein Verstellungsspiel und rennt aufgelöst zu 
dem weinenden Jungen, um ihn liebevoll in den Arm zu nehmen und zu 
trösten. Gerührt und belustigt verabschiedet sich die Lehrerin, während 
die Kamera auf den zurückbleibenden Vater, umrahmt von seinen Kindern, 
fokussiert. Diese Bindung des Vaters zu seinen Kindern ist stärker als sein 
Begehren und stets affektiver als das Gefühl der Mutter zu ihnen.382 
Als weiteres Beispiel für den Austausch der Elternrolle und die darin inhä-
rente Geschlechterinversion sei Maddalenas (Anna  Magnani) Ehemann 
Spartaco (Gastone Renzelli) in dem erst 1951 von Visconti gedrehten Film 
Bellissima  erwähnt. Spartaco kann dem verrückten Treiben seiner Frau, 
die um jeden Preis aus ihrer kleinen Tochter Maria (Tina Apicella) einen 
Filmstar machen will, nur hilfl os und passiv zuschauen. Als sie am Ende 
ihre ehrgeizigen Pläne fallen lässt, ist er froh und schließt sie in seine 
Arme; in das Geschehen eingreifen konnte er jedoch nicht. Im Gegenteil: 
»Spartaco in effect is not a champion of aggressive maleness […]. He is a 
loving father, as his tenderness and care for Maria repeatedly show.«383

382  So wird Giovannis Ehefrau als laut schimpfende und brutale Person dargestellt. 

383  Torriglia, Broken Time, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


169DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

Vor dem Hintergrund dieser Filme muss die These von der vaterlosen 
Gesellschaft im Italien der Nachkriegszeit, wie sie gerade im Hinblick 
auf den Kinofi lm unter anderem von Torriglia formuliert wird, korri-
giert werden. Denn Torriglia beschreibt zwar die Sozialbeziehungen der 
Kinder treffend als »horizontal«, um sie von einem »vertical patriarchal 
sense« abzugrenzen, jedoch kann sie die Beziehung der Väter zu ihren 
Kindern nicht anders als patriarchal lesen und vermutet folgerichtig die 
horizontalen Verbindungen unter Gleichaltrigen. Gerade die genannten 
Filmbeispiele weisen aber eine horizontale Linie auf, die zwischen 
den verschiedenen Generationen verläuft. Antonio Hand in Hand mit 
Bruno in Ladri di biciclette  ist eine solche horizontale Linie, ebenso wie 
Umberto D.  mit der Hausangestellten Maria, mit der er eine horizontale 
Linie teilt, die sich aus dem Ausschluss von der sich wieder etablie-
renden Gesellschaft der 1950er Jahre gebildet hat. Diese horizontalen 
Linien sind Fluchtlinien aus einem patriarchalen Diskurs, an dem nicht 
nur die Jungen, sondern eben auch die Väter teilnehmen. Die Väter der 
unmittelbaren Nachkriegszeit müssen demnach anders als im Hinblick 
auf eine patriarchale Ordnung begriffen werden. Sie stellen vielmehr 
ein minoritäres Gefüge dar, das den Organismus von Staat und Familie 
in einen organlosen Körper zu verwandeln fähig ist. 

African-Americans: die guten Indianer
Eine weitere bedeutende horizontale Linie im Nachkriegsfi lm verläuft 
ausgehend von den Kindern beziehungsweise Jungen hin zu der Figur des 
afroamerikanischen US-Soldaten. Dieser taucht in zahlreichen neorealis-
tischen Filmen auf, wie zum Beispiel in der zweiten Episode des sechstei-
ligen Films Paisà , in Vivere in pace , Tombolo paradiso nero  oder Senza pietà . 
Ob als Jack, Jerry oder Joe, stets wird der US-Soldat als sympathischer, 
immer lachender und musizierender Charakter gezeichnet, der sich mit 
allen Kindern versteht, gerne (mit Frauen) tanzt und ein treuer Begleiter 
ist. Der Schauspieler John Kitzmiller spielte die meisten dieser Rollen.384 
Der vermeintlich freundlich-verständnisvolle Blick des Neorealismus auf 
Schwarze385 beziehungsweise afroamerikanische Soldaten lässt sich als 

384  John Kitzmiller spielt die Hauptfi gur in Senza pietà , Tombolo paradiso nero  und Vivere in pace  (im 
Titel nur als Johnny gelistet) sowie eine kleinere Rolle in Paisà . In Fellinis Luci del varietà  (1950) 
spielt er den Trompeter Johnny.

385  Der Begriff ›Schwarze‹ wird in dieser Arbeit verwendet, nicht weil er sich auf eine gegebene 
Farbenlehre bezieht, sondern auf einen politischen Kampfbegriff, den sich die afroamerika-
nische Bürgerrechtsbewegung vor allem ab den 1960er Jahren angeeignet hat. Gerade weil 
er mit der homogenisierenden und letztlich exkludierenden Zuweisung einer authentischen 
Heimat – Afrika – bricht, die in dem Begriff des African-American steckt, und das rassifi zie-
rende und damit hierarchisierende soziale Verhältnis zu der Konstruktion eines Weißseins 
in den Mittelpunkt stellt, eignet sich der Begriff für die historische Analyse der italienischen 
Filme. Mit dem Begriff Schwarz ist eine sich stets historisch wandelnde Prozesshaftigkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS170

geradezu klassische Kehrseite desselben Rassismus verstehen, der auf der 
anderen Seite das Bild eines unsublimiert begehrenden, sexuell bedroh-
lichen Wilden zeichnet. Dieses koloniale Bild, das in der Tradition des 
Äthiopienkriegsdiskurses stand, verschwand in Italien nach 1945 keines-
falls.386 Im Gegenteil fungierte es vor allem in vielen Printmedien der 
Nachkriegszeit als Negativfolie für die amerikanische Besatzungsmacht. 
Umso bemerkenswerter ist, dass gerade der Aspekt des Bedrohlichen in 
den Filmen der Nachkriegszeit nicht auftauchte. In der Maiausgabe von 
1953 bemerkte dazu ein Artikel in der Cinema Nuovo, dass der Neorealismus 
es geschafft habe, durch dieses ›positive‹ Bild vom schwarzen GI mit dem 
Rassismus des ventennio zu brechen.387 Was jedoch gezeigt wurde, war die 
dennoch klassisch rassistische Trope des ›nur‹ harmlosen impulsiven 
Schwarzen, dessen kindlich konnotiertes Begehren sich spielerisch, 
tänzerisch und auch erotisch, nicht aber phallisch ausdrückt. Trotz des 
rassistischen Bildes des infantilisierten Schwarzen entwickeln sich in den 
neorealistischen Filmen, in denen afroamerikanische Soldaten auftauchen, 
starke identifi katorische Stränge, die von den weißen ItalienerInnen zu den 
schwarzen Amerikanern im Plot verlaufen – sowohl in geschlechtlicher als 
auch ›rassischer‹ Hinsicht. Wie Daniel Leab in seiner berühmten Unter-
suchung über schwarze Darsteller in der Geschichte des Films feststellt, 
präsentierte der Neorealismus das erste Mal überhaupt – sowohl in histo-
rischer wie auch geographischer Hinsicht – ein anderes, nämlich sympa-
thisches Bild von Menschen mit afrikanischer Abstammung.388 
Mit den 1950er Jahren änderte sich das. Der Artikel in der Cinema Nuovo 
bestätigt diese Besonderheit und bemerkt, dass mit dem Ende des Neorea-
lismus auch die schwarzen Darsteller von den Leinwänden verschwanden. 

im Ringen um gesellschaftliche Ein- und Ausschlussmechanismen gemeint, die sich an der 
Kategorie race herausbilden und dabei gleichzeitig den Begriff der Rasse erzeugen. 

386  Vgl. Patrizia Palumbo: Introduction, in: Dies. (Hg.), A Place in the Sun, S. 1-14. Vgl. Petra 
Terhoeven: Liebespfand fürs Vaterland. Krieg, Geschlecht und faschistische Nation in der 
italienischen Gold- und Eheringsammlung 1935/36. Tübingen 2003. S. 404. Zum Verhältnis 
von Rassismus und (weiblichem) Geschlecht im kolonialen Diskurs Italiens vgl. auch Martelli, 
La propaganda razziale in Italia, S. 215-225.

387  Vgl. Rudi Berger: Italia: vivere in pace. Nei fi lm del realismo italiano i negri sono presentati 
senza pregiudizi, alla stessa stregua dei bianchi, in: Cinema Nuovo. Nr. 11, 15.05.1953. S. 312. 
Während der italienische Film sich als unproblematisch im Hinblick auf die Inszenierung 
schwarzer SchauspielerInnen empfi ndet, ist der Blick italienischer FilmkritikerInnen auf 
das Hollywoodkino weitaus kritischer. Herbert F. Margolis diskutiert 1948 in dem Bianco e 
Nero explizit den seiner Meinung nach ausgeprägten Antisemitismus und den Rassismus 
gegenüber Afroamerikanern in US-amerikanischen Filmproduktionen. Vgl. Herbert F. Mar-
golis: Il problema delle minoranze a Hollywood, in: Bianco e Nero. Rassegna mensile di studi 
cinematografi ci. Jg. 9. Nr. 5, 1948. S. 75-76. Trotz der Verschiebung des eigenen fi lmischen 
Rassismus auf das amerikanische Kino ist die Deutlichkeit, mit der diese Herrschaftsver-
hältnisse in den späten 1940er Jahren beim Namen genannt und in Filmen analysiert werden, 
beeindruckend.

388  Vgl. Daniel J. Leab: From Sambo to Superspade. The Black Experience in Motion Pictures. 
Boston 1976. S. 139f.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


171DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

Im Übergang zu den 50er Jahren hatten die afroamerikanischen Darsteller 
in den Filmen ihre spezifi sche Funktion männlicher Devianz verloren 
und wurden, wenn sie überhaupt auftauchten, als bedrohlich darge-
stellt. 
Erstaunlich an der Darstellung schwarzer GIs in den neorealistischen 
Filmen ist hingegen, dass die diskriminierenden beziehungsweise 
rassistischen Stereotypen im Film nicht negativ erscheinen, sondern 
dass vielmehr die Ordnung, die sich über den Ausschluss von Schwarzen 
national und weiß defi niert hatte, wie es in Italien vor 1943 der Fall war, 
nicht mehr (in dem Maße) gültig war. So müssen stigmatisierende 
Tropen zum Beispiel der Verspieltheit und des Musizierens selbst histo-
risiert werden, um sie in ihrer Funktion in den neorealistischen Filmen 
zu begreifen. Denn in ihnen drückt sich auch eine Kritik an spezifi -
schen weißen Geschlechterdiskursen aus, die in rassistischer Diktion 
zwischen dem kindlichen Nicht-Mann und dem hypermaskulinen 
Mann afrikanischer Herkunft pendeln und beide widersprüchlichen 
Stereotype gleichzeitig in Position bringen. Da der Typus des sexuell-
aggressiven Mannes im Nachkriegsfi lm vollständig fehlt, zumindest 
als positive Figur, bekommt das Stereotyp des infantilen Schwarzen 
plötzlich eine andere, identifi katorische Qualität. Im Bild des Afroame-
rikaners wird die italienische Männlichkeit verhandelt und aufgehoben. 
Die historische Analyse der Filme soll also deutlich machen, wie sich 
Geschlechterdiskurse über einen rassistischen Diskurs artikulieren 
beziehungsweise von diesem transportiert und ermächtigt werden 
können. Anne McClintock hat in ihrer Untersuchung zum Kolonia-
lismus den unaufl ösbaren Zusammenhang von race und Gender für 
einen modernen Nationalismus benannt.389 Dabei geht es nicht um die 
Überschneidung dieser beiden Diskurse, sondern vielmehr darum, wie 
Judith Butler es ausdrückt: 

»How one becomes the condition of the other, or how one becomes the unmarked 
background for the other […]. For me, it’s not so much a double consciousness – 
gender and race as the two axes, as if they’re determined only in relation to one 
another, I think that’s a mistake – but I think the unmarked character of the one 
very often becomes the condition of the articulation of the other.«390 

Diese unausgesprochene Bedingung des Anderen fungierte in den 
Nachkriegsfi lmen auch als gegenseitige Deterritorialisierung: Schwarz-
Werden, genauso wie Kind-Werden, stellt eine deviante Fluchtlinie dar, 

389  Vgl. McClintock, Imperial Leather, S. 352ff.

390  Vikki Bell: On Speech, Race and Melancholia. Interview with Judith Butler, in: Theory, Culture 
& Society. Jg. 16, Nr. 2, 1999. S. 163-174, hier S. 168. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS172

die als solche repräsentiert und rezi-
piert wurde. Die folgenden Analysen 
sollen demnach zeigen, dass 
Schwarzsein und Schwarz-Werden 
Orte der Bifurkation darstellen, an 
denen sich Formationen von Männ-
lichkeit und nationaler Zugehörig-
keit transformieren konnten. 
In Vivere in pace  (Luigi Zampa, 1947) 
sucht der afroamerikanische Soldat 
Joe (John Kitzmiller) auf der Flucht 
vor den Deutschen bei einer italieni-
schen Bauernfamilie Unterschlupf. 
Eines Nachts jedoch verbrüdert 
sich Joe total betrunken mit dem 

einfachen Wehrmachtssoldaten Hans (Heinrich Bode), der es sich auf 
seinem Kontrollgang bei der verängstigten Familie bequem gemacht 
hatte und sich dort mit nicht wenig Wein verköstigen ließ. Joe spielt 
Jazz auf einer Trompete und tanzt mit dem Deutschen ausgelassen die 
ganze Nacht lang. Seine Fähigkeit, aus der politischen Superstruktur 
Krieg, die beide Soldaten zu Feinden macht, auszusteigen und sich auf 
einer entsubjektivierten, exzessiven Ebene mit dem naiven, betrun-
kenen und letztlich guten Deutschen zu verbinden, deutet bereits das 
transgressive Moment der afroamerikanischen Figuren in den Filmen 
des Neorealismus an. 
So sind es auch die schwarzen Soldaten, die in den Filmen das Geschäft 
mit Schmuggel und Schwarzmarkt aufrechterhalten und darüber 
eine horizontale Verbindung zu den besiegten Italienern schaffen. 
Zum  Beispiel spricht in Abbasso la miseria!  (Gennaro Righelli, 1945) 
ein schwarzer GI den Protagonisten Giovanni (Nino Besozzi) auf der 
Straße in Neapel an und verkauft ihm falsche Zündsteine. Der tölpel-
hafte  Giovanni merkt nichts davon und bringt stolz die Steine nach 
Hause, wo der bei ihm wohnende Junge Nello (Vito Chiari) auf den 
ersten Blick die Fälschung erkennt. Während Giovanni verzweifelt ist 
und seine Frau ihm Vorhaltungen macht und über die »negri« schimpft, 
dreht Nello die Steine im Handumdrehen wiederum einem alliierten 
Soldaten an – natürlich einem schwarzen GI. Diese Szene verdeutlicht 
ein Sich-gleich-Machen italienischer Charaktere im Neorealismus mit 
den schwarzen Besatzern.
Gerade Kinder stehen den Afroamerikanern in den Filmen nahe, 
zwischen ihnen gibt es Kommunikation. Die zweite Episode in Paisà , die 
in Neapel spielt, beginnt mit einer Art Parodie vorkolonialer Sklaven-
haltergesellschaften. Während ein völlig betrunkener schwarzer Soldat 

 Vivere in pace > Film still

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


173DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

(Dots Johnson) an einer Häuserwand lehnt, verhandelt eine Horde neapo-
litanischer Straßenkinder, wer ihn ausplündern darf. Wie auf einem 
Sklavenmarkt beginnen die Kinder, regelrecht um ihre Beute zu feilschen. 
Schließlich nutzt einer der Jungen (Alfonsino Pasca) das Durcheinander 
und zieht den großen Soldaten, den er typischerweise Joe nennt, hinter 
sich her, um ihn vor den anderen Kindern zu verstecken und selbst das 
Geschäft zu machen. Dafür zerrt er ihn in ein traditionelles neapolita-
nisches Puppentheater, in dem gerade eine Vorführung stattfi ndet. Der 
betrunkene Joe ist begeistert und geht sichtlich bewegt mit dem Spek-
takel auf der Bühne mit. Wie ein kleines Kind kann er nicht zwischen 
Spiel und Wirklichkeit differenzieren. Als in dem Stück ein Kreuzritter 
mit seinem Schwert auf einen Sarazenen, eine dunkel gestaltete Puppe, 
einschlägt, springt Joe auf die Bühne und beginnt, gegen die große Mari-
onette zu boxen. Die Szenerie hat ihn dermaßen affi ziert, dass er selbst 
Teil des Marionettenspiels, selbst Theaterpuppe wird. Mit Mühe gelingt 
es dem Jungen, den Soldaten aus dem entstandenen Tumult zu befreien. 
Wieder draußen klettern die beiden über Schuttfelder und Trümmer-
landschaften der Stadt. Als Joe völlig erschöpft nicht mehr weiter will, 
zieht der Junge eine Mundharmonika hervor und beginnt, eine Melodie 
zu spielen. Der Musik kann der Afroamerikaner nicht widerstehen und 
er folgt den Tönen wie im Bann. Wieder ist es die Musik, die das Band 
zwischen den Menschen auf der Leinwand knüpft. Als die beiden sich 
schließlich setzen, spielt der Soldat ein Stück auf der Mundharmonika 
und singt dazu einen melancholischen Blues-Song.
Obwohl der Film alle Register des Ausschlusses von Schwarzen aus 

Paisà: Geteilte Ruinen > British Film Institute

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS174

den westlichen Gesellschaften zieht, wie die Musikbesessenheit und 
die Unzulänglichkeit, das Puppenspiel von sich selbst zu abstrahieren, 
wird die Figur von Joe nicht abgewertet oder als das begehrte Andere 
installiert. Im Gegenteil schafft der Film eine Ununterscheidbarkeits-
zone zwischen der Situation der Italiener und jener von Schwarzen in 
den USA und spricht ihnen denselben Subjektstatus zu beziehungs-
weise vielmehr ab. Denn nun beginnt ein verbaler Dialog zwischen 
den beiden, der ›funktioniert‹, obwohl keiner ein Wort der Sprache des 
jeweils anderen versteht. Ihre Sätze schaffen eher eine Stimmung als ein 
sinnvolles Gespräch und unterlaufen die grammatikalische Ordnung 
diskursiver Performativität. Joe erzählt dem Kind auf Englisch von den 
USA, macht dazu Geräusche eines Flugzeugs, redet begeistert von New 
York und vom Broadway, was der Junge seinerseits mit einigen Sätzen auf 
Neapolitanisch kommentiert. Doch dann kippt Joes anfänglich eupho-
rische Rede über die amerikanische Heimat: »Goin’ home! Goin’ home? 
I don’t wanna go home! My house is an old shack with tin-cans at the 
doors! I don’t want to go home!« Joes Heimatlosigkeit korrespondiert 
mit dem Setting, in dem sich die beiden befi nden, dem Schutthaufen, 
auf dem sie sitzen, und der zerstörten Stadt. Als er am Ende einschläft, 
klaut ihm der Junge die Stiefel von den Füßen. Der Film zeichnet damit eine 
Parallele zwischen dem vermeintlichen Schicksal der schwarzen GIs und 
dem der italienischen Kinder, eine geläufi ge Operation des Neorealismus. 
Am Ende der Episode begegnet Joe dem Jungen zufällig erneut. Nun ist Joe 
nüchtern und auf Patrouillenfahrt in seinem Jeep der Military Police.391 Als 
souveräner Vertreter der Ordnungsmacht zwingt er den Jungen, ihm den 
Weg zu seinem Zuhause zu zeigen. So fahren die beiden in eine slumartige 
Höhlensiedlung am Rande der Stadt, in der zerlumpte Menschen, vor allem 
Kinder, hausen. Der Junge bringt völlig niedergeschlagen aus einer der 
Höhlen Joes Stiefel. Der Amerikaner ist schockiert über die Armut und das 
Elend der Leute und verlässt entsetzt und ohne seine Stiefel mitzunehmen, 
diesen Ort, während die Kamera in die großen ernsten Augen des ihm 
nachschauenden Jungen zoomt. Ein zweites Mal erzeugt die Episode damit 
eine solidarische Beziehung zwischen den afroamerikanischen Besatzern 
und den italienischen Besiegten. 
Über die Thematisierung der miserablen ökonomischen Verhältnisse der 
Afroamerikaner in den USA schaffen die Filme der Nachkriegszeit eine 
Verbindungslinie zu der eigenen Not leidenden Bevölkerung. GIs wie Joe 
werden als nirgendwo zugehörig und verloren gezeichnet. In ihrem unsi-
cheren Status wirken sie ähnlich deterritorialisiert wie die italienische 

391  Der Umstand, dass Joe kein einfacher Soldat ist, sondern der Militärpolizei angehört, ist indes 
interessant. In den meisten Filmen sind die MPs ausschließlich weiße Soldaten, die nicht sel-
ten – wie zum Beispiel in Senza pietà  oder Tombolo paradiso nero  – desertierenden schwarzen 
Armeeangehörigen nachstellen. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


175DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

Bevölkerung. So bieten sie für die besiegten Italiener eine Möglichkeit, 
sich mit ihnen identifi katorisch zu verbinden. Umgekehrt bietet der 
Film für die in den USA vom Rassismus stratifi zierten und territoriali-
sierten Subjekte im Nachkriegsitalien die Möglichkeit einer Flucht aus 
ihren Verhältnissen. Erstaunlich prekär erscheint in diesem Setting die 
Wirkungsmacht von Metanarrativen wie Nation, und wenig fehlt, um 
die schwarzen US-Amerikaner sowie die Italiener aus ihren Ordnungen 
austreten zu lassen. Race und Gender treffen sich hier als sich gegenseitig 
überlagernde Deterritorialisierungen: Italienisch-amerikanische Flucht-
linien.
Auch in Senza pietà  wird der US-amerikanische Rassismus gegen Schwarze 
ausdrücklich thematisiert. Jerry (John Kitzmiller) ist ein in Livorno 
stationierter GI, der für die Kontrolle des Warentransports im Hafen 
zuständig ist. Wie viele seiner Kameraden ist auch er in das Schmuggel-
geschäft mit dem Padrone der Stadt, Pierre Luigi (Pierre Claudé), verwi-
ckelt. Angela (Carla Del Poggio), die Hauptprotagonistin des Films, hat es 
nach ihrer Flucht aus dem Frauenlager ebenfalls nach Livorno und in die 
kriminelle Welt von Pierre gespült. So kommt Angela bei der gleichfalls 
aus dem Lager gefl ohenen Marcella unter, die sie gleich in ihrem ersten 
Gespräch damit konfrontiert, dass sie und nicht wenige andere Frauen 
mit schwarzen Soldaten zusammen seien. Zunächst ist Angela darüber 
erstaunt und fragt Marcella, warum sie mit einem »negro« zusammen 
sei. Marcellas einfache Antwort, dass die auch nicht anders seien als 
alle anderen, überzeugt Angela jedoch vollkommen. Gerade diese kurze 
Szene verdeutlicht eine radikale Abkehr romantisch-exotisierender 
Bilder von schwarzen Männern, wie sie im Faschismus gerade auch 
unter Italienerinnen kursierten. Robin Pickering-Iazzi stellt die Bedeu-
tung des weiblichen Blicks auf Afrika und der »women’s production of 
colonial discourses« heraus.392 In der völligen Selbstverständlichkeit von 
Marcellas Beziehung zu einem desertierten Afroamerikaner deutet sich 
ein Unterlaufen rassistischer Binaritäten an, die sich im weiteren Verlauf 
des Filmes verstärkt. So ist es weder exotisch noch besonders für die 
Frauen, mit einem Schwarzen zusammen zu sein, sondern schlichtweg 
ohne größere Bedeutung.393

Kurze Zeit später trifft Angela im Hafen den Soldaten wieder, dem sie 
am Anfang des Films bereits begegnet war: Sie rettete ihm das Leben, 
als er nach einem Überfall von Banditen angeschossen auf den offenen 

392  Robin Pickering-Iazzi: Mass-Mediated Fantasies of Feminine Conquest, 1930-1940, in: Palumbo 
(Hg.), A Place in the Sun, S. 197-224, hier S. 212.

393  Ingrid Bauer konstatiert in ihrer Oral-History-Untersuchung der frühen amerikanischen Besat-
zungsjahre Österreichs eine ähnliche Haltung bei ihren InterviewpartnerInnen gegenüber 
afroamerikanischen Soldaten. Vgl. Ingrid Bauer: Welcome Ami Go Home. Die amerikanische 
Besatzung in Salzburg 1945-1955. Salzburg, München 1998. S. 167ff.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS176

Waggon eines Güterzuges sprang, in dem sie nach Livorno reiste. Nun 
am Hafen erkennt auch Jerry sie wieder, und schnell wird klar, dass die 
beiden jungen Leute sehr voneinander angetan sind. Als sie das erste 
Mal miteinander ausgehen, fragt Jerry Angela, ob sie Kaugummi oder 
»icecream« möge und ob sie mit ihm ins Kino gehen wolle. Schließlich 
führt er sie auf einen Rummelplatz, wo sie – stets umringt von einer 
johlenden Menge Kinder – alle möglichen Attraktionen mitmachen und 
sich mit den Kindern und wie Kinder amüsieren. Dennoch wird Jerry auch 
männlich inszeniert, etwa wenn er am Schießstand mit jedem Schuss ins 
Schwarze trifft oder an einem anderen Stand bei einer Kraftübung den 
jungen weißen Lokalchampion schlägt. Gerade die Szene an der Schieß-
bude ist bezeichnend für seine siegreiche Männlichkeit. Als er mit dem 
Gewehr zielsicher ins Schwarze trifft, wird automatisch ein Foto von 
ihm und der an seiner Seite stehenden Angela geschossen. Mit dieser 
phallischen Performance erzeugt er ein Bild von sich und schreibt sich 
so in die symbolische Ordnung ein. Er erscheint Manns genug, Angela 
zur Frau zu nehmen und sie vielleicht nach Amerika zu führen. Während 
der restlichen Zeit auf dem Rummelplatz befi nden sich die beiden jedoch 
umringt von einer entgrenzten und schwarmartig sich bewegenden 
Menge lachender Kinder. Als die ganze Horde zusammen Karussell fährt 
und sich immer schneller im Kreis dreht, ist der glückliche Zustand im 
Film erreicht: Die Verbindung ihrer Wunschmaschinen und die durch sie 
erzeugte Aufl ösung der sie umgebenden Gesellschaftsordnung. 
Schnell hat diese sie jedoch wieder eingeholt. Mit einer Freundin an 
seiner Seite muss Jerry nun mehr Geld organisieren, um Angela eine 
eigene Wohnung fi nanzieren und sie damit aus der Halbprostitu-
tion, in der sie sich bereits befi ndet, herauslösen zu können. Dafür 
lässt er sich auf einen größeren Coup ein und entwendet einen LKW 
voller Waren, den er an einem verabredeten Ort der Bande von Pierre 
und seinen Leuten liefert. Bei der Übergabe kommt es jedoch zu einer 
bedeutsamen Begegnung. Als Jerry von der Straße abbiegt und auf eine 
kleine Waldlichtung fährt, kommen aus den Büschen die Mitglieder der 
Bande hervor. Hinter einem Busch taucht auch ein Schwarzer in zerris-
senem weißem Unterhemd auf und geht auf ihn zu. Die Ikonographie 
der Szene erinnert an die eines entlaufenen Sklaven in den Sümpfen 
der Südstaaten. Diese Assoziation lässt sich noch einen Schritt weiter 
verfolgen: Die Italiener wären in diesem Bild dann die Black Seminoles, 
die Native Americans Floridas, die vom 17. bis zum 19. Jahrhundert nicht 
wenige entlaufene afrikanische Sklaven bei sich aufnahmen und sich 
mit ihnen vermischten; aus italienischer Perspektive wäre dies eine 
interessante Strategie der Delaktifi zierung zur Verschleierung der 
eigenen faschistischen Rassenpolitik in Nordafrika während der 1930er 
Jahre. Andererseits liest diese Arbeit dieses ›Indianer-Werden‹ jedoch 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


177DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

auch als eine minoritäre Taktik, den Konzepten von Nation und ›Rasse‹ 
die identitäre Verbundenheit aufzukündigen. Auf jeden Fall erschrickt 
Jerry, als er den augenscheinlich aus der US-Army desertierten Mann 
sieht, und bekommt plötzlich eine Ahnung von der liminalen Schwelle, 
auf der er sich befi ndet. In dem Bild des Schwarzen erblickt er seine 
eigene Geschichte und seine eventuelle Zukunft, die Möglichkeit zur 
Freiheit durch Flucht aus der Armee, aber auch die Gefahr des ständigen 
Gejagtwerdens. Jerry befi ndet sich am Punkt der Bifurkation, an dem 
sich unterschiedliche Ströme und Geschwindigkeiten treffen. Entsetzt 
tritt er den Rückzug an und will das Geschäft nicht mehr zu Ende 
bringen. Folglich schlagen ihn die Banditen nieder, stecken ihm aber 
seinen Anteil zu – trotz seiner Verweigerung hatte Jerry die Schwelle 
schon unwiderrufl ich überschritten. In dem Moment erscheint die 
Militärpolizei und nimmt Jerry und einige der anderen fest. Damit ist 
seine Desertion aus der herrschenden Ordnung auch amtlich besiegelt, 
und er landet in einem Militärlager der US-Streitkräfte in Italien. 
Erstaunlich detailliert und mit acht Minuten sehr ausführlich setzt der 
Film Jerrys Aufenthalt im Gefangenenlager in Szene. Fast alle Soldaten, 
die dort wegen Desertion, Schmuggel und anderer Vergehen festgesetzt 
werden, sind Afroamerikaner, während ihre Aufseher ausschließlich 
Weiße sind. Nachdem Jerry schon eine Weile im Lager ist, kommt es zu 
einer Szene, in der er von einem weißen Amerikaner, einem Briten und 
einem deutschen Militärangestellten wegen seiner bekannt gewordenen 
Liebe zu Angela verhöhnt wird. Als es zur Schlägerei kommt, wird Jerry 
von den Wachen brutal zusammengeknüppelt. Hier fi ndet eine Paralle-
lisierung von Deutschen und Amerikanern statt, die noch genauer zu 
untersuchen sein wird. Interessant an dieser Szene ist, dass die afroame-
rikanischen Soldaten über die Thematisierung des US-Rassismus von 
den negativen Zuschreibungen an die Amerikaner auf den Leinwänden 
ausgenommen und auf die Seite der ›Guten‹ geschlagen werden, auf der 
sich in den Filmen auch die Italiener befi nden. Am Abend dann sitzen die 
schwarzen Gefangenen um ein Feuer und singen Südstaatensongs; eine 
Szene, die ikonographisch wiederum an die Darstellungen der Sklaverei 
gemahnt. Auf der Krankenstation wird Jerry derweil von einem Mitge-
fangenen angesprochen. Mit seinem von langen Narben durchzogenen 
Gesicht schaut er beschwörend auf Jerry und weiht ihn in seine Flucht-
pläne ein. Er erzählt ihm, dass er schon immer gefl ohen sei, bereits als 
Kind von der Schule in den Sümpfen, später von einer Farm im Süden 
der USA, weil sie ihn dort ansonsten gelyncht hätten. Ohne erklären 
zu müssen, wer »sie« sind, wird hier die Parallele ihres Schicksals zur 
Geschichte der Sklaverei und Jim Crows überdeutlich inszeniert. Als die 
beiden Gefangenen schließlich zusammen fl iehen, wird der Komplize am 
Stacheldrahtzaun des Lagers erschossen und Jerry übernimmt die histo-

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS178

rische Mission seiner Flucht. Wie der Schwarze, den er auf der Lichtung 
sah, und wie ehemals viele Tausende Schwarze in den früheren USA, 
fl ieht nun Jerry wie ein Sklave in die Nacht. 
In derselben Nacht arbeitet Angela als Amüsierdame in einem Nachtclub, 
der von der Unterwelt, aber auch von amerikanischen Soldaten frequentiert 
wird. Als ein wichtiger Geschäftspartner von Pierre, den sie begleiten muss, 
in ihrer Handtasche das Foto von der Schießbude fi ndet, beschimpft er sie 
und fragt erbost, wie sie nur mit einem »negro« zusammen sein könne. 
Doch Angela verteidigt ihn entschlossen als guten Menschen. Die Nacht-
clubszene porträtiert noch einmal sehr eindrücklich den Unterschied 
zwischen schwarzen und weißen GIs. Die afroamerikanischen Soldaten, 
die italienischen Outlaws und die italienischen Frauen bilden hier ein 
vielfältig miteinander verwobenes Bündnis, das außerhalb staatlicher 
Ordnung steht, ob nun in Form des faschistischen Staats, der deutschen 
Besatzung oder der alliierten Kontrolle. Zu wilder Jazzmusik tanzen diese 
drei Gruppen, machen Geschäfte miteinander und gehen erotische Bezie-
hungen ein. Plötzlich taucht die US-Militärpolizei auf, die ausschließlich 
durch weiße Soldaten repräsentiert wird. Die weißen MPs sind auf der Jagd 
nach dem entlaufenen schwarzen Deserteur Jerry und suchen ihn an eben 
dem Ort, an dem die herrschende Ordnung von race, Klassenzugehörigkeit 
und Gender durcheinandergebracht wird und an dem sich beide, Schwarze 
wie ItalienerInnen, außerhalb des Gesetzes bewegen.
Erstaunlich ungeniert kehren die italienischen Nachkriegsfi lme mit 
dieser Konstellation die historischen Verhältnisse von Kolonialismus 
und rassistischer Unterdrückung zu ihren Gunsten um und verschleiern 
damit ihre eigene historische Schuld. Vorbereitet und begleitet wurde die 
italienische Afrikapolitik ab 1934 über die plötzliche Erschaffung und 
massenhafte Verbreitung des Bildes eines rassistisch stigmatisierten 
schwarzen Körpers. »Images of the black body support the notion that 
the imperial moment was central to the shaping of the national cons-
cience for an entire generation of Italians«,394 schreibt Karen Pinkus 
zum konstitutiven Moment des anti-schwarzen Rassismus in Italien, 
das weit über den Grad bloßer staatlicher Propaganda hinausging und 
eine allgegenwärtige nationale Selbstvergewisserung der italienischen 
Bevölkerung darstellte. Für Pinkus kommt diesem Umstand insofern 
eine größere Bedeutung zu, als dass ihrer Meinung nach »color simply 
was not a signifi cant cultural category for the Italian public before the 
1930s«.395 Diese ›neue‹ Form des Rassismus in Italien während der 1930er 
Jahre bestätigt auch Liliana Ellena in ihrer Untersuchung der in Afrika 
spielenden Filme aus den 1930er Jahren Lo squadrone bianco  (Augusto 

394  Pinkus, Bodily Regimes, S. 24. 

395  Ebd., S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


179DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

Genina, 1936), Sotto la Croce del Sud  (Guido Brignone, 1938), Il grande appello  
(Mario Camerini, 1936) und des schon erwähnten Luciano Serra, pilota. In 
ihnen werde die Erzählung von Männlichkeit mit jener des Kolonialen 
verschmolzen und so das männliche Individuum vor dem afrikanischen 
Hintergrund mit dem Nationalen verbunden.396 Die Filmbilder Afrikas 
hatten unmittelbaren Bezug auf eine vergeschlechtete Subjektbildung 
von Italienern und Italienerinnen während der Zeit des Faschismus. 
Es ist im Hinblick auf die Nachkriegsfi lme darüber hinaus relevant, dass 
es in Reaktion auf den imperialistischen Überfall Italiens auf Äthiopien 
1935 in den USA, vor allem in Harlem, eine starke afroamerikanische 
Mobilisierung gegen diesen gab, die auch die Partizipation von bewaff-
neten Freiwilligen in der äthiopischen Armee mit einschloss.397 Dieses 
Engagement verstärkte sich während des kurz darauf beginnenden 
Bürgerkrieges zwischen der spanischen Republik und der gegen sie 
putschenden, von Italien und Deutschland massiv unterstützten Armee 
und faschistischen Falange General Francos.398 Der Kampf der Afroame-
rikaner gegen Italiens Vernichtungskrieg und dessen folgende koloniale 
Apartheidpolitik in Äthiopien399 sowie ab 1937 gegen den spanischen 
Faschismus und später gegen das faschistische Italien und gegen Nazi-
deutschland war auch ein Kampf gegen weiße rassistische Vorherrschaft 
im Allgemeinen. Vor diesem Hintergrund scheint es erstaunlich, wie 
selbstverständlich jene Filme das italienische Volk aus ihrer kolonialen 
und rassistischen Geschichte herausnahmen und auf die Seite der von 
Imperialismus und Ausgrenzung Betroffenen schlugen. Gleichzeitig 
gelang damit auch die diskursive Vermischung der weißen Ameri-
kaner beziehungsweise der amerikanischen Besatzungsmacht mit den 
Faschisten und ihrer rassistischen Tradition. Die dem Viktimisierungs-
diskurs inhärente Parallelisierung der USA mit dem Faschismus und 
sogar mit Nazideutschland, die eine große Rolle vor allen in den späteren 
Filmen des Neorealismus spielt, wird über diese Operation möglich. Wie 
im Folgenden noch nachvollzogen werden wird, präzisiert sich diese 

396  Vgl. Ellena, Mascolinità e immaginario nazionale, S. 255. Vgl. auch Marcia Landy: The Folklore 
of Consensus. Theatricality in the Italian Cinema 1930-1943. New York 1998. S. 197-200.

397  Vgl. William R. Scott: The Sons of Sheba’s Race. African-Americans and the Italo-Ethiopian 
War, 1935-1941. Bloomington, Indianapolis 1993. S. 7 und 106.

398  In den internationalen Brigaden der Amerikaner kämpften zahlreiche afroamerikanische 
Bürger. Dort kommandierte auch der erste schwarze Befehlshaber, Oliver Law, eine amerika-
nische militärische Einheit. Das ist insofern wichtig, als dass der Kampf schwarzer US-Bürger 
gegen rassistische Regime und gleichsam für ihre eigene Befreiung auch international einen 
hohen Stellenwert besaß. 

399  Zur Apartheidpolitik Italiens in Äthiopien vgl. Alberto Sbacchi: Ethiopia Under Mussolini. 
Fascism and the Colonial Experience. London 1985. S. 167. In Anlehnung an das unter hoher 
Strafe stehende Verbrechen des Madamismo, also des intimen Kontakts zwischen italienischen 
Männern und afrikanischen Frauen, wären Jerry und Angela ein schönes Beispiel für Monsieu-
rismo, ein Begriff, der es leider nie zur diskursiven Reife gebracht hat.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS180

Verwindung der eigenen schuldhaften Vergangenheit in der Abwälzung 
des hausgemachten Faschismus auf die Deutschen und die des eigenen 
Rassismus auf die weißen Amerikaner. Dass die USA, zusammen mit den 
Engländern, Italien vom Faschismus befreiten, wurde in den Nachkriegs-
fi lmen hingegen allmählich unsichtbar gemacht. In den frühen neore-
alistischen Filmen verhält es sich diesbezüglich zumindest ein wenig 
differenzierter. In ihnen, etwa in Senza pietà,  befi nden sich die Italiener 
und die schwarzen US-Amerikaner auf der einen Seite des Diskurses von 
race und Rassismus, die Faschisten und die weißen GIs auf der anderen.
Im letzten Drittel des Films befi ndet sich Angela in Pierres Gewalt. An der 
Peripherie des Gangsters und seiner Helfer bewegt sich der nun vogelfreie 
Jerry und sucht nach Gelegenheiten und Orten, mit Angela in Kontakt zu 
treten. Dieses prekäre Außen wird in Senza pietà  als Ausweg präsentiert, 
und das Publikum hofft zusammen mit Angela, dass ihr die Flucht mit 
Jerry gelingen möge – natürlich in die USA. Diese imagi näre Fluchtlinie 
konkretisiert sich als reale Option, als Marcella, Angelas Freundin, mit 
ihrem Freund Jack, dem Afroamerikaner von der Lichtung, für eine 
Million Lire eine illegale Überfahrt nach Amerika organisiert. Bei der 
Abschiedsszene frühmorgens am Strand taucht auch Jerry auf, und es 
kommt noch einmal zum gegenseitigen Bekenntnis zwischen ihm und 
Angela, miteinander leben zu wollen und zu versuchen, gemeinsam – 
»insieme« – über das Meer zu fl iehen. Nach der gelungenen Flucht von 
Marcella und Jack fi ndet der kurze Kontakt zwischen Jerry, hinter dem die 
MP her ist, und Angela, die von den Gangstern kontrolliert wird, statt. In 
einer verlassenen Hütte haben sie ein paar Minuten für sich, die ausrei-
chen, gemeinsame Zukunftspläne zu schmieden und für einen Moment 
ihre Notlage zu vergessen. Schließlich lachen die beiden sogar ausgelassen, 
bis Schüsse in der Nähe sie wieder in das klassische Narrativ zurückholen. 
Die Strandhütte ist ein heterotopischer Ort, angesiedelt zwischen der 
Utopie in Amerika und der Dystopie der Zwangsverhältnisse, in denen 
die beiden stecken, der ihre Liebesbeziehung ermöglicht.400 Doch dann 
muss Jerry weiter fl iehen. Als er kurz darauf Pierre Luigi überfällt und 
ihm die für die Flucht in die USA benötigten vier Millionen Lire raubt, 
scheint der utopische Plan zu funktionieren. Doch die Gangster verfolgen 
die beiden,  schießen Angela nieder und nehmen das Geld wieder an 
sich. Mit der sterbenden Angela im Arm steuert Jerry den LKW mit den 
Worten »sempre insieme« in den Abgrund und setzt so die entgültige 
Fluchtlinie, welche die beiden vereint. Das letzte Bild zeigt ihre und seine 
Hand, die aus dem rauchenden Wrack heraushängen und sich berühren. 

400  Der Strand fungiert hier klassischerweise als heterotopische Kontaktzone, während das 
Meer eine transzendentale Uotpie verspricht, dem wiederum das Hinterland als Ort des 
Herrschaftsdispositivs gegenübergestellt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


181DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

Das »sempre insieme« bedeutet demnach keine Besetzung der Frau durch 
den signifi zierenden Mann, wie es das Bis-das-der-Tod-uns-scheidet 
am Traualtar in den Happy-End-Konstellationen anderer Filme meint, 
sondern ein Zusammensein unter den Bedingungen des gemeinsamen 
Werdens, Angelas Delaktifi zierung und ihrer gemeinsamen Desertion – 
seiner als Soldat, ihrer als Italienerin. Die Beziehung der Italienerin und 
des Afroamerikaners wird in Senza pietà nicht als unmöglich präsentiert. 
Jerrys und Angelas Liebe funktioniert und lässt sich auch nicht teilen, 
auch wenn sie den Tod der beiden bedeutet. Die gelungene Flucht von 
Marcella und Jack zeigt aber, dass auch ein gemeinsames Leben und eine 
Zukunft an einem anderen Ort realisierbar sind. Gleichzeitig macht der 
Tod von Jerry und Angela aber auch deutlich, dass Amerika keine wirk-
liche Fluchtlinie darstellt und dass sich erst mit dem Tod der beiden die 
radikale Geste des Minoritären verwirklichen kann. Mit dieser Haltung 
brachten die italienischen Filme der Nachkriegszeit transgressive soziale 
Lebensentwürfe auf die Leinwand, die man bis zum heutigen Tag nicht 
wieder im italienischen Kino gesehen hat.
Auch das Paradies in Tombolo paradiso nero  ist ein solcher Ort der Bifur-
kation. Der Film spielt ebenfalls im Schmuggler- und Gangstermilieu 
Livornos, und wieder ist es John Kitzmiller, der den schwarzen GI – 
diesmal Jack – spielt. Die zunächst herkömmliche Gangstergeschichte 
um Schmuggel und Schwarzmarktgeschäfte bekommt nach einer Stunde 
eine plötzliche und phantastische Wende. Der Hauptprotagonist Andrea 
ist in krumme Geschäfte einer Schmugglerbande verwickelt worden und 
will die Situation klären. Dafür wird er mit einem Boot über einen Fluss 
an ein Stück Land gerudert, wo sich das Bandenversteck befi ndet. Hinter 
einem Busch an der Uferböschung tut sich plötzlich eine wundersame 
Welt auf, ein Paradies – ein schwarzes Paradies.401 Es ist ein Hüttendorf in 
einem kleinen Farnwald, dessen BewohnerInnen halbnackt herumlaufen 
und Boogie-Woogie tanzen. Dieses Bild scheint dicht an der kolonialen 
Konzeption von Schwarzen als savages angesiedelt zu sein. Dennoch 
ähnelt die Szenerie eher einem Hippiedorf aus den 1970er Jahren, in dem 
über explizit deviante Körperpraktiken mit mehrheitskulturellen, hete-
ronormativen und bürgerlichen Verhältnissen gebrochen werden sollte. 
Weiße Frauen liegen in den Armen schwarzer Männer, kleine Kinder 
spielen und laufen umher, im Hintergrund bildet die Stimme eines 

401  Erneut taucht hier der Topos der fugitive slave communities auf, die ein Phänomen auf dem 
gesamten amerikanischen Kontinent waren. Wie schon in Senza pietà  erscheint hier Italien 
als ein Ort außerhalb der Ordnung, in dem sich alternative Modelle – jenseits von Kultur und 
race – scheinbar frei entfalten können. Die ungewöhnlich üppige Vegetation in dieser Szene 
weckt Assoziationen an eine Sumpfl andschaft in Florida und verstärkt damit diesen Eindruck. 
Für einen Überblick und ersten Einstieg in das Thema siehe Timothy James Lockley: Lines in 
the Sand. Race and Class in Lowcountry Georgia, 1750-1860. Athens 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS182

schwarzen Sängers die klangliche Kulisse. In einer Grashütte wird Andrea 
zum ›Professor‹ gebracht, dessen barbusige Frau gerade Wäsche wäscht 
und auch nach seinem Eintreten keinerlei Scheu zeigt. Der Professor 
erklärt ihm, dass es bei ihnen keine Chefs gebe, und philosophiert über 
das Zusammenleben in dieser Kommune. 
Am Abend steigert sich die Ausgelassenheit dieses wundersamen Ortes 
noch weiter. Zu wilden Jazzklängen und zu Swingmusik tanzen spärlich 
bekleidete Frauen und Männer, während der Alkohol in Strömen fl ießt. 
Diese Szenen sind jedoch ambivalent und nur teilweise positiv konno-
tiert. Als betrunkene, übermütige afroamerikanische Soldaten einigen 
Frauen hinterherrufen, »I take you to America, Baby«, sind diese sichtlich 
entnervt von diesem Gebaren und auch Andreas Tochter Anna  empört 
sich, bei diesen ›Räubern und Schwarzen‹ sein zu müssen, obwohl sie 
doch eine »brava ragazza« sei. Dennoch wird das paradiso nicht als 
bedrohlich oder gewalttätig gezeichnet, sondern vielmehr als wild, über-
schwänglich und nicht-repressiv entsublimiert.402 
In diesen Filmen gehört der schwarze Besatzungssoldat noch auf die Seite 
der sich mehr unterdrückt denn befreit fühlenden ItalienerInnen. Man 
sieht ihn desertiert oder auf der Flucht vor der alliierten Militärpolizei. 
Obwohl er bestimmte Aspekte der USA repräsentiert, wie Konsumgüter, 
Jazzmusik sowie eine boyish Männlichkeit, ist er wie sein italienisches 
Gegenüber im Film ein Ausgestoßener seiner Gesellschaft, der zwar meist 
ein tragisches Ende fi ndet, sich darin aber nicht von seinen italienischen 
Schicksalsgenossen unterscheidet, sondern sich im Gegenteil darüber 
mit ihnen verbindet. 
Historisch dreht sich das Bild des Schwarzen im italienischen Film erst 
einige Jahre später wieder in das bekannte rassistische Stereotyp des 
sexuell aggressiven und gefährlichen Wilden, etwa in dem von De Sica 

402  Zu der Assoziation einer Kommune aus den 1970er Jahren passt der Begriff der Entsublimie-
rung besser als jener der Deterritorialisierung. Mit Herbert Marcuse ließe sich sagen, dass 
individuelle Freiheit in den bürgerlichen Verhältnissen des Kapitalismus nur in der Bereitschaft 
zur Sublimation liegen könne, also mit Freud eine Unterdrückung und Übersetzung der Sexu-
altriebe in Kulturleistungen und damit immer eine repressive Freiheit sei. Die Entwicklung der 
Herrschaft durch die Organisation der Arbeit sei ein Prozess der politischen Ökonomie, ihre 
Bedingung aber sei eine psychologische und die Organisation der Triebe ein Prozess der Sexu-
alökonomie. Marcuse setzte die nicht-repressive Entsublimierung als befreiendes Moment 
dagegen. Vgl. Herbert Marcuse: Der eindimensionale Mensch. Neuwied 1966. S. 91-96. Vgl. 
auch Reimut Reiche: Sexualität und Klassenkampf. Zur Abwehr repressiver Entsublimierung. 
Frankfurt a. M. 1968. S. 21-46. Der analoge Begriff zur repressiven Entsublimierung wäre mit 
Deleuze|Guattari gedacht die negative Fluchtlinie, also eine Fluchtbewegung, die am Ende 
zu einer Stärkung des Systems beziehungsweise zu einer Reterritorialisierung des bürgerli-
chen Subjekts führt. Ausschweifungen und Devianz im Kino des ventennio wären etwa eine 
solche repressive Entsublimierung, in der das Publikum seinen Wünschen temporär freien 
Lauf lassen konnte, jedoch nur um sich am Ende umso stärker in seinem stratifi zierten Ich 
wiederhergestellt zu haben. Das Hüttendorf scheint jedoch weniger ein Ausfl ugsort zu sein, 
dessen Gäste nach dem Genuss umso leichter in ihr Alltagsleben zurückkehren, sondern ein 
Ort tatsächlichen Ausstiegs: nicht-repressive Entsublimierung oder positive Fluchtlinie. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


183DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

gedrehten und vom maßgeblichen Theoretiker des Neorealismus und 
PCI-Mitglied Cesare Zavattini geschriebenen italienischen Klassiker La 
Ciociara  (1960). Dort komplettiert sich der rassistische Diskurs wieder und 
weist alle seine bekannten Facetten auf. Im Film werden die Protagonistin 
Cesira (Sophia Loren) und ihre dreizehnjährige Tochter Rosetta (Eleonora 
Brown) von einer Gruppe marokkanischer alliierter Soldaten vergewaltigt. 
Die Soldaten fallen über sie her, drängen sie in die Ecke, lachen und treiben 
ihr Spiel mit der verzweifelten Gegenwehr von Cesira. Die Männer werden 
infantilisiert dargestellt, die, ohne ein Wort miteinander zu wechseln, 
mit der Frau und dem Mädchen ihr grausames Spiel spielen. Gleichzeitig 
aber – und darin unterscheidet sich der Film von den neorealistischen 
Produktionen – sind sie auch phallisch aggressiv, absolut brutal und 
erbarmungslos. Dieser rassistische Diskurs aus der italienischen Kolo-
nialzeit Mitte der 1930er Jahre stabilisierte sich Anfang der 1960er Jahre 
wieder. In der unmittelbaren Nachkriegszeit schien er hingegen wenig 
wirkungsmächtig zu sein. Dort schienen vor allem Liebesverhältnisse 
zwischen Italienerinnen und Schwarzen möglich. 
Miracolo a Milano  (Vittorio De Sica, 1951) ist ein weiteres Beispiel für die 
Thematisierung und Affi rmation italienisch-afroamerikanischer Liebes-
verhältnisse. Einer der Hüttendorfbewohner ist ein junger schwarzer 
Amerikaner, der sich in eine ebenfalls junge Italienerin verliebt. Auch sie 
ist in ihn verliebt. Dennoch können sie nicht zusammenkommen, da er, 
wie er sagt, während er auf sein Gesicht tippt, »un nero« sei. Als Totò – die 
Hauptfi gur des Filmes – später im Film Wunder vollbringen kann, wünscht 
sich die junge Frau von ihm, schwarz zu werden, während sich ihr heimli-
cher Geliebter in Unkenntnis ihres Wunsches seinerseits von Totò wünscht, 
weiß zu werden. Als sich die beiden Liebenden solchermaßen verwandelt 
hoffnungsfroh treffen, stellen sie fest, dass sie nun wiederum nicht zusam-
menkommen können. Obwohl also die tatsächliche Beziehung zwischen 
Schwarzen und Weißen in diesem Film von 1951 schon nicht mehr sein 
kann, bleibt der Wunsch der jungen Italienerin, mit dem Afroamerikaner 
zusammenzukommen und dafür sogar schwarz zu werden, positiv konno-
tiert. Der Film Miracolo a Milano verweist als Grenzgängerfi lm zwischen den 
1940er und 1950er Jahren noch auf die historisch außergewöhnliche Zeit 
der unmittelbaren Nachkriegssituation, in der die Funktion von Hautfarbe 
als Grenzmarke gesellschaftlicher In- und Exklusion für kurze Zeit außer 
Kraft gesetzt oder doch zumindest auszutricksen war.

Weiße Amerikaner: die (Cow)Boys
Afroamerikaner stellen in den Filmen eine Schnittstelle verschiedener 
Repräsentationsebenen dar, indem sie einerseits typisch amerikanische 
Momente wie Konsum, Tanzmusik, Hollywoodkino in den Film bringen, 
andererseits aber als nicht zur US-amerikanischen Mehrheitsgesellschaft 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS184

zugehörig tendenziell auf der Seite der Italiener stehen. In den Figuren 
der weißen GIs treffen sich ebenfalls mehrere, jedoch andere Perspektiven. 
So werden sie ebenfalls als jungenhaft, weich, humorvoll-verspielt und 
lässig inszeniert, im Verhältnis zu den schwarzen GIs und zu den itali-
enischen Frauen aber immer wieder als dominant und besitzergreifend 
dargestellt. Vor allem in den frühen Filmen des Neorealismus, also in den 
ersten drei Nachkriegsjahren, erscheint der amerikanische Soldat jedoch 
noch unabhängig von seiner Hautfarbe als sympathischer, hilfsbereiter, 
unautoritärer und stets gut gelaunter junger Mann.
Paisà  (Roberto Rossellini, 1946) eröffnet das Thema dieser für den 
italienischen Diskurs der vorvergangenen zwanzig Jahre vollkommen 
un typischen Männlichkeit. In der ersten Episode des Films, die 1943 
spielt, sind die Amerikaner gerade auf Sizilien gelandet. Ein Späh-
trupp dringt nachts in ein kleines Dorf ein, dessen BewohnerInnen 
in der Kirche versammelt sind. Die Art und Weise, wie die jungen 
Soldaten miteinander reden, hat wenig mit dem Bild des Soldatischen 
im Faschismus zu tun. Stattdessen wirken sie wie ein Team junger 
Sportler, die genau aufeinander abgestimmt sind. Lässig entern sie die 
Kirche und befragen die Menschen dort nach dem Verbleib der Deut-
schen. Dabei unterhalten sie sich ungezwungen darüber, was zu tun sei. 
Ihr Vorgesetzter hat ein fürsorglich kumpelhaftes Verhältnis zu ›seinen 
Jungs‹, die er beim Vornamen nennt. Einer der GIs ist italienischer 
Abstammung, und im Gespräch mit den DorfbewohnerInnen stellt sich 
heraus, dass seine Familie aus der Nähe kommt. Die Amerikaner sind 
hier nicht die anderen, sondern eine bewegliche Vielheit, die in vielerlei 
Hinsicht anschluss fähig ist. Schließlich brechen sie nach Norden auf 
und nehmen eine junge Frau – Carmela (Carmela Sazio) – mit, die ihnen 
den gefährlichen Weg durch die Vulkanlandschaft mit ihren Lavaka-
nälen zeigen soll. Unterwegs stoßen sie auf einen alten Turm, den sie 
inspizieren. Dabei witzeln die Mitglieder des Kommandos miteinander 
und lassen jegliche Disziplin vermissen. Dennoch funktionieren sie 
im militärischen Sinne perfekt. Als sie niemanden vorfi nden, ziehen 

sie weiter. Aus Sorge, die 
junge Sizilianerin könnte 
eine Faschistin sein und sie 
verraten, lässt der Trupp eine 
Bewachung für sie zurück. 
Die Wahl fällt auf »Junior«, 
Joe aus New Jersey (Robert 
Van Loon), der darüber nicht 
sehr erfreut ist und sich bei 
seinem Sergeant beschwert. 
Sein Vorgesetzter ist keines-Paisà: Rhizomatische Gefüge > British Film Institute

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


185DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

wegs darüber empört, dass der einfache Soldat seine Entscheidung in 
Frage stellt. Stattdessen überzeugt er ihn und macht noch ein paar herz-
liche Witze. Ein anderes Prinzip als Befehl und Gehorsam ist in dieser 
Gruppe wirksam.
Nun sitzt Joe in der Ruine alleine mit Carmela, die als zerzauste, grobe 
und schmutzige Sizilianerin ihm mehr Furcht einfl ößt als er ihr. 
Mühsam beginnt er auf Englisch eine Konversation mit ihr, redet mit 
Händen und Füßen, erklärt ihr in einer ihr unbekannten Sprache, wie er 
heißt, erzählt von seiner Heimat und seinem Beruf als Milchfahrer.403 Er 
ist sanft und keinerlei Gefahr geht von ihm aus. Während sie am Fenster 
sitzen, auf das Meer hinaussehen und sich zu den Sternschnuppen am 
süditalienischen Himmel Dinge wünschen, kommen sich die  beiden 
allmählich näher. Als Joe der jungen Frau am Fenster ein Foto seiner 
Schwester zeigt und es mit seinem Feuerzeug beleuchtet, fällt ein Schuss 
und Joe fällt getroffen zu Boden. Ein Trupp Deutscher hatte das Licht 
entdeckt und darauf geschossen. Carmela versteckt die Leiche des jungen 
Amerikaners, während die Deutschen sich dem Turm nähern. Wie wir 
noch sehen werden, könnte der Unterschied zwischen den anrückenden 
Deutschen und den fl exiblen US-Amerikanern nicht größer sein. Die GIs 
funktionieren in ihrem Vorgehen rhizomatisch, als Gruppe sind sie offen 
für die unterschiedlichsten sozialen Situationen und funktionieren nach 
dem Prinzip der freien Disjunktion.404

Von ganz ähnlicher Art ist der Amerikaner, der sich in Un giorno nella vita  
(Alessandro Blasetti, 1946) als Arzt den italienischen Partisanen ange-
schlossen hat. Als er einen verwundeten Kameraden operieren muss, 
besticht er durch seinen extremen Optimismus und seine durchweg 
gute Laune. In der eigentlich lebensgefährlichen Situation, in der sich 
die Gruppe befi ndet – gestrandet in einem Kloster, umzingelt von 
Deutschen –, steckt er alle mit seiner Fröhlichkeit und seiner Lust zum 
Scherzen an. Gleichzeitig ist er in seinen Bewegungen sehr weich und 
fällt selbst noch bei den Partisanen durch seine unsoldatische – bezie-
hungsweise postmoderne, mit soft skills ausgestattete soldatische – Art 
aus dem Rahmen.
Solche aufgeschlossenen Amerikaner werden von den Italienerinnen 
begehrt. Das machen sich die beiden Freunde Ciro (Oscar Blando) und 
Geppa (Francesco Golisano) aus San Giovanni zunutze, als sie sich in 

403  Die Dialoge in Paisà  sind an keiner Stelle untertitelt, egal in welcher Sprache gesprochen wird. 
Die sprachliche Verständnislosigkeit Carmelas wie auch die des neapolitanischen Jungen in 
der zweiten Episode galt ebenso für den Großteil des italienischen Kinopublikums. Ungeach-
tet dessen fi nden der Dialog und die Begegnung statt.

404  Vgl. Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus, S. 99. Dort heißt es: »Inklusiv und nicht-limitativ, schließt 
die Disjunktion sich nicht über ihre Terme.« Sie öffnet »einen Raum […], in dem [die Prota-
gonisten] nicht mehr Personen bezeichnen, sondern von überall her zusammengeströmte 
Singularitäten […]. Das ist die freie Disjunktion.«

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS186

Sotto il sole di Roma  (Renato Castellani, 1947) auf Schmuggelfahrt in die 
Umgebung Roms begeben und dort gefl ohene englische Kriegsgefangene 
mimen, um von den Bauern mit Lebensmitteln versorgt zu werden, die 
sie als herumstreunende achtzehnjährige Italiener nicht bekommen 
würden. Obwohl die Engländer in vielen neorealistischen Filmen ambi-
valenter als ihre US-amerikanischen Kollegen gezeichnet wurden, sind 
auch sie meist sanftmütig (wenn auch nicht ganz so lässig) und werden 
auf ähnliche Weise begehrt. Auf einem Hof begegnen Ciro und Geppa 
nun einer eleganten und deutlich älteren Frau aus der Stadt, die eben-
falls Schwarzmarktgeschäfte mit den Bauern macht. Als sie hört, dass 
die jungen Männer Engländer sind, gerät sie prompt ins Schwärmen 
und beginnt, deutlich sexualisiert mit den beiden zu fl irten. Später, 
nach der Befreiung, sind sie und Ciro für einige Monate sogar ein Paar, 
bis er sie verlässt, worauf sie sich unverzüglich mit echten alliierten 
Soldaten einlässt.
Mit den anglo-amerikanischen Soldaten erscheint ein männlicher 
Habitus auf den Leinwänden italienischer Kinos, der dem der italie-
nischen Männer stets überlegen scheint. Die Engländer, vor allem aber 
die Amerikaner repräsentieren eine Männlichkeit, die aus europä-
ischer Perspektive als boyish bezeichnet werden kann und die auf die 
weibliche Bevölkerung Italiens attraktiv wirkte. Ingrid Bauer sowie 
Petra Goedde beschreiben dieses Phänomen in Bezug auf die amerika-
nischen Soldaten und einheimischen Frauen im Nachkriegsösterreich 
und -deutschland.405 Die Filmanalysen lassen die Schlussfolgerung zu, 
dass eine entsprechende Befragung italienischer Frauen ganz ähnliche 
Ergebnisse zeitigen würde.
Denn in sehr vielen Filmen ist dieses Begehren sichtbar, so auch in Un 
americano in vacanza  (Luigi Zampa, 1946), der die beiden GIs Tom (Adolfo 
Celi) und Dick (Leo Dale) während ihres einwöchigen Urlaubs nach Rom 
begleitet. Der Film beginnt mit den beiden Freunden bei einer mühse-
ligen Grabarbeit, zu der sie abkommandiert wurden. Als sie lieber Pause 
machen, um von den italienischen Frauen zu schwärmen, werden sie von 
ihrem Vorgesetzten angeherrscht. Beide zeigen jedoch keinen Respekt 
und machen ihre Scherze mit ihm. Als sie unerwartet eine Woche Urlaub 
erhalten, sitzen sie kurz darauf singend in einem Jeep, der Beifahrer lässt 
lässig seine Beine aus dem offenen Wagen hängen.406 Als sie in einen 
komplett zerstörten Ort kommen, der zunächst wie ausgestorben wirkt, 

405  Vgl. Bauer, Welcome Ami Go Home. Vgl. Petra Goedde: GIs and Germans. Culture, Gender, 
and Foreign Relations, 1945-1949. New Haven, London 2003. S. 80-126.

406  Das Bild der Schuhe mit Gummisohlen, die lässig über einer Jeeptür baumeln und deutlich 
im Gegensatz zu den Militärstiefeln der Wehrmachtssoldaten mit ihren nägelbeschlagenen 
Ledersohlen standen, taucht in den Erinnerungen der von Ingrid Bauer befragten Frauen 
erstaunlich prominent immer wieder auf. Vgl. Bauer, Welcome Ami Go Home, S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


187DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

halten sie an. Neugierig, selbstsicher und unbefangen durchstreifen sie 
den Ort und stoßen auf eine zerstörte Schule, in der Unterricht abge-
halten wird. Augenzwinkernd und sehr zum Vergnügen der Schulkinder 
schleichen sie in den dachlosen Klassenraum, um der Lektion der gut 
aussehenden jungen Lehrerin zu lauschen. Als diese die beiden Soldaten 
entdeckt, bricht sie den Unterricht ab. Sofort werden die beiden von einer 
Horde Kinder umringt und unter lautem Getöse durch den Ort geführt. 
Sie verteilen Kaugummi und fühlen sich sichtlich wohl unter den 
Kindern. Wie Jerry in Senza pietà  sind Tom und Dick bestens aufgehoben 
in der tobenden und lachenden Kinderschar. Zufälligerweise muss die 
Lehrerin Maria (Valentina Cortese) am selben Tag nach Rom, um für ihren 
zerstörten Ort Hilfe vom Roten Kreuz und der Kirche zu organisieren. 
Außerdem hat sie den Auftrag, Roberto (Andrea Checchi) – den Sohn eines 
reichen Mitbürgers –, der in der Hauptstadt auf die schiefe Bahn geraten 
ist, wieder nach Hause zu bringen. Dafür würde sein wohlhabender Vater 
persönlich den Aufbau der Kirche und der Schule fi nanzieren. Nach 
einigem Hin und Her gelingt es den beiden GIs, Maria auf der Land-
straße einzuholen und sie zu überreden, sich in ihrem Jeep mitnehmen 
zu lassen. Dick, dessen Mutter Italienerin ist und der daher italienisch 
spricht, verliebt sich prompt in Maria. Sie lässt sich jedoch auf nichts ein, 
da sie nicht eine ›dieser Italienerinnen‹ werden will, die sich mit Soldaten 
herumtreiben. Tatsächlich handelt der Film zum Großteil von eben 
diesen Beziehungen. Als Tom später im Film dem gefundenen Roberto 
im Handumdrehen dessen Freundin  Elena (Elli Parvo) ausspannt und in 
einen alliierten Musikclub bringt, ist dieser voll von alliierten Soldaten 
und jungen Italienerinnen. Roberto, der versucht, seine Freundin wieder 
zurückzugewinnen, darf als Italiener nicht hinein und muss draußen 
warten. Drinnen tanzen Tom und Elena derweil zu wilder Swingmusik. 
Nach einer Weile brechen die beiden auf, wobei Elena Tom hinter sich 
herzieht und dessen Italienisch-Wörterbuch mit dem Satz beiseite wirft, 
dass er für die nächste Lektion keine Worte brauche. 
Im Gegensatz zu den von Mutlosigkeit befallenen italienischen Männern 
stehen die amerikanischen Gewinner des Krieges für eine siegreiche 
Männlichkeit, die gerade deshalb so erfolgreich scheint, weil sie nach itali-
enischer kolonial-faschistischer Logik nicht männlich ist. Das sexuelle 
Begehren der Frauen in den Filmen richtet sich auf diese GIs beziehungs-
weise auf die Dinge, für die sie stehen. Während sich also die Frauen in den 
Filmen der amerikanischen Geschwindigkeit und ihrem Elan anschließen 
können, gelingt dies den italienischen Männern nicht. In keinem der Filme 
tanzen italienische Männer Boogie-Woogie, sie sind Zuschauer einer für sie 
devianten männlichen wie weiblichen Sexualität, ihre Körper werden nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS188

affi ziert.407 Als Roberto draußen Elena besitzergreifend an sich reißt, macht 
sie sich schlicht von ihm los und steigt zu Tom in die Kutsche. Frustriert 
gibt Roberto auf und willigt schließlich ein, mit Maria in sein zerstörtes 
Heimatdorf zurückzukehren.
Auch Dick gelingt es am Ende, Marias Herz zu gewinnen. Doch muss 
er wieder an die Front zurück, der Krieg ist noch nicht zu Ende, und so 
verabschiedet er sich von der Lehrerin. Gerade als sie eine Rede General 
Clarks, des Kommandanten der amerikanischen Streitkräfte in Italien, 
für die Klasse an die Tafel schreibt, fi ndet der Abschied statt. Als Dick 
Maria verlässt, erstarrt sie, eingerahmt von spitzen vertikalen Schlag-
schatten, gefangen in ihrer Situation und ihrem Ort. Während in der 
letzten Einstellung Dick mit dem Jeep davonfährt, schreibt Maria die 
Sätze des amerikanischen Generals an die Tafel, in denen er von den 
vielen Toten spricht, welche die USA für die Befreiung auf italienischem 
Boden zurücklassen müssen. Der Tod Dicks wird hier vorweggenommen, 
nicht heldenhaft, sondern als bittere Tatsache. Wie Joe aus Jersey wird 
auch dieser junge Amerikaner dabei sterben, Italien von Nazideutsch-
land und der eigenen faschistischen Vergangenheit zu befreien.
Vor allem in den späteren Filmen im Übergang zu den 1950er Jahren ändert 
sich das Bild der Amerikaner in Italien. Während in Senza pietà  und anderen 
Filmen noch der Rassismus innerhalb der amerikanischen Gesellschaft 
aufgegriffen und der entschlossene Einsatz der Amerikaner zur Befreiung 
Italiens gebührend gewürdigt wurde, wird in späteren Filmen die US-ameri-
kanische Besatzung zunehmend mit der deutschen Besatzung parallelisiert. 
Massimo Teodori hat diesen Antiamerikanismus von links, der sich Ende 
der 1940er Jahre in Italien unter Intellektuellen wie zum Beispiel Cesare 
Zavattini verbreitete, hinreichend untersucht. Dieser Antiamerikanismus 
wird zu einer ständigen Größe (nicht nur) linker Kulturproduktion.408 Auch 
in Paisà  klingt diese geschichtsrevisionistische Gleichsetzung bereits an, als 
Carmela einmal sagt, dass die Soldaten alle gleich seien, egal ob Amerikaner 
oder Deutsche. Dennoch opfert sie am Ende ihr Leben und rächt Joes Tod, 
indem sie mit dessen Gewehr einen Wehrmachtssoldaten erschießt und 
dafür von den Deutschen ermordet wird. Damit nimmt der Film diese 
Gleichsetzung wieder zurück und konfrontiert ihn sogar mit einer anderen, 
historisch durchaus stimmigeren Parallele. Denn als die US-Soldaten wieder 
zurückkehren und ihren toten Kameraden vorfi nden, denken sie, dass es die 
Italienerin war, die aufgrund des politischen Bündnisses Italiens mit den 
Deutschen Joe erschossen hat.

407  Einzige Ausnahme ist vielleicht Sotto il sole di Roma , in dem auch die jungen Männer von San 
Giovanni in einem amerikanisch geprägten Nachkriegsclub tanzen, wenn auch nur Mambo.

408  Vgl. Massimo Teodori: Maledetti americani. Destra, sinistra e cattolici: storia del pregiudizio 
antiamericano. Mailand 2002. S. 81ff.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


189DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

In Il bandito  ist es nur eine ganz kurze Szene, die jedoch eine bestimmte 
Tendenz in der Inszenierung der alliierten Besatzung deutlich macht. 
Aus deutscher Lagerhaft kommend, sitzt Ernesto (Amedeo Nazzari), 
endlich in Italien angekommen, auf einem LKW, der durch die Trüm-
merlandschaft Norditaliens in Richtung Turin fährt. Als Ernesto ein 
Straßenschild mit der Aufschrift »speed control« sieht, fragt er seinen 
Kameraden Carlo, was das heiße. Daraufhin antwortet dieser auf Deutsch 
»Polizei, verboten«. Dies ist nicht nur ein Ausdruck der damaligen Krise 
des Zeichenregimes, in der selbst gewöhnliche Verkehrsschilder mit tota-
litären Befehlen gleichgesetzt werden, sondern eine Parallelisierung der 
alliierten Ordnungsmacht mit der Herrschaft der Deutschen in Italien. 
Gerade die politische Orientierungslosigkeit der Repatriierten, wie sie 
die Figur Ernesto repräsentiert, die nach mehreren Jahren unvorbereitet 
aus alliierter oder deutscher Gefangenschaft in die neuartigen, für sie 
chaotisch anmutenden Verhältnisse geworfen wurden, unterstreicht 
die Gleichsetzung von staatlicher Herrschaft – des Königs, des Regimes, 
der Deutschen, der Alliierten – in der Wahrnehmung vieler Italiener 
sowie die Trennung dieses Bereichs von autonomen Alltagspraxen auf 
einer Mikroebene.409 In Turin angekommen, fi ndet Ernesto sein Zuhause 
zerstört. Während er durch die Ruine seines ehemaligen Wohnhauses 
läuft, ist im Hintergrund die rauchige Stimme von Ella Fitzgerald zu 
hören, die den Jazz-Song »A Tisket a Tasket« singt. Die amerikanische 
Musik bildet im Film den Soundtrack zu den Bildern der zerbombten 
Heimat. In diesem Sinne addiert der Film das von den Deutschen began-
gene Unrecht mit der Zerstörung durch die Alliierten und doppelt darin 
den Opferstatus des italienischen Heimkehrers. Das zeigt sich auch in der 
darauf folgenden Begebenheit im Film. Verstört verlässt Ernesto die Ruine 
und begegnet auf der Straße einer Prostituierten, der er in ein Haus folgt. 
Nachdem er an der Wohnungstür geläutet hat, macht ihm die Bordellbe-
treiberin auf und bedeutet ihm zu warten, da seine Auserwählte gerade 
besetzt sei. Nach einer Weile kommt der Kunde – ein amerikanischer 
Soldat – aus dem Zimmer. Als Ernesto nun eintreten darf, erkennt er, 
dass die Prostituierte seine Schwester ist. Das Setting des Films ist also 
gegeben, die Schwester des Heimkehrers ist eine ›Ami-Braut‹ und Hure 
geworden, Ernestos Leben, seine Stadt und seine Familie gleichsam von 
Deutschen wie von Amerikanern zerstört. Der sympathische Amerikaner 
tritt hier hinter die Figur des zerstörerischen Besatzers und anonymen 
Freiers zurück.
Bereits in der dritten Episode von Paisà  wird dieses Bild gesetzt. Fred ist 
einer der GIs, die im Juni 1944 als Erste in Rom einmarschieren und dort 

409  Zur politischen und sozialen Lage der fast 1,4 Millionen italienischen Kriegsheimkehrer vgl. 
Hammermann, Zwangsarbeit für den »Verbündeten«, S. 549-563.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS190

von der jubelnden Bevölkerung begrüßt werden. Er verliebt sich sofort 
in eine junge Italienerin, Francesca, verliert sie aber im Chaos der ersten 
Tage. Als er sechs Monate später völlig betrunken bei einer Prostituierten 
absteigt, ist es dieselbe Francesca. Er erkennt sie jedoch nicht und erzählt 
ihr frustriert von seiner Liebe zu jener Francesca und dass am Anfang die 
Frauen so »felici, ridenti e fresche«410 waren und nun alle so traurig seien 
und dass seine Francesca inzwischen bestimmt genauso geworden sei wie 
sie alle. Während Francesca in Fred den einzigartigen jungen Soldaten, in 
den sie sich verliebt hatte, wiedererkennt, ist sie für ihn nur noch eine 
austauschbare Hülle, wie eine Puppe. Fred erkennt nicht, dass er mit 
dieser larmoyanten und romantischen Idealisierung nur seine eigene 
Entwicklung von einem beschwingten Befreier zu einem betrunkenen 
Freier beschreibt. Es ist eine tragische Geschichte des Begehrens, der 
gegenseitigen Liebe und der von ihr ausgehenden Gefahren. In diesem 
Narrativ bekommen die jungen Amerikaner einerseits eine begehrens-
werte Männlichkeit zugeschrieben, andererseits webt grade Rossellini 
eine letztlich anti-amerikanische Konsumkritik in seine Filme. Trotz 
dieser Ambivalenz, die die Bilder von weißen GIs im Neorealismus 
durchzieht, erscheinen Amerikaner in den Filmen hauptsächlich positiv, 
bringen sie mehr befreiende als zerstörerische Momente mit sich.
Trotz dieser positiv konnotierten Inszenierung der lockeren Art der 
Amerikaner auf der Leinwand fand eine Parallelisierung von den USA, 
US-amerikanischen Soldaten, Hollywood und amerikanischen Frauen 

410  »Glücklich, fröhlich und frisch«.

Paisà: Freier und Befreite > British Film Institute

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


191DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

mit Nazi-Deutschland und italienischem Faschismus statt. Auf der poli-
tischen Ebene wurde sie als Gleichsetzung der Besatzung Italiens durch 
die Deutschen und die Zerstörungen durch die Alliierten gezeichnet. 
Während der Kampf der Partisanen sich gegen die Deutschen richtete, 
resultierten die meisten Ruinen und Trümmerlandschaften aus den alli-
ierten Bombardements in den letzten Kriegsjahren. Mit 60.000 zivilen 
Opfern dieser Luftangriffe hatte Italien zwar kaum mehr Verluste als 
etwa England durch die Bombenangriffe der deutschen Luftwaffe und 
damit rund zehnmal weniger Opfer zu beklagen als die BewohnerInnen 
deutscher Städte.411 Dennoch nahm die Zerstörung durch die alliierten 
Bomberverbände im italienischen Diskurs der Nachkriegszeit einen 
ungewöhnlich großen Stellenwert ein, der sich auch in den Filmproduk-
tionen niederschlug.412 So stehen die Deutschen durchaus für das Böse an 
sich, die ausgedehnten Fahrten durch städtische Trümmerlandschaften 
lenken die Empörung jedoch immer wieder auch gegen die amerikani-
schen und vor allem englischen Alliierten.413 Dieses Setting wurde als 
Makrostruktur in den Filmen gesetzt, ohne dass es selbst zum Thema der 
Filme wurde. Auf der Mikroebene fi ndet die Parallele von Amerikanern 
und Deutschen hingegen im Register der Sexualität und der Körperprak-
tiken statt. Beide Gruppen, Amerikaner wie Deutsche, werden dabei als 
nicht-phallisch, jedoch sexuell äußerst aktiv gekennzeichnet. 

Nazis: schrecklich schön pervers
Während die Amerikaner als jungenhaft und verspielt auf der Leinwand 
erscheinen, werden die Deutschen beziehungsweise die Nazis414 sowie die 
mit ihnen verbündeten Italiener in den neorealistischen Produktionen als 
sexuell äußerst bedrohlich inszeniert. Sie werden von sexueller Perversion, 
Sadismus, psychischen Störungen und Drogensucht gekennzeichnet. Ruth 

411  Marco Gioannini und Giulio Massobrio sprechen insgesamt von 64.000 bzw. von 70.000 ums 
Leben gekommene Bombenopfer, inklusive der Soldaten. Vgl. dies.: Bombardate l’Italia. Sto-
ria della querra di distruzione aerea 1940-1945. Mailand 2007. S. 491.

412  Einen Einblick in die Erfahrung der italienischen Bevölkerung zu den alliierten Bombenan-
griffen verschafft Gabriella Gribaudis Studie über Neapel in den Kriegsjahren. Vgl. Gabriella 
Gribaudi: Guerra totale. Tra bombe alleate e violenze naziste. Napoli e il fronte meridionale 
1940-44. Turin 2005. Zu der Bombardierung Roms vgl. Umberto Gentiloni Silveri; Maddalena 
Carli: Bombardare Roma. Gli Alleati e la »città aperta« (1940-1944). Bologna 2007.

413  In Turin starben bei den Luftangriffen von 1943 kaum 1.000 Menschen. Dennoch vermittelt 
der Film Il bandito  das Bild einer komplett zerstörten Stadt, Ernestos Haus ist eine Ruine und 
seine Familie wurde durch alliierte Bomben getötet. Vgl. Ginsborg, A History of Contemporary 
Italy, S. 20. 

414  Die Gleichsetzung von Deutschen und Nazis wurde als Trope auch in den folgenden Jahrzehn-
ten in sehr vielen italienischen Filmen durchgehalten. Vgl. Andrea Hindrichs: Die kulturpoli-
tischen Beziehungen Deutschlands zu Italien seit 1945, in: Bernd Roeck/Charlotte Schuckert/
Stephanie Hanke/Christiane Liermann (Hg.): Deutsche Kulturpolitik in Italien. Entwicklungen, 
Instrumente, Perspektiven. Ergebnisse des Projekts »ItaliaGermania«. Tübingen 2002. S. 51-85, 
hier S. 63ff.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS192

Ben-Ghiat bezeichnet diese Inszenierung als eine Strategie der Externali-
sierung der Schuld, wodurch das eigentliche Italien im Gegensatz zu den 
devianten Deutschen mit Reinheit, Kindern, dem Land und der Arbeiter-
klasse assoziiert und die authentischen Italiener als »brava gente« gezeigt 
würden.415 Und auch Michael P. Rogin beantwortet in diesem Sinne seine 
eigene Frage, warum denn die Deutschen alle so konstruiert wirkten, 
während die Italiener so natürlich erschienen, vor allem aber wie denn die 
italienischen Faschisten 1945 so einfach von der Leinwand verschwinden 
konnten, als ob es sie nie gegeben hätte, folgendermaßen: 

»A melodramatic splitting that buried native Fascism, stigmatized sexual devi-
ance, and lined up American popular culture with Nazism, created on the other 
side of its great divide not a falsifi ed, triumphalist ideal Italy but a loved and 
mourned world of concrete objects and tender human interactions.«416

So wird etwa das sexuelle Interesse des nationalsozialistisch gesinnten 
ehemaligen Lehrers am kleinen Edmund in Germania anno zero  in äußerst 
drastischer Weise herausgestellt. Als Edmund ihm eines Tages in den 
Straßen Berlins zufällig begegnet, nimmt der Lehrer, Herr Enning (Erich 
Gühne), den Jungen auf den Schoß und beginnt ihn zu streicheln und 
an sich zu drücken. Schließlich nimmt er ihn mit in ein großes Haus, 
dessen BewohnerInnen miteinander verschworen zu sein scheinen. In 
der großen Erdgeschosswohnung eines Ex-Generals übergibt Enning der 
lasziv auf einem Sofa liegenden Hausherrin den gewünschten Nagellack, 
einen absoluten Luxusartikel, während ihr Mann lüstern den mitge-
brachten Jungen betrachtet und ebenfalls anfasst. Ein kleines Mädchen in 
kurzem Rock macht daneben akrobatische Verrenkungen auf dem Boden. 
Als Enning den Jungen mit nach oben nimmt, fragt die Frau den Wehr-
machtsuniform tragenden Ex-General, wie ihm der Nagellack gefalle. 
Er gibt eine ausweichende Antwort, woraufhin sie spöttisch bemerkt, 
dass er ja von Frauen eh nichts verstehe, wobei sie dem kleinen Mädchen 
zuzwinkert. Schnell wird deutlich, dass die Menschen in diesem Haus 
sexuell wie politisch verbotene Dinge treiben. Oben nimmt Enning 
Edmund auf seinen Schoß, streichelt ihn und reibt sein Gesicht an dem 
des Jungen. Ein weiterer Mann tritt ein und fragt, ob die Sache geklappt 
habe. Dabei fasst auch er sichtlich interessiert den Jungen an. Schließlich 
gibt der Lehrer Edmund eine Schallplatte mit der Aufnahme einer Hitler-
rede, die er in der zerstörten Reichskanzlei ausländischen Besuchern 

415  Ruth Ben-Ghiat: Liberation. Cinema and the Fascist Past, 1945-50, in: Bosworth/Dogliani (Hg.), 
Italian Fascism, S. 83-101, hier S. 84. 

416  Michael P. Rogin: Mourning, Melancholia, and the Popular Front. Roberto Rossellini’s Beau-
tiful Revolution, in: Gottlieb (Hg.), Roberto Rosellini’s Rome Open City, S. 131-160, hier S. 133. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


193DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

verkaufen soll. Mit der verbotenen Platte und einem Grammophon macht 
sich Edmund auf den Weg und spricht in den Ruinen der ehemaligen 
Schaltzentrale des Regimes zwei britische Soldaten an. Sie wollen eine 
Probe hören, und so legt Edmund die Platte auf. Eine schnarrende Hass-
rede Hitlers ertönt nun durch die zerstörten Gemäuer und erhebt sich mit 
einem Kameraschwenk über die Dächer Berlins und über die ganze Stadt, 
ohne dabei an Lautstärke zu verlieren. Während die Technik des umher-
schweifenden Kamerablicks über die Dächer einer Stadt in den Filmen des 
Neorealismus sonst stets eine Deterritorialisierung der engen Strukturen 
der Stadt und ihrer Institutionen bedeutet, markiert sie nun das genaue 
Gegenteil. Die Rede des ›Führers‹ ergreift ein weiteres Mal Besitz von 
der Stadt, steigt aus Hitlers Grab heraus und durchdringt mühelos die 
ehemalige Reichshauptstadt. Der horizontale Schwenk wird von der Rede 
in Besitz genommen, ein »Tonbild« – »die Stimme von Hitler« – »ergreift 
die Macht über ein Ensemble von Bildern«.417

Rossellinis Film setzt damit einen fundamentalen Unterschied zwischen 
den Menschen im Nachkriegsdeutschland und denen in Italien. Denn 
der ehemalige nazistische Diskurs innerhalb des Films ist im besiegten 
Berlin nach wie vor wirkungsmächtig. Und tatsächlich stöhnen die 
Deutschen in Germania anno zero  unter der Last des verlorenen Krieges, 
schimpfen auf den verordneten Aufräumdienst und die schlechten 
Bedingungen unter den Alliierten. In einer Szene auf der Straße bemerkt 
ein Mann, der Schutt wegräumen muss, gegenüber dem amtlich entna-
zifi zierten Lehrer Enning, dass sie früher noch »Männer« gewesen wären, 
»Nationalsozialisten«, heute aber »nur noch Nazis« seien. Die räumliche 
Ausbreitung der Hitlerrede affi ziert die Deutschen im Film, das Ende des 
Faschismus hingegen wird als Last, und nicht als Befreiung empfunden. 
Lediglich ein alter Mann mit Baskenmütze, der, in der Ikonographie eines 
Überlebenden der Naziherrschaft inszeniert, mit seiner Enkeltochter die 
zerstörte Reichskanzlei besichtigt, ist von der Rede entsetzt und terrori-
siert und muss die Szenerie verlassen. Er steht, bedrohlich gerahmt von 
der vertikalen Herrschaftsarchitektur, für eine Menschlichkeit, die auch 
nach Kriegsende marginalisiert bleibt, die aufzuzeigen aber erklärte 
Absicht des Neorealismus war. Die beiden Briten hingegen kaufen 
zufrieden die Schallplatte als Souvenir. 
Eva, Edmunds große Schwester, wird wie ihr kleiner Bruder ebenfalls 
von Männern begehrt und verdient sich als sogenannte Ami-Braut ihren 
Lebensunterhalt. Jedoch sind es bei ihr keine Ex-Nazis, sondern alliierte 
Soldaten, mit denen sie Nacht für Nacht tanzt. Ihre Freundinnen raten ihr, 
doch endlich auch den letzten Schritt zu tun und mit den Männern ins 
Bett zu gehen. Aber Eva scheut sich davor, sich endgültig zu prostituieren. 

417  Deleuze, Unterhandlungen, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gezeichnet. Wie schon in der Szene mit der Hitler-Schallplatte deutlich 
wird, parallelisiert auch dieser Film Rossellinis die Alliierten mit den 
Faschisten beziehungsweise Nazis. Jedoch stehen diesmal die einfachen, 
sozusagen auf Straßenlevel befi ndlichen Menschen, hier vor allem die 
Familie Edmunds, nicht unbedingt auf der Seite der Unschuldigen, Guten 
oder Opfer. Vielmehr zeigt sich, dass alle Figuren im Film, die Kinderbande 
Jos, der Lehrer, Leute auf der Straße, die Nachbarn im Haus und auch der 
große Bruder und der Vater Edmunds und letztlich der Junge selbst unauf-
löslich mit dem Nationalsozialismus verbunden sind. Der Tod scheint 
dabei die einzige Möglichkeit zu sein, auf einer fi lmischen, das heißt 
symbolischen Ebene dieses Band zu lösen und so der Menschlichkeit wieder 
zu ihrem Recht zu verhelfen. Damit ›rettet‹ Rossellini aber die Deutschen 
vor der völligen Ineinssetzung mit dem Nationalsozialismus. Denn gerade 
der Selbstmord Edmunds verweist auf einen Wunsch, tatsächlich mit dem 
NS zu brechen. In diesem Sinne ist auch der Vorspann des Films zu sehen, 
in dem es Rossellini »nicht um eine Anklage gegen das deutsche Volk und 
auch nicht um seine Verteidigung« gehe, sondern darum, »den deutschen 
Kindern bei[zu]bringen, das Leben wieder lieben zu lernen«. Dass man 
mit Leben nicht ein »weiter so!« unter den gegebenen Umständen der 
Schuld meinen kann, sondern sich dieses Leben nur im Jenseits der Bedin-
gungen, im radi kalen Bruch fi nden lässt, für den der Freitod Edmunds als 
hoffnungsvolles Zeichen steht, haben indes die damaligen deutschen 
KinobesucherInnen nicht verstanden. Während in Italien Kritiker eine 
zu milde Haltung gegenüber den Deutschen ausmachten, handelte sich 
Germania anno zero  in Deutschland wütende Ablehnung ein. So schrieb 
der repatriierte Journalist Hans Habe, der für die Alliierten arbeitete, mit 
bissigem Verweis auf Rossellinis eigene Mitarbeit im Faschismus über den 
Film: »Rossellini pfl ückt in diesem Film nicht Blumen von dem Grab einer 
Nation … er erbricht sich in den Sarg.«418 
Mit der Inszenierung von Edmunds ehemaligem Schullehrer taucht aber 
noch eine andere Art der Parallelisierung im Film auf, die des Nazis mit 
dem Homosexuellen. Dieser Aspekt ist in der Forschung zum Neorea-
lismus ausführlich betrachtet worden und wird daher hier einen brei-
teren Raum einnehmen.
Der deutsche Major Bergmann (Harry Feist) in Roma città aperta  erscheint 
als stereotypisierter Homosexueller und ist entsprechend konnotiert. Der 
Kommandant der Gestapo für das besetzte Rom419 besticht durch seine 

418  Hans Habe: Deutschland im Jahre Null, in: Süddeutsche Zeitung. 28.09.1949.

419  Die Figur des Majors Fritz Bergmann ist angelehnt an die historische Figur Major Herbert 
Kappler, Chef der Gestapo in Rom.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


vor allem aber seine erotisiert inszenierte Lust an Folterungen das Bild 
eines kriegerisch-phallischen Ehrenkodex vollständig unterlaufen.
homosexuelle und sadistische Konnotation von Nazis in den neorealis-
tischen Filmen wird in den meisten Untersuchungen besonders zu 
città aperta analytisch aufgegriffen und kritisch gewendet. William Van 
Watson sieht in ihr die Homophobie der italienischen Kommunisten, 
gerade auch der Filmemacher, die den Körper nie als Ort des Begeh-
rens, sondern nur als arbeitenden Körper angesehen hätten.  Ganz 
ähnlich versteht auch Terri Ginsberg die Inszenierung der Figur Berg-
mann, wobei sie diese Tendenz jedoch im ganzen Genre vorfi ndet und 
darin verallgemeinert. Für sie fungiert Homosexualität in den Filmen 
des Neorealismus per se als Indikator für gesellschaftliche Missstände. 
Denn »homosexuality is no longer a  historiopolitical category designated 
same-gender sex practice«, sondern vielmehr »conceptualized through 
discourses of pure evil, romantic decadence, existential libidinal freedom, 
or proto-Genetian criminality«.422 Der – wenngleich etwas formelhaften 

– Analyse der Darstellung des »Nazi as homosexual« als heteronormative 
Praxis linker Erinnerungsarbeit im neorealistischen Film ist sicherlich 
zuzustimmen.423 Auch Luca Prono sieht im neorealistischen Film eine 
Gleichsetzung von Faschismus und Homosexualität und dadurch eine 
Beschränkung der Erinnerung auf ausschließlich heterosexuelle Opfer 
des Faschismus und eine Auslöschung des – wie er unglücklich formu-
liert – »gay and lesbian Holocaust« aus der historischen Erinnerungs-
arbeit.424 In eine ähnliche Richtung argumentiert Derek Duncan, der 
ebenfalls die Gleichsetzung von Faschismus und Homosexualität und 
die deutlich heteronormative Inszenierung der Resistenza, beginnend 
mit Roma città aperta, konstatiert und diese auch in der Literatur der 

420  Es soll hier sicherlich nicht behauptet werden, dass Militärs im Krieg über irgendeine Ehre 
verfügen, sondern dass auf einer symbolischen Ebene dieses Bild des Kriegers, das immer 
ein geschlechtliches Bild ist, normalerweise ständig kulturell erzeugt wird. Dass dieses Bild 
in der Beschreibung der Nazis so vollständig fehlt, verweist auf die Inszenierung devianter 
Vergeschlechtung.

421  Vgl. William Van Watson: Luchino Visconti’s (Homosexual) Ossessione , in: Reich/Garofalo (Hg.), 
Re-Viewing Fascism, S. 172-193, hier S. 187. 

422  Ginsberg, Nazis and Drifters, S. 245.

423  Landy, Diverting Clichés, S. 97. Auch B. Ruby Rich sieht im Neorealismus eine historisch frühe 
Setzung der Tradition dieser Gleichsetzung. Vgl. dies.: Chick Flicks. Theories and Memories of 
the Feminist Film Movement. Durham, London, 1998. S. 199.

424  Vgl. Luca Prono: Città Aperta o Cultura Chiusa? The Homosexualization of Fascism in the Per-
verted Cultural Memory of the Italian Left, in: International Journal of Sexuality and Gender 
Studies. Jg. 6, Nr. 4, 2001. S. 333-351, hier S. 335. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS196

Nachkriegszeit vorfi ndet.425 Dennoch zeigt die Kaprizierung auf Rossel-
lini, dass zwischen den verschiedenen Filmen und ihren Regisseuren 
unterschieden werden muss. Gerade der katholische Rossellini, dessen 
Nazi-Figuren Ingrid und Bergmann in Roma città aperta oder auch Enning 
in Germania anno zero  am deutlichsten homosexuell gezeichnet sind 
und auf den sich die Kritik an der Homophobie der fi lmischen Erinne-
rungsarbeit am stärksten richtet, war kein Linker wie etwa die kommu-
nistischen Parteimitglieder Zavattini, De Santis oder Visconti. Gerade 
an diesem Beispiel zeigt sich, dass es unzulässig ist, den Neorealismus 
per se als eine linke Kunst zu begreifen und seine Homophobie als ein 
ausschließlich linkes Phänomen zu verstehen. Die Homophobie als nati-
onalen Konsens zur Entpolitisierung beziehungsweise Verschleierung 
der faschistischen Vergangenheit unter der Mitarbeit auch der neorea-
listischen Regisseure zu begreifen, wäre zutreffender. Allerdings sind 
es dennoch die neorealistischen Filme, die oft auf erstaunliche Weise 
mit dieser sonst klassischen Gegenüberstellung brechen, wobei gerade 
die Filme von Rossellini dies am wenigsten zu leisten vermögen. Rogin 
skizziert in seiner Analyse von Roma città aperta die extremen binären 
Oppositionen, die Rossellini in seinem Film etabliert, wie Theatralität 
vs. Realität, Elite vs. das Populäre, das Künstliche vs. das Natürliche, 
Faschismus vs. Resistenza, Deutsche vs. Italiener, Jazz und Drogen vs. 
Kommunismus und Katholizismus, Krankheit vs. Gesundheit und eben 
Homosexualität vs. Heterosexualität.426 Nicht nur in diesem Sinne sind 
die Filme Rossellinis die am wenigsten neorealistischen beziehungsweise 
Rossellini der vom historischen Moment der Deterritorialisierung am 
wenigsten affi zierte Filmemacher. 
Eine Analyse dieser (nicht nur italienischen) Ineinssetzung von 
Faschismus und Homosexualität nach dem Zweiten Weltkrieg leistet 
Andrew Hewitt, wobei er sie als eine politische Taktik versteht, die darauf 
zielt, »to enclose fascism as the fi gure of an unclosable, irrational logic, 
and that it is through the trope of homosexuality that this enclosure 
takes place«.427 Dennoch liegen zwei Verkürzungen den Thesen von der 
diskursiven und phantasmatischen Gleichsetzung von Faschismus und 
Homosexualität zugrunde. Denn zum einen repräsentiert die Sexualität 
Bergmanns oder gar die des Lehrers Enning in Germania anno zero  nur 

425  Vgl. Derek Duncan: Secret Wounds: The Bodies of Fascism in Giorgio Bassani’s Dietro la porta, 
in: Gary P. Cestaro (Hg.): Queer Italia. Same-Sex Desire in Italian Literature and Film. New York 
2004. S. 187-205, hier S. 187. Duncan macht darüber hinaus darauf aufmerksam, dass sich das 
Bild des Nazis mit einer devianten Sexualität in den 1960er und 70er Jahren noch deutlich 
verschärft.

426  Vgl. Rogin, Mourning, S. 131.

427  Andrew Hewitt: Political Inversions. Homosexuality, Fascism and the Modernist Imaginary. 
Stanford 1996. S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


197DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

die groteske Karikatur einer schwulen Identität und stellt als solche, wie 
Ginsberg ja auch schreibt, gerade keine gleichgeschlechtliche Praxis dar. 
Vor allem aber übersieht die Gleichsetzung von Faschismus und Homose-
xualität in der Analyse der Filme die zahlreichen erotischen und positiv 
konnotierten gleichgeschlechtlichen Beziehungen, die sich eher in den 
Bildern als in den Erzählsträngen der Filme abspielen. Das Narrativ des 
sadistisch-homosexuellen Nazis, in dem sich der homophobe Refl ex 
vieler (linker) neorealistischer Regisseure spiegelt, ist zwar bedeutsam, 
aber die Zärtlichkeit unter Männern wie unter Frauen in den Bildern der 
Filme unterläuft diese Erzählung durchgängig und muss daher ebenfalls 
in die historische Analyse Eingang fi nden.428 
Doch zunächst zurück zu Bergmann: Als er des wichtigen CLNAI-Funk-
tionärs Manfredi habhaft wird und ihn in einem Nebenraum seines 
Büros foltern lässt, fi ndet nebenan eine Feier von Offi zieren statt, an der 
auch seine Frau und deren italienische Gespielin teilnehmen. Bergmann 
pendelt zwischen den Räumen des pompös eingerichteten  Salons und 
der kargen Folterkammer hin und her und konsumiert beide Ereig-
nisse. Während er hier ein Glas Champagner trinkt, betrachtet er dort 
genüsslich, wie Manfredi die Fingernägel ausgerissen werden und er mit 
Schlägen, einem Bunsenbrenner und anderem Werkzeug gefoltert wird. 
Diese Szene wird in schockierender Länge und Detailliertheit entfaltet; 
hier ist das von Ginsberg konstatierte »pure evil« innerhalb des neorea-
listischen Films am Werke. In einem Gespräch mit einem betrunkenen 
Offi zier, Hartmann, der die Gewalt nicht mehr erträgt,429 ereifert sich 
Bergmann über die Wichtigkeit, Manfredi zum Sprechen zu bringen. 
Denn sein Schweigen würde die Gleichwertigkeit von Italienern und 
Deutschen bedeuten und damit die Gleichwertigkeit von »Sklavenrasse« 
und »Herrenrasse«. Roma città aperta  setzt mit dieser hist orisch nicht 
korrekten Konstellation des Italieners als Opfer deutscher Rassenpolitik 
bereits früh einen zentralen geschichtsrevisionistischen Übergang, 
durch den sich der Opferstatus der tatsächlich zu Zehntausenden gefal-
lenen und umgebrachten Angehörigen des antifaschistischen Wider-
stands auf die gesamte italienische Bevölkerung ausdehnt und damit den 
Gründungsmythos für die italienische Nachkriegsrepublik setzt.430 Denn 

428  Dazu mehr im Kapitel zum erotischen Körper, in dem es unter anderem um die Affi rmation 
gleichgeschlechtlicher Zärtlichkeit geht. 

429  Dieser kurze Moment spontaner, dem Alkohol geschuldeter Menschlichkeit bei dem deut-
schen Offi zier verstärkt nur die Bösartigkeit der Deutschen im neorealistischen Film. Denn 
als bei der Exekution des Pfarrers Don Pietro die einfachen Soldaten aus Skrupel alle dane-
benschießen, ergreift derselbe Hartmann ungeduldig die Initiative und ermordet den Priester 
mit seiner Pistole aus nächster Nähe.

430  Gerhard Schreiber zählt in seiner beeindruckenden Untersuchung zu den Kriegsverbrechen 
der Deutschen in Italien 44.720 getötete Partisanen. Vgl. Gerhard Schreiber: Deutsche Kriegs-
verbrechen in Italien. Täter, Opfer, Strafverfolgung. München 1996. Carlo Gentile differenziert 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS198

ungeachtet der Tatsache, dass Italiener in der Auffassung des deutschen 
Nationalsozialismus keine »minderwertige Rasse« darstellten,431 vor 
allem aber ob der Tatsache, dass sich Italien in den Rassegesetzen von 
1938 selbst zu einem Volk von Ariern erklärte, wird in diesem Film die 
Besetzung Italiens durch die Deutschen als ›Rassenkrieg‹ umgedeutet 
und damit die italienische Bevölkerung aus der eigenen faschistischen 
Tradition entlassen.432 Ohne zu sehr auf diese immer noch äußerst 
umstrittene Thematik einzugehen, müssen neben der italienischen 
Verdrängungspolitik jedoch auch die Erfahrungen der italienischen 
Bevölkerung mit den deutschen Besatzern in den letzten beiden Kriegs-
jahren gesehen werden, in denen die deutschen Kampfverbände durchaus 
im Sinne eines »Rassenkrieges« und mit den entsprechenden Befehlen 
ausgestattet außergewöhnlich brutal – selbst in den Maßstäben des deut-
schen Vernichtungskrieges – in Italien wüte ten.433 Wenn also in dieser 
Analyse von einer falschen Opferpolitik die Rede ist, so sollen nicht die 
Leiden der italienischen Bevölkerung unter den Deutschen verharmlost 
werden, sondern der Mechanismus verständlich werden, wie über diese 
tatsächliche Opfererfahrung des deutschen Terrors zugleich die gesamte 
Komplizenschaft und das Verbrechen des eigenen Faschismus vor 1943 
und teilweise, wie etwa in der Republik von Salò, bis 1945 historisch 
unsichtbar gemachten werden konnten. Neben der augenscheinlichen 
Strategie einer Verschiebung der eigenen historischen Schuld auf ein 

diese Zahl in 30.000 tote Partisanen und 10.000 ermordete unbeteiligte Zivilisten. Vgl. ders.: 
»Politische Soldaten« und »ganz normale Männer«. Die SS-Division »Reichsführer-SS« in Italien 
1944, in: Hans Jacobs/Andreas Ruppert/Ingrid Schäfer (Hg.): Von Italien nach Auschwitz. Aspekte 
der deutschen Besatzung in Italien 1943-45. Lage 2008. S. 97-109, hier S. 99.

431  Nach der Kapitulation Italiens gab es allerdings tatsächlich Stimmen um Himmler und die 
Reichs-SS, die offen debattierten, ob nicht Italiens Nähe zu Afrika die Reinheit der Rasse 
verunreinigt habe und ob die Italiener nicht tatsächlich auch den sogenannten Sklavenrassen 
zuzuordnen seien. (Hier fi ndet auch die rassische Konnotation des von den Deutschen wäh-
rend des Ersten Weltkriegs so genannten ›Italienerverrats‹ ihre Parallele.) Offi ziell wurde dies 
aber nicht verlautbart. Dennoch zeugen die äußerste Brutalität der deutschen Truppen, ihre 
massenhaften Kriegsverbrechen und ihr »Bioterror« gegen die Zivilbevölkerung, wie etwa die 
Verseuchung des Frontabschnitts entlang der Gotenlinie bei den pontinischen Sümpfen mit 
Malaria Ende 1943, von einer solchen Geisteshaltung der Deutschen gegenüber den Italienern. 
Vgl. Frank M. Snowden: The Conquest of Malaria. Italy, 1900-1962. New Haven 2006. S. 184 und 
187. 

432  Interessanterweise verfälscht die deutsche Synchronisation gerade an dieser Stelle den 
ursprünglichen Wortlaut, so dass nicht nur aus dem Kommunisten Manfredi ein Sozialist wird, 
sondern vor allem die deutschen Kriegsverbrechen abgeschwächt werden.

433  Schreiber verweist in seiner Untersuchung auf den Wandel des nationalsozialistischen Ras-
sendiskurses gegenüber Italien bereits nach dessen Kriegseintritt 1940, vor allem aber nach 
der Kapitulation vom 8. September 1943, der zur Legitimation und zur diskursiven Vorberei-
tung deutscher Kriegsverbrechen diente. Schreiber, Deutsche Kriegsverbrechen in Italien, 
S. 23ff. Die Zahl der Opfer aus dem Zeitraum zwischen dem 8. September 1943 und dem 2. 
Mai 1945, dem Tag der Kapitulation der deutschen Truppen in Italien, beziffert er mit 11.400 
völkerrechtswidrig – meist nach ihrer Gefangennahme – ermordeten Militärangehörigen, 
44.720 ermordeten Partisanen sowie 9.180 ermordeten Männern, Frauen und Kindern aus 
der Zivilbevölkerung. Vgl. ebd., S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


199DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

Außen ist an dieser Figuration wichtig, dass sie sich vergeschlechtet und 
über die Körper ins Bild setzt. Der heldenhafte Körper des Partisanen, 
der von Bergmann gefoltert und damit geöffnet wird, markiert die 
geschundene Stadt Rom und darüber hinaus, wie Angela Dalle Vacche 
feststellt, ganz Italien, das dadurch als sexuell misshandelter Körper 
dargestellt wird.434 Neben den, wie noch zu sehen sein wird, zahlreichen 
Frauenfi guren als fi lmischen Repräsentationen eines vom Faschismus 
betroffenen Italiens erscheint in diesem Film auch der männliche Körper 
auf der Leinwand für diese Symbolik geeignet.
Major Heinrich (Massimo Serato) in Il sole sorge ancora  ist vielleicht die 
einzige Figur in den Nachkriegsfi lmen, die Major Bergmann noch an 
Brutalität überbietet. Völlig blind für die aktuelle politische Situation – 
die deutsche Armee ist auf dem Rückzug, Mussolini gefl ohen, die letzten 
Tage von Salò sind angebrochen – veranstaltet er eine Strafexpedition 
nach der anderen. Seine Vorliebe ist es indes, aus dem fahrenden Wagen 
wahllos Menschen niederzuschießen. Gleichzeitig beschwert er sich 
darüber, sich nicht ausruhen zu können, und feiert Sauf- und Fressorgien, 
bei denen er vor seinen Untergebenen völlig ungeniert mit zahlreichen 
italienischen Frauen schläft. In einer Szene fi ndet eine Razzia auf einem 
großen Bauernhof statt. Als er im offenen Wagen über den Hof fährt, 
unterhält er sich gelangweilt mit dem Offi zier neben ihm und richtet 
dabei zum Spaß seine Pistole auf spielende Kinder und macht ihnen 
Angst. Schließlich erschießt er einen kleinen Jungen. Bezeichnenderweise 
fi ndet der Deutsche bei der letzten großen Schlacht mit den Partisanen 
sein Ende in einem Schweinestall, in dem er sich aus Furcht versteckt 
hatte. Heinrichs ausschweifende Sexualität wird unmittelbar mit seiner 
Terrorherrschaft und seiner Unfähigkeit, ›wie ein Mann zu kämpfen‹, in 
Deckung gebracht.
Solches gilt auch im Hinblick auf die deutschen Soldaten in der schon 
erwähnten ersten Episode von Paisà . Nachdem ›Joe from Jersey‹ erschossen 
wurde und die Wehrmachtssoldaten Carmela fi nden, beginnen sie 
darüber zu reden, was sie mit dem Mädchen anstellen können. Langsam 
stacheln sie sich an, witzeln darüber, auf welche Weise sie Carmela 
vergewaltigen werden. Der Film macht deutlich, dass keinerlei Kommu-
nikation zwischen den Deutschen und der Italienerin stattfi ndet und sie 
komplett unempfänglich sind für ihre Gefühle.
Diese grobe, holzschnittartige Typologisierung ist das bestimmende 
Moment in der Repräsentation der deutschen Soldaten in neorealistischen 
Filmen. Am stärksten gibt wieder Roma città aperta  diese Figuren vor. Die 
SS-Männer werden stets ohne Gesicht, meist von hinten gefi lmt, sie wirken 
absolut ›quadratisch‹, wie Schränke, auf denen ein Helm liegt. Ihre einzigen 

434  Vgl. Dalle Vacche, The Body in the Mirror, S. 182.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS200

gefühlsmäßigen Regungen sind ihre Hingabe zur Gewalt und die Angst vor 
den Vorgesetzten. Als die SS ein Haus in Rom nach Männern durchsucht, 
halten ihre Soldaten unten auf der Straße die Frauen in Schach. Ein stier-
nackiger Soldat erblickt dabei Pina in der Menge und beginnt sie lüstern zu 
betatschen. So erscheinen die Deutschen durchgängig als entmenschlichte 
Teile einer brutalisierten Maschinerie, die auf Plünderung und Vergewal-
tigung aus ist. Selbst als zwei Soldaten in einer anderen Szene zwei Schafe 
schlachten wollen, können sie das nur als Hinrichtung inszenieren und 
bewerkstelligen es mit einem Genickschuss. 
Auch die deutschen Soldaten in Un giorno nella vita  entsprechen diesem 
Bild. Sie brüllen ausschließlich hässlich klingende Befehle435 oder 
tauschen rüde Gemeinplätze untereinander aus, ohne sich jemals wirk-
lich zu unterhalten.436 Nur einer der Soldaten passt nicht in dieses Bild. 
Er geht alleine in das von Partisanen besetzte und von den Deutschen 
belagerte Kloster und wird dort von den Widerstandskämpfern gefangen 
genommen. Mit seiner hageren Figur setzt er sich vom Bild des eckigen, 
sperrigen und roboterhaften Wehrmachtssoldaten ab. Seine runde Brille 
gibt ihm darüber hinaus das Aussehen eines Intellektuellen. Bei seinem 
Versuch zu fl iehen löst sich im Handgemenge mit seinem Bewacher ein 
Schuss aus dessen Gewehr und der Deutsche stirbt – umringt von den 
betenden Schwestern und dem bestürzten Partisanen. Sein in Großauf-
nahme gezeigter Tod ist untypisch für die gesichtslosen Deutschen und 
sein letztes Wort – »danke!« – unterscheidet ihn vollständig von seinen 
erbarmungslosen Kameraden. Er wird individuiert – eine deutsche 
Figur, die fast einmalig in den neorealistischen Filmen ist. Zwar gibt es 
den gutmütigen Bauern Hans in Vivere in pace , der sich betrunken mit 
einem schwarzen GI verbrüdert, oder auch den einfältigen und harmlos 
wirkenden Hans in Pian delle stelle , der an einer Straßensperre den Wagen 
der Hauptprotagonistin Anna  (Nada Fiorelli) durchsuchen soll, doch 
lieber mit ihr fl irtet und sie – die staffette und ihre Wagenladung voller 
Waffen – unkontrolliert passieren lässt. Auch der desertierte deutsche 
Offi zier in Roma città aperta  gehört zu den wenigen fi lmischen Gegen-
beispielen. Aber seine Rolle bleibt nebensächlich, und er ist es auch, 
der kurz nach seiner Verhaftung im Folterkeller der Gestapo vor Angst 
zusammenbricht, während der ebenfalls verhaftete italienische Partisan 
und der Pfarrer ihn beruhigen. Als in Un giorno nella vita die restlichen 
Wehrmachtssoldaten ins Kloster kommen, stimmt das Bild der quadrati 
jedoch wieder. Sie entdecken ihren toten Kameraden und verdächtigen zu 

435  Das Filmdeutsch besteht zwar meistens aus tatsächlichen deutschen Worten, diese werden 
aber auf möglichst krude klingende Weise lautmalerisch aneinandergereiht.

436  Vgl. Fabiana Sforza: La Resistenza al cinema 1945-1949. I fi lm come fonti per la storia, in: Italia 
contemporanea. Nr. 230, 2003. S. 103-112, hier S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


201DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

Recht die Nonnen, Partisanen zu verstecken. Als die Partisanen draußen 
einen Entlastungsangriff starten, ziehen die Deutschen ab. Einer jedoch 
will vorher noch die Nonnen erschießen, aber ein gemütlich wirkender, 
beleibterer Hauptmann kommt hinzu und winkt ab. Fast glaubt man 
seiner menschlichen Regung und hat sich an die unbekannte Milde 
der Deutschen gewöhnt. Doch als die Partisanen siegreich ins Kloster 
stürmen, sehen sie, was der Film nicht gezeigt hat: Sämtliche Schwestern 
wurden von dem Deutschen erschossen. 
Eindrücklich an den deutschen Figuren ist darüber hinaus ihre sprach-
liche Verfugung in den nazistischen Diskurs. Statt sich als Individuen 
zu begegnen, wirken sie wie Automaten, aus deren offenen Mündern 
die zentralen Sätze nationalsozialistischer Propaganda ertönen. Anders 
als die BewohnerInnen Aci Trezzas in La terra trema , die ebenfalls nur 
vorgefertigte Satzmuster hervorbringen und fast ausschließlich in 
Sprichwörtern und Liedtexten miteinander reden, sind die Sätze der 
Deutschen Teil einer großen monadischen Kriegsmaschine. Die Worte 
der Soldaten in Achtung! Banditi!  (Carlo Lizzani, 1951) beschränken sich 
auf »schnell, schnell, an die Wand« und auf andere unmenschliche 
Befehle. Ihre kastenförmigen Körper, ihr »machinelike behaviour«437 
und ihre Verständigung als Zitationsautomaten nationalsozialistischer 
Propaganda machen sie zu Teilen einer Maschine, die das Gegenteil einer 
Wunschmaschine ist. So ist die Funktion ihrer Sprache nicht die einer 
Verbindung zu anderen Menschen, sozusagen eine immanente Verkoppe-
lung von Aussagen, Gefügen oder Personen aus einem eigenen Begehren 
heraus und ohne der deutschen Sache zu dienen, also »ohne dass eine 
organische Summe fi xiert wird«,438 sondern ihr Movens ist die transzen-
dentale Ausrichtung und Kanalisierung auf den deutschen Volkskörper: 
Die Deutschen funktionieren nur in eine einzige Richtung.
Auch der absurde Vortrag eines Wehrmachtssoldaten vor gefangenen 
Partisanen und alliierten Piloten in den letzten Tagen des Krieges – in der 
abschließenden Episode von Paisà  – ist ein sinnloses Abspulen von Phrasen, 
die von der Realität längst eingeholt wurden. Der blonde junge Offi zier 
redet von der »neuen Zivilisation«, die die Nationalsozialisten schaffen 
würden und die »tausend Jahre« halten werde, während das nur noch 
wenige Wochen entfernte Kriegsende bereits absehbar ist. Am nächsten 
Morgen werden die gefangenen Partisanen gefesselt und ohne Zögern 
von den Deutschen in den Po geworfen, wo sie der Fluss verschluckt und 
wegträgt. Diese letzte Linie im Film verdeutlicht noch einmal den Gegen-
satz zwischen einer hierarchisierenden Grammatik, für die hier die deut-

437  Landy, Diverting Clichés, S. 98.

438  Arnaud Villani: Physische Geographie der Tausend Plateaus, in: Clemens-Carl Härle (Hg.): Kar-
ten zu »Tausend Plateaus«. Berlin 1993. S. 15-40, hier S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS202

sche Befehlssprache steht, und einem asignifi kanten Strömen, welches die 
Protagonisten aus der Handlung, aus der Leinwand hinausträgt.

Faschisten: Italiener im Fieberwahn
Während die Deutschen als Nazis die wahren Bösen repräsentieren, 
verhält es sich mit den italienischen Faschisten, Kollaborateuren und 
Verrätern der Resistenza anders. Wie Fabiana Sforza in ihrer Untersu-
chung der Resistenza im italienischen Film der späten 1940er Jahre 
vermerkt, wirken diese Figuren nicht schuldig, sondern albern und 
komisch, vor allem aber krank.439 Damit machten sich die Filme den 
historischen Blick der antifaschistischen Koalition der 1940er Jahre zu 
eigen, die im Faschismus eine fremdartige Krankheit sah – eine »Paren-
these« – und das zwanzigjährige Regime als etwas bewertete, was von 
Außen kam.440 Das Kino wiederholte nicht nur dieses Bild, sondern schuf 
es maßgeblich mit. Die Begriffe Krankheit und Invasion waren Haupt-
metaphern dieses Geschichtsbildes.441 Diskursiv hegemonial wurde die 
Rede des Liberalen und Theoretikers Benedetto Croce vom Herbst 1944, in 
der er auf den externen deutschen Feind fokussierte und den Faschismus 
als Krankheit bezeichnete, mit dem Ziel, die interne Spaltung sowohl 
in der antifaschistischen Koalition als auch generell in der italienischen 
Gesellschaft zugunsten einer gemeinsamen nationalen Identität zu 
schließen.442 Dieses Bild der bösen Deutschen und der an ihnen scheinbar 
erkrankten Italiener fand sich in den Filmen des Neorealismus wieder 
beziehungsweise entstand in der Bilderproduktion des Kinos glei-
chursprünglich mit der politischen Debatte. Und so muss die richtige 
Einschätzung Michael P. Rogins, dass die italienischen Faschisten in 
den Filmen weitgehend fehlen, dennoch präzisiert werden. Denn wie die 
Figur des questore – des römischen Polizeichefs – als wichtigstes Instru-
ment der deutschen Besatzer in Roma città aperta  erscheinen auch andere 
Faschisten durchaus im Kino des Neorealismus. Dennoch bleiben die 

439  Vgl. Sforza, La Resistenza al cinema 1945-1949, S. 110.

440  Vgl. Dalle Vacche, The Body in the Mirror, S. 197. Einzige Ausnahme bildete der Partito d‘Azione, 
die den Faschismus durchaus als eine hausgemachte, italienische Sache verstand. 

441  Vgl. David Ward: From Croce to Vico. Carlo Levi’s L’orologio and Italian Anti-Fascism, 1943-46, 
in: Bosworth/Dogliani (Hg.), Italian Fascism, S. 64-82, hier S. 67. Zwar betont Ward den 
Widerstreit von bürgerlichen Liberalen und kommunistischen Radikalen über die Ursache 
des Faschismus, die Erstere als ausschließlich von außen eingeführt begriffen und Letztere 
bereits in der bürgerlichen vorfaschistischen Zeit Italiens angesiedelt sahen, doch verweist 
Ben-Ghiat darauf, dass auch der PCI um seinen Vorsitzenden Palmiro Togliatti die Metapher 
der Krankheit für den Faschismus gebrauchte, obwohl er den Faschismus als bürgerliches 
Phänomen analysierte. Vgl. Ben-Ghiat, Liberation, S. 89. 

442  Vgl. Glenda Sluga: Italian National Memory, National Identity and Fascism, in: Bosworth/
Dogliani (Hg.), Italian Fascism, S. 178-194, hier S. 178. Vgl. auch Christopher Duggan: Italy in 
the Cold War Years and the Legacy of Fascism, in: Ders./Christopher Wagstaff (Hg.): Italy in 
the Cold War. Politics, Culture and Society 1948-58. Oxford, Washington D.C. 1995. S. 1-24, 
hier S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


203DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

faschistischen Soldaten und Funktionäre der Republik von Salò oder in 
den von den Deutschen besetzten Gebieten stets wenige Einzelpersonen, 
die widersprüchlich gezeichnet sind und die im Moment der Befreiung 
vollständig verschwinden. Der eigentliche Fokus der neorealistischen 
Filme auf den eigenen Faschismus (als Krankheit) wird erst anhand der 
Kollaborateurinnen voll entfaltet. Doch zunächst zu den Männern.
Recht positiv kommen die italienischen faschistischen Kräfte in  Achtung! 
Banditi!  weg. Dieser erst 1951 gedrehte Film ist in jeder Hinsicht bereits 
stärker geglättet als die Produktionen der 1940er Jahre. Als in einer Szene 
zwei Partisanen in einer Bar sind, in der sie zur Tarnung fl ippern, und 
ein Trupp alpini443 hereinkommt, machen sich die beiden aus dem Staub. 
Als einer der Gebirgsjäger sieht, dass sie beim Flippern eine Flasche Wein 
gewonnen haben, rennt er den beiden hinterher, um ihnen die freudige 
Mitteilung zu machen. Als die Partisanen sehen, dass sie verfolgt werden, 
rennen sie davon. Ohne weiteren Verdacht ob ihrer Flucht zu schöpfen, 
kehrt der Soldat zurück und trinkt mit seinen Kameraden den Wein 
selbst. Diese Harmlosigkeit wäre in der Repräsentation der Deutschen 
undenkbar und zeigt damit den irreduziblen Wesensunterschied 
zwischen italienischem Faschismus und deutschem Nationalsozi-
alismus in der Wunsch- und Bilderwelt Italiens. Am Ende des Films, 
während des großen Showdowns – und hierin zeigt sich die Wende der 
1950er Jahre –, laufen die alpini schließlich zu den Partisanen über und 
gemeinsam schlagen sie die Deutschen in die Flucht. Als ein älterer, als 
politischer Kommissar markierter Partisan gegen die Aufnahme der 
eben noch faschistischen Kräfte in ihre Gruppe protestiert, wird er vom 
jungen Anführer mit den Worten zurechtgewiesen, dass es jetzt nur 
noch darum gehe, alle gemeinsam gegen die Deutschen zu kämpfen. 
Diese Schließung der Differenzen zugunsten eines nationalen Projektes 
fi ndet sich auch in der Körpersprache wieder. Domenico, einer der alpini, 
der als erster auf einen Deutschen schießt und danach seine Kameraden 
überzeugt, zu den Partisanen zu wechseln, ist ein sanfter, sympathi-
scher, schlecht rasierter junger Mann, der am Anfang lediglich nicht 
an die Existenz der Partisanen glauben und das Ausmaß der Situation 
nicht begreifen kann. Erst als er sieht, wie die Einheiten der Wehrmacht 
kaltblütig einen Mann niederschießen, wird ihm alles klar, und er zögert 
keine Sekunde einzuschreiten.
In Roma città aperta , der fast acht Jahre früher gedreht wurde als Achtung! 
Banditi! , gibt es hingegen die italienischen Faschisten noch, und sie 
denken gar nicht daran, die Seiten zu wechseln. Die historische Glättung 

443  Gebirgsjäger, eine Eliteeinheit der italienischen Armee, die im Zweiten Weltkrieg gleichwohl 
weniger Massaker anrichtete als ihre deutschen Namenskollegen. Vgl. Ralph Klein/Regina 
Mentner/Stephan Stracke (Hg.): Mörder unterm Edelweiß. Kriegsverbrechen der Gebirgsjäger 
der Deutschen Wehrmacht. Köln 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS204

und nationale Einigung wird dort noch ausschließlich innerhalb des 
Widerstandes inszeniert, in dem von einem Bündnis von den Kommu-
nisten bis zu den Katholiken gegen die Deutschen und den Faschismus 
gekämpft wird; italienische Faschisten sind in dieser Koalition 1945 noch 
nicht denkbar. Sie werden noch als mit den Deutschen verbündet in Szene 
gesetzt. So sind zum Beispiel bei einer Razzia in einer römischen Mietska-
serne in Roma città aperta auch italienische Polizisten beteiligt. Obwohl 
sie engagiert ihren Dienst verrichten, wirken sie dennoch um  einiges 
menschlicher als ihre deutschen Kollegen. Ihre Körper sind schmaler und 
beweglicher, auf dem Kopf sitzt statt des Stahlhelms immer eine weiche 
Mütze; vor allem aber haben sie (menschliche) Gesichter. Als drei von 
ihnen durch das Haus gehen und in einer Wohnung  einen Pfarrer und 
seinen jungen Messdiener treffen, die am Bett eines Toten beten – unter 
dessen Decke sie das Maschinengewehr und die Bombe versteckt haben 

– verzichten sie aus Gründen der Pietät auf eine genauere Durchsuchung. 
Diese Empfänglichkeit für die Belange anderer unterscheidet sie grund-
sätzlich von den Deutschen, die völlig ›aspektblind‹444 durch den Film 
trampeln.
Einzig in Paisà  wird mit den italienischen Faschisten kurzer Prozess 
gemacht. Als eine Partisaneneinheit im umkämpften Florenz drei 
Männer gefangen nimmt, die auf Seiten der Deutschen gekämpft hatten, 
werden sie unter Fußtritten herbeigeführt und sofort erschossen.
In Caccia tragica  (Giuseppe De Santis, 1947) tritt hingegen das Motiv der 
Krankheit hervor. Alberto, als ehemaliger KZ-Häftling selbst Opfer der 
Deutschen, ist Daniela, auch Lili Marleen oder ›die Deutsche‹ genannt, 
hoffnungslos verfallen. Er beteiligt sich an einem Raubüberfall ihrer 
aus einer Handvoll deutscher Ex-Nazis bestehenden Bande auf einen 
Geldtransport, in dem sich die Löhne einer ganzen Agrar-Kooperative 
befi nden. Die Menschen der Kooperative in der Emilia Romagna machen 
sich daraufhin selbst an die Verfolgung der Gangster. Ganz am Ende, als 
die Bande von den LandarbeiterInnen umzingelt in einem Haus festsitzt, 
erfährt Alberto seine Läuterung. Das Gelände um das Haus ist vermint, 
und die Anführerin Daniela ist im Begriff, einen Hebel zu bedienen und 
damit die Explosion der Minen auszulösen, durch welche unzählige 
Menschen getötet würden. Der große elektrische Kippschalter, an dem 
sie steht, erinnert an den Mechanismus eines elektrischen Stuhls, und 
die Bilder an der Wand hinter Daniela von aufgehängten Partisanen 

444  Gemeint ist mit Ludwig Wittgenstein die Fähigkeit oder eben die Unfähigkeit, in einer Sache 
noch eine andere Sache zu sehen beziehungsweise zu erkennen, wie verschiedene Aspekte 
einer Sache zu einer anderen Sache werden können. Übertragen auf die Filme hieße das, dass 
die Deutschen in dem Partisanen keinen Menschen oder etwa hinter Deportationszahlen kein 
Leiden erkennen können. Sie sind also nicht unbedingt grausam und sadistisch, sondern eher 
funktional und unberührt. Die Banalität des Bösen ist darin angesprochen.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


205DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

sowie der gemalte Totenkopf unter dem Wort »Achtung« verstärken das 
Bild von ihr als Henkerin. Symbolisch wird hier Nazideutschland als 
Henker und die italienische Bevölkerung als Gruppe von Hingerich-
teten dargestellt. Mit wahnsinnigen Augen schreit Daniela Alberto 
an, er solle sie erschießen, um das Massaker zu verhindern. Als sie 
den Schalter fast umgelegt hat, feuert Alberto mit seinem Maschinen-
gewehr auf sie und tötet seine ehemalige Geliebte. Am Ende beraten 
die Arbeiter Innen in ihrem Versammlungshaus über das Schicksal 
des Kollaborateurs  Alberto. Während Daniela, »die Deutsche«, hier 
symbolisch für die plündernden Besatzer steht, repräsentiert der ihr 
in Liebe verfallene und daher unzurechnungsfähige Alberto das vom 
Faschismus angesteckte Italien. Der Umstand, dass er ein Überlebender 
eines Konzentrationslagers ist, verstärkt dabei das Irrationale und 
Kranke an dieser Konstellation und versichert dem Publikum Albertos 
grundsätzliche Schuldlosigkeit. Folgerichtig wird er von der Koopera-
tive geschont und aufgefordert, schleunigst das Weite zu suchen. Als 
Alberto völlig verzweifelt über einen Acker davongeht, bewerfen ihn 
die Umstehenden versöhnlich lachend mit Erdklumpen. Das Kollektiv 
nimmt mit dieser Geste den abtrünnigen, aber nun geläuterten jungen 
Mann wieder in sich auf. Genau wie später in Riso amaro , als der tote 
Körper der aus dem Kollektiv verstoßenen Silvana am Ende von den 
Landarbeiterinnen mit Reis bestreut wird, reterritorialisieren die 
Menschen in Caccia tragica den Kollaborateur mit italienischer Erde 
und lassen ihn so wieder zu einem Teil ihrer Welt werden. Der Sexu-
alität der Nazifrau entledigt, ist das geheilte Italien wieder in seinem 
nationalen Kollektiv angekommen.
Das ambivalente Verhältnis Albertos zu Daniela, das für den behaup-
teten Widerspruch von Italien zum Faschismus steht, wiederholt sich 
in dem ebenfalls von De Santis drei Jahre später gedrehten Film Non c’è 
pace tra gli ulivi . Bonfi glio (Folco Lulli), ein brutaler Großgrundbesitzer, 
ist, wenn nicht gar ein überzeugter Faschist, so doch einer, der vom 
Krieg profi tiert und sich an der Notsituation der einfachen Hirtenfa-
milien bereichert hat. In der Vorgeschichte des Films, als Francesco 
(Raf Vallone) zum Kriegsdienst eingezogen wurde, hatte sich ›Bonfi ‹ 
in den allgemeinen Kriegswirren dessen Schafherde angeeignet und 
das Brandzeichen »D«, das für Francescos Familie Dominici steht, in 
ein »B« für Bonfi glio umgewandelt. Seine eingebrannte Initiale erin-
nert zusammen mit seiner körperlichen Erscheinung, seiner brutalen 
Virilität und seinem diktatorischen Gestus gegenüber den Hirtenfami-
lien an Benito Mussolini, wobei seine Gier nach Reichtum seiner Gier 
nach Frauen entspricht. Als Francesco mit Hilfe seiner Familie sich 
eines Nachts die Tiere wiederholt – wofür er später ins Gefängnis muss 

– stellt Bonfi  ihnen nach, erwischt aber nur die kleine Schwester Maria 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS206

Grazia (Maria Grazia Francia) und vergewaltigt sie. Darüber hinaus 
versucht er eine Ehe mit Lucia (Lucia Bosé), der Geliebten Francescos, 
in die Wege zu leiten, was ihm auch fast gelingt. So nimmt er – gierig 
und geil gezeichnet – Besitz von Francescos Tieren und Frauen, seinen 
Produktions- und Reproduktionsmitteln. Psychoanalytisch gesprochen 
kastriert er ihn unmittelbar. 
Am Ende des Films dreht sich das Verhältnis um: Francesco und 
Lucia, sogar die Schafe, jagen Bonfi glio und hetzen ihn schließlich in 
den Abgrund, wo er jämmerlich umkommt. Während sich der junge 
Außenseiter also reterritorialisiert und darüber auch wieder in die 
ihn kurz zuvor noch verratende Gemeinschaft der Schafhirten aufge-
nommen wird, wird der sadistische Kriegsgewinnler, der stets über 
gute Kontakte zu den Behörden und Autoritäten in der Stadt verfügte, 
ausgelöscht. Die Hirten, die vorher von ihm terrorisiert wurden wie 
die Italiener von den deutschen Besatzern, können sich am Ende von 
ihm befreien. Selbst die beiden Handlanger des Schurken, die noch am 
ehesten als Symbolisierungen faschistischer Trupps gelesen werden 
können, machen sich lautstark ihre Gedanken über ihren Boss und 
darüber, wie wenig sie ihn und das, was er tut, mögen. Schließlich 
führen sie seine Anweisungen nicht mehr richtig aus, und am Ende 

– im großen Showdown – verlassen sie ihn einfach. Das Moment des 
Faschismus als infektiöse Parenthese taucht jedoch am stärksten in 
der Figur der Maria Grazia auf, die nach ihrer Vergewaltigung in ein 
sadomasochistisches Abhängigkeitsverhältnis zu ihrem Peiniger gerät 
und sogar bei ihm einzieht. Am Ende wird sie von Bonfi glio getötet 
und damit zum symbolischen Opfer des Faschismus beziehungsweise 
des Duce. Italien als geschändete Frau ist eine Trope, die sich durch 
die neorealistischen Filme zieht und die in der Analyse von Riso amaro  
genauer betrachtet werden wird. 
Pierre Luigi (Pierre Claudé) in Senza pietà  ist ebenfalls eine solche Figur, 
die während des Krieges und in der Nachkriegszeit über Kontakte zur 
Obrigkeit verfügte und sich am Elend der Bevölkerung bereicherte. In 
seinem immer blütenweißen Anzug erscheint er kränklich und mit 
perversen Neigungen ausgestattet. Er wirkt dekadent und sadistisch 
und wird von allen gefürchtet. Nur Angela hat keine Angst vor ihm, 
weshalb er sich magisch zu ihr hingezogen fühlt. Als sie ihm in einer 
dramatischen Szene eine Ohrfeige verpasst, reinigt er sich die Stelle, 
an der keine Verletzung zu sehen ist, sofort mit sterilem Alkohol und 
hält sich eine sehr lange Zeit besorgt sein Taschentuch ans Gesicht. 
Wie Major Bergmann in Roma città aperta  sorgt Pierre Luigi dafür, dass 
Menschen gequält und verletzt werden, er selbst berührt sie kaum, 
niemals aber wird er berührt. Angelas Hand auf seinem Gesicht verletzt 
seine körperliche Integrität, sie schafft ihm einen Körper, den er bisher 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


207DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

nicht hatte und den er nicht aushalten kann. Denn sein Körper ist ein 
leerer »ausgezehrter organloser Körper«,445 der bereits zerstört ist und 
nur noch zerstören kann.
Ein zentrales Moment in der Inszenierung der deutschen und italie-
nischen Faschisten in den neorealistischen Filmen ist ihr Sadismus 
und die selbstzerstörerische Abhängigkeit derjenigen, die ihnen 
verfallen beziehungsweise die von ihnen befallen sind. So auch in La 
vita  ricomincia . In der Rückblende erzählt Patrizia (Alida Valli), dass 
während des Krieges, als ihr Mann fern von ihr an der Front beziehungs-
weise in Gefangenschaft war, ihr Sohn plötzlich lebensgefährlich krank 
wurde und sie das Geld für seine teure Kur auftreiben musste. Eines 
Tages wurde sie von einer deutschen Baronin, Magda Huberth (Anna  
Haardt), angesprochen, die sie an eine hochgestellte Persönlichkeit 
vermittelte, die starkes Interesse an ihr bekundet habe. Dieser Mann 
sowie die Zusammenhänge, die ihn auf Patrizia aufmerksam werden 
ließen, bleiben im Film im Dunkeln. Der Mann wird nur von hinten 
gefi lmt, seine Funktion bleibt rätselhaft, lediglich seine Villa deutet 
darauf hin, dass er ein wichtiges Amt innehat. Patrizia muss sich also 
prostituieren, um das Leben ihres Sohnes zu retten. Die Vermittlung 
an den hochgestellten Italiener über die Deutsche kann als eine die 
Situation Italiens während des Krieges symbolisierende Konstellation 
gelesen werden. Unbeschützt, weil der eigene Ehemann im Krieg ist – 
genau wie Maria Grazia in Non c’è pace tra gli ulivi  –, wird Patrizia als das 
anständige Italien durch Deutschland an den Duce verkauft, von dem es 
geschändet wird. Wieder schreibt sich hier der Nachkriegsmythos vom 
unschuldigen Italien in das Filmmaterial ein. Dieser Mythos bildet 
sich über die Identifi kation mit dem vom Faschismus missbrauchten 
Italien, oft symbolisiert durch die geschundenen Frauen auf der Lein-
wand, während die Männer im Film häufi g als gierig oder sadistisch 
erscheinen. Allerdings sind die Frauen in den Filmen, die wie eine 
Kartographie über das Bild Italiens gelegt werden, nicht nur passiv. 
Neben dem mit Sympathie gezeichneten Opfer faschistischer Verfüh-
rung/Schändung fl ackert durch dieses Gefüge, gleich einem Schatten, 
die Figur der lustvollen Verräterin, der sexuellen Kollaborateurin.446

Doch bevor sich diese Arbeit ganz den weiblichen Figuren zuwendet, 
soll noch ein letzter Typus von Männlichkeit in den Filmen betrachtet 
werden, der sich entlang einer Fluchtlinie auf zwei Ebenen artikuliert: 
Der vergangene Körper des Helden und der kranke Alte. 
 

445  Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 224. 

446  Zu dem Bild Nachkriegsitaliens als geschändeter Frau sowie zu dem der Frau als faschisti-
schen Italiens mehr im Kapitel Faschistinnen und Verräterinnen – sexuelle Kollaboration. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS208

Passive, verletzte und kranke Körper: 
der vergangene Körper des Helden

Während sich der Sadismus der Faschisten wie die Karikatur einer begeh-
renden, aktiven und besetzenden männlichen Sexualität ins Bild setzt 

– der begehrende Mann ist der faschistische Mann –, erscheint die positiv 
konnotierte Dysfunktionalität der italienischen Männer als Verletzung. 
Das bedeutet, dass eine Verletzung gleichsam einen Riss im Körperp-
anzer männlicher Subjektivität meint, durch den der Körper mit dem 
Realen in Berührung kommt und sich mit diesem maschinisch verbinden 
kann. Der geöffnete Körper ist ein passivierter Körper, der von seinem 
Organismus befreit wurde – ein Körper der Möglichkeiten. 
Diese verletzten und kranken – dysfunktionalen – Körper waren der 
vorherrschende männliche Typus auf der Kinoleinwand der späten 
1940er Jahre. Sie tauchen in Roma città aperta , Il bandito , Un giorno nella 
vita , Paisà , Senza pietà , Non c’è pace tra gli ulivi , Germania anno zero , Pian delle 
stelle , Umberto D. , La vita ricomincia , Riso amaro, Miracolo a Milano  oder auch 
Cielo sulla palude  und mehr oder weniger deutlich auch in allen anderen 
Filmen auf. Diese Männer humpeln, husten, bellen, straucheln, bluten 
und wimmern sich durch die Filme; Helden sucht man vergeblich. Die 
hunderttausendfach gemachte reale Erfahrung vieler Männer im Krieg 
wurde so mit einer psychischen Entmachtung gekoppelt, als Moment 
der Vereitelung ödipaler Identifi kation in die Filmplots eingebaut und 
als Gegensatz zu einer begehrenden Männlichkeit inszeniert. Diese 
Dysfunktionalität des Ödipalen allerorten würde eine psychoanalytische 
Filmbetrachtung als Kastration lesen, während dies hier in einer körper-
operaistischen Wendung als aktives, wenn auch unbewusstes Moment 
einer Verweigerung zur patriarchalen Rekonstituierung verstanden 
wird.447 Tauchen dennoch Helden auf, werden sie zumindest ange-
schossen und treten im entscheidenden Moment hinter die Protagonistin 
zurück, wie etwa Marco im großen Showdown von Riso amaro, der, seinen 
angeschossenen Arm haltend, nur noch zusehen kann, wie Francesca die 
Sache zu Ende bringt. 
Der Film Pian delle stelle  ist ein gutes Beispiel für die Abwesenheit des 
Helden. Kurz bevor die Brigade Lupo zur letzten Schlacht ausrückt 
und dabei vollständig von den Deutschen liquidiert wird, ordnen sich 
die Konstellationen im Lager neu. Dieser wichtige Wendepunkt des 
Films wird bestimmt von diversen Figuren: einem gefangen genom-
menen Spitzel für die Faschisten, einem Kind, einem Engländer, einer 
Kollaborateurin, einem verrückten Seifenverkäufer und einem geistig 

447  Vgl. dazu auch die historisch ausgerichtete Literaturanalyse der männlichen Figuren in Italo 
Calvinos Roman aus der unmittelbaren Nachkriegszeit Il sentiero dei nidi di ragno (1947) in Lucia 
Re: Calvino and the Age of Neorealism. Fables of Estrangement. Stanford 1990. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


209DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

behinderten Mitglied der Partisanenbrigade. Die Resistenza scheint an 
ihren Enden auszufransen: Der gesunde, funktionierende italienische 
Mann als Zentrum der Handlung fehlt, er bildet eine Leerstelle, um 
die Kinder, Frauen, Ausländer, Wahnsinnige und Kranke kreisen – die 
Ränder konfrontieren das Zentrum mit ihrer Existenz. Der männliche 
Körper und das phallische, männliche wie weibliche Subjekt lösen sich 
in diesen minoritären Positionen auf, sie werden minoritär im deleuzi-
anischen Sinne. 
Die Männerfi guren in Roma città aperta  stehen zwar stärker im Zentrum 
der Handlung, doch sind sie erstaunlich passiv. Francesco, der Pina 
heiraten will, und dessen affektive Bindung zu ihrem Sohn Marcello 
wurden bereits erwähnt. Er, der Sanftmütige, entkommt durch einen 
bezeichnenden Zufall als einziger dem Zugriff der Gestapo. Denn als er 
zusammen mit Manfredi und Don Pietro fl iehen will, hält Marcello ihn 
kurz zurück und überreicht ihm zum Abschied Pinas Halstuch. Durch 
diese wenigen Sekunden Verzögerung entgeht er der Verhaftung der 
Gruppe, die bereits um die nächste Ecke gebogen war. Es ist der Fetisch 
der toten Mutter und die Liebe des Jungen, die ihn retten. Selbst in 
die Geschehnisse einzugreifen vermag Francesco jedoch nicht. Selbst 
Manfredi (Marcello Pagliero), der Partisanenheld, bleibt ungewöhnlich 
handlungsunfähig und passiv. Er entkommt zwar einige Zeit seinen 
Häschern, doch schließlich wird er gefangen, gefoltert und ermordet. 
Ebenso ist es mit der dritten zentralen männlichen Figur des Filmes, Don 
Pietro (Aldo Fabrizi). Er ist sanft, spielt mit den Kindern Fußball und hat 
einen gutmütigen, humorvollen Charakter. Auch er wird verhaftet und 
kurz darauf von den Deutschen erschossen. Nur ein einziges Mal ermäch-
tigt er sich männlich/autoritär, und es lohnt sich, vor dem Hintergrund 
der verhandelten Männlichkeitskonzepte, diesen Moment genauer zu 
betrachten.
Als Manfredi vor Don Pietros Augen durch die Folter der Nazis stirbt, 
erhebt sich der vor ihm kniende und weinende Pfarrer plötzlich im 
Zorn. Donnernd verfl ucht er die Deutschen, dass sie einst wie Ungeziefer 
zertreten werden würden. Tatsächlich weichen die Folterknechte, Major 
Bergmann und selbst die eiskalte Ingrid für einen Moment erschreckt 
zurück. Nach diesem kurzen Moment kommt der Priester wieder zu sich 
und fragt sich beziehungsweise Gott erschüttert, was er da nur getan habe. 
Mit Bezug auf Wiley Feinsteins Anmerkungen zu dieser Filmszene in 
seiner Studie zum Antisemitismus als konstituierendem Moment auch 
des italienischen Faschismus, lässt sich verstehen, warum die ansonsten 
gar nicht religiösen deutschen Henker vor dem Fluch des zornigen Pfar-
rers zusammenzucken. Dass Don Pietro die Deutschen als zu zertretendes 
Ungeziefer bezeichnet, versteht Feinstein als Ausdruck des tief sitzenden 
Antisemitismus der katholischen Kirche und ihrer gläubigen Anhänge-

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS210

rInnen.448 Auf jeden Fall verstehen die Deutschen, die sich um Gott recht 
wenig scheren, die Art der Verwünschung sehr genau – sie ist in ihrer 
Sprache der »Auslöschung menschlichen Ungeziefers« formuliert. Für 
einen Moment öffnet der Film diese tiefe Übereinstimmung der ehema-
ligen auch ›rassisch‹ verbündeten Länder.449 Don Pietros antisemitischer 
Ausbruch ist aber auch eine Ermächtigung zu einer Vermännlichung. 
Im Moment des Vernichtungswunsches wird er zum autoritären Mann. 
Diese verwirrende Szene, die ganz im Widerspruch zum Bild der Italiener 
als Opfer des Faschismus steht, wie es sich durchgängig in den Filmen 
Rossellinis zeigt, verdeutlicht auch den Kontrast zum rächenden, kämp-
fenden Helden, wie ihn das Kino des ventennio porträtiert hatte und der 
hier für Sekunden wieder auftaucht. 
Auch Marcia Landy geht in ihrer Analyse von Roma città aperta  auf diesen 
neuen Männlichkeitstyp ein: 

»Similar to the portrait of the priest, Manfredi is constrained to assume an  inactive 
role, more acted upon than acting. […] his heroism does not consist  primarily in 
confronting his oppressors in militant actions but in his  passivity […]. In the case 
of both Don Pietro and Manfredi, the fi lm transforms prior  cinematic conceptions 
of masculinity by presenting these male characters as passive, even identifi ed 
with qualities associated with femininity, thus  undermining  conventional expec-
tations of their behaviour.«450

Wichtig scheint dabei auch zu sein, dass die von Landy als mit »weibli-
chen Qualitäten assoziierten männlichen Charaktere« weniger habituell 
als vielmehr körperlich in Szene gesetzt werden. Da Handlungen an 
ihnen ausgeübt werden, werden sie gleichsam zum Zielobjekt eines 
männlichen, sexuell aufgeladenen Blickregimes. Wie David Forgacs 
sehr eindrücklich zeigt, existieren die italienischen Männer zunächst 
nur als Fotografi en in der Kartei der Deutschen, die diese fortwährend, 
zum Teil mit der Lupe, betrachten.451 Zwar wird über die Zielpersonen 
auch geredet, doch bieten ihre gefälschten Namen und Legenden nur 
wenig Anhaltspunkte; lediglich ihre abgebildeten Gesichter und Körper 

448  Vgl. Wiley Feinstein: The Civilization of the Holocaust in Italy. Poets, Artisans, Saints, Anti-
Semites. London 2003. S. 330. Vgl. auch Susan Zuccotti: Under his Very Windows. The Vatican 
and the Holocaust in Italy. New Haven, London 2000. Zuccottis Untersuchung arbeitet den 
Antisemitismus der Kurie heraus, betont jedoch auch deren Kritik an den italienischen Ras-
segesetzen von 1938 und die Hilfe der Kirche für Schutz suchende Juden und Jüdinnen ab 1943. 
Vgl. auch das Kapitel zum religiösen Moment des italienischen Antisemitismus in Martelli, La 
propaganda razziale in Italia, S. 85-97 und 165-179.

449  Nur Augenblicke vorher verschleiert der Film diese Übereinstimmung noch, als Bergmann zu 
dem Offi zier Hartmann sagt, dass die Italiener einer Sklavenrasse angehörten. 

450  Landy, Diverting Clichés, S. 102f.

451  Vgl. Forgacs, Rome Open City, S. 36ff.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


211DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

scheinen Evidenz zu gewährleisten. Es sind ihre Körper, derer die Nazis 
habhaft werden wollen. So werden Manfredi und Don Pietro am Ende auf 
ihre Körperlichkeit zurückgeworfen, wenn sie von den deutschen Henkern 
geöffnet und von ihren Werkzeugen und Kugeln tödlich besetzt werden.
Diese passiven männlichen Körper im Film wirken jedoch 1945 keines-
falls lächerlich. Waren Manfredi und Don Pietro in ihrer Märtyrerrolle 
durchaus noch Helden, die alles erduldeten, ohne andere zu verraten, 
waren die meisten Männerfi guren in den neorealistischen Filmen sanfte, 
freundliche Menschen. In der Betrachtung der Väter sind bereits  einige 
dieser Merkmale, die man gemäß Marcia Landy aus einer heteronor-
mativen Perspektive als »clichés of femininity«452 bezeichnen könnte, 
nachgezeichnet worden. Doch das Bild einer Geschlechterinversion, 
wie es auch Forgacs zeichnet,453 greift zu kurz, denn die Positionen 
tauschen sich nicht einfach aus. Vielmehr verlassen die Charaktere 
ihre geschlechtliche Zuordnung in der scheinbar ewiggültigen dualen 
Gender-Matrix. Der sanfte Vater ist eben nicht die Mutter oder wie eine 
Mutter. Er fi guriert vielmehr eine ganz neue Art der sozialen Beziehung. 
Das gilt auch für die anderen Männer in den Filmen der zweiten Hälfte 
der 1940er Jahre. 
Giovanni (Carlo Ninchi) aus Rossellinis Desiderio  (1946)454 ist ein gutes 
Beispiel hierfür. Er ist zurückhaltend, züchtet Blumen und stellt keine 
Besitzansprüche an Paola (Elli Parvo), die er zufällig kennen lernt und in 
die er sich verliebt. Auch sie verliebt sich in ihn, ist erstaunt von seiner 
Art und sagt, dass sie noch nie einen Mann wie ihn getroffen habe. Paola 
arbeitet als Prostituierte in Rom, lügt aber Giovanni vor, sie habe einen 
gewöhnlichen Job. Als ihre Schwester heiratet, fährt sie nach Jahren 
wieder nach Hause, aufs Land. Dort ist sie mit dem Mann ihrer Schwester 
(Massimo Girotti) konfrontiert, der sie begehrt und bedrängt, sowie mit 
Riccardo (Francesco Grandjacquet), der sie früher vergewaltigt hat und ihr 
nun erneut nachstellt. Diese Konstellation phallischen Begehrens treibt 
sie schließlich in den Tod, oder anders gesagt, dieses Begehren wird im 
Neorealismus denunziert und ihm wird – über den Tod seines Objektes – 
der subjektkonstituierende Boden fi lmischer Realität entzogen. So ist der 
nicht-begehrende Giovanni das positive Gegenmodell zu dem Netz zerstö-
rerischer männlicher Sexualität, in das Paola verstrickt ist. Im Gegensatz 
zu den begehrenden phallischen Männern wird die Figur Giovanni als 
reproduktiv und affektiv in Szene gesetzt. Seine Blumen sind für ihn 
seine »Kinder«, und er sehnt sich nach Paola auf eine zurückhaltende, 

452  Landy, Diverting Clichés, S. 102.

453  Vgl. Forgacs, Rome Open City, S. 48f.

454  Tatsächlich erstreckte sich die Produktion des Filmes unter der Mitarbeit mehrerer Filmschaf-
fenden, vor allem Rossellinis Freund Marcello Pagliero, von 1943 bis 1946. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS212

schüchterne und respektvolle Weise. Als er am Ende endlich aus Rom 
anreist, um sie zu besuchen, ist es bereits zu spät, und Paola ist tot. Vor 
ihrer zugedeckten Leiche stehend, fragt er ausgerechnet Riccardo nach 
dem Weg in den Ort. Selbst in ihrem Tod kann Giovanni nicht Besitz von 
ihr ergreifen oder Anspruch auf sie geltend machen. Ahnungslos geht 
er davon und verhindert damit die geläufi ge Figur einer Paar-Werdung 
in der narrative closure des dramatischen Filmtodes. 
Einen anderen, ebenfalls passiven Giovanni, den wir als liebevollen Vater 

schon kennen gelernt haben, 
stellt Il delitto di Giovanni Epis-
copo  dar. Nachdem Giovanni 
auf den Betrüger Wanzer 
hereingefallen ist und sich 
in dessen Komplizin Ginevra 
verliebt hat, sucht er sie unter 
einem Vorwand in ihrer Küche 
auf. Diese Szene ist sympto-

matisch für die Thematisierung von Sexualität zwischen Männern und 
Frauen in Filmen dieser Zeit und soll daher kurz beleuchtet werden. Nur 
noch von einem durchsichtigen Unterkleid bedeckt, steht Ginevra ohne 
Scheu vor dem schwitzenden Giovanni und bereitet in einer Metall-
wanne ihr Bad vor; augenscheinlich fl irtet sie mit ihm. Er hilft ihr, das 
heiße Wasser in die Blechwanne zu gießen und scherzt in dieser in jeder 
Hinsicht dampfenden Szene, dass es ja gerade fast so sei, als ob sie verhei-
ratet wären. Sie ermutigt ihn, seine Wünsche auszusprechen, während 
er erregt und eingeschüchtert die Situation genießt und gleichzeitig 
unter ihr leidet. Die Passivität und Unsicherheit des kleinen Mannes 
und die absolute Souveränität der großen, selbstsicheren Frau kontras-
tieren die Geschlechterordnung des ventennio. Gleichzeitig wird aber 
auch Giovannis Genuss sichtbar, den er aus der passiven Rolle gewinnt. 
Diese Passivität ist das bestimmende Merkmal ihrer Beziehung. In der 
kurz darauf folgenden Hochzeitsnacht wird noch einmal deutlich, dass 
Giovanni seiner verführerischen Frau nicht gewachsen ist. Während 
sie sich vor ihm auszieht und wie schon in der Verführungsszene in der 
Küche in Pin-up-Pose auf das Bett legt, kann er sie weder anfassen noch 
sich weiter ausziehen. Resigniert und mutlos setzt er sich angezogen auf 
die Bettkante, während sie lächelnd die Lampe löscht. Ihre aggressive 
weibliche Sexualität und seine passive, nicht-phallische Lust fi nden 
nicht zueinander, das Sexualleben ihrer Ehe verbleibt für das Publikum 
im Dunkeln. Die Szene ihrer Hochzeitsnacht markiert den Schlusspunkt 
von Giovannis Bemühungen, Ginevra als Ehemann sexuell zu besetzen, 
ebenso wie die Unmöglichkeit, sich von ihr besetzen zu lassen, denn sie 
hat keinerlei Interesse an ihm, hatte sie ihn doch lediglich des Geldes 

Il delitto di Giovanni Episcopo > Film still

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


213DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

wegen geheiratet. So erträgt er ihre Demütigungen nur, weil sie ihm ein 
Kind schenkt, es ihm ganz überlässt.
Das Narrativ des schüchternen, unerfahrenen Mannes, der die sexuell 
aggressive und deviante Frau begehrt, ist aus den romantischen Komö-
dien der 1950er Jahre hinreichend bekannt. Dort wird dieser sanfte 
Männlichkeitstypus im Gegensatz zu den Männern in Filmen wie Il 
 delitto di Giovanni Episcopo  jedoch ridikülisiert. In der Konfrontation 
mit der unangepassten Frau wird der Mann des späteren Wirtschafts-
wunderkinos allerdings männlich rekonstituiert, während die rebel-
lische und darüber ebenfalls lächerlich gemachte Frau gleichermaßen 
domestiziert wird. Die besondere Qualität von Männern wie Giovanni 
liegt darin, dass sie in den späten 1940er Jahren weder die aktiv begeh-
renden Männer noch die lächerlich gemachten, effeminierten, allein 
erziehenden Witwer oder gealterten Junggesellen waren, wie sie in 
unzähligen Filmen der 1950er Jahre auftauchen. Diese zweite Grenze, die 
den Zeitraum des Neorealismus rahmt, ist insofern wichtig, als dass sie 
den geschlechtlichen Ausnahmecharakter der direkten Nachkriegszeit 
hervorhebt. In den 1950ern verwandeln die allein stehenden Männer zum 
Beispiel beim Versuch, das Essen für die Kinder zuzubereiten, die Küche 
regelmäßig in ein Chaos, bis sie am Ende von einer Frau gerettet werden, 
die an ihrer Stelle die reproduktive Arbeit übernimmt und die Männer 
in die öffentliche Sphäre der Arbeitswelt entlässt. Jacqueline Reich etwa 
sieht in ihrer Untersuchung über Marcello Mastroianni unter der Fassade 
dieses späteren hyper-männlichen Typs der 1950er, vor allem aber auch 
der 60er und 70er Jahre, einen Anti-Helden, den sogenannten italieni-
schen inetto, den »inept man«. Er ist ein untauglicher und zerrissener 
Mann, der keinen Platz hat in einer, wie sie sagt, sich politisch, so zial und 
sexuell schnell ändernden Umwelt. Sinnbildlich für diesen Mann steht 
für Reich Mastroianni, der immer wieder den sexuell impotenten Mann 
wie unter anderem in Il bell’Antonio  (Mauro Bolognini, 1960) oder La grande 
bouffe  (Marco Ferreri, 1973) spielt, sowie den schwulen Antifaschisten in 
Una giornata particolare  (Ettore Scola, 1977).455 
Schon 1950, also im Übergang vom Neorealismus zum sogenannten 
neorealismo rosa, spielt Mastroianni in Una Domenica d’agosto  (Luciano 
Emmer, 1950)456 einen einfachen Verkehrspolizisten, der ein Verhältnis 

455  Vgl. Jacqueline Reich: Beyond the Latin Lover. Marcello Mastroianni, Masculinity, and Italian 
Cinema. Bloomington 2004. S. xii. Der Topos des inetto beziehungsweise der inettitudine ist 
hingegen traditionsreicher in Italien und geht vor allem zurück auf den Autor Italo Svevo, der 
die Figur des inetto als Gegenfi gur zum superuomo von Gabriele D’Annunzio in seinen Romanen 
der Jahrhundertwende geprägt hatte. Vgl. Rudolf Behrens: Svevos Inetti als Dilettanten. Eine 
Umwertung im Horizont von Dilettantismusthematik und Modernitätskritik, in: Ders./Richard 
Schwaderer (Hg.): Italo Svevo. Ein Paradigma europäischer Moderne. Würzburg 1990. S. 109-
130.

456  Der Film wurde 1949 produziert, kam aber erst 1950 in die Kinos. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS214

zu einer mittellosen Hausangestellten hat. Als sie von ihm schwanger 
wird, versucht er für sie und sich eine Unterkunft zu fi nden. Aber alle 
seine Versuche scheitern, und so lässt er sie am Ende der Episode schlicht 
in ihrer Misere zurück und tritt hilfl os an seiner Straßenkreuzung seine 
nächste Schicht an. 
Während also der inetto in den heraufziehenden Komödien der 1950er Jahre 
wie in Una Domenica d’agosto , Le ragazze di piazza di Spagna  ( Luciano Emmer, 
1951), L’oro di Napoli  (Vittorio De Sica, 1954) oder den zahlreichen Alberto-
Sordi- und Totò-Reihen eine komische Figur ist, wirkt der passive Mann der 
direkten Nachkriegszeit überhaupt nicht lustig oder albern. Der inetto hat 
nichts mit den gefühlvollen Männerfi guren wie Pasquale, Giovanni, Orazio 
oder Spartaco zu tun. Vielmehr erscheint vor dem Hintergrund der selbst-
verständlichen ›Unmännlichkeit‹ der Männerfi guren des Neorealismus die 
Komödie der 1950er Jahre als Versuch, deviante Männlichkeit als Krisener-
scheinung zu interpretieren und über den Witz, der in diese Figuren einge-
schrieben wird, diskursiv anzugreifen.457 Reich bemerkt zu Recht, dass der 
Charakter des frühen Anti-Helden mit den politischen, ökonomischen und 
sozialen Veränderungen Nachkriegsitaliens zusammenprallte.458 Gegen den 
Strich gelesen bedeutet dies, dass gerade das kurzfristige Aussetzen der 
politischen, ökonomischen und sozialen Ordnung direkt nach dem Krieg 
den Anti-Helden ermöglichte und dass diese Figur dann mit der Wiederin-
standsetzung dieser Ordnung ab den 1950er Jahren kollidierte.
Dennoch offenbaren gerade die Filme des Übergangs, dass die Reterri-
torialisierung heteronormativer Geschlechtskörper nicht ohne Schwie-
rigkeiten zu bewerkstelligen war. Der 1950 von Luigi Zampa gedrehte 
Film Campane a martello  gibt ein Bild von der Hartnäckigkeit, mit der 
sich der männliche Körper der Rolle des Helden entziehen konnte. Die 
zentrale männliche Figur im Film ist Don Andrea (Eduardo de Filippo), 
der noch nicht alte, aber sehr kranke Pfarrer der Insel Ischia. Don Andrea 
veruntreute die Ersparnisse Agostinas (Gina Lollobrigida), die sie seiner 
Gemeinde zur sicheren Verwahrung regelmäßig zugeschickt hatte. Das 
Geld, ihre Einkünfte aus jahrelanger Sexarbeit, verbrauchte der Pfarrer 
ohne ihr Wissen für das von ihm betriebene Waisenhaus der Insel. Don 
Andrea ist körperlich schwach und kann der Wut der angereisten Agos-
tina, die ihre Ersparnisse abholen will, wenig entgegensetzen. Bettlä-
gerig und umringt von den Waisenkindern versucht er, an ihr Mitgefühl 

457  Die Reterritorialisierung des Mannes in die patriarchale Norm durch die Technik des Witzes 
in den Filmen der 1950er Jahre fi ndet sich auch in den deutschen und US-amerikanischen 
Kinoproduktionen. Vgl. Massimo Perinelli/Olaf Stieglitz: Liquid Laughter. Milch und Alkohol 
in bundesdeutschen und US-amerikanischen Filmkomödien der 1950er Jahre. Eine geschlech-
terhistorische Betrachtung, in: gender forum. Imagendering. Jg. 2, Nr. 13, 2006. http://www.
genderforum.uni-koeln.de/imagendering2/stieglitz_perinelli.html(Stand 06.10.2008). 

458  Vgl. Reich, Beyond the Latin Lover, S. xiii.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


215DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

zu appellieren. Von seinen geliebten Schützlingen umgeben, stirbt er 
schließlich elend an seiner Krankheit. 
Agostinas Jugendliebe, der sich als klassischer Held anbietende junge, 
gut aussehende ehemalige Partisan, spielt im Film keinerlei Rolle. Zwar 
lässt sich Agostina kurz mit ihm ein, schickt ihn dann jedoch nach 
Neapel, wo er auf sie warten soll. Damit verschwindet er gänzlich aus 
der Handlung. Während der junge gesunde Mann also abwesend ist, ist 
der fürsorgliche, Kinder liebende, kranke und körperlich ausgezehrte 
Pfarrer handlungstragend. 
Die dritte ›männliche‹ Figur des Filmes ist der dicke und gutgläubige 
Marasciallo (Carlo Romano), dem Australia (Yvonne Sanson), Agostinas 
Arbeitskollegin und beste Freundin, den Kopf verdreht und der ihrem 
manipulativen Spiel hilfl os ausgeliefert ist. In dieser Nebenhandlung 
kündigt sich bereits die typische rosa Komödie der kommenden Jahre 
an, in der über den komischen Mann und dessen Unmännlichkeit gelacht 
werden soll. 
Noch weit entfernt von diesem Umschlagen der fi lmischen Inszenierung 
von Männlichkeit befi ndet sich der schon bekannte Antonio aus Ladri 
di biciclette  (Vittorio De Sica, 1949). Am Anfang des Films sieht man 
ihn lustlos und passiv auf der Erde sitzen, abseits seiner arbeitslosen 
Kollegen, die sich um den Mitarbeiter des Arbeitsamtes scharen und auf 
eine Anstellung hoffen. Antonio hat die Hoffnung auf eine Arbeit schon 
aufgegeben. Als sein Name dann doch überraschend von dem Beamten 
aufgerufen wird, muss ihn erst einer der Männer suchen. Nun hat er 
zwar einen Job, aber nicht das Fahrrad, das ihm wiederum erst seine Frau 
besorgen muss; als er es verliert, kann er es nicht mehr fi nden – all das 
wissen wir bereits. Antonio bleibt den gesamten Film hindurch passiv, 
aber auch niemand anderes kann ihm helfen, weder die Gewerkschaft 
noch die Freunde noch der Polizist noch sein Sohn. In einer operaisti-
schen Perspektive könnte man sagen, dass Antonio sich nicht instituti-
onell einfügt, nicht in den Strukturen aufgeht oder funktioniert. Denn 
natürlich könnten ihm die Gewerkschaft oder Bekannte ein Fahrrad 
wenigstens leihweise besorgen. Dass sie ihm alle nicht helfen können, 
verweist auf die unüberbrückbare Distanz, die zwischen dem offenen 
Mann und den geschlossenen Systemen besteht. 
Antonios Körper kann durch den Fahrraddiebstahl als verletzt oder 
geöffnet gelesen werden, da er sich dadurch nicht mehr adäquat bewegen 
kann, um weiterzuarbeiten und damit am geordnet-gesellschaftlichen 
Leben teilzunehmen. Gleichzeitig öffnet ihn der Diebstahl gegenüber 
seinem Sohn, öffnet eine Fluchtlinie zu einem Werden. Das begreift 
die vorliegende Analyse historisch als widerständig, weil Antonio der 
Struktur der Arbeit und der Familie fremd bleibt. Zentral für seine 
Devianz ist der Moment auf der Leiter, als er zu Rita Hayworths Bild 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS216

auf dem Plakat hochsteigen muss. Er ist schlicht ›zu klein‹, um sie zu 
besetzen. Und das Bild der Diva, der fetischisierten Frau, wehrt sich. 
Denn gerade in dem Moment, als er sich vergeblich abmüht, die Falten aus 
dem Plakat zu streichen und den Star damit zu jenem zweidimensionalen, 
glatten Bild zu machen, das die Bedingung für den Konsum des Pin-ups 
ist, wird sein Fahrrad gestohlen; Antonio ist nicht ›Manns genug‹, es mit 
der widerspenstigen Diva aufzunehmen.459 Der Film verweigert es dem 
Publikum laut Marguerite R. Waller, »to become the voyeurs of fetishized 
images of women«460 und damit in eine männliche Subjektposition 
versetzt zu werden. Aus dem zerknitterten beziehungsweise gekerbten 
Plakat, das eigentlich als glattes Bild und folglich als fetischisiertes weib-
liches Blickobjekt fungieren soll, scheint eine für den Mann bedrohlich 
wirkende weibliche Subjektivierung durch. Dies wird kontrastiert mit 
dem glatten Raum von Antonios Irrfahrt, auf der er, statt sich in den 
geordneten Bahnen eines Arbeiters zu bewegen, seinen Fluchtlinien folgt, 
die seine Desubjektivierung bewirken beziehungsweise auf denen er sich 
einen organlosen Körper schafft.
Und noch einmal begegnet dem Publikum des neorealistischen Films 
solch ein Plakat, das die Männlichkeit der männlichen Figuren direkt in 
Frage stellt. Als Ernesto (Amedeo Nazzari) in Il bandito  (Alberto Lattuada, 
1949) durch das nächtliche Turin geht, hängt an der Wand ein überlebens-
großes Plakat des fast nackten Showgirls Dea Lolette in Pin-up-Pose. Davor 
steht ein kleiner, alter Mann, der schwankend auf einen Stock gestützt 
auf das Bild starrt und dabei unverständliche Worte stottert und keucht. 
Italienische Printmedien waren voll mit solchen Bildern aus Hollywood. 
Unabhängig davon, ob Lolette ein italienisches oder amerikanisches 
Showgirl ist, erzeugte diese Art der Bilder daher explizit Assoziationen, 
die auf der Ebene von Gender und Körper verhandelt wurden und die auf 
Amerika verwiesen. Denn gerade Hollywood und seine stelle, also seine 
weiblichen Stars und Sternchen, standen wie nichts anderes für eine 
aggressive weibliche Sexualität, vor der sich die Männer in den Filmen 
augenscheinlich fürchteten. So erscheinen die italienischen Männer nicht 
nur von einer anderen, nämlich jungenhaften Männlichkeit der GIs besiegt, 
die von den italienischen Frauen – ebenso wie von ihren deutschen und 
österreichischen Nachbarinnen – begehrt wurde,461 sondern auch von den 
amerikanischen Frauen geschlagen, deren Blicke und Gesten die ehemals 
faschisierten Körper der italienischen Männer besetzten und – zumindest 
im Film – regelrecht auseinanderfallen ließen.462 Amerikanisierung ließe 

459  Siehe Titelbild.

460  Waller, Decolonizing the Screen, S. 258.

461  Vgl. Bauer, Welcome Ami Go Home.

462  Dies wurde auch in Printmedien beschrieben, etwa in der Filmzeitschrift Star aus Rom, die 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


217DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

sich im geschlechterhistorischen Kontext also als das Einbrechen einer 
transgressiven Sexualität beschreiben.463 Marguerite R. Waller interpre-
tiert diese Anordnung als ›Kolonialisierung‹ Italiens durch die USA vor 
allem über deren Produkte aus Hollywood. Interessant ist aber, dass auf 
beiden Seiten des Ozeans jeweils die Einfl üsse des anderen Landes für das 
Aufkommen dieser Frauentypen geltend gemacht wurden.  Während in 
den USA die freizügigen maggiorate fi siche mit Staunen betrachtet wurden, 
war man sich in Italien sicher, dass diese Diven  ›made in Hollywood‹ 
seien. Und so sprachen auch die Vertreter des Neorealismus ganz im 
Duktus der Zeit von einer »invasione cinematografi ca americana«, die 
aus »volgarità, banalità e gangsterismo« bestünde.464 Rita Hayworth 
kam dabei eine besondere Rolle zu, die sie nicht zufällig zum zentralen 
weiblichen Symbol der USA in den italienischen Filmen und für die itali-
enische Öffentlichkeit werden ließ. Waller betont, dass die Verwandlung 
der Latina Margarita Carmen Cansino von einer mexikanischen Sexarbei-
terin zu der blonden Starikone der US-amerikanischen Hollywoodkultur 
seinerseits eine Kolonialisierung darstellt. Daher ist besonders  ihr 
Körper, über den sich Geschlecht und Nation im kinematographischen 
Kontext artikulieren und transformieren, laut Waller geeignet, eine 
Amerikanisierung des besiegten und nun auch kulturell zu erobernden 
Italien zu bewirken.465

Gerade Ernesto in Il bandito  ist ein Beispiel für eine Amerikanisierung, 
die hier als transgressive Affi zierung verstanden wird. Zunächst ist es 
die Sexualität seiner Schwester Maria (Carla Del Poggio), die als Prosti-

ab August 1944 regelmäßig erschien. In ihrer dreizehnten Ausgabe vom November 1944 
beschreibt der Journalist Adriano Baracco die kriegswichtige Unterstützung der US-amerika-
nischen Soldaten durch die Diven Hollywoods. Obwohl es konkret um die »diva Ann Sheridan« 
geht, ziert ein ganzseitiges Bild von Rity Hayworth im Bikini den Artikel. Vgl. Adriana Baracco: 
Non si farà, in: Star. Jg. 1, Nr. 13, 04.11.1944. S. 7.

463  Diese Amerikanisierung begann indes nicht erst in den 1950er Jahren. Vielmehr entstand sie 
im Bereich der visuellen Medien bereits deutlich erkennbar in den 1930er Jahren. Gerade der 
Film des ventennio orientierte sich stark an Hollywood. Vgl. Ben-Ghiat, Fascist Modernities, S. 
89. Wichtig ist hierbei die Unterscheidung der femme fatale, wie sie im Film Noir erscheint und 
sich auch in Filmen in der Zeit des Faschismus wiederfi ndet, und dem Heraufziehen der italie-
nischen Diven in den 50er Jahren, die mit den gleichzeitig aufkommenden US-amerikanischen 
sogenannten Sexbomben korrelierten. Gerade das Phänomen von »Hollywood am Tiber«, also 
der zahlreichen amerikanischen Filmproduktionen in Rom während der 1950er Jahre, kenn-
zeichnet die »Sexbombe« als italienisch-amerikanische Co-Produktion. Vgl. Enrica Capussotti: 
»James Dean is like One of Us …« The Reception of American Movies in Italy during the 1950s, 
in: Luisa Passerini (Hg.): Across the Atlantic. Cultural Exchanges between Europe and the 
United States. Brüssel, New York, Bern 2000. S. 159-172, hier S. 161f. Vgl. Stephen Gundle: 
Sophia Loren. Italian Icon, in: Historical Journal of Film, Radio and Television. Jg. 15, Nr. 3, 
1995. S. 367-385. Vgl. Gundle, Hollywood Glamour and Mass Consumption. Zur Rezeption 
US-amerikanischer Filme durch das italienische Publikum während des Faschismus vgl. Hay, 
Popular Film Culture in Fascist Italy, S. 66-84. 

464  Carlo Lizzani: Per una difesa attiva del cinema popolare, in: Rinascita. Rassegna di politica e 
di cultura italiana. Jg. 6, Nr. 2, Februar 1949. S. 90-92, hier S. 91.

465  Vgl. Waller, Decolonizing the Screen, S. 259f.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS218

tuierte arbeitet und der er nach dem amerikanischen Kunden als Freier 
begegnet. Diese Szene kann symbolisch gelesen werden: Maria verkör-
pert ein Italien, das von den Alliierten besetzt wurde, während die 
italienischen Männer von den Fremden aus ihren zerstörten Häusern 
und aus den Betten ihrer Frauen vertrieben worden sind. So stellt sich 
der italienische Mann als regredierter Junge dar, als kleiner Bruder im 
familiären Haus. Auch Ernestos Versuch, Maria aus der zum Bordell 
umfunktionierten Wohnung zu zerren, fügt sich in dieses Bild ein. Denn 
auf der Treppe gerät er an ihren Zuhälter, der seinen Plan verhindert: Im 
folgenden Handgemenge wird erst Maria erschossen, dann ihr Zuhälter. 
Auf der Flucht vor der Polizei gerät Ernesto in die Fänge von Lidia (Anna  
Magnani), der Chefi n der Turiner Unterwelt, die sich in ihn verliebt und 
ihn sofort verführt. Während also Marias Sexualität Ernestos Unmänn-
lichkeit deutlich macht, wirft ihn Lidias Sexualität, von der er abhängig 
wird, vollends aus der bürgerlichen Bahn. Erst als er bei einem Überfall 
zufällig auf die kleine Tochter seines ehemaligen Kriegskameraden stößt, 
kann er sich durch das Mädchen aus der Abhängigkeit von Lidia lösen. 
Ernesto hat bereits den ganzen Film über ein affektives Verhältnis zu 
dem Mädchen Rosetta, der er über ihren Vater Geschenke schickt. Auch 
Rosetta lauscht stets gebannt den Geschichten ihres Vaters über Ernestos 
gute Taten im Krieg. Ohne dass sie sich je gesehen haben, existiert 
zwischen den beiden ein starkes emotionales Band. Als er sie schließlich 
bei einem Überfall trifft und erkennt, rettet er das Kind, statt mit seinen 
Kumpanen zu fl iehen, und trägt es durch die Gebirgslandschaft zum 
Haus des Vaters. Das Mädchen gibt ihm die Möglichkeit zum Ausstieg 
aus der Welt männlicher Subjektivität. Über ihre Liebe kann er aus seiner 
Rolle des Gangsterchefs aussteigen. Nachdem er Rosetta nahe ihrem 
Haus abgesetzt hat und sie sicher bei ihrer Familie angekommen ist, 
wird Ernesto von der Polizei erschossen. Der Film schafft an vier Stellen 
Orte der Bifurkation für Ernesto, an denen er sich verwandelt. Alle Orte 
markieren ein becoming woman Ernestos, zunächst durch das Bild der Dea 
Lolette, das ihn amerikanisch affi ziert, durch seine Schwester, die ihn 
passiviert, durch Lidia, die seinen Körper öffnet, besetzt und kriminali-
siert und schließlich durch die Liebe des Mädchens, die ihn endgültig aus 
seiner Matrix befreit. Sein Tod ist gelungene Flucht, ein deleuzianisches 
becoming imperceptible.
Auch jener verwirrte, gleichsam in den Bann geschlagene Mann vor dem 
Pin-up-Plakat befi ndet sich auf einer Fluchtlinie aus einer wie auch immer 
gearteten phallischen Männlichkeit. Alte und kranke Körper wie seiner 
kommen in Il bandito  noch an anderer Stelle zum Vorschein. Nach einem 
Überfall auf eine dekadente Party reicher Leute, auf der englische Lieder 
gesungen werden und ein Toastmaster auf Französisch die tanzenden 
Paare dirigiert, verteilt Ernestos Bande die Beute vor einem Nachtasyl 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


219DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

an Obdachlose. Auf dem Weg dorthin wird eine Geisel – ein beleibter, 
vor Angst schlotternder reicher Mann – kaltblütig erschossen und aus 
dem Wagen geworfen. Vor dem Asyl schließlich lungert ein Einbeiniger. 
Andere BewohnerInnen erscheinen. Sie humpeln, sind verkrüppelt, und 
ihre entstellten Gesichter werden in extremer Großaufnahme als Fratzen 
gezeigt, deren Lachen schrill und wahnsinnig tönt.  Dennoch sind diese 
Figuren im Film nicht negativ konnotiert. Im Gegenteil nehmen sie einen 
zentralen Platz auf der Leinwand ein. Besser gesagt, das Blickregime der 
Filme führt nicht in ein Zentrum hinein, sondern bewegt sich entlang 
diverser devianter Linien aus einem solchen heraus an die Peripherie der 
Gesellschaft. Das Zentrum ist leer, das Leben fi ndet an den Rändern statt. 
Gerade die entstellten Gesichter in Il bandito verweisen erneut auf den 
Begriff des Gesichts bei Deleuze|Guattari: 

»Wenn das Gesicht dagegen ausgelöscht wird, wenn die Merkmale der Gesicht-
haftigkeit nicht mehr gegeben sind, kann man sicher sein, dass man in ein anderes 
Regime übergegangen ist, in andere Zonen, die unendlich viel stummer und 
weniger wahrnehmbar sind, in denen sich ein unterirdisches Tier- oder Moleku-
lar-Werden vollzieht, nächtliche Deterritorialisierungen, die über die Grenzen 
des Signifi kantensystems hinausgehen.«466

Diese nächtliche Deterritorialisierung ist exakt jener Vorgang, den der 
Neorealismus in seinen Filmen immer und immer wieder vorführt. 
Die Verrückten im Film repräsentieren nichts, sondern verlassen die 
symbolische Ordnung der Repräsentation. Hier taucht eine historische 
Bewegung auf, die genau das schafft, was Deleuze und jene, die mit 
seinem Konzept arbeiten, als politische Initiative artikulieren. Dorothea 
Olkowski etwa versteht die »representation of women and minorities as 
defi cient in relation to the social and political norm or standard«, sieht 
darin aber gerade eine »creative force«, die eine »abstract but fl uid onto-
logy« bildet, »that can make sense of difference by accounting for the 
reality of temporal and spatial change on a pragmatic level while provi-
ding appropriate theoretical constructs in whose terms change can be 
conceived«.467 Dieser von Olkowski vorgeschlagene produktive Prozess, 
in welchem dem Potenzial einer minoritären Gestalt nachgespürt wird, 
statt ihr einen Subjektstatus zu verpassen, kann in einer körper-opera-
istischen Historiographie der neorealistischen Filme möglich werden. In 
ihr fungieren die Wahnsinnigen und Ausgestoßenen als Kräfte, die einer 
Repräsentation und damit einer strukturellen Einschließung (als Ausge-

466  Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 161.

467  Olkowski, Gilles Deleuze and the Ruin of Representation, S. 2f.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS220

schlossene) entgehen. Die Ruinen der Nachkriegszeit waren auch Ruinen 
der Repräsentation, in denen ein anderes Leben entstehen konnte.
Das Hüttendorf in Miracolo a Milano  ist ein weiteres Beispiel für eine 
fehlende Repräsentation gesellschaftlicher Subjekte. Es ist vielmehr Ort 
der Produktion mannigfacher Fluchtlinien. Im Dorf leben hauptsächlich 
zahnlose, krächzende und kauzige Alte und Verrückte. Bezeichnend für 
die Wertschätzung, die der Film den im Faschismus überfl üssigen, weil 
unproduktiven und nicht funktionierenden Gebrechlichen und Irren 
entgegenbringt, ist die Lotterieszene in Miracolo a Milano. Irgendjemand 
hat ein frisch gebratenes, knuspriges Hähnchen aufgetrieben, das in 
einer Tombola versteigert wird. Das gesamte Dorf versammelt sich auf 
der Piazza und alle bekommen ein Los. Schließlich gewinnt ein alter 
hagerer Mann, der sichtlich zufrieden vor den begierigen Blicken der 
umstehenden Menge das Tier bis zum letzten Stück verspeist. Daraufhin 
wird ihm mit tosendem Applaus gratuliert. Die Freude der Anwesenden 
unterscheidet sich nicht von der des Gewinners, sie haben das fürstliche 
Mahl durch die Lotteriemaschine als miteinander verbundenes Rhizom 
erlebt. Im Dorf der Ausgestoßenen verbinden sich die Wünsche der 
BewohnerInnen unmittelbar mit ihrer Umwelt und bilden eine Nische, 
einen heterotopischen Ort. Die Wünsche der Menschen werden wahr: 
Um Energie für ihr selbst errichtetes Hüttendorf zu gewinnen, stecken 
sie einfach einen Finger in die Erde und schon sprudelt Petroleum 
heraus. Dieser Prozedur ist auch eine Gegenüberstellung des Festen 
und des Flüssigen eingeschrieben. Ihre Heimat, der Boden auf dem 
die schnell errichteten Hütten stehen, ist keineswegs fest; nichts lässt 
sich in ihm verankern, nichts kann in ihm wurzeln. Stattdessen wird 

Miracolo a Milano > De Giusti: Storia del cinema italiano

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


221DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

das Flüssige bejubelt, wie etwa das hervorschießende Petroleum, um 
das die BewohnerInnen tanzen, oder früher im Film, als Totò aus 
einem öffentlichen Brunnen trinkt und daraufhin ausruft: »Viva 
l’acqua! Viva l’acqua!«468 Die Idee des Wassers ist wie die Idee, ein Dorf 
der Obdachlosen zu errichten. Als sie am Ende vom harten Boden der 
herrschenden Tatsachen vertrieben und dadurch erneut heimatlos 
werden, radikalisieren sie ihre Vertreibung und Heimatlosigkeit und 
entschwinden einfach auf Besenstilen reitend gen Himmel. Der Strom 
der Überfl üssigen entwirft in den Filmen keine seriellen Subjektent-
würfe, wir lernen die Menschen und ihre Schicksale zwar teilweise 
näher kennen, aber nur als Menge schaffen sie sich einen organlosen 
Körper, auf dem die bürgerlichen Subjekte – auf der Leinwand wie im 
Kinosaal – entlanggleiten, um schließlich entlang einer phantastischen 
Fluchtlinie ganz vom Lichtfeld des Projektors auf der quadrierten Lein-
wand zu desertieren.469

Ein ähnliches Prinzip erscheint auch in Non c’è pace tra gli ulivi . Als Lucia 
(Lucia Bosé) bei der Olivenernte die Carabinieri von der Jagd auf Fran-
cesco (Raf Vallone) ablenkt, indem sie verführerisch vor ihnen tanzt, 
stimmen die anwesenden Frauen ein und bilden einen Kreis um sie. 
Nach einer Weile beginnt ein sehr alter und augenscheinlich verrückter 
Mann mit Lucia zu tanzen. Kurz darauf stiehlt sich die junge Frau 
von dem Spektakel davon, während der Alte, Grimassen schneidend, 
alleine weiter tanzt und dadurch Lucia als Blickobjekt ersetzt. Er schafft 
solchermaßen eine Lücke in der Aufmerksamkeit der Staatsgewalt, 
durch die Lucia sich unbemerkt davonstehlen kann; der ›Dorftrottel‹ 
macht ihr eine Fluchtlinie, auf der sie zu Francesco gelangen kann, der 
kurz zuvor aus dem Gefängnis gefl ohen war und sich, von der Polizei 
eingekreist, in den Bergen versteckt hält. Wir haben bereits betrachten 
können, wie sich Francesco mimetisch in die Prozession der Invaliden 
einfügt, um als einer der ihren auf seinen Knien durch den Polizeiring 
zu schlüpfen. Das Moment des Mimetischen verweist auf die Aufgabe 
seines Subjektstatus.
Wie Jennifer M. Bean für den Körper im frühen Film betont, beschreibt 
Mimesis das Verhältnis zwischen dem Organismus und seiner Umwelt 
beziehungsweise zwischen einem Individuum und einem anderen, das 
gerade kein Resultat von Begehren und Identität ist, sondern genau 

468  Die Bedeutung des Wassers wurde auch in den zeitgenössischen Filmkritiken zu Miracolo a 
Milano  gesehen. So schreibt etwa Edoardo Bruno in seiner Besprechung zur Premiere des 
Films Anfang 1951, dass das »liquido elemento« im Film ein Element der Menschlichkeit und 
Gegenstand öffentlicher Verehrung sei. Vgl. Edoardo Bruno: Miracolo a Milano, in: Filmcritica. 
Jg. 2, Nr. 3, 1951. S. 101-103, Zitat S. 103.

469  In der massiven Kritik an dem Film von den politisch rechten Kräften in Italien wurde indes 
sehr genau registriert, welchen Winkel und welche Richtung die Besen dabei einnahmen; 
natürlich von links unten nach rechts oben. Vgl. Cardullo, De Sica, S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS222

entgegengesetzt »an imitation by 
one ›self‹ of an ›other‹ […] in which 
the organism fi rst acts like, and only 
later desires, the outside or other«.470 
Das ist insofern von Bedeutung, als 
dass diese Ästhetik auch Auswir-
kungen auf die Rezeption des Filmes 
hat. Denn wenn Bean weiter formu-
liert, dass »the mimetic paradigm 
imagines the suspension of the self 
or, more accurately, the vertiginous 
openness of an entity that does not 
properly constitute a self«,471 gilt 
dies auch für den Zuschauer und 
die Zuschauerin im Kinosessel, 
die in Szenen wie diesen zunächst 
körperlich affi ziert werden und erst 
danach vielleicht ihr Begehren nach 
Identifi kation an das Bild knüpfen. 
Francesco wird zu einem Invaliden 
und das Publikum ebenfalls. Später, 
als er angeschossen wird, kann er 
seinen Körper wirklich nicht mehr 
benutzen.472 
Überfl üssig ist auch Umberto 
Domenico Ferrari in Umberto D.  Der 

Rentner steht mit 15.000 Lire bei seiner Vermieterin Olga (Lina Gennari) 
in der Kreide. Von seiner monatlichen Rente von 18.000 Lire kann er die 
Schulden jedoch nicht begleichen, und es droht ihm die Räumung seiner 
Kammer und das Schicksal, im Obdachlosenasyl von Rom zu enden – 
unvorstellbar für den resoluten und pfl ichtbewussten ehemaligen Minis-
terialbeamten. Aber alle seine Versuche, das fehlende Geld zu beschaffen, 
scheitern. So beteiligt er sich etwa an einer kleineren Demonstration für 
die Erhöhung der Renten, die jedoch von der Polizei gewaltsam aufgelöst 
wird. In ihren offenen Jeeps treiben die Carabinieri die alten Männer vor 
sich her und hetzen sie wie eine Tierherde durch die engen Gassen. Mit 
Mühe bekommt Umberto im weiteren Verlauf der Handlung 5.000 Lire 

470  Jennifer M. Bean: Technologies of Early Stardom and the Extraordinary Body, in: Camera 
Obscura. Jg. 16, Nr. 48, Special Issue: Early Women Stars, 2001. S. 8-57, hier S. 45. 

471  Ebd., S. 46.

472  Jedoch schafft er es mit Unterstützung Lucias bereits wieder selbst, den Schurken Bonfi  zur 
Strecke zu bringen. Ein wichtiges Indiz dafür, dass Non c’è pace tra gli ulivi  bereits in der Zeit 
des rekonstitutiven Übergangs zu den 1950er Jahre produziert wurde.

Non c’è pace… > Zagarrio: Non c’è pace tra gli ulivi

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


223DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

zusammen, indem er seine letzten Wertsachen versetzt. Die Vermieterin 
lehnt jedoch das Geld ab. Sie möchte ihren langjährigen Untermieter 
aus ihrer Wohnung heraushaben, ist er ihr doch schon lange lästig und 
gegenüber ihren zahlreichen Partygästen auch peinlich geworden. Auch 
Umbertos Versuche, von alten Arbeitskollegen Geld zu leihen, schlagen 
fehl. Zum Betteln kann er sich nicht überwinden, und selbst ein einwö-
chiger Aufenthalt im Krankenhaus, den er sich zwecks Einsparung der 
Lebenshaltungskosten verschafft, reicht nicht aus, seine Vermieterin 
umzustimmen. Gerade in diesen Szenen wird der schmale Grat zwischen 
Tragik und Komik, auf dem sich die Figuren des Neorealismus bewegen, 
deutlich. Wie Umberto Eco zu diesem Film anmerkt, sind in ihm bereits 
alle Momente der Komödie der 1950er Jahre angelegt. Die Einfälle des alten 
Mannes seien oft witzig, wie die Szene, in der Umberto im Hospital den 
Kranken spielt. Noch eindrücklicher ist die Szene, in der er versucht zu 
betteln und ein Passant sich anschickt, ihm Geld zu geben, woraufhin 
Umberto schnell seine ausgestreckte Hand umdreht, so als ob er prüfe, ob 
es wohl regnet. Auch wenn in keiner dieser Szenen gelacht wird, ist nach 
Eco das Gerüst der commedia all’italiana in dem Film bereits komplett ange-
legt, ein Umstand, der für Eco den veränderten zeitlichen Rahmen dieses 
letzten, ›zu spät gekommenen‹ neorealistischen Films vor Augen führt, 
in dem sich Italien bereits auf dem Weg zum Wirtschaftsboom befi nde.473 
Dennoch ist festzuhalten, dass sich der Film gerade nicht über den alten 
Mann lustig macht, vielmehr wirkt besonders die letztgenannte Szene 
verzweifelt und traurig.
Als Umberto aus dem Krankenhaus wieder nach Hause kehrt, fi ndet er 
sein karges Zimmer von Umbauarbeiten zerstört vor; von den Wänden 
hängen die Tapeten in Fetzen. Olga, die sein Zimmer mit dem Nach-
barzimmer zusammenlegen will, hat ein großes Loch in die Mauer des 
Raumes schlagen lassen. Das geöffnete und geschundene Zimmer öffnet 
auch seinen Körper. Durch den Verlust des geschlossenen Raums verliert 
Umberto seine Integrität, seine eigene körperliche Abgeschlossenheit. 
Schon vorher verletzt Olga seinen Raum, indem sie tagsüber sein Zimmer 
stundenweise an Liebespaare (beziehungsweise Sexarbeiterinnen und 
ihre Kunden) vermietet und darüber hinaus allnächtlich laute Partys gibt 
und mit ihrer schrillen Singerei Umberto um den Schlaf bringt. So entwi-
ckeln sich die Nächte für ihn zu einem Alptraum, der sich, als er krank 
wird, zu einem wahren Fieberwahn steigert. Der nächtliche Blick aus dem 
offenen Fenster auf das Kopfsteinpfl aster, das von Straßenbahnschienen 
durchschnitten wird, und der schnelle Zoom auf die Straße machen 
Umbertos Selbstmordgedanken anschaulich. Der vertikale Kamerab-

473  Vgl. Umberto Eco: To be Called Umberto E., auf DVD: Vittorio De Sica’s Umberto D.  Bonusma-
terial. Criterion Collection, 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS224

lick von oben verdeutlicht Umbertos Position als Mieter und verdienter 
Rentner, der schnelle Zoom auf die Straße jedoch die Unmöglichkeit, 
diese Subjektposition zu halten; die horizontalen Linien der Schienen 
antizipieren sein Verschwinden aus der Handlung. Nur sein Hund Flike 
hält ihn davon ab zu springen. Mit dem Hund teilt Umberto D.  sein Leben, 
er ist alles für ihn. In der öffentlichen Suppenküche, in der Umberto an 
langen Tischreihen tagtäglich mit anderen alten Männern und Arbeitern 
zu Mittag isst, füttert er heimlich Flike und riskiert damit, Hausverbot zu 
bekommen. Als Umberto ins Krankenhaus geht, bittet er das Hausmäd-
chen Maria (Maria Pia Casilio), auf Flike aufzupassen. Doch entwischt 
ihr der Hund und Umberto, kaum aus dem Krankenhaus entlassen, fährt 
zum zentralen Tierasyl, um dort nach Flike zu suchen. Der Besuch im 
Asyl droht traumatisch für Umberto zu werden. Flike, der den Teil von 
Umberto darstellt, der mit dem Leben verbunden ist, ist zunächst nicht 
aufzufi nden. Angstvoll geht Umberto die lange Reihe von Käfi gen ab, in 
denen die von den städtischen Hundefängern erwischten Tiere verwahrt 
werden. Plötzlich kommt Umberto ein von zwei Angestellten des Tier-
asyls geschobener enger Käfi g entgegen, in dem mehrere Hunde dicht 
gedrängt eingesperrt sind. Umberto folgt dem Käfi g und versucht auszu-
machen, ob Flike unter den Hunden ist. Die beiden Angestellten bringen 
den Käfi g in eine Halle und schieben ihn in eine kleine Metallkammer, 
in der die Hunde vergast werden. Bestürzt muss Umberto zusehen, wie 
hinter dem Käfi g die schwere Stahltür luftdicht verschlossen wird. Der 
Tod als Schicksal der obdachlosen Hunde verweist auf die tödliche 
Dimension, die der Verlust des Hundes und der Verlust der Wohnung für 
Umberto haben könnten. Die Betonung der Gaskammer besitzt darüber 
hinaus eine Anspielung auf ein zeitlich noch sehr nahes System, das 
mit sogenannten unwerten Leben eliminatorisch verfuhr. Als eine neue 
Wagenladung gefangener Hunde eintrifft, entdeckt Umberto Flike unter 
ihnen und schließt ihn weinend in die Arme.
Neben dem Hund ist Maria, das junge Hausmädchen, Umbertos 
Verbündete. Sie unterstützt seine Bemühungen, sich in seiner Misere 
zu behaupten. Marias Situation ist ebenfalls prekär, da sie von einem 
ihrer beiden Liebhaber seit drei Monaten schwanger ist und in dem 
Moment ihre Stellung verlieren wird, in dem die Schwangerschaft für 
die Vermieterin sichtbar wird. Sie vertraut sich Umberto an und hilft 
ihm, wo sie kann, und auch er hilft ihr. Der Film inszeniert eine sehr 
zärtliche Verbindung zwischen dem jungen und naiven Mädchen und 
dem störrischen alten Mann. Auch Maria dringt ständig in sein Zimmer 
ein, um ihren beiden Soldaten aus der Kaserne auf der gegenüberlie-
genden Straßenseite bei Dienstschluss zuzuwinken. Aber sie teilt mit 
Umberto dessen Sorgen und lässt ihn auch an ihren teilhaben. Sie zeigt 
ihm die beiden potenziellen Väter, bezieht ihn in ihre Freude, ihre Lust 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


225DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

und ihren Kummer ein. Und auch der verschlossene Umberto erzählt 
ihr von seinen Problemen, zeigt ihr seine Gefühle und lässt sich sogar 
von ihr körperlich untersuchen. Als sich die beiden am Ende für immer 
voneinander verabschieden, entsteht eine sehr intensive Berührung, 
in der sich der alte Mann und das junge Mädchen lange in die Augen 
schauen. Als er schließlich geht, gibt er ihr noch einen Rat, für welchen 
der beiden Soldaten sie sich entscheiden soll. Das Mädchen und der Hund 
sind Umbertos Linien, sich mit der Welt zu verbinden, während seine 
männlichen Bezugspunkte, die Rentner des Protestmarsches oder seine 
alten Arbeitskollegen, nur institutionalisierte Kontakte zulassen, die 
sofort abbrechen, sobald es um Umbertos persönliche Not geht.
Am Ende des Films werden diese Linien zu Umbertos Transformations-
linien, zu einem Werden im deleuzianischen Sinne –Mädchen-Werden, 
Tier-Werden, Unwahrnehmbar-Werden: Als er den Entschluss fasst, sich 
umzubringen, geht er in einen Park, in dem oft ein ihm bekanntes kleines 
Mädchen mit Namen Daniela spielt. Dieser Park ist wie das Paradies in 
Tombolo paradiso nero  ein Ort hinter einer wundersamen Schwelle. Über eine 
grob gehauene Holzbrücke gelangt Umberto in eine Allee voll blühender 
Büsche und schöner Bäume, an deren Rand Laternen stehen. Es ist ein Ort, 
der nie dunkel wird, und auch jetzt scheint freundlich die Sonne. Dieses 
Bild unterscheidet sich extrem von der sonstigen Bildästhetik des Films, 
der in dunklen Räumen, grauen Straßen und engen Wohnungen spielt. Als 
Umberto sich auf eine Parkbank setzt und nach dem Mädchen Ausschau 
hält, wird er von einer gutbürgerlichen Mutter argwöhnisch beäugt. Und 
tatsächlich ist sein Vorhaben ein unmoralisches, er will seinen Hund – 
seinen Lebensimpuls – einem Mädchen schenken und sich danach aus 
der Ordnung der Verhältnisse verabschieden. Als er Daniela trifft, ist sie 

Umberto D.: Prekäres Bündniss > British Film Institute

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS226

überglücklich, Flike, den sie gut kennt, zu bekommen. Aber ihr strenges 
Kindermädchen verbietet ihr, den Hund zu behalten, windet Daniela mit 
Gewalt die Leine aus der Hand und zerrt das weinende Mädchen davon. Wie 
die Mutter auf der benachbarten Parkbank denkt auch Danielas Kinder-
mädchen, Umberto wolle sich bereichern und habe böse Absichten. Frauen 
wie Olga, die Mutter auf der Parkbank und das Kindermädchen sowie 
Männer wie seine alten Kollegen verhindern den menschlichen Kontakt 
und drängen den alten Mann immer weiter ins Abseits. Die viel beschwo-
rene solidarità umana, von der zu reden die Filmschaffenden des Neorea-
lismus nicht müde wurden, fi ndet in den Narrativen nicht statt.474 Gerade 
dadurch bekommt aber die begleitende Kamera eine solidarische Funktion. 
Der Film selbst leistet die menschliche Geste, indem er den prekarisierten 
Menschen mit den ZuschauerInnen auf eine affi zierende Weise verbindet. 
Als Flike zu anderen spielenden Kindern trottet, nutzt Umberto die Gele-
genheit, um sich davonzustehlen und zum nahe gelegenen Bahnübergang 
zu gehen. Aber der Hund rennt ihm hinterher, und so beschließt Umberto, 
ihn mit in den Tod zu nehmen. Als Flike jedoch den herannahenden Zug 
sieht, befreit er sich aus dem Griff seines Herrchens und fl üchtet, terrori-
siert vom Lärm des herandonnernden Zuges, zurück über die Brücke, in 
jenen wundersamen Park. Umberto folgt ihm, und gemeinsam gehen sie 
die Allee entlang und entfernen sich aus dem Blick der nun nicht mehr 
folgenden Kamera. In der letzten Einstellung, als Umberto und Flike schon 
nur noch undeutlich am unteren Bildrand zu erkennen sind, stürmen spie-
lende Kinder auf die Allee und versperren beziehungsweise ›verschlucken‹ 
das Bild des alten Mannes und seines Hundes; nehmen es in sich auf. 
In Umberto D.  gibt es, wie in den anderen neorealistischen Filmen, am Ende 
keinen Ort, nur einen Nicht-Ort oder einen Ort, der woanders ist, nach 
woanders hin weist, eine Fluchtlinie, die keine Heimat verspricht, keine 
auf den Helden wartende Frau installiert und in der die Bewegung nicht 
›happy‹ endet, sondern ihren Anfang nimmt in eine Welt, die nicht durch 
(Bilder-)Sprache repräsentierbar ist.

Der erotische Körper: offene Männlichkeit
Ein weiterer und besonderer Aspekt kommt im verletzten männlichen 
Körper zum Vorschein: In seiner Passivierung und Öffnung wird er zum 
Objekt sexuellen Begehrens. Dieses sowohl für die Filme des Faschismus 
als auch die Filme der kommenden Jahrzehnte gänzlich verbotene Bild 
wurde in der unmittelbaren Folge des Kriegsendes auf den Leinwänden 
der italienischen Kinos Realität. Das ist insofern von höchstem histori-
schem Interesse, als in diesem Begehren eine Körperlichkeit durchschim-

474  Auch André Bazin spricht in diesem Zusammenhang vom italienischen Kino als einzigem Kino, 
das »einen revolutionären Humanismus bewahrt«. Bazin, Was ist Film?, S. 302.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


227DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

mert, die ein anderes Verständnis vom Menschen und seinen Modi der 
Vergesellschaftung einfordert, als sie die Geschichtsschreibung in ihrer 
Analyse des 20. Jahrhunderts bisher aufzuzeigen vermochte.
So ist es etwa bedeutsam, dass das Publikum den voyeuristischen und 
erregten Blick des Majors Bergmann und seiner Frau Ingrid (Giovanna 
Galletti) auf den aus unzähligen Wunden blutenden und am Stuhl gefes-
selten Manfredi in Roma città aperta  teilt, ohne dass dieses Vergnügen mit 
dem Tod des Nazis für das Publikum abgegolten werden würde. 
Weniger sadistisch, aber ebenso lüstern ist auch der Blick der Nonnen in 
Un giorno nella vita  auf den Körper des verletzten Partisanen, der bei ihnen 
versteckt und versorgt wird. Als eine junge Nonne das Hemd des vom Fieber 
schwitzenden Mannes öffnet, wird seine entblößte Brust zum erotischen 
Objekt für die sichtlich erregte Schwester. Und auch die Madre Superiora 
(Ada Dondini), die daraufhin die junge Frau wegschickt, ist sichtlich 
bemüht, ihre Lust zu zügeln. Hier lässt sich eine Fluchtlinie ausmachen, 
die sich mit der Passivierung der männlichen Protagonisten auftut, deren 
Begehren nicht mehr als phallische Besetzung funktionieren will, sondern 
selbst Öffnungen und Falten entwickelt, in die andere lustvoll eindringen 
können. Sicherlich ist dieses sexuelle Begehren produktiv, aber anders, als es 
die Diskurse um Sexualität sind, die Foucault beschreibt und die ein spezifi -
sches biopolitisches (Herrschafts-)Wissen erzeugen. Das Begehren – wie es 
Deleuze in Abgrenzung zum foucaultschen Lustbegriff defi niert – »steckt 
in den Fluchtlinien, der Vereinigung und Aufl ösung von Strömen«.475 Es 
sei gerade kein Gefühl, keine natürliche Gegebenheit, sondern ein Ereignis, 
das die »Konstitution eines ›Körpers ohne Organe‹ impliziert«.476 Das sexu-
elle Begehren, von dem die neorealistischen Filme zeugen, ist also nicht 
diskursiv, sondern produziert funktionierende maschinische Gefüge: 
Intensitätsströme, welche die großen Diskurse vergessen machen. Während 
die Filme Blicke, Gesten, Waffen, Fahnen, phallische Körper und penetrie-
rende und signifi zierende Praktiken den bösen Faschisten und den guten 
Heldinnen zuschreiben, erhalten die männlichen Pro tagonisten in den 
Filmen eine passive, weiche, jungenhafte, letztlich jedoch unbestimmte 
Sexualität. Ihre Körper sind deviant. 
Ginos Körper in Ossessione  (Luchino Visconti, 1943) wird zu einem passiv 
konnotierten Bild, an das sich die Blicke heften können. Und tatsächlich 
interpretieren einige Analysen die Figur Gino als homosexuell und führen 
die vermeintliche Homosexualität der Filmfi gur ohne Umschweife auf 
die Homosexualität des Regisseurs Luchino Visconti zurück. William 
Van Watson führt Viscontis Homosexualität allerdings als ein positives 
Moment seiner Filmkunst ein, die eine größere Bandbreite gerade auch von 

475  Deleuze, Lust und Begehren, S. 26.

476  Ebd., S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS228

weiblichen Figuren ermöglichen würde. Van Watson versteht die Homose-
xualität der Figuren in Ossessione, vor allem die des ›Spaniers‹, als taktische 
Verschleierung Viscontis, um den patriarchalen und homophoben Refl ex 
der italienischen Kommunisten auszuhebeln sowie der (noch faschisti-
schen) Zensur zu entgehen.477 Doch auch die wenigen Studien, die sich 
explizit kritisch mit der Homophobie von  linken Kulturschaffenden 
und des PCI nach dem Krieg beschäftigen und sich dabei auf Visconti als 
positive Figur stützen, ordnen die Filme anhand der normativen Linie 
zwischen Hetero- und Homosexualität.478 In dieser Operation liegen jedoch 
Verkürzungen. So wird eine identifi katorische Korrelation des Filmema-
chers mit seinen Figuren behauptet, wonach ein schwuler Filmemacher 
gar nicht anders kann, als seine Figuren ebenfalls schwul zu inszenieren. 
Außerdem wird, abgesehen davon, dass ein Film weit mehr transportiert als 
die Wünsche seines Regisseurs und von mehr Charakteren bewohnt wird 
als denen des Filmemachers, die historische Dimension der geschlecht-
lichen Inversion der Nachkriegszeit über die ›sexuelle Abweichung‹ des 
Filmemachers erklärt und damit in einem heteronormativen Diskurs 
verankert. Figuren wie Gino werden dadurch erklärbar und verlieren ihre 
historisch subversive Qualität. Das heißt, über den – egal ob positiv oder 
negativ gemeinten – diskursiven Ausschluss Viscontis als eines ›nicht 
normalen‹ Regisseurs gelingt der diskursive Einschluss fi lmimmanenter 
devianter Praktiken in das Gefüge heterosexistischer Normalisierung; ein 

477  Vgl. Van Watson, Visconti’s (Homosexual) Ossessione , S. 188.

478  Vgl. ebd., S. 177. 

Ossessione: Homoerotische Momente > British Film Institute

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


229DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

Sexualitätsdiskurs, wie ihn Foucault präzise analysiert und kritisiert hat.479 
Damit werden die subversiven Prozesse der Nachkriegszeit ent historisiert 
und ihre große gesellschaftliche Bedeutung negiert. 
Auch Terri Ginsberg argumentiert vom Standpunkt einer »radikalen 
kritischen Theorie« in eine ähnliche Richtung wie Van Watson. Ihre 
präzise Analyse homophober Repräsentationen im Film ist an dieser 
Stelle dennoch wichtig, da sich in ihr eine Wahrheit etabliert, die zu 
er  schüttern Anliegen dieser Arbeit ist. So interpretiert Ginsberg die 
homo sexuelle Beziehung Ginos zum Spanier als Metapher, die wenig 
mit tatsächlicher gleichgeschlechtlicher Begehrenspraxis zu tun habe 
und vielmehr für eine instabile ideologische Übergangszeit stehe, die 
statt einer Kritik an heterosexistischer Realität vielmehr eine »inevi-
tability, the necessity, indeed the economic practicality, of patriarchal 
capitalism«480 darstelle. Der Verrat des Spaniers an Gino führt sie hierfür 
als weiteren Beweis der Unmöglichkeit tatsächlicher homosexueller 
Praktiken in Ossessione und allgemein im Neorealismus an:481 »In the 
bourgeois imagination, homosexuality does not actually exist.«482 Zwar 
erkennt sie die Möglichkeit verschiedener Lesarten dieser devianten 
sexuellen Praktiken sowie der offen gestalteten Enden in den Filmen des 
Neorealismus, doch vermutet sie gerade in der Freiheit des Publikums, 
eine eigene Lesart auf die Textualität des Filmes zu legen, die eigentliche 
Operation zur Rekonstituierung eines, wie sie sagt, modernisierten kapi-
talistischen Patriarchats in Italien. Denn, so führt sie ganz gegensätzlich 
zur vorliegenden Analyse aus, das offene Ende der fi lmischen Narration 
sei nichts weiter als 

»an open invitation to the spectator to engage in oppressive ideological reading 
strategies that might differ superfi cially but not structurally for the traditional 
approaches to which she is accustomed and that therefore allow for the tacit 
 affi rmation of oppressive discourse inscribed in the fi lm text«.483 

Damit setzt Ginsberg zunächst die sadistische Lust des Nazikomman-
danten Bergmann in Roma città aperta , der sicherlich ridikülisierte 
Momente einer heterosexistischen Phantasie über homosexuelle 
Männer repräsentiert, mit den zärtlichen Berührungen von Gino und 
dem Spanier und vielen anderen Figuren in den neorealistischen Filmen 
gleich. Gleichzeitig vermutet sie in der Offenheit der Sexualität eine kapi-

479  Vgl. zur Geburt des Homosexuellen im Diskurs der Sexualität Foucault, Der Wille zum Wissen.

480  Ginsberg, Nazis and Drifters, S. 259.

481  Vgl. ebd., S. 257.

482  Ebd., S. 245.

483  Ebd., S. 247.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS230

talistische ›laissez-faire‹-Ideologie, die darauf ziele, über das Fehlen einer 
vollständigen intersubjektiven homosexuellen Beziehung das schwule 
Begehren im Film schließlich auf die Ebene der Metapher zu verbannen, 
die als negative Figur einer heteronormativen Nachkriegsgesellschaft auf 
die Beine habe helfen sollen. In ihrer Absicht, die  »heterosexist economy 
of gendered subjectivity, with its universal agency of desire«, als, wie sie 
sagt, ideologische Operation zu entlarven,484 übersieht sie das kritische 
Potenzial des Films und universalisiert damit das, was sie eigentlich 
bekämpfen will. Denn gerade die Inszenierung von Männern wie Gino 
als »sexually objectifi ed, or eroticized, and, by extension, feminized«485 
verweist auf die neue geschlechtliche Qualität männlicher Körper in 
den neorealistischen Filmen. Denn Ginos Körper ist nicht nur im Bett 
des Spaniers, sondern auch in Francescas Bett Objekt eines begehrenden 
Blickensembles. Hingestreckt in seinem stets zu engen, zerschlissenen, 
ärmellosen Feinrippunterhemd oder mit freiem Oberkörper öffnet sich 
sein Körper den lustvollen Blicken und Berührungen anderer, denen des 
Spaniers, denen Francescas und denen des Publikums 1945. 
Sich der Besonderheit der Inszenierung Ginos im Bett des Spaniers 
bewusst, druckte die Zeitschrift Film d’oggi im Juni 1945 einen Artikel, in 
dem sie vier in Italien stationierte GIs nach einer Vorführung von Osses-
sione zum Film befragte. Der erste kommt sofort auf die Bettszene mit 

dem Spanier zu sprechen und 
sagt, dass es so etwas in Amerika 
nicht zu sehen gebe, während 
ein anderer, Joe, meint, dass es 
an der Hitze und der Sonne liege, 
dass auch die Schauspieler so 
heiß seien. Interessant an dem 
Artikel ist, dass die befragten 
Soldaten sich einerseits über die 
Besonderheit der Szene bewusst 
waren, sie diese andererseits 

nicht negativ kommentierten oder als deviant denunzierten.486 Das 
Abjekte der Nachkriegszeit war in diesen wenigen Jahre gerade nicht 
deviant.
Ganz ähnlich wie die Szene mit Gino und dem Spanier in Ossessione  ist 
auch die Begegnung zwischen zwei Jugendlichen in Sotto il sole di Roma  
(Renato Castellani, 1947) gefi lmt. Als Ciro (Oscar Blando) den obdach-
losen Geppa (Francesco Golisano) zufällig in einer der unterirdischen 

484  Ebd., S. 245.

485  Ebd., S. 254.

486  Che ve ne sembra boys?, in: Film d’oggi. Nr. 2, 16.06.1945. S. 3.

Sotto il sole di Roma > Cosulich: Storia del cinema italiano

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


231DAS VERSCHWINDEN DER MÄNNER

Kammern der Ruine des Kolosseums entdeckt, fühlen sich die beiden 
Jugendlichen sofort zueinander hingezogen. An einem sonnigen Tag 
nehmen Ciro und seine Freunde den Neuen daraufhin mit zum Baden in 
einem dreckigen Tümpel, in dem sich Dutzende von anderen Jungen aus 
dem römischen Stadtteil San Giovanni tummeln; es ist ein heterotopi-
scher Ort. Dort, im Schilf, wird das zärtliche Band zwischen den beiden 
jungen Männern noch deutlicher. Als Geppa, der nicht schwimmen kann, 
fast ertrinkt, zieht ihn Ciro aus dem trüben Wasser. Ein Gewimmel von 
halbnackten, von der Sonne bestrahlten Jungen hievt den leblosen Körper 
Geppas auf die Uferböschung. Dort kniet sich Ciro besorgt über seinen 
neuen Freund und versucht ihn wiederzubeleben. Als Geppa nach ein 
paar Berührungen die Augen öffnet, sieht er seinem Retter in die Augen 
und lächelt glücklich. Diese Szene voller Zärtlichkeit wird unterbrochen, 
als die Polizei angestürmt kommt, um die Jungen an ihrem ungesetz-
lichen Badevergnügen zu hindern. Den Jungen gelingt die Flucht, doch 
muss Ciro seine neuen Schuhe zurücklassen, die von der Polizei konfi s-
ziert werden. Ohne die Schuhe traut sich der Junge nicht nach Hause, 
da er die elterliche Prügel fürchtet. Stattdessen taucht er abends in der 
Ruine der Arena auf und fragt Geppa, ob er die Nacht bei ihm verbringen 
könne. Der Freund ist froh, Ciro bei sich zu haben, und richtet ihm neben 
sich auf dem Stroh aus Zeitungen eine Schlafunterlage. In seinen kurzen 
Hosen und dem engen T-Shirt legt sich Ciro dicht gedrängt an Geppo 
und die beiden schauen sich gegenseitig in die Augen, während sie sich 
unterhalten. Geppo, der sich in Ciro zu verlieben scheint, schaut wie die 
ZuschauerInnen im Kinosaal auf den vom Mondlicht angestrahlten, in 
erotischer Pose hingestreckten Körper des jungen Mannes. Unter der 
Ruine, unter der Wasseroberfl äche – unter der Sonne von Rom – entsteht 
diese Zuneigung, die der Film im weiteren Verlauf jedoch für eine voll-
ständige Reterritorialisierung Ciros wieder kassiert. Am Ende heiratet 
Ciro die kreuzbrave Iris (Liliana Marsini) und übernimmt den Beruf des 
verstorbenen Vaters, während er den selbstlosen Geppa vernachlässigt, 
ausnutzt und am Ende nur noch als lästig wahrnimmt. Dennoch bleibt 
festzuhalten, dass Sotto il sole di Roma eine Liebesbeziehung zwischen den 
beiden Jungen inszeniert, die vom Film nicht denunziert wird. In den 
Filmen des Neorealismus geht es jedoch nicht nur um homoerotische 
Begegnungen, sondern um eine grundsätzliche transversale Sexualität, 
eine Erotik des organlosen Körpers, von der die Männer der direkten 
Nachkriegszeit erfasst wurden. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS232

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003 - am 12.02.2026, 22:29:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

