V. Zum Verstindnis von Kunst und Anschauung

1. Zusammenfassung der gewonnenen Erkenntnisse zum
vormodernen China

Ziel der vorliegenden Untersuchung war es, im Ausgang von den
maf3geblichen Textquellen zur Theorie der Malerei vom fiinften bis
ins zwolfte Jahrhundert und in Konzentration auf das Thema der
Berg-Wasser-Malerei (shan shui hua [Li7K#f) den Zusammenhang
zwischen der Anschauung und grundlegenden Zugingen zum Wirk-
lichen und zur Welt im vormodernen China freizulegen. Dariiber hin-
aus wurde aus der Perspektive einer phanomenologisch-philosophi-
schen Asthetik versucht, Grundziige eines Bildbegriffs aus der
Uberlieferung herauszuarbeiten und das Kunst- oder wenigstens das
Malereiverstandnis zu bestimmen.

In einem einfithrenden Teil II galt es zundchst, die umfangreiche
kunsthistorisch und dsthetisch motivierte Forschungsliteratur zu dem
malereitheoretischen Quellenkorpus im Hinblick auf diese Fragestel-
lung zu sichten und wichtige Versaumnisse aufzudecken. Nach einer
Voriiberlegung zur fragwiirdigen Orientierung der bisherigen For-
schung an Begriffen statt an Phanomenen wird sodann im Rahmen
einer kritischen Dekonstruktion der wissenschaftlichen Kunstfor-
schung und Asthetik gezeigt, inwiefern es moderne Vormeinungen
aus der europiischen Kunstentwicklung und Philosophie sind, die
auf einer fundamentalen Ebene die Ergebnisse der Sachforschung in
Ost und West bestimmen. Die in Teil Il kenntlich gemachten Ver-
standnishorizonte verstellen teils auf entscheidende Weise den Blick
auf bestimmte Gedanken und Phinomene, die in den ilteren chinesi-
schen Textzeugnissen ausdriicklich artikuliert oder mittelbar ange-
sprochen werden.

Durchweg wird in der modernen Auseinandersetzung mit den
theoretischen Quellen zur Malerei die Auffassung sichtbar, Kunst die-
ne entweder dem Zweck einer Lustgewinnung vermittels des Schonen

419

https://dol.org/10.5771/8783485093673-418 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verstandnis von Kunst und Anschauung

oder einer Erkenntnis vom Wesen des Dargestellten. Ebenso tritt
durchgingig das Unvermaogen zutage, den Wert der Malerei und der
asthetischen Anschauung unabhingig von einem zeichentheoreti-
schen Rahmen zu bestimmen. Auf die eine oder andere Weise wirkt
sich in allen Vorarbeiten das Vorurteil aus, die gegenstindliche Male-
rei sei wesentlich bestimmt von dem Bemiithen um ein mimetisches
Sichtbarmachen und Mitteilen von Sachverhalten, Sinngehalten, oder
Wesenswahrheiten. Bis auf verstreute Ansitze und eine deutlichere
Ausarbeitung des Gedankens bei Xu Fuguan {3 #{ ist der bisherigen
Forschung auf diesem Gebiet dadurch weitgehend entgangen, daf die
historische Reflexion auf die Berg-Wasser-Malerei nicht so sehr deren
darstellerischen Wert wie vielmehr deren in der dsthetischen Bildbe-
trachtung entfaltete transformative Leistung herausstreicht.

Es ergab sich von daher die Aufgabe, in einer neuerlichen Befra-
gung der Texte herauszufinden, wie die bildnerische Gestaltgebung
im Malakt, die gesehenen und gemalten Formen und schlieBlich das
Geschift der Anschauung als menschliche Titigkeit im Hinblick auf
eine existentielle Wirksamkeit des gemalten Bildes in der Geschichte
jeweils ausgelegt wurden. Zum Leitfaden der weiteren Untersuchung
wurde einerseits die Frage nach dem Stellenwert gewahlt, den Welt als
solche im ésthetischen Denken der verschiedenen Autoren einnimmt;
andererseits fithrte die aufgrund formalasthetischer Einseitigkeiten
bisher héchst unzureichend wahrgenommene Betonung von Phano-
menen, die der Leiblichkeit des Menschseins entspringen, durch weite
Teile der Studie. Auf diesem Wege wurde vor allem das bestimmende
Bild- und Kunstverstindnis aus dem mafSgeblichen, bislang unge-
nutzten Blickwinkel einer Transformationsisthetik zum Vorschein
gebracht. So sollte die Perspektive auf philosophische Schlufifolge-
rungen zu einer von europiischen Grundentscheidungen abweichen-
den Stellung der Anschauung im vormodernen chinesischen Denken
insgesamt eroffnet werden.

In Teil Il wurde zunichst versucht, philosophisch wichtige
Grundlagen der historischen Entfaltung eines Nachdenkens tiber Ma-
lerei, insbesondere iiber die Berg-Wasser-Malerei aufzudecken. An-
hand von alteren schriftlichen Zeugnissen bis ins sechste Jahrhundert
hinein wurde die These zu bestitigen gesucht, daf8 gi 4, das »At-
menc, sich als leitende Kategorie der ilteren chinesischen Asthetik
ausbilden konnte, weil es in der Auslegung der diesbeziiglichen Erfah-
rungen schon friih als ein dsthetisch verfalites Phinomen verstanden
worden war. Es wurde gezeigt, wie gi %seit dem Altertum als Titel fiir

420

https://dol.org/10.5771/8783485093673-418 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung der gewonnenen Erkenntnisse zum vormodernen China

eine korresponsive Wirksamkeit, die in ihrer Leistung zugleich wahr-
nehmbar ist, gebraucht wird. Aufgewiesen wurden dabei Selbstbeziig-
lichkeit und Ausdruck als die beiden Kennzeichen der unter dem Na-
men gi % gedachten Phinomene. Sodann wurde die Ubertragung
dieser Bedeutsamkeit der Idee gi % auf das Feld der dsthetischen An-
schauung in der wegweisenden Malereikritik des Xie He #iffi (um
500) verfolgt, da die im vierten Jahrhundert einsetzende Reflexion
auf die Berg-Wasser-Malerei erst auf diesem Boden der alteren Figu-
renmalerei und ihrer Theorie gedeihen konnte. Insbesondere fiir ein
Verstindnis des Momentes der Leiblichkeit in produktions- und re-
zeptionsisthetischen Kontexten hat sich diese Vorklirung zu gi /& als
unabdingbar herausgestellt.

In Teil IV, dem Hauptteil der Studie, wurden in acht Einzelunter-
suchungen im Zuge einer phinomenologisch gestiitzten Hermeneutik
der zentralen Quellen zur theoretischen Aufklirung der Berg-Was-
ser-Malerei bis zum zwélften Jahrhundert die gedanklichen Leitfiden
einer Asthetik des Berg-Wasser-Bildes im vormodernen China her-
ausgearbeitet. Im Anfangskapitel wurde aufgezeigt, inwiefern in der
ersten Abhandlung zur Berg-Wasser-Malerei, in der Vorrede zum
Malen von Berg und Wasser (Hua shan shui xu # [LI/K/5) von Zong
Bing 7734 (375-443) die noch junge Bildgattung mit dem Gedanken
begriindet wird, dafl iiber die Bildbetrachtung ein Weltaufgang von
lebenspraktischer Bedeutsamkeit zu erreichen sei. Das Berg-Wasser-
Bild wird damit von Anbeginn an zu einem betrachtlichen Teil von
darstellerischen Aufgaben entlastet, um desto besser die Rolle eines
wirksamen Mittlers zwischen dem einzelnen Menschen und dem
Weltganzen ausfiillen zu konnen. Verschrankt mit einem »religiosen«
Bemiihen darum, im Eingehen in die Weltwirklichkeit den Aufstieg
zu einem buddhistischen Heil zu vollziehen, wird hier eine transfor-
mierende Performativitdt als Grundzug der Berg-Wasser-Malerei
sichtbar. Die religios motivierte Auspragung des Gedankens ist jedoch
nur eine Moglichkeit, wie die wesentlich ethische, iiber die dsthetische
Erfiillung hinaus auf den Lebensvollzug des Menschen bezogene per-
formative Kraft der gesamten Malereigattung sich entfalten kann.
Ganz allgemein ist es gerade das in einer bestimmten Weise gemalte
Berg-Wasser-Bild, das in der Betrachtung die existentiell wirksame
Transformation des Betrachters zu gewihrleisten imstande ist. Zong
Bing 7% starkt die Malerei gegeniiber der Naturanschauung mit
einer theoretischen Durchdringung der besonderen Leistungsfihig-
keit der gemalten Gestalt. Weder die angeschaute noch die gemalte

421

https://dol.org/10.5771/8783485093673-418 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verstandnis von Kunst und Anschauung

Gestalt werden primar unter formalasthetischen Gesichtspunkten an-
gegangen. Vor allem fiir die Gestalt im Bild ist festzustellen, dafl sie
nicht mimetisch abbildhaft verstanden wird und daf3 sie nicht in erster
Linie etwas sichtbar zu machen hat. Als gestalthafte » Verkérperung«
einer Wirksamkeit verstanden, werden die wesentlichen Merkmale
bildnerischer Formen vielmehr von ihrer weltstiftenden Funktion
aus bestimmt.

Diese Einsichten wurden im zweiten Kapitel durch eine Interpre-
tation des Berichts iiber das Malen (Xu hua #3%) des alteren Malers
Wang Wei £ (415-443) zu untermauern gesucht. Hierbei wurde
die wesensmafige Kluft zwischen einer édsthetischen Anschauung im
Bereich der sichtbaren Gestalten und einer durch die Anschauung
hindurch entfalteten, davon aber prinzipiell unterschiedenen, existen-
tiell wirklichen Weltstiftung schirfer zutage geférdert. Dem Denken
des Wang Wei L zufolge gibt das Berg-Wasser-Bild nicht »Einblik-
ke«; hingegen fiihrt es den Menschen in der Bildbetrachtung mitten
in seine eigene lebensweltliche Wirklichkeit hinein. Daher wurde un-
tersucht, wie das gemalte Bild die umwelthafte Situativitat des Be-
trachters evoziert und ihn damit in seiner ganzen Existenz aufruft.

In einer ersten Zwischenbilanz wurde sodann die feste Etablie-
rung dieser Leitgedanken in theoretischen Auerungen aus dem ma-
lereikritischen Werk von Zhang Yanyuan 5%/Z 3% aus der Mitte des
neunten Jahrhunderts, den Aufzeichnungen zu beriihmten Malern
aus allen Epochen (Li dai ming hua ji [#{X.44 #52), nachgewiesen.
Daf8 die Eroffnung von Welt, nicht ihre Darstellung, das Anliegen
der Berg-Wasser-Malerei ausmacht, mufs daher mit der spiteren
Tangf¥-Zeit (618-907) als unstrittig angesehen werden. Neu heraus-
gestellt wird seit dieser Zeit aber, daf8 es in der Gestaltung des gelun-
genen Bildes auf eine bestimmte Malweise ankommt, die dem Ideal
des Von-selbst (zi ran H#X) zu folgen hat. Nicht der symbolische
Ausdruck des Von-selbst im Gemalten, sondern das Wie des Malens
riickt seitdem in den Mittelpunkt des dsthetischen Denkens.

Im vierten Kapitel wurde anhand der Aufzeichnungen zu den
Verfahrensweisen der Pinselkunst (Bi fa ji $1%3C) des Malers Jing
Hao #i{% (um 900 tatig) freigelegt, wie besonders die Ikonologie des
wichtigen Kiefernbaum-Motivs den Verweis auf die menschliche Le-
benswelt impliziert. Schon auf der Ebene der gegenstindlichen Dar-
stellung naturwiichsiger Gegebenheiten wird das Berg-Wasser-Bild
als die anschaulich gestalthafte Verkérperung menschlicher Wert-
und Sinnhorizonte gefaflt. Auf diese Weise kann das gemalte Bild in

422

https://dol.org/10.5771/8783485093673-418 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung der gewonnenen Erkenntnisse zum vormodernen China

der Betrachtung in die Lebenspraxis eingreifen. Denn statt eines Ab-
bildens oder symbolischen Einfangens von Welt verfolgt es das An-
liegen, vor dem Betrachter seine jeweilige Welt in realer Wirksamkeit
aufgehen zu lassen. Die grofite gedankliche Errungenschaft des Jing
Hao #i{% ist aber darin zu sehen, daf er das Wie eines Malaktes
durchdenkt, der zu einer Gestaltung von dieser Qualitit fiihren kann.
Bis in die leiblich vollzogene Bewegung des Pinsels hinein sucht er
den Punkt auf, an dem der vorstellungsmafSige Gestaltentwurf und
die willentlich gelenkte Bildgestaltung umschlagen in eine Bildwer-
dung vom Charakter eines »von selbst« stattfindenden Geschehens.
Jing Hao #iii# legt das produktionsasthetische Ideal des Von-selbst in
seinen leiblichen Voraussetzungen frei. Erst indem sich das gemalte
Bild je schon ergeben hat aus einer in freier Selbstbeziiglichkeit ab-
laufenden Bewegung heraus, ist es nach dieser Auffassung imstande,
das Grundmerkmal des wirklichen Weltgeschehens, daf3 es sich nam-
lich von selbst einfach ereignet, in anschaulich wirksame Gestalten zu
gieBen. So verlagert sich ein guter Teil der Verantwortung fiir die
Gestaltfindung vom Denken auf konventionalisierte, in der jeweils
neuen Verwirklichung aber immer auch offene leibliche Bewegungs-
abliufe und ein Antwortgeschehen. Die leibliche Verkorperung einer
Entstehungsweise des Bildes durch die Person des Malers wird zum
Garanten erhoben fiir die wirksame Welthaltigkeit des Berg-Wasser-
Bildes, die dieses in der Betrachtung freizusetzen hat.

Im fiinften und sechsten Kapitel wurde anhand eines ausgeprig-
ten Uberlieferungsstranges von mehreren spiteren Textzeugnissen,
die zu Unrecht traditionell mit dem Dichter Wang Wei E# (701-
761) und dem Maler Li Cheng Z=p (919-967) verkniipft sind, die
allmahliche Klarung und Verfestigung der welthaften Dimension des
Berg-Wasser-Bildes auf der Darstellungsebene bis in die nérdliche
Song#-Zeit (960-1127) nachgezeichnet; in zunehmend detaillierte-
ren ikonographischen Angaben und Beobachtungen zur Ikonologie
tritt da immer deutlicher der dsthetische Stellenwert einer Welthaltig-
keit des Bildes hervor.

Im siebenten Kapitel wurde in der malereitheoretischen Samm-
lung des akademischen Malers Guo Xi #[EE (1023 — etwa 1085) mit
dem Titel Erhabene Gestimmtheit zu Wald und Quell (Lin quan gao
zhi BRI 1 EX) der schon oft geduBerte, jedoch kaum je im Detail ver-
folgte Gedanke nachgewiesen, inwiefern das Berg-Wasser-Bild als ein
»Welt-Bild« zu betrachten ist. Das bedeutet, dafl der Weltaufgang im
Bild wie ein ethischer Anspruch an den Betrachter ergeht. Im An-

423

https://dol.org/10.5771/8783485093673-418 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verstandnis von Kunst und Anschauung

schluf8 wurde aufgedeckt, dal Guo Xi #{EE erkannt hat, dafl das ge-
malte Bild nur dann als ein wirksames Welt-Bild den ihm anvertrau-
ten Weltaufgang leisten kann, wenn es als ein umwelthafter Wohnort
gemalt ist. Bei Guo Xi ¥EE ist das schon zu Beginn der Entwicklung
der Berg-Wasser-Malerei auftauchende Problem noch schirfer zu fas-
sen, daf3 ein gemaltes Bild nicht als ein symbolisch-metaphorisches
Zeichen fiir die Wirklichkeit gesehen werden soll, sondern tatsichlich
als Verkorperung dieser Wirklichkeit selbst.

Es gilt nach der Grundthese dieser ganzen Studie, das Berg-Was-
ser-Bild im Sinne der buchstiblich zum Bild gewordenen und als Bild
wirklichen, durch das Bild lebendig verkorperten Weltbewegtheit zu
erfahren. Das welthaltige, wirksame »Welt-Bild« ist demnach nicht
wie eine »Bild-Welt« oder ein symbolisierendes » Weltbild« zu begrei-
fen; die Welt ist vielmehr als Bild Welt und tritt am Ort des Bildes
hervor. Dem gemalten Bild kommt nicht die evokative Kraft des Me-
taphorischen und ebensowenig die Prasenz eines Nicht-Darstellbaren
in der vergegenwirtigenden Ikone zu. Statt dessen ist es eine in der
leiblichen Situiertheit des Menschen an seinem Lebensort entfaltete
Wirksamkeit der Weltstiftung, womit die Leistung des Berg-Wasser-
Bildes umschrieben werden muf. Das Bild nimmt fiir den Betrachter
eine Verortung in seinem jeweiligen Dasein und nicht etwa in einer
dargestellten »Welt im Bild« vor. Es muf daher aus der leibhaften
Befindlichkeit des Menschen in seiner Welt heraus sowohl gemalt als
auch angeschaut werden.

Im letzten Kapitel der Hauptuntersuchung wurde schliefSlich die
bislang so gut wie nicht beachtete Systematisierung der vorangehen-
den Entwicklungen auf diesem Gebiet durch Han Zhuo ##f (um
1100 tatig) erortert. Ein wesentliches Thema seiner Sammlung des
Chunguan zur Berg-Wasser-Malerei (Shan shui Chunquan ji |117K
#li423E) ist die weitere Ausarbeitung der verschiedenen Darstellungs-
und Erscheinungsformen der Bildtiefe in der Berg-Wasser-Malerei. Es
wurde gezeigt, wie Han Zhuo #4| den Gedanken der Hintergriindig-
keit entwickelt. Diese denkerische Tat wirft ein neues Licht auf die alte
Frage nach der moglichen Darstellung von Unsichtbarem in sicht-
baren Gestalten. Die Hintergriindigkeit ist da zu verstehen als eine
»hintergriindige Nahe«, die nicht vergegenwirtigt, sondern wirkt.
Mit dieser »hintergriindig« angeschauten Kraft der Bilddarstellung
wird fiir die Berg-Wasser-Malerei abermals der Rahmen mimetisch-
metaphorischer Darstellungskunst iiberwunden zugunsten der Her-
beifithrung einer faktischen Wirksamkeit. Leitend ist fiir die Wirk-

424

https://dol.org/10.5771/8783485093673-418 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SchluBfolgerungen zur Philosophie und Asthetik

samkeit des Bildes gi 44, das »Atmenc, das die Wirklichkeit als ein
Wandlungsgeschehen bis ins gemalte Bild hinein durchzieht. Die ei-
gentliche Leistung des Welt-Bildes ist auerhalb einer » Anschauung
von etwas« zu suchen; das Bild muf aus dem gi %4 des Weltgesche-
hens und aus dem gi % des Malers heraus, zugleich aber als anschau-
licher Ausdruck des gi % selbst gemalt werden, damit es seinen Ein-
fluB auf das gi % des Betrachters ausiiben kann. Darum wird jetzt
noch genauer das leibliche Moment der Pinselbewegung zu erfassen
gesucht. Allein die lebendig atmende, leibliche Bewegung der Pinsel-
fiihrung steht fiir das Gelingen einer Gestaltung ein, die nicht um
ihrer dsthetischen Werte in der Anschauung, sondern um ihrer trans-
formativen Kraft willen ausgefiihrt wird. In aller Schirfe wird jetzt
ausgesprochen, daf3 der leiblich situierte Malakt und der von selbst
aus dessen umwelthaften Qualitdten sich ergebende Bewegungsvoll-
zug allein imstande sind, im Bild die Welt selbst im echten Wortsinn
und somit ein »gelungenes Bild« hervorzubringen. Es sind also im
zwolften Jahrhundert die Bedingungen dafiir durchdacht, daf im Zu-
ge eines den Menschen transformierenden ésthetischen Rezeptions-
aktes von ethischem Rang die Welt als Bild Wirklichkeit erlangt. Das
gemalte Berg-Wasser-Bild vermag in der dsthetischen Einstellung das
wirkliche Geschehen als solches und frei von einer Bildmetaphorik zu
stiften.

2. SchluBfolgerungen zur Philosophie und Asthetik

Fiir die Eingangsfrage nach dem Weltzugang ergeben sich aus diesem
Untersuchungsgang eine Reihe von weiterfithrenden Hinweisen.
Hervorzuheben ist demnach, daf8 die Zweifel hinsichtlich des Stellen-
wertes der Anschauung innerhalb des Denkens im vormodernen Chi-
na sich im Blick auf die Theorien zur Malerei jedenfalls erharten las-
sen. Auf dem Gebiet der Kunstphilosophie und Asthetik zeigt sich
klar, dal8 die Sehwahrnehmung ganzheitlichen Wahrnehmungsfor-
men des Sinnenwesens Mensch eingeordnet bleibt und keinen para-
digmatischen Eigenwert erlangt. Vor allem ist es die Einbeziehung der
ganzen Leiblichkeit des Menschseins in den Vollzug der Anschauung,
wodurch diese von vorneherein und durchweg keine Vorrangstellung
behaupten kann; geschaut wird im vormodernen China eindeutig
nicht mit dem Auge, sondern mit dem Leib. Damit geht einher, daf3
die Anschauung einem sinnlichen Weltverhiltnis untergeordnet

425

https://dol.org/10.5771/8783485093673-418 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verstiandnis von Kunst und Anschauung

bleibt, das stirker von stimmungsmifigen Befindlichkeiten und Para-
digmen des musikalischen Horens, genauer von der Erfahrung eines
»Zwischen« und dem Phidnomen der Schwingungsiibertragung ge-
pragt ist.

Die Sinneswahrnehmung ihrerseits ist insgesamt der MafSgabe
durch lebenspraktische Belange unterstellt. Das bedeutet, daf3 die An-
schauung weithin nicht um ihrer selbst oder einer Lust willen, die
damit verbunden wire, gesucht wird; ebensowenig wird sie zum
Zweck einer Erkenntnis verfolgt. Insbesondere die in kiinstlerisch-as-
thetischer Einstellung vollzogene Wahrnehmung dient vielmehr
hauptsichlich einer existentiellen Transformation des Seins-zur-Welt
des Wahrnehmenden. Die Wahrnehmung stiftet fiir den Wahrneh-
menden ein ganzheitliches Weltverhiltnis vom Charakter eines um-
welthaften Lebensvollzuges; der in der Wahrnehmung eréffnete Be-
zug zur Welt ist also weder auf das Gebiet der Wahrnehmung noch
auf den einschichtigen Bezug zu einem Gegeniiber beschrinkt. Es
wird die performative Wirksamkeit der Wahrnehmung vor die kom-
munikative Bedeutsamkeit gestellt. Die Asthetik wird in die Ethik des
gelingenden Lebens eingeschrieben.

Diesem Befund entspricht, daf3 die angeschaute Gestalt ihrerseits
nicht nach dem Muster eines zeichenhaften Verweises auf etwas darin
oder dariiber hinaus sichtbar Erscheinendes gedeutet wird. Die sicht-
bare Gestalt wird also tatsachlich primar nicht als wiedervergegenwir-
tigendes Abbild, als Symbol oder als Metapher verstanden. Allerdings
wird sie auch nicht um einer reinen Selbstprisentation willen aufge-
sucht. Die Bildgestalt steht in ihrem Kern noch auf8erhalb jeder Form
einer Vergegenwirtigung von etwas. Sie gilt viel eher als performativ,
als ein Vorgang und genauer als die ausdruckshafte Verkorperung
eines transformativen Ereignisses, das sich im Durchgang durch die
Anschauung der Gestalt je neu entfaltet. Diese Aktualisierung betrifft
aber das lebensweltliche Dasein des Anschauenden, nicht das Sein des
Angeschauten. Die Gestalt bedeutet keinen »Zuwachs an Sein«. Eben-
sowenig verschafft die Anschauung einen erkenntnismifigen Zugang
zur Wahrheit des Seins; wenigstens im Rahmen der Kunstphilosophie
dient sie nicht als Paradigma fiir den Bezug zu einer intelligiblen Ge-
genstandlichkeit. Es lat sich von dieser Seite her das Fehlen einer
Metaphysik des Erscheinens im alteren China feststellen. Denn noch
das Thema von Sich-Zeigen und Sich-Verbergen wird innerhalb der
Asthetik nicht in bezug auf die umweghafte Vergegenwirtigung oder
Evokation einer jeweils betroffenen Gegenstandlichkeit, sondern im

426

https://dol.org/10.5771/8783485093673-418 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SchluBfolgerungen zur Philosophie und Asthetik

Hinblick auf die transformative Kraft ausgelegt, die von einer auf dem
Feld der Sinneswahrnehmung wirksamen Form »hintergriindiger
Nihe« ausgeht.

Nach dem Bildverstindnis der vormodernen chinesischen Asthe-
tik wird aus diesem Grund sogar die Eigenart der Bilddarstellung
nicht so sehr in ihrem Verweischarakter und einer kommunikativen
Vermittlungsleistung wie vielmehr darin gesehen, daf das gemalte
Bild ganz unmittelbar Welt eréffnet, statt sie erscheinen zu lassen. Es
wird unterstrichen, daf die Operation eines Bildes darin liegt, de facto
das Wirkliche im Leben des Betrachters zu aktualisieren. Das gemalte
Bild, vermutlich aber jedes »Bild« tiberhaupt, wurde im vormodernen
China anders betrachtet als sein Pendant in Europa. Vor allem eines
machen die theoretischen Quellen ganz deutlich: Die Simultaneitit
einer Gestaltanschauung findet sich ersetzt durch den zeitlichen Ver-
lauf eines Sich-Einlassens aufs Bild, genauer eines Eingehens in die
Welt als Bild. Es wird nicht die distanzierte synthetische Wahrneh-
mung einer komponierten Gestaltganzheit von einem festgelegten
Blickpunkt aus und erst recht nicht die dekorative Funktion oder har-
monische Qualitiat des Figurativen gesucht. Zumindest wird diese
Einstellung dem Blick aufs Detail und dem situativen, orthaften Hin-
eingehen ins kiinstlerische Bild an mehr oder weniger beliebigen Stel-
len nachgeordnet. Das transformative Umfangensein vom Bild, mit-
hin eine existentielle Wirksamkeit im Bild, nimmt den systematischen
Platz der bildhermeneutischen Anschauung vor dem Bild ein.

Die Begriffe »Abbild«, »Sinnbild« und »Zeichen fiir« beruhen
auf dem Verweischarakter der Ikonizitit. Auch die besondere Form
einer auratischen Gegenwart in der ikonischen Erscheinung schopft
noch aus demselben prisenzmetaphysischen Bildverstandnis, wonach
das Bild eine paradoxale Gegebenheitsweise verkorpert. Wo die an-
schauliche Sinnstiftung jedoch einer welteréffnenden Wirksamkeit,
einem entscheidend tiber die Anschauung hinausgehenden leibhafti-
gen Weltverhiiltnis zu Diensten ist, tragen die genannten Begriffe das
Bildverstindnis nicht mehr sinnvoll. Indem die Alternative zwischen
Prisenz und Reprisentation insgesamt verlassen ist, wird im Hinblick
auf eine komparative Philosophie klar, daf8 sich an diesem wichtigen
Priifstein die Existenz einer ontologisch-metaphysischen Disposition
chinesischen Denkens nicht bestitigen laf3t. Die Asthetik stellt sich als
ein weiteres wichtiges Argument heraus, wo prinzipiell eine gegen-
tiber der europiischen Prisenzmetaphysik andersartige Ausrichtung
chinesischen Denkens im ganzen zur Diskussion steht.

427

https://dol.org/10.5771/8783485093673-418 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verstandnis von Kunst und Anschauung

Umgekehrt ergeben sich aus dem Blick nach China auch Einsich-
ten darein, wie weitgehend selbst in der europiischen Kunstpraxis
Bilder immer schon als »Wirkbilder« angelegt sind, als Wirkraume
also, in denen sich unser menschliches Sein-zur-Welt entfalten kann.
Um dies zu erkennen, bedarf es einer veranderten Blickrichtung nach
dem Vorbild der hier vorgestellten Transformationsdsthetik. Aus der
anderen Orientierung des vormodernen chinesischen Bilddenkens ge-
geniiber europiischen Ansitzen ergibt sich die Moglichkeit, insbeson-
dere im Zuge der kiinstlerischen Entwicklungen seit der klassischen
Moderne den Grundbegriff der Bildhaftigkeit umzudenken und zu
erweitern. Denn es tritt eine bisher kaum bemerkte Tiefenschicht des
Ikonischen zutage, wo Bilder nicht als Zeichen, sondern als performa-
tive »Wirkbilder« wahrgenommen und verwendet werden.

Jedem um das Erkenntnisvermégen zentrierten, letztlich noch
durch einen jenseits der Bildebene angesiedelten Bildgehalt geleiste-
ten Weltaufgang geht ein tatsichliches Sein-zur-Welt innerhalb der
sinnlich angeschauten Bildgestalt voraus. Dieses menschliche Welt-
verhiltnis wird durch die Bildhaftigkeit nicht so sehr »vermittelt«
wie es sich vielmehr ganz im Rahmen des konkreten Bildes aufhalt.
Wo das Bild Mittler zum Sinn sein soll, ist es je zuvor schon ein dia-
logisches Gegeniiber mit eigenem Daseinsrecht. Anders als ein »Sinn-
bild« bietet sich jedoch das Bild oder Objekt der Kunst gewifd immer
und tiberall ein Stiick weit als ein solches dialogisches Gegeniiber an.
Wir leben mit Bildern und wir leben leiblich in Bildern. In Bildern
aber bewegen wir uns anders durch unsere Welt als mit Begriffen.
Das menschliche Leben ergeht sich in Bildern, ohne durch sie hin-
durch zu einer »gereinigten« Reflexion vorzudringen. Das leiblich-
geistige Leben in und mit Bildern ist gerade nicht abhingig von einer
letztgiiltigen Sinnstiftung der Begriffe, wie uns gingige Zeichentheo-
rien mit ihrer Fixierung auf das Moment des Verweises weismachen
kénnten.

Zumal die Bildanschauung ist als ein zeitlich offener Akt stets
durchdrungen vom leiblichen Weltverhiltnis des Menschen; wir
schauen immer im Leib und mit dem Leib — was offensichtlich viel
mehr umfait als die konventionelle Rede von der »Sinneswahrneh-
mung«. Daher gibt es ein leibliches Denken, das auf der konkreten
Seinsebene der Bilder anzusetzen hat; und fiir dieses weder begriff-
liche noch vorbegriffliche Denken hat zu gelten, daf3 die Welt als Bild
ebenso vollwirklich ist und das Bild eine die Theorie irritierende,
gleichwohl keine »paradoxe« Gegebenheit darstellt. Diese dsthetische

428

https://dol.org/10.5771/8783485093673-418 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SchluBfolgerungen zur Philosophie und Asthetik

Grundtatsache bleibt freilich heute als Erfahrung im Denken erst
noch einzuholen. Fiir das gelingende Menschsein aber spielt vermut-
lich nicht zuletzt aus diesem Grund der vielgestaltige Umgang mit der
bildenden Kunst iiberall eine so zentrale Rolle: Das Bild oder Kunst-
werk »zeigt« nicht so sehr wie es vielmehr auf ausgezeichnete Weise
imstande ist, unsere Lebensvollziige zu tragen, in sich zu bergen und
je situativ zu erneuern.

Des weiteren ist festzuhalten, daff auch im asthetischen Denken
das Wirkliche selbst nicht primir als eine statische Gegenstandlichkeit
gedacht wird. Das Wirkliche geht vielmehr in Form eines umge-
bungshaften Geschehens das Menschsein im ganzen an. Welt ist da-
her nicht als All des Seienden, sondern durchweg als Lebenswelt und
als Umwelt gedacht. Noch in scheinbar »metaphysischen« Spekula-
tionen bis hin zu solchen Haltungen, die mitunter »mystisch« ge-
nannt werden, ist es dem Menschen nicht um die ErschlieBung von
Sinn und nicht um die Anniherung an ein transzendentes Gegeniiber
zu tun. Statt dessen wird darin das Bemiihen erkennbar, in einen voll
erfiillten, aus urspriinglichen Wirkverhiltnissen gespeisten und zeit-
lich ausgelebten Bezug zur unmittelbar umgebenden Wirklichkeit
einzugehen. Es geht dabei um die Eréffnung einer diesseitigen Di-
mension des Menschseins, um die Entfaltung einer diesem je schon
innewohnenden Situiertheit in der Welt und eines zeitlichen Seins-
zur-Welt. Ein leibliches Antwortgeschehen — das Leitbild eines indivi-
duell, situativ, orthaft und leibhaftig einschwingenden Weltverhalt-
nisses — nimmt den systematischen Ort der abendlidndischen »Theo-
rie« und »Praxis« in einer sowohl erkennenden als auch herstellenden
und handelnden Stellung zur Welt ein.

In den genannten Einsichten wird fiir eine philosophische Asthe-
tik eine neuartige Moglichkeit greifbar, klassische formal- und werk-
asthetische Ansatze mit produktions- und rezeptionsasthetischen Per-
spektiven zu verbinden. Die erprobten Vorgehensweisen in der
Auseinandersetzung mit Phanomenen der Kunst scheinen allzu eng
befangen in einem poietischen Grundmuster, wonach es der Kunst
grundsitzlich um die Herstellung einer Sache oder um das Herbei-
fithren von Zustinden zu tun ist. Der Blick der konventionellen As-
thetiken geht gewissermafSen vom Ergebnis auf seine Bedingungen
zuriick. Wo indes eine performative Praxis auch logisch noch vor die
poietische Herstellung zu setzen ist, indem sie nicht mehr an einer zu
verwirklichenden »Gestalterfiillung« von etwas als ihrem Ziel ausge-
richtet wird, wo eine responsive Vollzugsform menschlichen Lebens

429

https://dol.org/10.5771/8783485093673-418 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verstindnis von Kunst und Anschauung

gedacht wird, die nicht mehr handlungstheoretisch im klassischen
Verstiandnis zu analysieren ist, miissen auch zeichentheoretische Ho-
rizonte auf der einen und ein psychologischer Interpretationsrahmen
auf der anderen Seite in der Asthetik einer neuen Herangehensweise
weichen. Eine Transformationsisthetik kann jenseits einer auf dsthe-
tische Phinomene begrenzten Pragmatik asthetischer Performativitat
das transformative Verhiltnis zwischen einzelnen asthetischen Akten
und dem ethisch verfaflten menschlichen Sein-zur-Welt im ganzen
beleuchten.

Was sich seit lingerem in der europdischen Asthetik abzeichnet,
findet eine glinzende Bestatigung in der chinesischen Geistesge-
schichte. Es gilt iiber das Aisthetische hinaus die Performativitit und
das transformative Moment in allen dsthetischen Akten in den Blick
zu riicken. Das Augenmerk sollte dabei verstirkt auf Phinomene der
Leiblichkeit gerichtet werden, da gerade hier jene Schnittstelle zwi-
schen Denken und Sein, zwischen Ich und Welt zu vermuten ist, an
der die dsthetische Praxis wie die Asthetik als philosophisches Feld
ihre genuine Aufgabe erfiillen kann. Gerade in der Leiblichkeit ist
aber eine kiinstlerisch-asthetisch hochst »kreative« Bewegtheit vom
Charakter des Von-selbst-sich-Ergebens verwurzelt. Diese Vollzugs-
weise einer asthetischen Lebensverwirklichung des Menschen im
Weltbezug zu durchdenken, stellt sicherlich eine lohnende Aufgabe
fiir eine gegenwirtige Asthetik dar. In den reifen Vorleistungen des
ilteren chinesischen Denkens zu diesem im Asthetischen sich verwirk-
lichenden Lebensentwurf ist mithin ein wesentlicher Beitrag fiir die
Beschreibung und Bestimmung zeitgenossischer Phanomene auf dem
Gebiet der Kunst wie fiir eine gegenwirtige Theorie des Asthetischen
zu erblicken.

430

https://dol.org/10.5771/8783485093673-418 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Zusammenfassung der gewonnenen Erkenntnisse zum vormodernen China
	2. Schlußfolgerungen zur Philosophie und Ästhetik

