
V. Zum Verständnis von Kunst und Anschauung

1. Zusammenfassung der gewonnenen Erkenntnisse zum 
vormodernen China

Ziel der vorliegenden Untersuchung war es, im Ausgang von den 
maßgeblichen Textquellen zur Theorie der Malerei vom fünften bis 
ins zwölfte Jahrhundert und in Konzentration auf das Thema der 
Berg-Wasser-Malerei (shän shui huä [Lizkit) den Zusammenhang 
zwischen der Anschauung und grundlegenden Zugängen zum Wirk­
lichen und zur Welt im vormodernen China freizulegen. Darüber hin­
aus wurde aus der Perspektive einer phänomenologisch-philosophi­
schen Ästhetik versucht, Grundzüge eines Bildbegriffs aus der 
Überlieferung herauszuarbeiten und das Kunst- oder wenigstens das 
Malereiverständnis zu bestimmen.

In einem einführenden Teil II galt es zunächst, die umfangreiche 
kunsthistorisch und ästhetisch motivierte Forschungsliteratur zu dem 
malereitheoretischen Quellenkorpus im Hinblick auf diese Fragestel­
lung zu sichten und wichtige Versäumnisse aufzudecken. Nach einer 
Vorüberlegung zur fragwürdigen Orientierung der bisherigen For­
schung an Begriffen statt an Phänomenen wird sodann im Rahmen 
einer kritischen Dekonstruktion der wissenschaftlichen Kunstfor­
schung und Ästhetik gezeigt, inwiefern es moderne Vormeinungen 
aus der europäischen Kunstentwicklung und Philosophie sind, die 
auf einer fundamentalen Ebene die Ergebnisse der Sachforschung in 
Ost und West bestimmen. Die in Teil II kenntlich gemachten Ver­
ständnishorizonte verstellen teils auf entscheidende Weise den Blick 
auf bestimmte Gedanken und Phänomene, die in den älteren chinesi­
schen Textzeugnissen ausdrücklich artikuliert oder mittelbar ange­
sprochen werden.

Durchweg wird in der modernen Auseinandersetzung mit den 
theoretischen Quellen zur Malerei die Auffassung sichtbar, Kunst die­
ne entweder dem Zweck einer Lustgewinnung vermittels des Schönen 

419

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum Verständnis von Kunst und Anschauung

oder einer Erkenntnis vom Wesen des Dargestellten. Ebenso tritt 
durchgängig das Unvermögen zutage, den Wert der Malerei und der 
ästhetischen Anschauung unabhängig von einem zeichentheoreti­
schen Rahmen zu bestimmen. Auf die eine oder andere Weise wirkt 
sich in allen Vorarbeiten das Vorurteil aus, die gegenständliche Male­
rei sei wesentlich bestimmt von dem Bemühen um ein mimetisches 
Sichtbarmachen und Mitteilen von Sachverhalten, Sinngehalten, oder 
Wesenswahrheiten. Bis auf verstreute Ansätze und eine deutlichere 
Ausarbeitung des Gedankens bei Xu Fuguan ist der bisherigen 
Forschung auf diesem Gebiet dadurch weitgehend entgangen, daß die 
historische Reflexion auf die Berg-Wasser-Malerei nicht so sehr deren 
darstellerischen Wert wie vielmehr deren in der ästhetischen Bildbe­
trachtung entfaltete transformative Leistung herausstreicht.

Es ergab sich von daher die Aufgabe, in einer neuerlichen Befra­
gung der Texte herauszufinden, wie die bildnerische Gestaltgebung 
im Malakt, die gesehenen und gemalten Formen und schließlich das 
Geschäft der Anschauung als menschliche Tätigkeit im Hinblick auf 
eine existentielle Wirksamkeit des gemalten Bildes in der Geschichte 
jeweils ausgelegt wurden. Zum Leitfaden der weiteren Untersuchung 
wurde einerseits die Frage nach dem Stellenwert gewählt, den Welt als 
solche im ästhetischen Denken der verschiedenen Autoren einnimmt; 
andererseits führte die aufgrund formalästhetischer Einseitigkeiten 
bisher höchst unzureichend wahrgenommene Betonung von Phäno­
menen, die der Leiblichkeit des Menschseins entspringen, durch weite 
Teile der Studie. Auf diesem Wege wurde vor allem das bestimmende 
Bild- und Kunstverständnis aus dem maßgeblichen, bislang unge­
nutzten Blickwinkel einer Transformationsästhetik zum Vorschein 
gebracht. So sollte die Perspektive auf philosophische Schlußfolge­
rungen zu einer von europäischen Grundentscheidungen abweichen­
den Stellung der Anschauung im vormodernen chinesischen Denken 
insgesamt eröffnet werden.

In Teil III wurde zunächst versucht, philosophisch wichtige 
Grundlagen der historischen Entfaltung eines Nachdenkens über Ma­
lerei, insbesondere über die Berg-Wasser-Malerei aufzudecken. An­
hand von älteren schriftlichen Zeugnissen bis ins sechste Jahrhundert 
hinein wurde die These zu bestätigen gesucht, daß qi M/ das »At­
men«, sich als leitende Kategorie der älteren chinesischen Ästhetik 
ausbilden konnte, weil es in der Auslegung der diesbezüglichen Erfah­
rungen schon früh als ein ästhetisch verfaßtes Phänomen verstanden 
worden war. Es wurde gezeigt, wie qi Mseit dem Altertum als Titel für

420

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassung der gewonnenen Erkenntnisse zum vormodernen China 

eine korresponsive Wirksamkeit, die in ihrer Leistung zugleich wahr­
nehmbar ist, gebraucht wird. Aufgewiesen wurden dabei Selbstbezüg­
lichkeit und Ausdruck als die beiden Kennzeichen der unter dem Na­
men qi gedachten Phänomene. Sodann wurde die Übertragung 
dieser Bedeutsamkeit der Idee qi M auf das Feld der ästhetischen An­
schauung in der wegweisenden Malereikritik des Xie He IM# (um 
500) verfolgt, da die im vierten Jahrhundert einsetzende Reflexion 
auf die Berg-Wasser-Malerei erst auf diesem Boden der älteren Figu­
renmalerei und ihrer Theorie gedeihen konnte. Insbesondere für ein 
Verständnis des Momentes der Leiblichkeit in produktions- und re­
zeptionsästhetischen Kontexten hat sich diese Vorklärung zu qi M als 
unabdingbar herausgestellt.

In Teil IV, dem Hauptteil der Studie, wurden in acht Einzelunter­
suchungen im Zuge einer phänomenologisch gestützten Hermeneutik 
der zentralen Quellen zur theoretischen Aufklärung der Berg-Was­
ser-Malerei bis zum zwölften Jahrhundert die gedanklichen Leitfäden 
einer Ästhetik des Berg-Wasser-Bildes im vormodernen China her­
ausgearbeitet. Im Anfangskapitel wurde aufgezeigt, inwiefern in der 
ersten Abhandlung zur Berg-Wasser-Malerei, in der Vorrede zum 
Malen von Berg und Wasser (Hua shan shui xu JE |JL| zkff) von Zong 
Bing (375-443) die noch junge Bildgattung mit dem Gedanken 
begründet wird, daß über die Bildbetrachtung ein Weltaufgang von 
lebenspraktischer Bedeutsamkeit zu erreichen sei. Das Berg-Wasser- 
Bild wird damit von Anbeginn an zu einem beträchtlichen Teil von 
darstellerischen Aufgaben entlastet, um desto besser die Rolle eines 
wirksamen Mittlers zwischen dem einzelnen Menschen und dem 
Weltganzen ausfüllen zu können. Verschränkt mit einem »religiösen« 
Bemühen darum, im Eingehen in die Weltwirklichkeit den Aufstieg 
zu einem buddhistischen Heil zu vollziehen, wird hier eine transfor­
mierende Performativität als Grundzug der Berg-Wasser-Malerei 
sichtbar. Die religiös motivierte Ausprägung des Gedankens ist jedoch 
nur eine Möglichkeit, wie die wesentlich ethische, über die ästhetische 
Erfüllung hinaus auf den Lebensvollzug des Menschen bezogene per- 
formative Kraft der gesamten Malereigattung sich entfalten kann. 
Ganz allgemein ist es gerade das in einer bestimmten Weise gemalte 
Berg-Wasser-Bild, das in der Betrachtung die existentiell wirksame 
Transformation des Betrachters zu gewährleisten imstande ist. Zong 
Bing tk'JM stärkt die Malerei gegenüber der Naturanschauung mit 
einer theoretischen Durchdringung der besonderen Leistungsfähig­
keit der gemalten Gestalt. Weder die angeschaute noch die gemalte

421

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum Verständnis von Kunst und Anschauung

Gestalt werden primär unter formalästhetischen Gesichtspunkten an­
gegangen. Vor allem für die Gestalt im Bild ist festzustellen, daß sie 
nicht mimetisch abbildhaft verstanden wird und daß sie nicht in erster 
Linie etwas sichtbar zu machen hat. Als gestalthafte »Verkörperung« 
einer Wirksamkeit verstanden, werden die wesentlichen Merkmale 
bildnerischer Formen vielmehr von ihrer weltstiftenden Funktion 
aus bestimmt.

Diese Einsichten wurden im zweiten Kapitel durch eine Interpre­
tation des Berichts über das Malen (Xu hua $ü) des älteren Malers 
Wang Wei (415-443) zu untermauern gesucht. Hierbei wurde 
die wesensmäßige Kluft zwischen einer ästhetischen Anschauung im 
Bereich der sichtbaren Gestalten und einer durch die Anschauung 
hindurch entfalteten, davon aber prinzipiell unterschiedenen, existen­
tiell wirklichen Weltstiftung schärfer zutage gefördert. Dem Denken 
des Wang Wei zufolge gibt das Berg-Wasser-Bild nicht »Einblik- 
ke«; hingegen führt es den Menschen in der Bildbetrachtung mitten 
in seine eigene lebensweltliche Wirklichkeit hinein. Daher wurde un­
tersucht, wie das gemalte Bild die umwelthafte Situativität des Be­
trachters evoziert und ihn damit in seiner ganzen Existenz aufruft.

In einer ersten Zwischenbilanz wurde sodann die feste Etablie­
rung dieser Leitgedanken in theoretischen Äußerungen aus dem ma­
lereikritischen Werk von Zhang Yanyuan dfldEilS aus der Mitte des 
neunten Jahrhunderts, den Aufzeichnungen zu berühmten Malern 
aus allen Epochen (Li dai ming hua ji SR^iÄnE), nachgewiesen. 
Daß die Eröffnung von Welt, nicht ihre Darstellung, das Anliegen 
der Berg-Wasser-Malerei ausmacht, muß daher mit der späteren 
TangJ^-Zeit (618-907) als unstrittig angesehen werden. Neu heraus­
gestellt wird seit dieser Zeit aber, daß es in der Gestaltung des gelun­
genen Bildes auf eine bestimmte Malweise ankommt, die dem Ideal 
des Von-selbst (zi ran § #&) zu folgen hat. Nicht der symbolische 
Ausdruck des Von-selbst im Gemalten, sondern das Wie des Malens 
rückt seitdem in den Mittelpunkt des ästhetischen Denkens.

Im vierten Kapitel wurde anhand der Aufzeichnungen zu den 
Verfahrensweisen der Pinselkunst (Bi fa ji ^SÖxfE) des Malers Jing 
Hao (um 900 tätig) freigelegt, wie besonders die Ikonologie des 
wichtigen Kiefernbaum-Motivs den Verweis auf die menschliche Le­
benswelt impliziert. Schon auf der Ebene der gegenständlichen Dar­
stellung naturwüchsiger Gegebenheiten wird das Berg-Wasser-Bild 
als die anschaulich gestalthafte Verkörperung menschlicher Wert- 
und Sinnhorizonte gefaßt. Auf diese Weise kann das gemalte Bild in

422

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassung der gewonnenen Erkenntnisse zum vormodernen China 

der Betrachtung in die Lebenspraxis eingreifen. Denn statt eines Ab­
bildens oder symbolischen Einfangens von Welt verfolgt es das An­
liegen, vor dem Betrachter seine jeweilige Welt in realer Wirksamkeit 
aufgehen zu lassen. Die größte gedankliche Errungenschaft des Jing 
Hao ist aber darin zu sehen, daß er das Wie eines Malaktes 
durchdenkt, der zu einer Gestaltung von dieser Qualität führen kann. 
Bis in die leiblich vollzogene Bewegung des Pinsels hinein sucht er 
den Punkt auf, an dem der vorstellungsmäßige Gestaltentwurf und 
die willentlich gelenkte Bildgestaltung umschlagen in eine Bildwer- 
dung vom Charakter eines »von selbst« stattfindenden Geschehens. 
Jing Hao legt das produktionsästhetische Ideal des Von-selbst in 
seinen leiblichen Voraussetzungen frei. Erst indem sich das gemalte 
Bild je schon ergeben hat aus einer in freier Selbstbezüglichkeit ab­
laufenden Bewegung heraus, ist es nach dieser Auffassung imstande, 
das Grundmerkmal des wirklichen Weltgeschehens, daß es sich näm­
lich von selbst einfach ereignet, in anschaulich wirksame Gestalten zu 
gießen. So verlagert sich ein guter Teil der Verantwortung für die 
Gestaltfindung vom Denken auf konventionalisierte, in der jeweils 
neuen Verwirklichung aber immer auch offene leibliche Bewegungs­
abläufe und ein Antwortgeschehen. Die leibliche Verkörperung einer 
Entstehungsweise des Bildes durch die Person des Malers wird zum 
Garanten erhoben für die wirksame Welthaltigkeit des Berg-Wasser- 
Bildes, die dieses in der Betrachtung freizusetzen hat.

Im fünften und sechsten Kapitel wurde anhand eines ausgepräg­
ten Überlieferungsstranges von mehreren späteren Textzeugnissen, 
die zu Unrecht traditionell mit dem Dichter Wang Wei EEM (701- 
761) und dem Maler Li Cheng (919-967) verknüpft sind, die 
allmähliche Klärung und Verfestigung der weithaften Dimension des 
Berg-Wasser-Bildes auf der Darstellungsebene bis in die nördliche 
Song5j<-Zeit (960-1127) nachgezeichnet; in zunehmend detaillierte­
ren ikonographischen Angaben und Beobachtungen zur Ikonologie 
tritt da immer deutlicher der ästhetische Stellenwert einer Welthaltig­
keit des Bildes hervor.

Im siebenten Kapitel wurde in der malereitheoretischen Samm­
lung des akademischen Malers Guo Xi (1023 - etwa 1085) mit 
dem Titel Erhabene Gestimmtheit zu Wald und Quell (Lin quan gao 
zhi der schon oft geäußerte, jedoch kaum je im Detail ver­
folgte Gedanke nachgewiesen, inwiefern das Berg-Wasser-Bild als ein 
»Welt-Bild« zu betrachten ist. Das bedeutet, daß der Weltaufgang im 
Bild wie ein ethischer Anspruch an den Betrachter ergeht. Im An-

423

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum Verständnis von Kunst und Anschauung

Schluß wurde aufgedeckt, daß Guo Xi erkannt hat, daß das ge­
malte Bild nur dann als ein wirksames Welt-Bild den ihm anvertrau­
ten Weltaufgang leisten kann, wenn es als ein umwelthafter Wohnort 
gemalt ist. Bei Guo Xi ist das schon zu Beginn der Entwicklung 
der Berg-Wasser-Malerei auftauchende Problem noch schärfer zu fas­
sen, daß ein gemaltes Bild nicht als ein symbolisch-metaphorisches 
Zeichen für die Wirklichkeit gesehen werden soll, sondern tatsächlich 
als Verkörperung dieser Wirklichkeit selbst.

Es gilt nach der Grundthese dieser ganzen Studie, das Berg-Was­
ser-Bild im Sinne der buchstäblich zum Bild gewordenen und als Bild 
wirklichen, durch das Bild lebendig verkörperten Weltbewegtheit zu 
erfahren. Das welthaltige, wirksame »Welt-Bild« ist demnach nicht 
wie eine »Bild-Welt« oder ein symbolisierendes »Weltbild« zu begrei­
fen; die Welt ist vielmehr als Bild Welt und tritt am Ort des Bildes 
hervor. Dem gemalten Bild kommt nicht die evokative Kraft des Me­
taphorischen und ebensowenig die Präsenz eines Nicht-Darstellbaren 
in der vergegenwärtigenden Ikone zu. Statt dessen ist es eine in der 
leiblichen Situiertheit des Menschen an seinem Lebensort entfaltete 
Wirksamkeit der Weltstiftung, womit die Leistung des Berg-Wasser- 
Bildes umschrieben werden muß. Das Bild nimmt für den Betrachter 
eine Verortung in seinem jeweiligen Dasein und nicht etwa in einer 
dargestellten »Welt im Bild« vor. Es muß daher aus der leibhaften 
Befindlichkeit des Menschen in seiner Welt heraus sowohl gemalt als 
auch angeschaut werden.

Im letzten Kapitel der Hauptuntersuchung wurde schließlich die 
bislang so gut wie nicht beachtete Systematisierung der vorangehen­
den Entwicklungen auf diesem Gebiet durch Han Zhuo (um 
1100 tätig) erörtert. Ein wesentliches Thema seiner Sammlung des 
Chunquan zur Berg-Wasser-Malerei (Shan shui Chunquan ji |1|zK 

ist die weitere Ausarbeitung der verschiedenen Darstellungs­
und Erscheinungsformen der Bildtiefe in der Berg-Wasser-Malerei. Es 
wurde gezeigt, wie Han Zhuo den Gedanken der Hintergründig­
keit entwickelt. Diese denkerische Tat wirft ein neues Licht auf die alte 
Frage nach der möglichen Darstellung von Unsichtbarem in sicht­
baren Gestalten. Die Hintergründigkeit ist da zu verstehen als eine 
»hintergründige Nähe«, die nicht vergegenwärtigt, sondern wirkt. 
Mit dieser »hintergründig« angeschauten Kraft der Bilddarstellung 
wird für die Berg-Wasser-Malerei abermals der Rahmen mimetisch­
metaphorischer Darstellungskunst überwunden zugunsten der Her­
beiführung einer faktischen Wirksamkeit. Leitend ist für die Wirk­

424

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlußfolgerungen zur Philosophie und Ästhetik

samkeit des Bildes qi M/ das »Atmen«, das die Wirklichkeit als ein 
Wandlungsgeschehen bis ins gemalte Bild hinein durchzieht. Die ei­
gentliche Leistung des Welt-Bildes ist außerhalb einer »Anschauung 
von etwas« zu suchen; das Bild muß aus dem qi M des Weltgesche­
hens und aus dem qi M des Malers heraus, zugleich aber als anschau­
licher Ausdruck des qi M selbst gemalt werden, damit es seinen Ein­
fluß auf das qi M des Betrachters ausüben kann. Darum wird jetzt 
noch genauer das leibliche Moment der Pinselbewegung zu erfassen 
gesucht. Allein die lebendig atmende, leibliche Bewegung der Pinsel­
führung steht für das Gelingen einer Gestaltung ein, die nicht um 
ihrer ästhetischen Werte in der Anschauung, sondern um ihrer trans- 
formativen Kraft willen ausgeführt wird. In aller Schärfe wird jetzt 
ausgesprochen, daß der leiblich situierte Malakt und der von selbst 
aus dessen umweithaften Qualitäten sich ergebende Bewegungsvoll­
zug allein imstande sind, im Bild die Welt selbst im echten Wortsinn 
und somit ein »gelungenes Bild« hervorzubringen. Es sind also im 
zwölften Jahrhundert die Bedingungen dafür durchdacht, daß im Zu­
ge eines den Menschen transformierenden ästhetischen Rezeptions­
aktes von ethischem Rang die Welt als Bild Wirklichkeit erlangt. Das 
gemalte Berg-Wasser-Bild vermag in der ästhetischen Einstellung das 
wirkliche Geschehen als solches und frei von einer Bildmetaphorik zu 
stiften.

2. Schlußfolgerungen zur Philosophie und Ästhetik

Für die Eingangsfrage nach dem Weltzugang ergeben sich aus diesem 
Untersuchungsgang eine Reihe von weiterführenden Hinweisen. 
Hervorzuheben ist demnach, daß die Zweifel hinsichtlich des Stellen­
wertes der Anschauung innerhalb des Denkens im vormodernen Chi­
na sich im Blick auf die Theorien zur Malerei jedenfalls erhärten las­
sen. Auf dem Gebiet der Kunstphilosophie und Ästhetik zeigt sich 
klar, daß die Sehwahrnehmung ganzheitlichen Wahrnehmungsfor­
men des Sinnenwesens Mensch eingeordnet bleibt und keinen para­
digmatischen Eigenwert erlangt. Vor allem ist es die Einbeziehung der 
ganzen Leiblichkeit des Menschseins in den Vollzug der Anschauung, 
wodurch diese von vorneherein und durchweg keine Vorrangstellung 
behaupten kann; geschaut wird im vormodernen China eindeutig 
nicht mit dem Auge, sondern mit dem Leib. Damit geht einher, daß 
die Anschauung einem sinnlichen Weltverhältnis untergeordnet 

425

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum Verständnis von Kunst und Anschauung

bleibt, das stärker von stimmungsmäßigen Befindlichkeiten und Para­
digmen des musikalischen Hörens, genauer von der Erfahrung eines 
»Zwischen« und dem Phänomen der Schwingungsübertragung ge­
prägt ist.

Die Sinneswahrnehmung ihrerseits ist insgesamt der Maßgabe 
durch lebenspraktische Belange unterstellt. Das bedeutet, daß die An­
schauung weithin nicht um ihrer selbst oder einer Lust willen, die 
damit verbunden wäre, gesucht wird; ebensowenig wird sie zum 
Zweck einer Erkenntnis verfolgt. Insbesondere die in künstlerisch-äs­
thetischer Einstellung vollzogene Wahrnehmung dient vielmehr 
hauptsächlich einer existentiellen Transformation des Seins-zur-Welt 
des Wahrnehmenden. Die Wahrnehmung stiftet für den Wahrneh­
menden ein ganzheitliches Weltverhältnis vom Charakter eines um- 
welthaften Lebensvollzuges; der in der Wahrnehmung eröffnete Be­
zug zur Welt ist also weder auf das Gebiet der Wahrnehmung noch 
auf den einschichtigen Bezug zu einem Gegenüber beschränkt. Es 
wird die performative Wirksamkeit der Wahrnehmung vor die kom­
munikative Bedeutsamkeit gestellt. Die Ästhetik wird in die Ethik des 
gelingenden Lebens eingeschrieben.

Diesem Befund entspricht, daß die angeschaute Gestalt ihrerseits 
nicht nach dem Muster eines Zeichenhaften Verweises auf etwas darin 
oder darüber hinaus sichtbar Erscheinendes gedeutet wird. Die sicht­
bare Gestalt wird also tatsächlich primär nicht als wiedervergegenwär­
tigendes Abbild, als Symbol oder als Metapher verstanden. Allerdings 
wird sie auch nicht um einer reinen Selbstpräsentation willen aufge­
sucht. Die Bildgestalt steht in ihrem Kern noch außerhalb jeder Form 
einer Vergegenwärtigung von etwas. Sie gilt viel eher als performativ, 
als ein Vorgang und genauer als die ausdruckshafte Verkörperung 
eines transformativen Ereignisses, das sich im Durchgang durch die 
Anschauung der Gestalt je neu entfaltet. Diese Aktualisierung betrifft 
aber das lebensweltliche Dasein des Anschauenden, nicht das Sein des 
Angeschauten. Die Gestalt bedeutet keinen »Zuwachs an Sein«. Eben­
sowenig verschafft die Anschauung einen erkenntnismäßigen Zugang 
zur Wahrheit des Seins; wenigstens im Rahmen der Kunstphilosophie 
dient sie nicht als Paradigma für den Bezug zu einer intelligiblen Ge­
genständlichkeit. Es läßt sich von dieser Seite her das Fehlen einer 
Metaphysik des Erscheinens im älteren China feststellen. Denn noch 
das Thema von Sich-Zeigen und Sich-Verbergen wird innerhalb der 
Ästhetik nicht in bezug auf die umweghafte Vergegenwärtigung oder 
Evokation einer jeweils betroffenen Gegenständlichkeit, sondern im 

426

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlußfolgerungen zur Philosophie und Ästhetik

Hinblick auf die transformative Kraft ausgelegt, die von einer auf dem 
Feld der Sinneswahrnehmung wirksamen Form »hintergründiger 
Nähe« ausgeht.

Nach dem Bildverständnis der vormodernen chinesischen Ästhe­
tik wird aus diesem Grund sogar die Eigenart der Bilddarstellung 
nicht so sehr in ihrem Verweischarakter und einer kommunikativen 
Vermittlungsleistung wie vielmehr darin gesehen, daß das gemalte 
Bild ganz unmittelbar Welt eröffnet, statt sie erscheinen zu lassen. Es 
wird unterstrichen, daß die Operation eines Bildes darin liegt, de facto 
das Wirkliche im Leben des Betrachters zu aktualisieren. Das gemalte 
Bild, vermutlich aber jedes »Bild« überhaupt, wurde im vormodernen 
China anders betrachtet als sein Pendant in Europa. Vor allem eines 
machen die theoretischen Quellen ganz deutlich: Die Simultaneität 
einer Gestaltanschauung findet sich ersetzt durch den zeitlichen Ver­
lauf eines Sich-Einlassens aufs Bild, genauer eines Eingehens in die 
Welt als Bild. Es wird nicht die distanzierte synthetische Wahrneh­
mung einer komponierten Gestaltganzheit von einem festgelegten 
Blickpunkt aus und erst recht nicht die dekorative Funktion oder har­
monische Qualität des Figurativen gesucht. Zumindest wird diese 
Einstellung dem Blick aufs Detail und dem situativen, orthaften Hin­
eingehen ins künstlerische Bild an mehr oder weniger beliebigen Stel­
len nachgeordnet. Das transformative Umfangensein vom Bild, mit­
hin eine existentielle Wirksamkeit im Bild, nimmt den systematischen 
Platz der bildhermeneutischen Anschauung vor dem Bild ein.

Die Begriffe »Abbild«, »Sinnbild« und »Zeichen für« beruhen 
auf dem Verweischarakter der Ikonizität. Auch die besondere Form 
einer auratischen Gegenwart in der ikonischen Erscheinung schöpft 
noch aus demselben präsenzmetaphysischen Bildverständnis, wonach 
das Bild eine paradoxale Gegebenheitsweise verkörpert. Wo die an­
schauliche Sinnstiftung jedoch einer welteröffnenden Wirksamkeit, 
einem entscheidend über die Anschauung hinausgehenden leibhafti­
gen Weltverhältnis zu Diensten ist, tragen die genannten Begriffe das 
Bildverständnis nicht mehr sinnvoll. Indem die Alternative zwischen 
Präsenz und Repräsentation insgesamt verlassen ist, wird im Hinblick 
auf eine komparative Philosophie klar, daß sich an diesem wichtigen 
Prüfstein die Existenz einer ontologisch-metaphysischen Disposition 
chinesischen Denkens nicht bestätigen läßt. Die Ästhetik stellt sich als 
ein weiteres wichtiges Argument heraus, wo prinzipiell eine gegen­
über der europäischen Präsenzmetaphysik andersartige Ausrichtung 
chinesischen Denkens im ganzen zur Diskussion steht.

427

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum Verständnis von Kunst und Anschauung

Umgekehrt ergeben sich aus dem Blick nach China auch Einsich­
ten darein, wie weitgehend selbst in der europäischen Kunstpraxis 
Bilder immer schon als »Wirkbilder« angelegt sind, als Wirkräume 
also, in denen sich unser menschliches Sein-zur-Welt entfalten kann. 
Um dies zu erkennen, bedarf es einer veränderten Blickrichtung nach 
dem Vorbild der hier vorgestellten Transformationsästhetik. Aus der 
anderen Orientierung des vormodernen chinesischen Bilddenkens ge­
genüber europäischen Ansätzen ergibt sich die Möglichkeit, insbeson­
dere im Zuge der künstlerischen Entwicklungen seit der klassischen 
Moderne den Grundbegriff der Bildhaftigkeit umzudenken und zu 
erweitern. Denn es tritt eine bisher kaum bemerkte Tiefenschicht des 
Ikonischen zutage, wo Bilder nicht als Zeichen, sondern als performa- 
tive »Wirkbilder« wahrgenommen und verwendet werden.

Jedem um das Erkenntnisvermögen zentrierten, letztlich noch 
durch einen jenseits der Bildebene angesiedelten Bildgehalt geleiste­
ten Weltaufgang geht ein tatsächliches Sein-zur-Welt innerhalb der 
sinnlich angeschauten Bildgestalt voraus. Dieses menschliche Welt­
verhältnis wird durch die Bildhaftigkeit nicht so sehr »vermittelt« 
wie es sich vielmehr ganz im Rahmen des konkreten Bildes aufhält. 
Wo das Bild Mittler zum Sinn sein soll, ist es je zuvor schon ein dia­
logisches Gegenüber mit eigenem Daseinsrecht. Anders als ein »Sinn­
bild« bietet sich jedoch das Bild oder Objekt der Kunst gewiß immer 
und überall ein Stück weit als ein solches dialogisches Gegenüber an. 
Wir leben mit Bildern und wir leben leiblich in Bildern. In Bildern 
aber bewegen wir uns anders durch unsere Welt als mit Begriffen. 
Das menschliche Leben ergeht sich in Bildern, ohne durch sie hin­
durch zu einer »gereinigten« Reflexion vorzudringen. Das leiblich­
geistige Leben in und mit Bildern ist gerade nicht abhängig von einer 
letztgültigen Sinnstiftung der Begriffe, wie uns gängige Zeichentheo­
rien mit ihrer Fixierung auf das Moment des Verweises weismachen 
könnten.

Zumal die Bildanschauung ist als ein zeitlich offener Akt stets 
durchdrungen vom leiblichen Weltverhältnis des Menschen; wir 
schauen immer im Leib und mit dem Leib - was offensichtlich viel 
mehr umfaßt als die konventionelle Rede von der »Sinneswahrneh- 
mung«. Daher gibt es ein leibliches Denken, das auf der konkreten 
Seinsebene der Bilder anzusetzen hat; und für dieses weder begriff­
liche noch vorbegriffliche Denken hat zu gelten, daß die Welt als Bild 
ebenso vollwirklich ist und das Bild eine die Theorie irritierende, 
gleichwohl keine »paradoxe« Gegebenheit darstellt. Diese ästhetische 

428

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlußfolgerungen zur Philosophie und Ästhetik

Grundtatsache bleibt freilich heute als Erfahrung im Denken erst 
noch einzuholen. Für das gelingende Menschsein aber spielt vermut­
lich nicht zuletzt aus diesem Grund der vielgestaltige Umgang mit der 
bildenden Kunst überall eine so zentrale Rolle: Das Bild oder Kunst­
werk »zeigt« nicht so sehr wie es vielmehr auf ausgezeichnete Weise 
imstande ist, unsere Lebensvollzüge zu tragen, in sich zu bergen und 
je situativ zu erneuern.

Des weiteren ist festzuhalten, daß auch im ästhetischen Denken 
das Wirkliche selbst nicht primär als eine statische Gegenständlichkeit 
gedacht wird. Das Wirkliche geht vielmehr in Form eines umge- 
bungshaften Geschehens das Menschsein im ganzen an. Welt ist da­
her nicht als All des Seienden, sondern durchweg als Lebenswelt und 
als Umwelt gedacht. Noch in scheinbar »metaphysischen« Spekula­
tionen bis hin zu solchen Haltungen, die mitunter »mystisch« ge­
nannt werden, ist es dem Menschen nicht um die Erschließung von 
Sinn und nicht um die Annäherung an ein transzendentes Gegenüber 
zu tun. Statt dessen wird darin das Bemühen erkennbar, in einen voll 
erfüllten, aus ursprünglichen Wirkverhältnissen gespeisten und zeit­
lich ausgelebten Bezug zur unmittelbar umgebenden Wirklichkeit 
einzugehen. Es geht dabei um die Eröffnung einer diesseitigen Di­
mension des Menschseins, um die Entfaltung einer diesem je schon 
innewohnenden Situiertheit in der Welt und eines zeitlichen Seins- 
zur-Welt. Ein leibliches Antwortgeschehen - das Leitbild eines indivi­
duell, situativ, orthaft und leibhaftig einschwingenden Weltverhält­
nisses - nimmt den systematischen Ort der abendländischen »Theo­
rie« und »Praxis« in einer sowohl erkennenden als auch herstellenden 
und handelnden Stellung zur Welt ein.

In den genannten Einsichten wird für eine philosophische Ästhe­
tik eine neuartige Möglichkeit greifbar, klassische formal- und werk­
ästhetische Ansätze mit produktions- und rezeptionsästhetischen Per­
spektiven zu verbinden. Die erprobten Vorgehensweisen in der 
Auseinandersetzung mit Phänomenen der Kunst scheinen allzu eng 
befangen in einem poietischen Grundmuster, wonach es der Kunst 
grundsätzlich um die Herstellung einer Sache oder um das Herbei­
führen von Zuständen zu tun ist. Der Blick der konventionellen Äs­
thetiken geht gewissermaßen vom Ergebnis auf seine Bedingungen 
zurück. Wo indes eine performative Praxis auch logisch noch vor die 
poietische Herstellung zu setzen ist, indem sie nicht mehr an einer zu 
verwirklichenden »Gestalterfüllung« von etwas als ihrem Ziel ausge­
richtet wird, wo eine responsive Vollzugsform menschlichen Lebens 

429

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum Verständnis von Kunst und Anschauung

gedacht wird, die nicht mehr handlungstheoretisch im klassischen 
Verständnis zu analysieren ist, müssen auch zeichentheoretische Ho­
rizonte auf der einen und ein psychologischer Interpretationsrahmen 
auf der anderen Seite in der Ästhetik einer neuen Herangehensweise 
weichen. Eine Transformationsästhetik kann jenseits einer auf ästhe­
tische Phänomene begrenzten Pragmatik ästhetischer Performativität 
das transformative Verhältnis zwischen einzelnen ästhetischen Akten 
und dem ethisch verfaßten menschlichen Sein-zur-Welt im ganzen 
beleuchten.

Was sich seit längerem in der europäischen Ästhetik abzeichnet, 
findet eine glänzende Bestätigung in der chinesischen Geistesge­
schichte. Es gilt über das Aisthetische hinaus die Performativität und 
das transformative Moment in allen ästhetischen Akten in den Blick 
zu rücken. Das Augenmerk sollte dabei verstärkt auf Phänomene der 
Leiblichkeit gerichtet werden, da gerade hier jene Schnittstelle zwi­
schen Denken und Sein, zwischen Ich und Welt zu vermuten ist, an 
der die ästhetische Praxis wie die Ästhetik als philosophisches Feld 
ihre genuine Aufgabe erfüllen kann. Gerade in der Leiblichkeit ist 
aber eine künstlerisch-ästhetisch höchst »kreative« Bewegtheit vom 
Charakter des Von-selbst-sich-Ergebens verwurzelt. Diese Vollzugs­
weise einer ästhetischen Lebensverwirklichung des Menschen im 
Weltbezug zu durchdenken, stellt sicherlich eine lohnende Aufgabe 
für eine gegenwärtige Ästhetik dar. In den reifen Vorleistungen des 
älteren chinesischen Denkens zu diesem im Ästhetischen sich verwirk­
lichenden Lebensentwurf ist mithin ein wesentlicher Beitrag für die 
Beschreibung und Bestimmung zeitgenössischer Phänomene auf dem 
Gebiet der Kunst wie für eine gegenwärtige Theorie des Ästhetischen 
zu erblicken.

430

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-419
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Zusammenfassung der gewonnenen Erkenntnisse zum vormodernen China
	2. Schlußfolgerungen zur Philosophie und Ästhetik

