
 

1 Narrationen von Grenzüberschreitungen: 

Begriffsklärung Jenseitsreise 

 

 

 

Der Begriff der Jenseitsreise ist kein feststehender Terminus mit konventionalisierter 

Bedeutung, er erscheint nicht in allgemeinen Wörterbüchern wie dem Duden und nur 

selten unter eben dieser Bezeichnung in den einschlägigen Enzyklopädien der Theo-

logie. Das Phänomen der Jenseitsreise findet sich jedoch teilweise unter anderen 

Namen und subsumiert unter andere Phänomene selbstverständlich auch in Nach-

schlagewerken und eben in den in der Einleitung bereits genannten Werken, stellt es 

doch ein zentrales, immer wieder und in unterschiedlichsten Kontexten auftretendes 

Bild dar. Im Folgenden werden daher die mit der Jenseitsreise zusammenhängenden 

Begriffe erörtert, sodass sich schließlich in Abgrenzung bzw. in Bezug darauf ein 

Untersuchungsbereich erschließt. Der sich ergebende Suchbegriff bildet dann zum 

einen die Grundlage für Untersuchungen unterschiedlichster Jenseitsreisen, da diese 

dadurch erst als solche kategorisiert und von anderen Formen abgegrenzt werden. 

Zum andern wird diese vorläufige Definition eben durch die Untersuchung verschie-

dener Beispiele weiter ausgeformt, mit Merkmalen bzw. Erzählelementen, Subkate-

gorien und Funktionsbeschreibungen inhaltlich gefüllt. 

Um vorab das „Wortfeld“ rund um den Begriff der Jenseitsreise wenigstens etwas 

einzugrenzen und eine Blickrichtung anzugeben, lässt sich eine ganz simple, aber 

dennoch zu vergegenwärtigende Charakterisierung des Phänomens Jenseitsreise aus 

dem Wort an sich vornehmen: Zunächst einmal geht es um das Jenseits, es werden 

keine diesseitigen Vorstellungen oder Bilder vom Tod an sich behandelt. Damit fal-

len z.B. auch Nahtoderfahrungen aus dem Untersuchungsbereich heraus, da diese 

noch diesseitige – in diesem Leben sich abspielende – Erlebnisse und Wahrnehmun-

gen sind. Zum anderen assoziiert der Begriff der Reise auch zumeist eine Rückkehr 

und lenkt das Interesse auf den Zeitraum des Weges/der Fahrt, hat also nicht nur ei-

nen zu erreichenden Ort oder Zustand im Blick.  

Mit den Merkmalen des Jenseits, der möglichen Rückkehr und dem Fokus auf die 

Reise an sich, sollen nun also die verwandten oder ähnlichen Phänomene der Entrü-

ckung, der Jenseitsfahrt in Himmel und Unterwelt, der Nachtgesichte, Träume, Visi-

onen und der Ekstase betrachtet, verglichen oder davon abgegrenzt werden. 

Schwierigkeiten bei einem solchen Vorgehen über verwandte Phänomene erge-

ben sich aus Begriffsunschärfen und dem Differieren von allgemeinem Sprachge-

brauch und Fachsprache. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004 - am 14.02.2026, 15:57:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Ganz deutlich wird dies bereits bei dem ersten behandelten Begriff, der je nach 

Definition die Jenseitsreise in sich fasst oder nicht. Dieser für eine Definition zentrale 

Begriff ist der der Entrückung. 

 

 

1.1 „UND ER WAR NICHT MEHR DA, DENN GOTT NAHM 

IHN HINWEG.“
1
: DAS PHÄNOMEN DER ENTRÜCKUNG 

 

Der auf Henoch, dessen Jenseitsreisen im Folgenden noch als Beispiele zur Typolo-

gie antiker Jenseitsreisen angeführt werden, bezogene Ausschnitt des Bibelverses aus 

Gen 5,24, den die Überschrift aufnimmt, lässt sich einführend als Beispiel für den 

Wortgebrauch des Verbs „entrücken“ anführen.  

Der Vers lautet in der Übersetzung der Elberfelder Bibel in Gänze „Und Henoch 

wandelte mit Gott; und er war nicht mehr da, denn Gott nahm ihn hinweg.“. In der 

Einheitsübersetzung dagegen steht „Henoch war seinen Weg mit Gott gegangen, 

dann war er nicht mehr da; denn Gott hatte ihn aufgenommen.“
2
 In der Lutherbibel 

von 1984 hieß es noch, ähnlich der eingangs zitierten Elberfelder Version: „Und weil 

er mit Gott wandelte, nahm ihn Gott hinweg und er ward nicht mehr gesehen.“. Die 

2017 veröffentlichte, überarbeitete Übersetzung der Lutherbibel spricht nun aber von 

„entrücken“: „Und Henoch wandelte mit Gott und ward nicht mehr gesehen, denn 

Gott hatte ihn entrückt.“ Die feinen Unterschiede in den Übersetzungen und ihre Be-

gründung zu analysieren, ist hier nicht Thema. Als Denkanstoß lässt sich aber bei ih-

rer Betrachtung fragen: Von Gott hinweggenommen werden, von Gott aufgenommen 

werden, entrückt werden – was bedeutet der Terminus der Entrückung, bei der der 

Mensch – hier Henoch – scheinbar passiv
3
 und Gott das aktive Subjekt ist? 

„Entrückung umschreibt die Vorstellung, daß ein sterblicher Mensch aufgrund 

einer göttlichen Einwirkung in ein jenseitiges Reich versetzt wird, ohne durch den 

Tod gehen zu müssen.“
4
 Dieser erste Satz der der THEOLOGISCHEN REALENZYKLOPÄ-

DIE entnommenen Definition ist wohl weitestgehend Konsens. So lassen sich daraus 

auch zunächst erste Merkmale einer Entrückung entnehmen, die auch später auf das 

Motiv der Jenseitsreise und deren Definition übertragen werden können: Es sind die 

Schlagworte Mensch, göttliche Einwirkung und Jenseits im Hinterkopf zu behalten 

sowie der Umstand, dass der entrückte Mensch, bzw. der Mensch der Jenseitsreise 

das Diesseits verlässt ohne zu sterben. 

                                                             

1 Die Übersetzung des wiedergegebenen Vers aus Gen 5,24 entstammt der 2006 revidierten 

Elberfelder Bibel. 

2 Dieser Vers ist der ab 1980 herausgegebenen deutschen Einheitsübersetzung entnommen. 

In der Einheitsübersetzung aus dem Jahr 2016 heißt es, kaum verändert, „Henoch ging mit 

Gott, dann war er nicht mehr da; denn Gott hatte ihn aufgenommen.“ 

3 Auch wenn in dem zitierten Vers ebenso wie in genannten Beispielen Menschen von bzw. 

durch Gott entrückt werden, so muss der Vollständigkeit halber auch erwähnt werden, dass 

es mit dem „Hinaufgehen“ in den Himmel auch eine aktivische Fassung der Entrückung 

gibt. Sie ist in Ps 68 in Bezug auf Jesu Erhöhung zu finden. Vgl. Wißmann und Betz 1982, 

687. 

4 Wißmann und Betz 1982, 680. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004 - am 14.02.2026, 15:57:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Jenseitsreise als Artikulation von Sinnsuche  | 77 

Weitere Charakterisierungen der Vorstellung einer Entrückung gehen dann be-

reits auseinander. So wird manchmal die Entrückung von der Himmelsreise (s.u.) in-

sofern unterschieden, als dass erstere ein endgültiges Schicksal beschreibe, während 

der Mensch nach der Himmelsreise auf die Erde zurückkehre: „Das Subjekt der Ent-

rückung wird hingegen entweder lebendig oder tot endgültig von der Erde genom-

men.“
5
 Wißmann dagegen fasst beide Formen, sowohl endgültige als auch vorüber-

gehende Versetzung ins Jenseits unter dem Begriff der Entrückung und nennt sogar 

noch eine weitere Form: „Entrückung umfaßt demnach in der Religionsgeschichte 

einen Vorgang, der unter drei Aspekten bezeugt ist, unter dem eschatologischen, dem 

der verborgenen Existenz und unter dem ekstatisch-visionären Aspekt.“
6
 Letzterer 

wird unter dem Begriff der Ekstase noch behandelt. Mit dem Aspekt der verborgenen 

Existenz meint Wißmann „die Vorstellung von der Existenz eines nicht Gestorbenen 

in der vorübergehenden Entrückung an einem verborgenen Ort“
7
. Im Grunde ähnelt 

der Zustand – bis auf das Fehlen des Ekstatischen – dem des ekstatisch-visionären 

Aspekt. 

Dass und inwiefern es unterschiedliche Aspekte bzw. eben auch ein unterschied-

liches Verständnis von Entrückung gibt, wird in Lohfinks Untersuchung zur Himmel-

fahrt Jesu bei Lukas deutlich. Der Exeget stellt diese in den Kontext von früheren 

Himmelsreise- und Entrückungserzählungen, geht also religionsgeschichtlich vor. 

Auch er beschreibt aber Entrückung als endgültig: „Im Gegensatz zu ‚Himmelsreise‘ 

und ‚Aufnahmen der Seele‘ bedeutet ‚Entrückung‘ die leibliche Aufnahme eines 

Menschen in das Paradies oder in den Himmel als definitiven Abschluß irdischer 

Wirksamkeit.“
8
 Der hier untersuchte Bereich der Jenseitsreise wird, in Teilen, durch 

seinen Begriff der Himmelsreise gefasst, der im Folgenden auch noch ausgeführt 

wird. Da seine Unterscheidung also kleinschrittiger ist und sein Begriff der Entrü-

ckung nicht mehrere Aspekte umfasst, wie das Konzept Wißmanns
9
, bietet es sich an, 

hier zunächst also Entrückung im engeren Sinne nach Lohfink auszuführen und eben 

von der Himmelsreise und der Jenseitsreise zu unterscheiden.
10

 

 

                                                             

5 Hauser 2009, 329. 

6 Wißmann und Betz 1982, 680. 

7 Wißmann und Betz 1982, 680. 

8 Lohfink 1971, 55. 

9 Seine Bündelung der drei Aspekte unter dem Begriff der Entrückung hat natürlich den Vor-

teil, dass er die Phänomene gesammelt behandeln kann. In der gattungsgebotenen Kürze 

des Lexikonartikels wäre eine genaue begriffliche Ausdifferenzierung und Erörterung auch 

dem Überblick eher hinderlich. 

10 Lohfink bezieht sich bei der Entrückungsvorstellung vor allem auf die Arbeiten von Rohde, 

Hönn, Pfister, Holland, Schrade und Bickermann. Diese sind zwar mittlerweile sehr alt, da 

sie sie aber mit durch aus immer noch gebräuchlichen Methoden zurückliegende Phänome-

ne bearbeiten, haben sie ihre Geltung nicht verloren. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004 - am 14.02.2026, 15:57:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Merkmale, Motive und Geltung antiker Entrückungserzählungen 

 

Lohfink zeigt auf, dass Erzählungen solcher Entrückungen schon früh mit Zurückhal-

tung und Skepsis begegnet wurde. So wurden zum einen ursprüngliche Entrückungs-

erzählungen einfach des Entrückungselementes beraubt oder rationalisiert. Euripides 

erklärt beispielsweise die Entrückung des Hamilkar nüchtern als Selbstverbrennung. 

Zum anderen wurden Entrückungserzählungen spiritualisiert, nur als Bild und Sym-

bol für Seelenaufstieg interpretiert. 
11

 

 

Lohfink nennt Beispiele für antike Entrückungserzählungen und entwickelt daraus 

eine Liste mit Merkmalen, die er mit der Himmelsreise vergleicht
12

: 

 

- Der Akzent liegt bei der Entrückung nicht auf dem Weg selbst, „sondern nur auf 

dem terminus a quo und dem terminus ad quem des Weges“
13

. Was zwischen dem 

Wegnehmen aus der Menschenwelt und der Entrückung zu den Göttern liegt, 

bleibt bedeutungslos.
14

 

- Dass die Reise an sich nicht erzählt wird, hat ihren Grund in der Perspektive: Es 

wird nicht aus der Sicht des Entrückten berichtet, sondern nur erzählt, was ein irdi-

scher Zuschauer wahrnehmen kann, sodass oft sogar nur ein „Verschwinden“ kon-

statiert und daraus auf eine Entrückung geschlussfolgert werden kann.
15

 

- Zusammenhängend mit dem Merkmal der Perspektive werden im Allgemeinen Ort 

und Schauplatz der Entrückung geschildert sowie oft Zeugen benannt. Die „offizi-

ellen Zeugen“
16 

haben dann gerade bei der römischen Kaiserapotheose eine wichti-

ge Funktion für den Konsekrationsritus.
17

 

- Die Entrückung in der antiken Literatur trifft, so weist Lohfink anhand eines Plu-

tarchtextes über die Entrückung des Romulus nach, den ganzen Menschen, also 

Leib und Seele.
18

 

- Die antiken Erzählungen wie auch die Ikonographie zeigen den Menschen als von 

einem bzw. durch einen Gott oder mehrere Götter entrückt. Teils werden diese mit 

Namen genannt, teilweise machen nur die vorkommenden Passivformen auf ihre 

Aktivität im Hintergrund aufmerksam.
19

 

 

                                                             

11 Vgl. Lohfink 1971, 49. 

12 Lohfink trifft diese Unterscheidung zwischen Himmelfahrt und Entrückung unter anderem 

anhand des griechischen Wortgebrauchs in den antiken Texten. 

13 Lohfink 1971, 37. 

14 Vgl. Lohfink 1971, 37. 

15 Vgl. Lohfink 1971, 38f. 

16 Lohfink 1971, 39; Hervorheb. i. O. 

17 Vgl. Lohfink 1971, 39. 

18 Vgl. Lohfink 1971, 39f. Hier ist zu bemerken, dass Lohfink dieses Betroffensein des gan-

zen Menschen im Gegensatz zur Himmelsreise sieht, diese also nur auf die Seele bezieht.  

19 Vgl. Lohfink 1971, 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004 - am 14.02.2026, 15:57:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Jenseitsreise als Artikulation von Sinnsuche  | 79 

Die Entrückung bedeutet also „ein außergewöhnliches und wunderbares Eingreifen 

der Götter“
20

 und bewahrt ihre Exklusivität. Auszunehmen ist hier die breite, undiffe-

renziert angewandte Entrückungsterminologie in der Kaiserzeit, die eine Uminterpre-

tation der Entrückungskategorien darstellt.
21

 

Lohfink filtert zudem typische Motive der Entrückungserzählungen aus diesen 

heraus: Berg, Scheiterhaufen, Blitzstrahl, Sturmwind, Wagen, Adler, Wolke und die 

himmlische Bestätigung sind wichtige Erzählelemente, die in unterschiedlicher 

Konstellation auftauchen können, so wie auch oft von einer auf die Entrückung fol-

genden Verehrung und Einrichtung eines Kults erzählt wird
.22

 

 

Dieses Verständnis von Entrückung im Sinne eines endgültigen, irreversiblen Ereig-

nisses ist hier mit dem Begriff der Jenseitsreise nicht gemeint. Manche Definitionen 

von Entrückung beinhalten einen ekstatisch-visionären Aspekt, bei dem Entrückung 

nur als vorübergehend betrachtet wird. Dies wird im Punkt 4 noch Thema werden. 

Hier aber soll Entrückung, in der engeren Definition nach Lohfink, vom hier zu be-

handelnden Untersuchungsbereich „Jenseitsreise“ abgegrenzt werden.  

 

 

1.2 ENDSTATION ANDERSWELT ODER RÜCKKEHR AUS 

DER DIMENSION DES UNBEKANNTEN: 

JENSEITSFAHRT UND JENSEITSREISE 

 

Eine Abgrenzung von dem Begriff der Jenseitsfahrt ist zur Definition von Jenseitsrei-

sen ebenfalls von Nöten. Hierbei lässt sich genauer noch in die Partikularia Himmels- 

und Unterweltsfahrten differenzieren. 

 

Himmelsreise und Himmelfahrt 

 

Ähnlich dem Begriff der Entrückung differieren auch die Erzählungen von Himmels-

reisen, die Lohfink als religionsgeschichtliches Vergleichsmaterial für die lukanische 

Himmelfahrtsgeschichte nutzt, in der Zeit und machen es nötig, den Terminus zu-

nächst zu definieren, indem man ihm typische Merkmale zuweist. Lohfink nimmt ei-

ne solche Charakterisierung anhand von Erzählungen der griechischen und römi-

schen Antike vor, wobei er sich unter anderem auf Wilhelm Bousset (1865-1920) be-

zieht. Dessen Begriff der Himmelsreise der Seele
23

 lässt sich von der oben beschrie-

                                                             

20 Lohfink 1971, 40. 

21 Vgl. Lohfink 1971, 41. 

22 An welchen Belegen Lohfink diese Erzählelemente aufweist sowie eine nähere Beschrei-

bung dieser Motive findet sich auf S. 42 ff. Auf S. 41-42 nennt er zudem die lateinischen 

und griechischen Formulierungen und Verbgruppen, die in Entrückungstexten gehäuft be-

gegnen. 

23 Die Himmelsreise der Seele eingeordnet in die Beschäftigung der Religionswissenschaft 

im späten 19. Und frühen 20. Jahrhundert mit Jenseitsvorstellungen findet sich bei Krech 

2007, der auch Boussets Ausführungen kurz anspricht. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004 - am 14.02.2026, 15:57:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

benen Textgruppe der Entrückung unterscheiden. Bei den Ideen von der Himmelsrei-

se der Seele  

 

„handelt es sich um eine doppelte Reihe von Vorstellungen, einmal um eine eigentlich eschato-

logische Gedankenreihe, nämlich um die Lehre, dass die Seelen nach ihrer Loslösung vom Lei-

be durch den Tod die Himmelsregion durchwandert, um vor den Thron Gottes zu gelangen, 

zweitens aber auch um eine mystisch ekstatische Lehre, dass dem Gläubigen und Frommen der 

Aufstieg zum höchsten Gott schon in diesem Leben möglich sei, und eine daran sich anschlie-

ßende bestimmte Praxis der Ekstase.“
24

 

 

Bousset unterscheidet also zwei Arten von Himmelsreisen, erstere ist die nach dem 

Tod stattfindende endgültige Fahrt in den Himmel, die zweite hat vorläufigen Cha-

rakter. Rückblickend auf die unterschiedlichen Erklärungen und Ausformungen der 

Entrückung wird bei einem Vergleich deutlich, dass jeweils eine endgültige Form un-

terschieden wird von einer vorläufigen Entrückung bzw. Himmelsreise. Die beiden 

vorläufigen Reisen ins Jenseits wurden oben bisher immer im Zusammenhang mit 

der Ekstase genannt, ein Begriff, der in 4. noch ausgeführt wird. Im Gegensatz zur 

Entrückung aber – deren Merkmale oben ausgeführt wurden – lassen sich der Him-

melsreise, sowohl der vorläufigen, wie auch der endgültigen, andere Charakteristika 

zuordnen. Lohfink belegt dies an exemplarischen Himmelsreisen in der Antike und 

konstatiert: 

 

- Subjekt der Himmelsreise ist in der griechischen Antike
25

 die menschliche Seele, 

der Leib verbleibt auf der Erde.
26

 

- Das Interesse des Erzählers liegt bei der Himmelsreise auf dem Vorgang der Seele 

selbst oder auf der Ankunft im Himmel.
27

 

- Wegen des Fehlens von menschlichen Zeugen gibt es eine konsequent durchgehal-

tene Ich-Perspektive des Erzählers. Lohfink nennt diese Erzählperspektive „das ei-

gentliche Konstitutivum der Erzählform ‚Himmelsreise‘“
28

. 

 

Die endgültige Form der Himmelsreise nach dem Tod, die Bousset nennt, lässt sich 

unter dem Begriff der Himmelfahrt fassen. Die Entrückung in den Himmel geschieht 

ohne den vorangegangenen Tod, im Gegensatz zur Himmelfahrt. In der Endgültigkeit 

aber ähnelt die Himmelfahrt dem Typ der Entrückung.
29

 Ebenso ist auch die Himmel-

fahrt wie allgemein die Jenseitsfahrt „auf ein konkretes Ziel (beispielsweise die Auf-

nahme in den Himmel oder die Schau Gottes) hin ausgerichtet“
30

. 

                                                             

24 Bousset 1960, 5. 

25 In der jüdischen Antike dann ist das Subjekt der ganze Mensch mit Leib und Seele, so 

Bousset. 

26 Vgl. Lohfink 1971, 34. 

27 Vgl. Lohfink 1971, 34. 

28 Lohfink 1971, 34. 

29 So vergleicht beispielsweise auch Lohfink die Entrückung mit der lukanischen Himmel-

fahrt: Vgl. Lohfink 1971, 41. 

30 Benz 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004 - am 14.02.2026, 15:57:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Jenseitsreise als Artikulation von Sinnsuche  | 81 

„‚Jenseits‘ wird als Wort der Metasprache, ‚Himmel‘ als Wort der Objektsprache 

verstanden.“
31

, Himmelsreise ist also ein konkreter Fall der Jenseitsreise, der Himmel 

eine Veranschaulichung eines großen Teilbereichs des Jenseits.
32

 

Zum „jenseitigen Bereich religiöser Geographie“
33

 gehört nicht nur der Vorstel-

lungsbereich, der unter den Begriff Himmel fällt und oft „oben“ verortet wird, son-

dern zudem auch der Bereich der Unterwelt, der Hölle und der Straforte. 

 

Unterweltsfahrt und Höllenreise 

 

Bei der Unterweltsfahrt- oder Höllenfahrt treffen wieder dieselben Merkmale zu, die 

oben schon beschrieben wurden und die die Jenseitsfahrt- von der Jenseitsreise unter-

scheiden: 

 

„Zur ‚Fahrt in die Untere Welt‘ gehört alles, was neben den Descensustendenzen der Jenseits-

reise klarer die Richtung nach unten hat u. neben den von Zeit zu Zeit auftauchenden Schein-

zielen der Jenseitsreise definitiv einen Zielort angibt. Für den Begriff der Jenseitsreise ergibt 

sich daraus keine Forderung nach Präzision […]. Umgekehrt bedarf auch der Begriff der Un-

terweltsfahrt keiner Modifikationen von der Jenseitsreise her. Denn der Antritt einer Jenseits-

reise ist keine Unterweltsfahrt.“
34

  

 

Diese Feststellung Colpes korrespondiert mit der oben getroffenen Entscheidung, die 

für diese Arbeit auch beibehalten werden soll. Man muss jedoch im Hinterkopf be-

halten, dass diese Differenzierung kein Konsens ist. Herzog beispielsweise zählt die 

Höllenfahrt durchaus zu den Jenseitsreisen.
35

 Er unterteilt die Höllenfahrten im An-

schluss an Untersuchungen der vergleichenden Religionswissenschaft in drei Katego-

rien: 

Die erste Kategorie fasst die Geschichten auserwählter Menschen, Heroen, eben 

nicht Toter, die in die Unterwelt eindringen um beispielsweise Strafen zu erhalten 

oder um abenteuerliche Prüfungen zu bestehen.
36

 

 

„Die Fahrten der zweiten Gruppe werden oft aus Neugierde mit dem Ziel unternommen, gewis-

se Offenbarungen und Erkenntnisse über die jenseitige (und auch die diesseitige) Welt, über die 

Unterwelt und über das zukünftige Leben zu erlangen. Zu den Zwecken dieser Fahrten gehören 

auch die Tilgung von Schuld und die Heilung von Krankheit. Mit dieser zweiten Form des De-

scensus sind oftmals keine echten Unterweltfahrten gemeint, sondern visionäre Erlebnisse, Ent-

rückungen oder auch Träume eines Schlafenden. Durch die Vision, die Ekstase oder den Traum 

wird die fremde, jenseitige, normalerweise verborgene Welt zum Gegenstand konkreter Erfah-

                                                             

31 Colpe et al. 1996, 410. 

32 Vgl. Colpe und Habermehl 1996, 491. 

33 Hasenfratz 2006, 25. 

34 Colpe 1996, 468. 

35 Vgl. Herzog 1997, 1. 

36 Vgl. Herzog 1997, 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004 - am 14.02.2026, 15:57:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

rung. Häufig werden diese Jenseitsreisen durch schamanistische Ekstasetechniken, durch Dro-

gen und Narkotika ermöglicht.“
37

 

 

Als dritte Vorstellung nennt Herzog noch die anthropologische Überzeugung, die vor 

allem in den großen Kulturen der Alten Welt verbreitet sei, dass die Seele des ver-

storbenen Menschen den Leib verlasse und nach einer Fahrt in die Unterwelt dort 

verwahrt würde.
38

 

Die zweite Kategorie, die Herzog aber auch selbst, wie oben zitiert, „keine echte 

Unterweltsfahrt“ nennt, würde nach der zuvor angelegten Unterscheidung ebenso zur 

Jenseitsreise gehören wie die erste, während allerdings die dritte Vorstellung als Jen-

seitsfahrt bezeichnet werden müsse, also wegen des Todes und der Endgültigkeit 

nicht in den untersuchten Bereich der Jenseitsreise fällt. 

 

In der nachfolgenden Untersuchung literarischer Beispiele sollen dennoch auch die 

ersten beiden Kategorien und damit Unterweltsreisen insgesamt ausgeklammert wer-

den. Um nämlich weltanschauungsanalytische Ergebnisse aus der Literatur herausle-

sen zu können, lässt sich folgendes Merkmal von Jenseitsreisen zu Nutze machen, 

das sich eben bei reinen Unterweltsreisen, die einen anderen Blickwinkel haben, 

nicht findet: Der übergreifende Blick auf die kosmische Ordnung.  

Hauser pointiert: 

 

„Weiterführend kann man sagen, dass Himmelsreisen literarisch ausgestaltete Erlebnisse des 

übergreifenden Blicks auf die kosmische Ordnung bzw. auf ihre Un-Ordnung sind und damit 

auch auf die religiöse Fragestellung der Aufhebung des endlichen Daseins des Menschen ver-

weisen. Himmelsreisen sind Ordnungsbemühungen in der Form der Anschauung.“
39

 

 

Eine Ordnungsbemühung an sich ist im Grunde elementar, wie schon das in der Ein-

leitung angebrachte Zitat deutlich macht: „Nur wenn die Welt als Kosmos erdacht 

oder erschaut werden kann, kann der Mensch in ihm leben. Das völlig Ungeordnete 

lässt keine Orientierung zu.“
40

 Kosmos, so Schmid, ist die geordnete Welt in ihrem 

Gegensatz zum Chaos, zum Abgrund aller Möglichkeiten und Unmöglichkeiten.
41

 

Einen übergeordneten Standpunkt, von dem aus der Kosmos überblickt und eine 

Ordnung oder Un-Ordnung überschaut wird, nimmt der Protagonist der Himmelsrei-

se ein, in vielen Fällen aber eben nicht der Unterweltsreisende, weshalb Unterwelts-

reisen hier ausgeklammert werden und einen eigenen Untersuchungsgegenstand dar-

stellen könnten.
42

  

 

                                                             

37 Herzog 1997, 1f. 

38 Vgl. Herzog 1997, 2.  

39 Hauser 2009, 330. 

40 Schmid 2005, 700. 

41 Vgl. Schmid 2005, 700. 

42 Unterweltsfahrten in der modernen Literatur sind beispielsweise Thema in der Untersu-

chung von Platthaus 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004 - am 14.02.2026, 15:57:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Jenseitsreise als Artikulation von Sinnsuche  | 83 

Da sich in den untersuchten Werken zeigen wird, dass dieser übergreifende Blick, der 

übergeordnete Standpunkt in den Jenseitsreisen nicht in einem Himmel verortet sein 

muss, sondern ganz unterschiedliche Realisierungen dieses Jenseits existieren, wird 

hier vom Überbegriff „Jenseitsreise“ gesprochen. Mit dem Universalia „Jenseits“ im 

Unterschied zum Particularia „Himmel“
43

 sind so nicht nur alle Formen der über die-

ses Merkmal definierten Jenseitsreise umfasst, sondern es werden auch räumliche 

Zuschreibungen und damit das Anwenden irdischer Kategorien auf den nicht empi-

risch zu fassenden, alle Vorstellungen übersteigenden Bereich des Jenseitigen um-

gangen. 

 

 

1.3 WAHRNEHMUNGEN EINER JENSEITIGEN WELT: 

VERHÄLTNISBESTIMMUNG ZU ERSCHEINUNG, VISION, 

TRAUM UND NACHTGESICHTE 

 

Mittels der Unterscheidung zwischen Jenseitsreise und Jenseitsfahrt sind durch die 

Irreversibilität und den Fokus auf den Ziel-„ort“ bei der Himmel- oder Unterwelts-

fahrt bereits zwei distinktive Merkmale erschlossen. Eine weitere bereits vorgenom-

mene Unterscheidungsmöglichkeit besteht über die oben aufgeführten Merkmale der 

Entrückung, die diese beiden Merkmale auch bereits nannte, zusätzlich aber noch auf 

die Perspektive des Erzählten hinwies. Ebenfalls bei der Beschäftigung mit der Ent-

rückung tauchten bereits weitere Begriffe auf, die allerdings in den zitierten Lexikon-

artikeln noch nicht eindeutig differenziert wurden. So begegnete bereits der Begriff 

der Ekstase, der in 4. genauer besprochen wird, aber auch Termini wie Erscheinung 

oder Vision. Diese sollen im Folgenden kurz behandelt werden. 

Heininger entwirft als Ausgangspunkt für seine religionsgeschichtliche Verortung 

des Visionären und der Profilierung des Visionärs Paulus eine Phänomenologie des 

Visionären
44

, in der auch die Himmels- und damit die hier behandelte Jenseitsreise 

ihren Platz findet. Er unterscheidet vier Möglichkeiten visueller Kommunikation 

zwischen göttlichem und menschlichem Bereich
45

:  

Die erste Möglichkeit ist die Erscheinung (1.). Himmelsbewohner begeben sich 

auf die Erde, machen sich den Menschen sichtbar und kehren anschließend in den 

Himmel zurück.
46

 

Bei dem Pendant dazu, der „Himmelfahrt eines Menschen mit Rückfahrkarte“
47

 

handelt es sich eben – zumindest bei der Himmelsreise – um eine Jenseitsreise, so 

wie sie hier untersucht wird, Heininger fasst diese Kategorie unter den Begriffen Ent-

rückung und Himmelsreise (2.). Er sieht diesen Typus allerdings weniger vertreten 

                                                             

43 Vgl. Colpe und Habermehl 1996, 491. 

44 Vgl. Heininger 1996, 32-43. 

45 Voraussetzung für dieses Kommunikationsmodell ist ein Ausgehen von Gott und Mensch 

als „binären Oppositionen“ (Heininger 1996, 39). Im „visionären Rollenspiel“ (Heininger 

1996, 40) werde der zunächst unüberbrückbar scheinende Abstand zwischen Himmel und 

Erde derart verkürzt, dass sich Menschliches und Göttliches berührten, so Heininger. 

46 Vgl. Heininger 1996, 40. 

47 Heininger 1996, 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004 - am 14.02.2026, 15:57:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

und verweist auf Beispiele vor allem apokalyptischer und gnostischer Strömungen, 

subsumiert aber schließlich auch eine Himmelsreise Paulus’ unter dieser Kategorie. 

Eine Form, in der „die beteiligten Rollenspieler ihren räumlichen Ort gerade nicht 

verlassen“
48

, bezeichnet Heininger als Vision im engeren Sinn (3.). Es geschieht eine 

Schau der himmlischen Dinge mit Blickrichtung von der Erde in den oder die Him-

mel. 

Das exakte Gegenstück, was ein Blick der Himmlischen auf die Erde wäre, macht 

für eine Kommunikationsform, die ja immer aus mehreren Interagierenden besteht, 

nur Sinn, wenn es „auf der Erde sichtbare Spuren hinterlässt“
49

. Diese Bedingungen, 

so Heininger, erfüllten am ehesten die Enthüllung und die Erleuchtung, wobei 

schwierig bleibe, inwieweit diese visuell konnotiert werden könnten. Deutlicher mit 

der Vision korrelierend sei der Traum (4.), den er als vierte Säule visueller Kommu-

nikation zwischen Himmel und Erde bezeichnet.  

Heininger nennt als „Zwischentypen“ zudem Traumerscheinung, Traumvision 

und Entrückungsvision.
50

 Es gibt also Mischformen, bzw. Verschränkung von Kom-

munikationsmustern: „Von Haus aus geschiedene visionäre Kommunikationstypen 

gehen eine Symbiose ein, wobei ein Kommunikationstyp stets dominiert.“
51

 

Die Muster Erscheinung, Traum/Nachtgesicht und Vision sind also insofern für 

diese Untersuchung relevant, als sie mit der Jenseitsreise verschränkt sein können. 

Gerade weil beispielsweise der Traum den Rahmen für eine Reise in das Jenseits dar-

stellen kann
52

, ist für die Untersuchung ein Nebeneinanderstellen dieser Muster im 

Sinne einer klaren Kategorisierung nicht möglich und auch nicht nötig. Subsumiert 

darunter, in welchem Kontext Jenseitsreisen auftauchen können oder welche Muster 

sie enthalten können, werden die drei von der Himmels- und damit der Jenseitsreise 

unterschiedenen Kategorien Heiningers aber in Bezug auf die Untersuchungskatego-

rie „Reisemittel“ eine Rolle spielen. 

Die Phänomenologie Heiningers liefert zudem einen weiteren Denkanstoß: Indem 

er die Himmelsreise, die „Himmelfahrt eines Menschen mit Rückfahrkarte“
53

, in sei-

ne Kategorisierung aufnimmt, wird sie für ihn zu einer visuellen Kommunikations-

form zwischen Mensch und Gott. Diese These lässt sich, so werden die untersuchten 

literarischen Beispiele zeigen, nur schwer in Bezug auf die Literatur der Moderne 

                                                             

48 Heininger 1996, 41. 

49 Heininger 1996, 41. 

50 Vgl. Heininger 1996, 42. 

51 Heininger 1996, 176. Heininger nennt hier als Beispiel die Himmelsreise Menipps in Luki-

ans Ikaromenipp, die Erscheinung, Erleuchtung und Vision inkorporiert sowie 1 Hen 

14-16, wo der Traum als Rahmen für die Himmelsreise dient. 

52 Solch ein Beispiel nennt Heininger mit 1 Hen 14-16 ja selbst auch, ebenso wie er die Zwi-

schenformen und Verschränkungen der Kommunikationsmodi thematisiert. Für seine 

Textuntersuchungen bietet sich aber das Unterscheidungsmuster der vier Modi an, um neu-

testamentliche Text gruppieren sowie in einen religionsgeschichtlichen Horizont stellen zu 

können. Bei der Untersuchung der Jenseitsreise werden die drei Modi, die Heininger von 

der Himmelsreise unterscheidet, allerdings eine untergeordnete Ebene bilden und in die 

Schablone, die für die Kategorisierung als Jenseitsreise gebildet wird, mit eingepasst. 

53 Heininger 1996, 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004 - am 14.02.2026, 15:57:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Jenseitsreise als Artikulation von Sinnsuche  | 85 

beibehalten: Sie kennt gebrochene, ironische Formen der Jenseitsreise, in der ein 

Gott nicht mehr vorkommt.  

 

 

1.4 UNWIRKLICHE WIRKLICHKEITEN: DIE EKSTASE 

 

Neben den eben beschriebenen Visionsformen wie beispielsweise dem Traum soll 

hier gesondert noch der Begriff der Ekstase philosophisch bestimmt werden. Dieser 

Begriff kam oben bereits mehrfach zur Sprache als eine mystische oder visionäre 

Form, einen Zustand von einer wie auch immer gearteten Jenseitsreise zu erreichen, 

ohne sich in eine jenseitige Sphäre zu begeben. Hier soll Ekstase weniger in diesem 

Sinne als ein Mittel thematisiert werden und damit auch nicht besprochen werden, 

durch welche Techniken sich ein Ekstaseerlebnis herbeiführen lässt. Anthropologi-

sche und soziologische Dimensionen des Begriffs
54

 sowie psychologische und psy-

chopathologische Dimensionen werden ausgeklammert. So soll es auch nicht um den 

„Odium der Einbildung“
55

, der diesen innerlichen Erlebnissen anhaftet, gehen. Gera-

de dies wird vermieden, indem sich dem Ekstasebegriff erkenntnistheoretisch genä-

hert und dieser philosophisch bestimmt wird. 

 

Zur Einführung wird hier eine Lexikondefinition angeführt. Die im Anschluss fol-

gende philosophische Begriffsbestimmung stützt sich im Wesentlichen auf die Aus-

führungen von Hauser in Band zwei seiner KRITIK DER NEOMYTHISCHEN VERNUNFT.
56

  

Wißmann schreibt in seinem Lexikonartikel: 

 

„Der Begriff Ekstase bezeichnet, wie auch in dem griechischen Etymon ἔκστασις enthalten, ei-

nen schwer zu beschreibenden psychischen Zustand, der dem Betroffenen und den ihn Beob-

achtendem das sprachliche Bild nahelegt, er sei ‚außer sich‘, ‚nicht bei sich‘. In der Ekstase 

wird eine Verfassung des erlebenden Subjekts als auseinandertretend erlebt oder beschrieben, 

die doch eigentlich den Anschein erweckt, als stünde sie festgefügt den Objekten der Wahr-

nehmung gegenüber.“
57

 

 

Dass es so schwer fällt, Ekstase zu beschreiben, liegt auch daran, dass die Ekstase 

weder von einem Außenstehenden durch objektive Beobachtung zu fassen ist, noch 

aus der Schilderung eines Betroffenen auf das Wesen der Ekstase geschlossen wer-

den kann: „Die Schilderung einer Ekstase darf […] nicht einfach als empirische Be-

schreibung, nicht als simultane Reportage eines aktuell Außer-Sich-Seins verstanden 

werden.“
58

 Vielmehr ist eine Ekstase-Erzählung eine Reflexion auf ein Erlebnis, eine 

Deutung, da sie erst nachträglich als ekstatisch qualifiziert und meist auch literarisch 

bearbeitet wird.
59

 

                                                             

54 Siehe dazu beispielsweise Gladigow 1978. 

55 Wißmann 1982, 491. 

56 Vgl. Hauser 2009, 330-332. 

57 Wißmann 1982, 488. 

58 Hauser 2009, 331. 

59 Vgl. Hauser 2009, 331. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004 - am 14.02.2026, 15:57:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Voraussetzung bei einer solchen Reflexion bzw. bei jedem Lebensvollzug ist die 

„‚Aufgespanntheit‘ der Erkenntnisrelation“
60

, so Hauser.  

Das Subjekt behauptet zum einen eine Gegenstandsbezüglichkeit seines Erken-

nens, in jedem Selbstvollzug stellt es zumindest unthematisch die Behauptung auf, 

dass das, was es tut, sachhaltig und objektiv ist. „‚Ich‘ nehme ‚wirklich etwas‘ wahr 

und nicht nur ‚meine‘ eigenen Regungen.“
61

 Das Subjekt bezieht sich auf ein Objekt. 

Zum anderen ist es sich seiner Gegenstandsbezüglichkeit bewusst und übergreift 

so die Erkenntnisrelation.
62

 „Das Subjekt weiß nicht nur etwas, sondern es weiß auch, 

dass es etwas weiß.“
63

 Das übergreifende Subjekt weiß in dieser aufgespannten Er-

kenntnisrelation auch um seine Subjektivität. Dem so situativen Subjekt ist die Be-

ziehung zum Objekt in einer Situation als Situation bewusst, auch so übergreift es 

dieses: „‚Ich‘ weiß, dass ‚ich‘ in dieser Situation auf ‚etwas‘ bezogen bin. ‚Ich‘ über-

greift seinen aktuellen Bezug auf ein ‚etwas‘.“
64

 

Diese drei Begriffe, das übergreifende Ich, das situative Ich und das Objekt, „sind 

dabei nur Momente der Reflexion auf den Lebensvollzug des konkreten Subjekts und 

nicht etwa getrennte Gegenständlichkeiten.“
65

 Sie sind nicht direkt erlebbar, sondern 

nur ‚wirklich‘ in der Reflexion, in einer rekonstruierenden Wendung des Denkens 

oder einer symbolischen Darstellung, so auch in der Deutung eines Erlebnisses als 

Ekstase und der Form der Ekstasebehauptung bzw. Ekstaseerzählung.
66

 

Hauser postuliert beim Verständnis von Ekstase als Deutung eines Erlebnisses 

zwei Möglichkeiten: 

Zum einen könne man eine vollendete Hingabe an den Erkenntnisgegenstand ver-

treten – wobei Erkenntnis in einem weiten Begriff als jede Art von Bezug auf die 

Wirklichkeit verstanden werde. Dabei werde das situative Subjekt als zum Objekt 

geworden erfahren und die Selbstbewusstheit, ein Übergreifen, werde als nicht anwe-

send behauptet. Es bleibe insofern dabei ein Fenster für alltägliche Wahrnehmungen 

offen, als dass es sich hierbei um einen Grenzbegriff handele, von dem nur Annähe-

rungen realisiert würden.
67

 

Zum anderen könne aber auch eine von jeder Situiertheit entschränkte Beziehung 

zum Gegenstand und damit ein von allen singulären Gegenstandsbezügen befreites 

Subjekt, das dann alles Erkennbare überhaupt zur Verfügung hat, angenommen wer-

den. Das ‚übergreifende‘ Ich werde dann als ‚schwebend‘ (Fichte) über jeder mögli-

chen Erkenntnissituation und damit als ‚auf einem absoluten Standpunkt stehend‘ 

gedacht. Ekstase symbolisiere so, sei aber nicht, die transzendentale Anschauung ei-

nes intellectus archetypus.
68

  

                                                             

60 Hauser 2009, 330. 

61 Hauser 2009, 330. 

62 Vgl. Hauser 2009, 330f. 

63 Hauser 2009, 331. 

64 Hauser 2009, 331. 

65 Hauser 2009, 331. 

66 Vgl. Hauser 2009, 331. 

67 Vgl. Hauser 2009, 331. 

68 Vgl. Hauser 2009, 332. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004 - am 14.02.2026, 15:57:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Jenseitsreise als Artikulation von Sinnsuche  | 87 

Dieses erkenntnistheoretische, philosophische Verständnis von Ekstase als einer 

nachträglichen Deutung eines Erlebnisses, bei dem – eben nach der zweiten Mög-

lichkeit – sich das Ich aus seiner Situiertheit entfernt und einen übergreifenden 

Standpunkt erlangt, lässt zu, Jenseitsreisen auch als ekstatische Erlebnisse zu deuten: 

 

„Das Subjekt begibt sich – metaphorisch gewendet – ‚schwebend‘ auf eine Himmelsreise, die 

es oft zu dem fast ‚absoluten‘ Standpunkt führt. So überbrückt es in diesem ekstatischen Erleb-

nis und der literarisch aufgearbeiteten (reflektierten) Erfahrung dieses Erlebnisses die Span-

nung zwischen seiner endlichen Binnenperspektive und dem Anspruch eines absoluten Objek-

tivitätsbemühens, mit dem Auge der Götter/bzw. Gottes zu schauen.“
69

 

 

 

1.5 JENSEITSREISEERZÄHLUNGEN ALS REFLEXIONEN 

EINER KOSMISCHEN GESAMTORDNUNG: 

ZUSAMMENFASSUNG EINES SUCHBEGRIFFS  

VON JENSEITSREISE 

 

Bisher lassen sich als Schablone für die Kategorisierung als Jenseitsreise also die Un-

terscheidung zur Entrückung und zur Jenseitsfahrt sowie die Differenzierung von 

klar abgrenzbaren Formen der Vision und der Erscheinung zur Hilfe nehmen. Zudem 

ist das bei der Begründung des Ausklammerns von reinen Unterweltsreisen genannte 

Merkmal eines übergreifenden Blicks des Jenseitsreisenden auf die kosmische 

(Un-)Ordnung zentral, das auch in der deutenden Form einer Ekstaseerzählung zum 

Ausdruck kommen kann. 

Über die zu untersuchenden Jenseitsreisen lässt sich damit an dieser Stelle resü-

mieren:  

 

Das Subjekt der Jenseitsreise kehrt zur Erde zurück und kann aus eigener Perspek-

tive das Gesehene oder Erlebte berichten. Das Interesse der Erzählung liegt dabei 

auf dem Vorgang der Reise und dem Erleben des Reiseziels, nicht nur auf dem Er-

reichen des Ziels und dessen Bewertung als z.B. einer Schau Gottes.  

Im Gegensatz zur Erscheinung oder der Vision bewegt sich der Jenseitsreisende 

aus der irdischen Sphäre heraus und erlebt alles unter dem Maßstab einer trans-

zendenten Dimensioniertheit, wobei dies allerdings im weiteren Sinne auch in ei-

nem Traum oder einer ekstatischen Erfahrung geschehen kann, insofern sich das 

reisende Subjekt aus seiner endlichen Binnenperspektive löst. Diese Bewegung 

hat einen übergeordneten Standpunkt des Jenseitsreisenden zu Folge. Erzählungen 

von Jenseitsreisen verarbeiten literarisch – in ihrer jeweiligen Zeit – diesen über-

greifenden Blick des Reisenden auf die kosmische Ordnung bzw. Un-Ordnung. 

 

Diese kurze Zusammenfassung soll einen ersten Suchbegriff von Jenseitsreisen bil-

den, oben war von einer ersten Schablone die Rede. Diese kann im Folgenden auf 

Beispiele angewendet und darüber gelegt, aber auch Ihnen entsprechend angepasst 

                                                             

69 Hauser 2009, 332. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004 - am 14.02.2026, 15:57:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

werden. So soll sich aus diesem Vorbegriff ein Kriterienbündel zum Aufspüren von 

literarischen Jenseitsreisen bilden, mit dem diese von anderen Darstellungsmitteln 

unterschieden werden können. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004 - am 14.02.2026, 15:57:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

