
Robert Spaemann

Daseinsrelativität der Werte

Von Gut und Böse redet niemand mehr, der intellektuell etwas auf 
sich hält. Von Werten reden heute alle. Parteien debattieren über 
Grundwerte. Unsere Verfassung wird als Werteordnung verstanden. 
Und ob wir in einer Zeit des Werteverfalls oder des Wertewandels 
leben, wird landauf landab erörtert. Die Kirchen empfehlen sich der 
Gesellschaft weniger durch den Anspruch, den Willen Gottes kund­
zutun und die Auferstehung von den Toten zu bezeugen als durch das 
Angebot, die Gesellschaft durch Wertevermittlung zu stabilisieren 
und der Jugend Wertorientierung zu geben. Die Nato soll der Ver- 
teidung der westlichen Wertegemeinschaft dienen und neuerdings 
auch deren offensiver Ausdehnung. Insofern scheint die Wertphi­
losophie zur herrschenden Philosophie der westlichen Welt gewor­
den zu sein. Aber ich nehme an, daß bei Max Scheier darüber keine 
rechte Freude aufgekommen wäre. Man wird an Heines Wort über 
die Hegelsche Philosophie erinnert: Sie wurde dünner und dünner 
und verbreitete sich schließlich über ganz Deutschland. Hegel selbst 
schreibt einmal, daß das Exoterische und gesellschaftlich Wirksame 
einer Philosophie immer das Unphilosophische an ihr ist. »Die Men­
ge wird niemals Philosoph sein« - mit diesem Platonzitat beginnt 
Scheier selbst seinen letzten Aufsatz Philosophische Weltanschau­
ung (GW IX, 73).

Die Einführung des Wertbegriffs in die Philosophie war von 
Anfang an mit einer Zweideutigkeit behaftet. Sie kann nämlich inter­
pretiert werden als Kompensation eines Defizits und mit dessen 
theoretischem Mangel behaftet, oder aber als eine gedankliche und 
begriffliche Ausdifferenzierung mit theoretisch bedeutendem Ge­
winn. Die Kompensation bezöge sich auf die neuzeitliche Reduktion 
des Seins auf bloßes Vorhandensein, wie sie etwa in David Humes 
Sein-Sollen-Antithese zum Ausdruck kommt. Diese Reduktion 
macht es notwendig, den aus dem Sein eliminierten Aspekt des bo- 
num nun als »Wert« sozusagen von außen wieder an die Wirklichkeit 

Person und Wert A- 29

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Robert Spaemann

heranzutragen. Dabei liegt es nahe, diesen Aspekt als Ergebnis des 
Wertens von Subjekten zu betrachten, ein Aspekt, der der Wirklich­
keit jeweils sozusagen übergestülpt wird. Ausdifferenzierung, das 
würde eher positiv heißen: Um die klassische Formel »omne ens est 
bonum« über den Status einer Leerformel zu erheben, bedarf es einer 
begrifflichen Trennung dessen, was mit »ens« und dessen, was mit 
»bonum« gesagt ist. Dabei fiel ja der Begriff des bonum niemals, 
außer für die Stoa, mit dem Begriff des sittlich Guten zusammen, 
sondern war der Oberbegriff, der das sittlich Gute unter sich befaßte. 
Genau das gilt auch für den Begriff des Wertes im Sinne von Scheier. 
Nicht alle Werte sind sittliche. Für Scheiers Begriff des Wertes ist es 
außerdem wesentlich, daß er eine unendliche Vielzahl von Werten 
unter sich befaßt. Diese Werte können nicht gleichgesetzt werden 
mit Gütern, weil sie die Formalobjekte sind, unter denen allererst 
Dinge als Güter erscheinen können. So wie der Satz »omne ens est 
verum« nur sinnvoll ist, wenn die Welt uns nicht ein unlesbares Ge­
sicht zukehrt, das aus unzusammenhängenden Einzelimpressionen 
besteht, sondern wenn diese Impressionen apriorisch strukturiert 
sind. Wir können Dinge zählen, aber wir können das nur, weil wir 
über Zahlen verfügen, die wir nicht aus Dingen abstrahiert haben. 
Und mit Zahlen hat ja die Wertphilosophie die Werte gern vergli­
chen. Zahlen und Werte haben auch dies miteinander gemeinsam, 
daß sie ins Unendliche gehen, also mehr sind als wir aktual erkennen, 
und daß wir deshalb immer neue entdecken können. Man könnte 
sagen, daß Scheier für die Einsicht in das Wesen des Wertes das be­
deutet, was Frege bedeutet für die Einsicht in das, was eine Zahl ist.

Was nun den Begriff des Wertes betrifft, so ist der Gebrauch, der 
in den öffentlichen Diskursen von ihm in der Regel gemacht wird, 
ganz von der ersten Alternative bestimmt, die ich nannte, also der 
»kompensatorischen«. Hinter der Rede von Werten steht die vage 
Vorstellung daß uns die moderne, per definitionem materialistische 
Naturwissenschaft darüber belehrt, was die Wirklichkeit ist. 
Menschliche Gesellschaften aber brauchen, um gemeinsam leben, 
sich verständigen und handeln zu können, darüber hinaus so etwas 
wie gemeinsame Wertschätzungen. Da es keine objektiven Gründe 
für diese Wertschätzungen gibt, ist deren oberstes Kriterium der fak­
tische Konsens in einer bestimmten Zivilisation und, in der west­
lichen Zivilisation, darüber hinaus die Überzeugung von der Kon­
sensfähigkeit für alle gutwilligen Menschen. Ich will dabei schon zu 
Anfang auf die petitio principii hinweisen, die in diesem Konzept 

30 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Daseinsrelativität der Werte

steckt. Werte dienen danach nämlich einem gemeinsamen Zweck, 
also zum Beispiel dem Frieden, der Kooperation, der Befriedigung 
der elementaren Interessen aller vom Handeln Anderer Betroffenen. 
So sind zum Beispiel für Hans Küng Friede und Überleben der 
Menschheit die Ziele, im Verhältnis zu denen jedes Ethos instrumen­
telle Funktion hat.1 Daß Friede und Überleben der Menschheit ihrer­
seits Werte und zwar die höchsten sind, muß dabei vorausgesetzt, 
kann aber theoretisch nicht formuliert werden. »Wir brauchen Wer­
te« heißt es. Aber solange Werte etwas sind, was man braucht und 
nicht etwas, was darüber entscheidet, was man braucht, ist in Wirk­
lichkeit von etwas anderem die Rede als von dem, wovon Scheier 
sprach.

Ich möchte im folgenden versuchen, den fundamentalen Unterschied 
zwischen Scheiers Wertethik und der Funktion des Wertbegriffs in 
den öffentlichen Diskursen der Gegenwart aufzuweisen anhand des 
für jede Ethik zentralen Problems des Verhältnisses der Absolutheit 
des Sittlichen und der Pluralität und Relativität geschichtlicher 
Ethosformen. In den gegenwärtigen öffentlichen Debatten ist dieses 
Verhältnis ein antinomisches und dialektisches. Relativismus in der 
Ethik und Verabsolutierung des eigenen, das heißt des spätbürger­
lichen individualistischen Ethos der westlichen Zivilisation stehen 
unvermittelt nebeneinander, und jede der beiden Positionen treibt 
die entgegengesetzte und damit die eigene Aufhebung bewußtlos 
aus sich hervor. So soll der Relativismus, der Verzicht auf unbedingte 
Wahrheitsansprüche, Bedingung friedlicher Koexistenz sein. Diese 
aber soll - in einem ganz und gar nicht hypothetischen Sinn - von 
allen diskussionslos als höchster Wert anerkannt werden. Ein anderes 
Beispiel für diese Dialektik: In der Menschenrechtsdebatte wird von 
den westlichen Ländern ein naturrechtlicher Anspruch mit univer­
saler Geltung erhoben. Andere Länder wie zum Beispiel China wei­
sen diesen Anspruch mit einem Argument zurück, das selbst wieder 
aus Europa stammt und für das seinerseits nun universelle Geltung 
beansprucht wird, das Argument des Kulturrelativismus. Die euro­
päische Naturrechtsidee, so sagt man, ist Ausdruck eines westlichen 1 

1 Vgl. Hans Küng, Projekt Weltethos, München 1990.

Person und Wert 31

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Robert Spaemann

Wertesystems, dem gegenüber andere Wertesysteme für ihren Be­
reich gleichen Respekt verdienen. (Daß fremde Wertsysteme Respekt 
verdienen, ist allerdings nun wiederum eine universalistische Be­
hauptung, die relativistisch in Frage gestellt werden kann.) Da der 
ethische Relativimus in der westlichen Welt die herrschende Doktrin 
ist, muß Europa seinen Anspruch entweder fallen lassen oder aber 
ohne weitere Rechtfertigung sein Wertesystem auszubreiten suchen, 
was hinausläuft auf Kulturimperialismus und was uns der Möglich­
keit beraubt, zwischen den wirklich universalen Rechten jedes Men­
schen und deren europäischer individualistischer Ausprägung zu un­
terscheiden. Das individualistische Naturrecht der Aufklärung ist ja 
in der Tat viel eurozentrischer als das aristotelische, das eine sehr 
große Bandbreite für zivilisatorische Vielfalt kennt. Universalismus 
und Eurozentrismus, Wertabsolutismus und Wertrelativismus schla­
gen so in den gegenwärtigen Debatten ständig ineinander um.

Anders bei Scheier. Die Behauptung der Absolutheit der Werte 
und ihrer Rangordnung einerseits, die Entdeckung der tiefgreifenden 
Unterschiedlichkeit geschichtlicher Ethosformen andererseits bedin­
gen und stützen einander. Wertmetaphysik und Kultursoziologie bil­
den bei Scheier das Ganze einer kohärenten Theorie. Scheiers Kritik 
am herrschenden Relativismus, für den Werte Projektionen subjekti­
ver Wertungen sind, beruht zunächst auf einer phänomenologischen 
Analyse, die derjenigen Husserls analog ist. Dabei ist wohl die wich­
tigste Entdeckung oder Wiederentdeckung Scheiers die Intentionali­
tät des Fühlens. Wiederentdeckung sage ich, weil das Phänomen auch 
in älteren Zeiten nicht verborgen war, wenngleich es immer in das 
Prokrustesbett des Dualismus von Denken und Wollen gepreßt und 
damit entstellt wurde. Aber es lohnt sich doch darauf hinzuweisen, 
daß zum Beispiel der große Arnauld gegen die im 17. Jahrhundert 
dominierende Auffassung Einspruch erhob, Freude sei ein subjekti­
ver Zustand, der verschiedene Ursachen haben könne. Arnauld 
schrieb, daß Freude nicht nur verschiedene Ursachen sondern ver­
schiedene Formalobjekte habe, durch die sie selbst qualifiziert wird. 
Freude ist immer Freude über etwas, und dieses worüber ist, so 
schreibt Arnauld, causa formalis nicht causa efficiens der Freude.2 
Die Analyse des Werterlebens ergibt, daß Werte weder Produkte 
noch Ursachen, sondern Gegenstände unseres Fühlens sind. Dieses 

2 Antoine Arnauld, Dissertation sur le pretendu bonheur des plaisirs des sens, CEuvres, 
Lausanne 1775-83, X, 62.

32 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Daseinsrelativität der Werte

intentionale Gefühl muß keineswegs immer von einem adäquaten 
Gefühlszustand begleitet sein. So können wir die Diskrepanz zwi­
schen dem Strahlenden und Freudigen eines Frühlingsmorgens und 
unserer eigenen niedergeschlagenen Stimmung besonders schmerz­
lich wahrnehmen. Und wenn die Freude eines Menschen über ein 
Geschenk, das wir ihm machen, nur Ursache und nicht Gegenstand 
unserer eigenen Freude wäre, dann wäre jedes beliebige egoistische 
Vergnügen prinzipiell nicht von anderer Art als diese Freude. Man 
könnte dem, der uns einen Blumenstrauß schenkt, nur sagen, daß 
man sich freut, daß er sich selbst eine Freude gemacht hat auf diese 
für uns angenehme Art. Dank schulden wir niemandem für das, was 
er uns zuliebe gern tut. Das alles ist ganz kontraintuitiv. Es ist ein 
theoretisches Konstrukt, das auf einer falschen Beschreibung dessen 
beruht, was es zu erklären vorgibt. Das Interessante an Scheiers kri­
tischen Überlegungen ist dabei dies: Scheier sieht im ethischen Kul­
turrelativismus eine verborgene eurozentrische Verabsolutierung 
der Wertordnung der bürgerlichen Epoche der Neuzeit (vgl. GW II, 
305 f.).

Sein Gedanke dabei ist der folgende. Wenn in der fühlenden 
Wahrnehmung von Werten nicht wirklich etwas Objektives wahr­
genommen wird, wenn also Wertungen bewußte oder unbewußte 
Setzungen sind, dann muß es Gründe für diese Setzungen geben, 
die von den wahrgenommenen Werten verschieden sind. Es muß 
den Menschen um etwas gehen, wenn sie Werte setzen oder wählen, 
und das, worum es ihnen geht, kann nicht wiederum der gewählte 
Wert sein, denn dieser entspringt ja erst der Setzung. Worum geht 
es den Menschen also? Es geht ihnen um die Optimierung ihrer 
Selbsterhaltung, um subjektive Befriedigung, um Förderung der in 
einer bestimmten historischen Situation gesellschaftlich nützlichen 
Tätigkeiten und Eigenschaften. Nützlichkeit in diesen Hinsichten ist 
also der Wert, im Verhältnis zu dem alle anderen Werte gewählt oder 
gesetzt werden. Genau das aber ist nach Scheier das Kennzeichen des 
Ethos des bürgerlichen Zeitalters und des Kapitalismus. Indem allen 
anderen Epochen und Kulturen dieses ethische Kriterium unterstellt 
wird, entpuppt sich der herrschende Relativismus als Verabsolutie­
rung der Moral der eigenen Gesellschaft, die sozusagen die Wahrheit 
aller anderen zu sein beansprucht. Die bürgerliche Ethik versteht sich 
als das Zu-sich-Kommen der eigentlichen Antriebe des Menschen, 
als Emanzipation der naturalen Basis des Ethos aller früheren Epo­
chen. Darin übrigens ganz ähnlich der griechischen Sophistik, die 

Person und Wert A- 33

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Robert Spaemann

entdeckt zu haben beanspruchte, worum es allen Menschen im Grun­
de geht und immer gegangen ist. Demgegenüber ist Scheiers Plura­
lismus und Kulturalismus viel radikaler. Er geht nicht davon aus, daß 
alle Menschen, ungeachtet ihrer kulturellen Verschiedenheit, im 
Grunde dasselbe schätzen und dasselbe verwerfen. Auch er kennt 
zwar Nietzsches Gestus des Entlarvens, wie vor allem aus seiner 
Schrift über das Ressentiment hervorgeht. Aber diesem Entlarven 
vorgeordnet ist immer die intentio recta des Phänomenologen, der 
versucht, mit den Menschen, über deren Sehweise er spricht, in die­
selbe Richtung zu blicken und zu fragen, was es da zu sehen gibt. 
Denn wenn jemand etwas zu sehen glaubt, dann sieht er etwas, sogar 
wenn das was er sieht, eine Halluzination ist. Auch Halluzinationen 
sind, wie Scheier überzeugend dartut, Gegenstände und nicht Zu­
stände, und das Halluzinieren ist ein intentionaler Akt, der gar nicht 
beschrieben werden kann ohne daß der entsprechende intentionale 
Gegenstand beschrieben würde (GW III, 217 f.). Scheier nimmt also 
die geschichtlichen Wertordnungen, aus denen sich dann jeweils be­
stimmte Normensysteme ergeben, in ihrer Differenz ernst. Was von 
einem Menschen, ja auch was von einem Tier als Wert erlebt wird, ist 
ein Wert, und wir müssen annehmen, daß das Wertreich unendlich 
ist. »Omne ens est bonum«, das kann werttheoretisch so ausgedrückt 
werden: In allem was ist, können immer wieder neue Qualitäten 
durch entsprechende Akte des Fühlens zur Anschauung kommen. 
Wir können uns Personen vorstellen, die eine andere als die mensch­
liche Natur haben und denen Wertqualitäten zugänglich sind, die uns 
Menschen für immer verschlossen bleiben. Die spezifischen Person­
werte würden allerdings auch für diese gelten. Aber wir brauchen 
nicht zu hypothetischen Annahmen greifen. Ein reales Beispiel ha­
ben wir in der Entwicklung der Kunst vor uns. Die Kunst des 20. Jahr­
hunderts hat uns die ästhetische Qualität von Gegenständen und 
Oberflächenstrukturen erschlossen, die bis dahin unentdeckt war. 
Aber da solche Qualitäten objektiv sind, bleiben uns diejenigen nicht 
verschlossen, die in früheren Epochen den Fokus der Aufmerksam­
keit bildeten. Wir können lernen zu sehen, was sie sahen. Und wir 
können darüber hinaus aufgrund der Entdeckungen der modernen 
Kunst in den älteren Werken Qualitäten wahrnehmen, die deren 
Schöpfer möglicherweise selbst nicht wahrgenommen haben. Wie 
der Künstler sehen lehrt, so auch der sittliche Genius, der unter Um­
ständen als erster und ganz allein einen sittlichen Wert entdeckt, den 
er dann, vor allem durch sein Vorbild, auch anderen erschließt.

34 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Daseinsrelativität der Werte

Unter dem Gewicht einer solchen neuen Einsicht werden die 
Vorzugsregeln eines älteren Ethos nicht einfach obsolet, aber dieses 
ältere Ethos wird relativiert. So bleibt auch für die großen christ­
lichen Lehrer wie Augustinus oder Thomas von Aquin die antike 
Wertrangordnung unberührt, nach welcher der Mensch, dem es in 
seinem Handeln um Ehre und Ruhm geht, edler ist als der, der sich 
von sinnlichem Egoismus leiten läßt, also der Mäzen edler als der 
Geizhals und der tapfere Krieger edler als der Feigling. Nur wird 
dieses Ethos dadurch relativiert, daß unter dem Gesichtspunkt der 
Gottesliebe die Rechte nicht wissen soll, was die Linke tut, und also 
Handeln um Ruhmes willen immer noch eine, wenn auch edlere 
Form des Egoismus ist. So schreibt Augustinus, die Römer seien ihrer 
ruhmreichen Taten wegen ein edles Volk und hätten den Ruhm, den 
sie besitzen, verdient. Nur gelte für sie das Wort des Evangeliums: 
»Sie haben ihren Lohn dahin«. Das heißt, indem sie den Ruhm erhal­
ten haben, den sie verdienen, haben sie, was sie wollten, und können 
nicht erwarten auch noch zur Seligkeit Gottes zu gelangen.3 Auch in 
Dantes Inferno gibt es edlere und unedlere Menschen. Ähnliches gilt 
für die christliche Demut, die in der aristotelischen Ethik keinen Platz 
hat. Nur wer den Wert der Ehre zu schätzen weiß, kann eine Tugend 
besitzen, die auf das Gut der Ehre um eines höheren Gutes willen 
verzichten läßt. So dachte übrigens auch Gandhi, wenn er den Ge­
waltverzicht lehrte. Gewaltlosigkeit war für ihn die höchste Form der 
Tapferkeit, und er erklärte mehrmals, daß ihm Gewalt lieber sei als 
Gewaltlosigkeit aus Feigheit oder Gewaltlosigkeit verbunden mit 
Haß und Ressentiment.

Das reichere, auf breiterer Wertintuition beruhende Ethos be­
deutet nicht die Negation, sondern die Relativierung der Wertein­
sichten eines niedrigeren. Manchmal allerdings bedeutet es auch die 
Kritik seiner immanenten Vorzugsregeln, wenn diese nämlich auf 
Täuschungen beruhen, deren Quellen aufgedeckt werden können. 
Diese Quellen sind immer subjektive Interessen, die sich der Wert­
einsicht in den Weg stellen. Das wichtigste wertfälschende Interesse 
ist für Scheier wie für Nietzsche das Ressentiment, also das Interesse 
des Schwachen, sein Selbstwertgefühl und seinen Status durch eine 
Umwertung der Werte aufzubessern. Der erste, der meines Wissens 
Schwäche als die eigentliche Quelle alles Bösen aufzuzeigen versuch­
te, war übrigens Rousseau. Gottes Güte folgt für Rousseau analytisch 

3 Aurelius Augustinus, De Civitate Dei V, 14-16.

Person und Wert A- 35

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Robert Spaemann

aus seiner Allmacht.4 Aber das wäre wohl in den Augen Scheiers 
selbst bereits eine Ressentimenttheorie, weil hier das Böse gar nicht 
eigentlich böse, sondern nur unvermeidliche Folge des eigentlich 
Bösen, nämlich der Ungleichheit ist. Für Scheier ist dagegen erst die­
se Folge der Schwäche böse, aber das kann sie nur sein, wenn sie nicht 
eine notwendige Folge ist, sondern nur eine mögliche. Man kann 
nämlich auch gegen das eigene Interesse an der Hierarchie der Werte 
festhalten. Auf die Fälschung der Werte verzichten, obgleich man 
dadurch seinen Status verbessern könnte, zeigt allerdings bereits eine 
gewisse Ichstärke, die ihr Selbstwertgefühl nicht aus dem Vergleich 
mit anderen zieht.

Die Pluralität der geschichtlichen Ethosformen nicht nur, son­
dern der Vorzugsregeln jeder Art von Wertschätzung beruht nach 
Scheier auf einer Verschiedenheit von Interessen. Und zwar nicht 
so, wie zum Beispiel der Marxismus will, daß Werte nur Ausdruck 
von Interessen sind. Diese Auffassung wird im Formalismus einer 
schlagenden Kritik unterzogen. Warum, so schreibt Scheier zum Bei­
spiel, wird ein Arbeiter von seinen Kollegen getadelt und verachtet, 
weil er, seiner persönlichen Interessenlage folgend, sich am Streik 
nicht beteiligt? (vgl. GW II, 187f.) Er schadet der gemeinsamen Sa­
che, so sagt man. Aber warum soll ihn die gemeinsame Sache inter­
essieren, falls sein eigener Vorteil größer ist, wenn er die gemein­
same Sache ignoriert? Man könnte ihm im Interesse der Gruppe die 
Sache verleiden durch Nachteile, die man ihm einbrockt. Aber woher 
darüber hinaus der Tadel, woher die moralische Verachtung? Weil, so 
antwortet Scheier, Solidarität ein Wert ist, der sich nicht einfach aus 
Interessen ableiten läßt. Allerdings wird dieser Wert gesellschaftlich 
nur anerkannt, wenn die fundamentalen Interessen der Gesellschaft 
dieser Anerkennung nicht im Weg stehen.

Und hier bin ich nun bei Scheiers Erklärung des ethischen Plu­
ralismus. Scheier vertritt dezidiert die These, daß Ethosformen nur 
dann gesellschaftliche Relevanz gewinnen, wenn das nützlich ist für 
die basale, gesellschaftsstabilisierende Bedürfnisbefriedigung. Sche­
ier lobt deshalb den Utilitarismus als diejenige Theorie, die dieses 
Geheimnis ausplaudert (vgl. GW II, 188). Nützlichkeit ist das fun­
damentale Selektionskriterium gesellschaftlicher Moralen. Dies al­
lerdings auszusprechen ist gerade nicht nützlich. Der Utilitarismus 
- wie übrigens jeder Konsequenzialismus - widerspricht sich inso­

4 Vgl. Jean Jacques Rousseau, Emile ou de l'education, ed. Garnier S. 342, Anm.

36 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Daseinsrelativität der Werte

fern selbst, als das Nützliche viel stabiler gewährleistet ist, wenn es 
sich als »gut« in einem nicht auf Nutzen bezogenen Sinne empfiehlt. 
So war die Staatstheorie von Thomas Hobbes den absolutistischen 
Herrschern seiner Zeit gar nicht willkommen, obgleich diese Theorie 
den Absolutismus rechtfertigte. Aber indem sie das göttliche Recht 
der Könige aus dem wohlverstandenen Egoismus der Bürger ableite­
te, beraubte sie es jenes Glanzes, der nach Überzeugung der Zeit bes­
ser geeignet war, es zu stabilisieren als die rationale Deduktion seiner 
Vernünftigkeit. Nützlichkeit ist, so zeigt Scheier, nicht das Wesen der 
Werte, auch nicht der gesellschaftlich geltenden, also nützlichen. Die 
christlichen Märtyrer, die ihren Glauben bezeugten, hatten keinen 
Nutzen im Auge, auch nicht den der Kirche. Aber das gilt auch für 
den, der gesellschaftlich Nützliches tut unter Aufopferung eigener 
Interessen, also zum Beispiel der tapfere Soldat, der sein Land gegen 
äußere Feinde oder der Widerstandskämpfer der es gegen eine tyran­
nische Herrschaft verteidigt. Sie werden auch dann geehrt, wenn der 
Kampf verloren ging. Und dies nicht nur im Blick auf künftige 
Kämpfe, sondern auch dann, wenn solche gar nicht mehr zu erwarten 
sind. In diesem Fall allerdings ist ihre öffentliche Ehrung immer we­
niger nützlich und wird deshalb vermutlich allmählich einschlafen. 
Nicht aber die Achtung und Bewunderung durch diejenigen, die wei­
terhin imstande sind, den Wert eines selbstlosen Opfers wahrzuneh­
men. Die Rede vom »Wertewandel« ist für Scheier so sinnlos wie es 
eine Rede von Zahlenwandel oder Farbenwandel wäre. Was sich wan­
delt, sind immer nur sozialrelevante Vorzugsregeln und Normen.

Scheiers Kulturalismus ist also radikaler als der herrschende Re­
lativismus, weil er nicht auf der Annahme beruht, es sei in allen 
Kulturen letzten Endes immer nur um dasselbe gegangen. Nur bei 
der Selektion des gesellschaftlich Relevanten ging es immer um das­
selbe. Tapferkeit, die das eigene Leben riskiert, ist ein Wert der nie­
mals reduzierbar ist auf den gesellschaftlichen Nutzen dieser Tapfer­
keit. Das Luzerner Denkmal für die Schweizer Soldaten, die in der 
Verteidigung der Tuilerien fielen, ist nicht eine Apotheose des An­
den Regime. Es trägt die Inschrift »pro fide ac virtute«. Sekundärtu­
genden, könnte man sagen. Aber wenngleich auch Sekundärtugen­
den nicht mehr Tugenden sind, wenn sie bewußt in den Dienst einer 
schlechten Sache treten, so beziehen sie doch umgekehrt ihren Wert­
charakter nicht erst aus der guten Sache, der sie dienen, sondern sind, 
solange sie der guten Sache dienen, an sich selbst wertvoll. Und das 
hat man auch immer gewußt. Es hat immer eine Ehre des Dienens 

Person und Wert A- 37

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Robert Spaemann

gegeben, die mit einem eigenen Stolz gegenüber dem verbunden war, 
dem man dient. Das Wort des preußischen Generals »Dem König 
gehört mein Leben, nicht meine Ehre« drückt dies gut aus. Die Ehre 
des Offiziers beruht darauf, daß sein Leben dem König gehört. Aber 
eben diese Ehre gehört dem König nicht. Wenn also der Wert der 
soldatischen Tapferkeit nie bloß aus ihrem Nutzen für die Gesell­
schaft bestand, so wird doch das Fühlen dieses Wertes seine gesell­
schaftliche Relevanz verlieren, wenn diese Form der Tapferkeit ihre 
Funktion verliert, weil für sie kein Bedarf mehr besteht.

Die Radikalität des Schelerschen Kulturrelativismus hängt also 
eng zusammen mit seinem Wertabsolutismus. Nur wenn wir an­
nehmen, daß das, was an Werten und Wertrangordnungen in einer 
bestimmten Gesellschaft in Geltung ist, objektiven und absoluten 
Charakter hat, müssen wir es ernst nehmen und dürfen es nicht auf 
angeblich für alle Menschen gleiche Interessenstrukturen reduzie­
ren. Und nur wenn dies der Fall ist, wenn also die Kreativität einer 
Kultur nicht in Wertschöpfung sondern in Wertselektion besteht, ist 
es möglich, zu dem zu kommen, was Gadamer »Horizontverschmel­
zung« nennt. Das heißt, es ist möglich, unsere eigene Wertwahrneh­
mung durch die Begegnung mit anderen Kulturen zu erweitern.

II.

Strenge Objektivität der Werte einerseits, interessenbedingte Per- 
spektivität in ihrer Wahrnehmung und Selektion, das Verhältnis die­
ser beiden Bestimmungen bei Scheier kann aber erst wirklich geklärt 
werden, wenn wir näher bestimmen, was denn »Objektivität« bzw. 
Absolutheit der Werte für Scheier bedeutet. Und um sich das klar zu 
machen, ist es dienlich, Scheiers Kritik an der Rezeption seiner Theo­
rie durch Nicolai Hartmann ins Auge zu fassen. In der zweiten Auf­
lage des Formalismus nimmt Scheier Bezug auf diese Rezeption und 
Fortführung in Hartmanns Ethik, die im Verhältnis zum Formalis­
mus etwa die Stellung beansprucht, die Kants Metaphysik der Sitten 
zur Kritik der praktischen Vernunft einnimmt. Scheier würdigt die­
ses Unternehmen in mehreren Hinsichten. Hartmanns Weise, das 
»objektive« Sein des Wertreichs zu denken, weist er jedoch mit einer 
ganz ungewöhnlichen Schärfe als unphilosophisch zurück. Er spricht 
von einem »den lebendigen Geist erstarrenden Objektivismus und 
Ontologismus«, von einem »allzu handgreiflichen Realontologismus 

38 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Daseinsrelativität der Werte

und Wertwesensobjektivismus« und fährt dann fort: »Überhaupt 
muß ich einen vom Wesen und möglichen Vollzug geistiger Akte 
ganz unabhängig bestehen sollenden Ideen- und Werthimmel - un­
abhängig nicht nur von Mensch und menschlichem Bewußtsein, son­
dern von Wesen und Vollzug eines lebendigen Geistes überhaupt - 
prinzipiell schon von der Schwelle der Philosophie zurückweisen« 
(GW II, 21). Von welcher Art ist das »Sein« der Werte? Hartmann 
hatte sich diese Frage schon in seiner eigenen Metaphysik vom Hals 
geschafft durch seine Kritik an der Differenz von Sosein und Dasein. 
Es gibt danach überhaupt nicht verschiedene Weisen zu existieren, zu 
sein. Menschen, Tiere, Zahlen, Ideen, Werte sind oder sie sind nicht. 
Dasein bedeutet immer dasselbe. Und das gleiche gilt dann natürlich 
für die Akte, in denen dieses An-sich-Sein erfaßt wird. Hartmann 
schreibt: »Das Meinen des idealen An-sich-Seins steht vollkommen 
auf einer Stufe mit dem Meinen des realen An-sich-Seins.«5 Dasein 
bedeutet nichts anderes als Unabhängigkeit, Distinktheit eines So- 
seins. Wenn also Werte nicht Setzungen und nicht Sache subjektiver 
Wertungen sind, dann heißt das per definitionem, sie sind in jedem 
denkbaren Sinn des Wortes »sein«. Dabei leugnet Hartmann natür­
lich nicht, daß zu bestimmten Werten jeweils bestimmte Relationen 
gehören. Der Wert einer Tugend impliziert den Bezug zum Men­
schen als deren möglichen Trägern und der Wert des Nützlichen den 
Bezug zu Lebewesen, für die das Nützliche nützlich ist. Aber diese 
Relation ist ihrerseits wieder eine ideelle, dem an-sich-seienden Wert 
immanente. »Das Für-mich-Sein der Güter beruht schon auf dem 
An-sich-Sein der Güterwerte«.6 Die Existenz dieser Werte aber ist 
nicht nur von der wirklichen Existenz ihrer Träger unabhängig, son­
dern auch von der Möglichkeit geistiger Akte, in denen sie zur Gege­
benheit kommen. Das Reich der Werte ist, so schreibt Hartmann, 
»ebenso jenseits der Wirklichkeit wie jenseits des Bewußtseins«.7

Hier setzt Scheiers Widerspruch ein. Werte ebenso wie Zahlen 
sind intentionale Gegenstände, deren Sein das mögliche Gegenstand- 
Sein in intentionalen Akten ist. Ohne den Bezug auf diese Möglich­
keit hat es so wenig Sinn, von Werten zu sprechen wie es Sinn hat, 

5 Nicolai Hartmann, Ethik. Berlin 1926, S. 138. Vgl. hierzu und zu den folgenden Aus­
führungen die Dissertation von Beata Kita, Phänomenologie und Pragmatismus, Mün­
chen 1998.
6 Hartmann, a.a.O., S. 127.
7 Hartmann, a.a.O., S. 140.

Person und Wert A- 39

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Robert Spaemann

ohne Bezug auf mögliches Sehen von Farben zu sprechen. Diese The­
se hat nichts zu tun mit der Behauptung, Farben seien »nur subjek­
tiv«, sie seien Zustände von Wahrnehmungsorganen bei Reizung 
durch bestimmte Frequenzen. Farben sind objektive Qualitäten und 
nicht subjektive Zustände. Aber diese Qualitäten existieren nur rela­
tiv auf ein mögliches Gesehenwerden durch Lebewesen mit entspre­
chenden Sinnesorganen. In Idealismus und Realismus nimmt Sche­
ier zur Erläuterung seiner These Bezug auf Heideggers Begriff der 
Zuhandenheit als einer Seinsweise, die relativ ist auf menschliches 
Dasein (vgl. GW IX, 199). Die strenge Objektivität der daseinsrelati­
ven Werte läßt sich leicht demonstrieren am Beispiel des Nützlichen 
und Schädlichen. Schädlichkeit ist immer relativ auf ein Lebewesen, 
also zum Beispiel auf einen Menschen. Aber ob ein bestimmter Stoff 
für mich Gift ist, hängt überhaupt nicht davon ab, wie ich darüber 
urteile. Die Daseinsrelativität des Wertes hat nichts zu tun mit der 
Subjektivität von Urteilen über ihn und schon gar nicht mit der Sub­
jektivität von Urteilen über das faktische Vorliegen eines Wertsach­
verhalts.

Max Scheier entwickelt seinen Begriff der Daseinsrelativität, 
der zuerst im Formalismus auftaucht und in Erkenntnis und Arbeit 
seine wichtigste Ausführung findet, zunächst im Ausgang von Kant, 
das heißt von Kants Begriff der Erscheinung und von Bergsons Be­
griff des »Bildes«, der »Image«. Erscheinungen sind ja bei Kant etwas 
anderes als Schein. Zwar ist für Scheier auch der Schein objektiv, aber 
seine Objektivität ist daseinsrelativ auf einzelne individuelle oder 
auch einzelne kollektive empirische Subjekte. Und seine Entstehung 
ist ein Gegenstand der Psychologie. Die Erscheinung dagegen ist kein 
Gegenstand der Psychologie, der Neurologie oder der Evolutionsbio­
logie und kann es nicht sein, weil die Gegenstände dieser Disziplinen 
selbst Erscheinungen sind, also daseinsrelativ auf sinnlich wahrneh­
mende Vernunftsubjekte. So etwas wie evolutionäre Erkenntnistheo­
rie, wie sie Konrad Lorenz begonnen hat mit seinem Versuch, hinter 
die »Rückseite des Spiegels« zu sehen und die Kantischen Kategorien 
und Anschauungsformen als Produkte einer darwinistisch verstande­
nen Evolution zu erklären, verstößt nach Scheier gegen ein fun­
damentales erkenntnistheoretisches Prinzip, das er so formuliert: 
»Es ist ein schlechthin evidenter Satz der allgemeinen Erkenntnis­
theorie, daß das x, auf das ein Gegenstand daseinsrelativ ist, seine 
Erkenntnis aber infolge dessen erkenntnisrelativ ist, niemals durch 
dieselben ontologischen- und Wissensprinzipien erklärbar ist wie 

40 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Daseinsrelativität der Werte

der Gegenstand selbst, daß aber andererseits eine Erkenntnis des x 
möglich sein muß, wenn die Daseinsrelativität von a auf x noch er­
kennbar sein soll« (GW VIII, 271). Kant hat für Scheier das Ver­
dienst, solche daseinsrelative Objektivität im Begriff der »Erschei­
nung« erstmals gedacht zu haben. Allerdings ist das für Scheier nur 
ein Anfang. Kant kennt nur Daseinsrelativität auf sinnlich wahrneh­
mende Vernunftsubjekte. Erscheinungen gibt es, sofern es Vernunft­
subjekte gibt, wobei es gar nicht auf einen konkreten Wahrneh­
mungsakt ankommt. Es ist absurd zu denken, daß die Treppe in 
meinem Hausflur aufhört zu existieren, wenn gerade niemand im 
Flur ist, der sie sieht.

Aber Scheier erweitert den Kreis daseinsrelativer Gegenstände 
über die Vernunftrelativität hinaus. Es gibt Gegenstände, die auf be­
stimmte Individuen daseinsrelativ sind und die nur dann Fiktionen 
genannt werden dürfen, wenn sie für nicht daseinsrelativ gehalten 
werden. Es gibt Daseinsrelativität auf Leben und Daseinsrelativität 
auf Personen. Auf Leben relativ sind Werte wie die des Gesunden, 
des Starken oder des Nützlichen. Auf Personen relativ sind Werte 
wie der des Guten oder der höchste Wert des Heiligen. Relativ auf 
wahrnehmende Wesen ist der Gestaltcharakter der Dinge. Im An­
schluß an Bergsons »Images« spricht Scheier von »Körperbildern« 
(vgl. GW VIII, 294). Diese sind ebenso bewußtseinstranszendent 
wie irreal. Und sie sind nicht identisch mit Wahrnehmungseinheiten. 
Die aktuale Wahrnehmung erfaßt sie nämlich immer nur dekom- 
poniert, partiell, perspektivisch. Bergson hatte über die Images ge­
schrieben: »Unter Bild verstehen wir eine gewisse Existenz, die mehr 
ist als das, was der Idealist eine Repräsentation nennt, aber weniger 
als was der Realist ein Ding nennt, eine Existenz, die auf halbem 
Wege zwischen dem Ding und der Repräsentation liegt. Für den 
Common Sense existiert der Gegenstand in sich selbst und ist ande­
rerseits in sich selbst so bildartig, wie wir ihn wahrnehmen«.8 Da­
seinsrelativ in diesem Sinne ist für Scheier die gesamte Welt der 
neuzeitlichen Naturwissenschaft. Das abstrakte Design dieser Welt 
entspringt dem menschlichen Willen zur Naturbeherrschung. Sche­
ier schließt sich hier eng an die pragmatistische Deutung der Natur­
wissenschaft an. Die Wissenschaft reduziert ihre Gegenstände auf 
Aspekte, mit deren Hilfe die Natur menschlichen Zwecken verfügbar 
gemacht werden kann. Sie ist deshalb nicht etwa wertfrei, sondern 

8 Henri Bergson, Matiere et memoire, 7. Auf!., Preface, S. II.

Person und Wert A- 41

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Robert Spaemann

unter dem Aspekt möglichen Nutzens konstruiert und zur Gegeben­
heit gebracht. Dies ist der Grund dafür, daß es keine naturwissen­
schaftliche Erklärung des Lebens geben kann. Denn die Mechanis­
men, die hier für die Erklärung des Lebens herangezogen werden, 
haben ihre Wirklichkeit nur relativ auf Leben und dessen Herr­
schaftswillen. »Die Konstruktion, die Leben um seiner spontanen 
Herrschaft willen vollzieht, kann nicht selbst wieder auf das Leben 
angewandt werden« (GW VIII, 271). So können auch die Körperbil­
der nicht erklärt werden durch Einwirkung einer Außenwelt auf Or­
ganismen oder gar auf Gehirne. Denn Organismen oder Gehirne sind 
selbst Körperbilder, also »Erscheinungen«, und als solche daseins­
relativ auf wahrnehmende Wesen.

Diese Daseinsrelativität kann nicht kausal interpretiert werden 
im neuzeitlichen naturwissenschaftlichen Sinn formal-mechanischer 
Kausalität. Diese gehört vielmehr selbst dem Bereich der »Erschei­
nung« an und kann daher, wie schon Jacobi gegen Kant einwandte, zu 
deren Erklärung nichts beitragen. Im Unterschied zu Kant verfügt 
allerdings Scheier über einen Begriff von Kausalität, den er selbst 
»metaphysisch« nennt und der nichts mit einem gesetzmäßigen Fol­
gen nach einer Regel zu tun hat. Denn im Unterschied zu Kant sind 
Dinge an sich für Scheier ja nicht pure x, die sich jeder weiteren 
denkerischen Bestimmung entziehen, sondern »Kräfte«. Die wahre 
Welt ist nicht eine Welt von Gestalten, sondern von Kräften. Diese 
sind es, die real wirken und die Körperbilder ebenso wie deren for­
malgesetzliche Kausalverknüpfung hervorbringen.

Ich gehe hier nicht näher auf diese Metaphysik der Kräfte bei 
Scheier ein, die natürlich eng mit seiner Idee des »Dranges« und 
»Triebes« als Urwirklichkeit verbunden ist. Nur eine kurze Bemer­
kung sei mir in diesem Zusammenhang erlaubt. Der Deutung der 
primären, nicht mehr daseinsrelativen Wirklichkeit als Kraft ent­
spricht es, daß die eigentlich ontologisch relevante Erfahrung, die 
Seinserfahrung schlechthin für Scheier die Erfahrung von Wider­
stand ist. In ihr macht sich die Realität als eine von uns unabhängige 
empirisch geltend. Sie ist keine Soseinsgegebenheit, sondern eine Art 
blinder Widerständigkeit, die sich unserem eigenen Drang, unserer 
eigenen Daseinsentfaltung entgegensetzt. Ich halte diese These für 
den tiefsten Irrtum dieses großen Phänomenologen. Scheier verstand 
sehr genau die Grenze der Phänomenologie. Er verstand, daß das 
intentionale Objekt Husserls durchaus indifferent ist gegen seine 
realistische oder idealistische Deutung, entgegen Husserls eigener 

42 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Daseinsrelativität der Werte

Meinung und entgegen der Meinung der realistischen Phänomeno- 
logen, die glaubten, Husserls »Sachen selbst« seien per definitionem 
Realien. Aber mit seiner Deutung der Realitätserfahrung als Wider­
standserfahrung versucht Scheier doch noch, einen phänomenalen 
Tatbestand als Realitätsindiz festzumachen. Das einfachste Argu­
ment dagegen ist, daß wir Widerstand auch träumen können. Wenn 
wir wach werden, stellen wir fest, daß wir es nicht mit einer von uns 
unabhängigen Realität zu tun hatten. Insoweit wir dies glaubten, ha­
ben wir uns getäuscht. Aber wir haben uns keineswegs getäuscht im 
Erlebnis des Widerstandes. Denn dieses Erlebnis hatten wir ja im 
Traum wirklich. Sein ist kein Phänomen. Aber Sein ist auch nicht 
dasselbe wie irrationale Widerständigkeit. Jedes Tier erfährt Wider- 
ständigkeit. Aber kein Tier erfährt Sein. Sein, von unserer Subjekti­
vität schlechthin unabhängige Realität setzt spontane Transzendenz 
voraus, Überschreitung von Umwelt auf Welt als den Inbegriff des 
Anderen unserer selbst. Diese Transzendenz ist, weit entfernt, Erleb­
nis des Irrationalen zu sein, der fundamentale Akt der Vernunft. 
Aber Realität verhält sich zu diesem auf sie gerichteten Akt nicht, 
wie sich intentionale Gegenstände zu den sie erfassenden Akten ver­
halten. Denn das in diesem Akt Vermeinte ist gerade das Jenseits 
aller intentionalen Gegenständlichkeit. Dies aber nicht im Sinn eines 
irrationalen Widerstandes, sondern im Sinne der Anerkennung an­
deren Selbstseins. Und zwar in dem Bewußtsein, daß ich selbst für 
den Anderen ein Anderer bin, jenseits aller möglichen Gegenständ­
lichkeit für ihn. Jenseits aller möglichen Gegenständlichkeit ist für 
Scheier nur das Sein der Person. Was Scheier meines Erachtens nicht 
sah, ist, daß das Sein von Personen nicht ein erkenntnistheoretischer 
Grenzfall ist, sondern das Paradigma für alle Erkenntnis von unab­
hängiger, selbständiger Wirklichkeit. Wohingegen das Sein unleben­
diger Materie ein erkenntnistheoretischer Grenzfall ist, insofern wir 
nämlich gar nicht genau sagen können, was hier Selbständigkeit ei­
gentlich heißen soll und ob dieses Sein nicht immer daseinsrelativ ist 
und in seinem Umweltsein für Lebendiges aufgeht. Es sei denn, die­
ses Sein werde, wie bei Whitehead, selbst noch nach dem Paradigma 
des Lebendigen gedacht.

Mit dem Sein der Werte verhält es sich mutatis mutandis ana­
log. Werte sind daseinsrelativ, sei es auf Leben, sei es auf Vernunft­
wesen, entweder sinnlich wahrnehmende oder reine Vernunftsubjek­
te und schließlich auf Personen. Aber sie sind nicht relativ in dem 
Sinne, daß sie, wie die unbelebte Materie, ihr Sein darin haben, in 

Person und Wert A- 43

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Robert Spaemann

Bedeutsamkeitszusammenhängen von Lebewesen einzutreten, son­
dern sie haben ihren Sinn umgekehrt darin, dem Leben allererst Be­
deutsamkeit zu geben, bzw. die Bedeutsamkeitsstruktur des Lebendi­
gen auszumachen und zu definieren. Niemals bedeutet diese 
Daseinsrelativität deshalb einseitige Abhängigkeit der Werte von 
wertenden Subjekten. Werte werden deshalb auch nicht gewählt, 
sondern fühlend erfahren. Wer wählt, muß bereits einen Gesichts­
punkt der Wahl haben, ein Motiv, dieses statt jenes zu wählen. Der 
Wert, der diesen Gesichtspunkt, dieses Motiv bestimmt, ist der in 
Wirklichkeit leitende Wert und nicht der gewählte. Das Absurde in 
dem Begriff »Projekt Weltethos« liegt darin, daß hier ein Ethos als 
Gegenstand eines Projektes erscheint, statt als das, was uns ver­
anlaßt, Projekte zu machen und was diesen Projekten die Richtung 
gibt.

III.

Wenn Werte nicht Produkte wertender Akte sind, sondern das, was 
diese Akte erst ermöglicht und was sie definiert, und wenn doch um­
gekehrt Werte kein Sein haben unabhängig von der möglichen inten­
tionalen Gegenständlichkeit für wertnehmende Akte, dann stellt sich 
allerdings ein neues Problem, das Scheier meines Wissens nicht aus­
drücklich erörtert hat, das sich aber aus seinen allgemeinen ontologi­
schen Prinzipien ergibt. Eines dieser Prinzipien sagt, daß alles Da­
seinsrelative gründet in einem absolut Realen. Daraus aber folgt, 
daß überall dort wo wechselseitige Relativität vorliegt, keines der 
Seienden real ist. Es muß deshalb ein Drittes angenommen werden, 
auf das die beiden einander wechselseitig Bedingenden relativ sind. 
Dieses Dritte aber muß, das ist die weitere These, die vor allem in 
Erkenntnis und Arbeit entwickelt wird, von der Art des Bewußtseins 
sein. Denn nur in einem Bewußtsein können zwei ideale Inhalte in 
eine Relation zueinander treten. So formuliert Scheier als evidentes 
Axiom, daß »alles, was wesensrelativ aufeinander ist, kein Dasein 
extra mentem besitzen kann« (GW VIII, 243). Die Frage, die sich 
hieraus ergibt, ist die folgende: Wenn Akt und Aktgegenstand im Fall 
wertnehmender Akte streng korrelativ aufeinander sind, dann kann 
keines der beiden als absolut Seiendes betrachtet werden, im Verhält­
nis zu dem das andere daseinsrelativ ist. Beide müssen daseinsrelativ 
auf ein Drittes sein, das von der Art des Bewußtseins sein muß. Was 

44 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Daseinsrelativität der Werte

ist dieses Dritte? Und wie läßt es sich vermeiden, daß dieses Dritte, 
das ja wiederum sein Sein in intentionalen Akten hat, seinerseits 
eines Vierten bzw. Fünften bedarf und so in infinitum. Ein infiniter 
Regreß wäre nämlich hier tödlich. Er würde den Gedanken von so 
etwas wie absoluter Realität gänzlich aufheben. Wir hätten nur, um 
mit Fichte zu reden, »Bilder von Bildern von Bildern«.

Bekanntlich hat Descartes diesen Regreß dadurch zum Stehen 
gebracht, daß er im cogito me cogitare einen Akt fand, in dem Akt 
und Gegenstand, noesis und noema in eins fallen, so daß die Iteration 
beendet wird. Aber eben doch nur für diesen einen Akt. Für alle an­
deren ist damit unmittelbar nichts gewonnen. Und nicht einmal die 
Evidenz führt hier weiter. Denn der radikale Zweifel bezieht sich ja 
auch auf diese. Wenn das Bewußtsein endlich ist, dann könnte es sich 
bei der Evidenz um eine Idiosynkrasie handeln, um die Täuschung 
durch einen bösen Geist oder, in einer modernen Variante, um ein 
evolutionäres Anpassungsphänomen. Descartes bedarf hier der Got­
tesidee, um zur Realität zu kommen. Die Gottesidee war es, die den 
radikalen Zweifel möglich gemacht hatte, weil erst auf ihrem Hinter­
grund das cogito sich als endliches und daher täuschbares begreift. 
Der gleichen Gottesidee aber bedarf es, um den Zweifel an der Wahr­
heit des Evidenten zu beheben.9 Ich ziehe hier diese cartesische Ana­
logie heran, weil sie in die Richtung weist, in der vielleicht die Ant­
wort auf die eben gestellte Frage gesucht werden muß. Nur in der 
noesis noeseos ist die Identität von Akt und Aktgegenstand verwirk­
licht. Das cartesische cogito ist eine noesis noeseos, aber eine in sich 
nichtige, leere, bloß instantane, die nichts außer ihr selbst in sich 
schließt, keine Erinnerung und damit auch nicht so etwas wie eine 
Identität der Person. Die Frage ist: ist die Realität der Person als des 
Aktzentrums diejenige absolute Realität, die die korrelativen Entitä­
ten Akt und Aktgegenstand ermöglicht. Das scheint mir nicht der 
Fall zu sein. Die Person weiß sich nämlich nicht als Grund der aprio­
rischen Gegenstände ihrer Akte, sie weiß sich nur als Zentrum ihrer 
Akte. Aber auch nicht als Grund dieser. Denn die Akte haben ja ihren 
Grund in ihren Gegenständen. Das ist in der These der Korrelativität 
impliziert. Die Person weiß auch von diesen Gegenständen nur mit­
tels ihrer Akte. Der Grund der Relation von Akt und Aktgegenstand, 
der ja, wie Scheier sagt, von der Art des Bewußtseins sein muß, kann 

’ Vgl. Robert Spaemann, »Die Bedeutung des »sum« im »Cogito sum«. Zeitschrift f. 
Phil. Forschung. Bd. 41,1987, Heft 3.

Person und Wert A- 45

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Robert Spaemann

deshalb nur als ein absolutes Bewußtsein, als intellectus archetypus 
gedacht werden, dessen Identität nicht, wie des endlichen cogito, leer 
ist, sondern die unendliche Fülle allen Wertgehaltes so in sich ent­
hält, daß es sie sowohl ist als auch weiß, und zwar so, daß Sein und 
Wissen schlechthin zusammenfallen. Und das fühlende Wertnehmen 
endlicher Personen muß deshalb als eine von diesem absoluten Wert­
wesen inspirierte Teilhabe an dieser Selbstgegebenheit gedacht wer­
den. Die Realität, auf die Akte und Aktgegenstände notwendig da­
seinsrelativ sind, kann nur die absolute Realität sein, deren 
Bewußtsein nicht seinerseits intentional gedacht werden kann, weil 
sonst der Verweis auf eine gründende Wirklichkeit sich wie gesagt 
unendlich iterieren müßte.

Scheier hat diesen spekulativen Gedanken nicht selbst entwik- 
kelt. Aber er fügt sich in seine frühen Überlegungen, ohne den spä­
teren zu widersprechen. Und ich sehe nicht, wie man Scheiers Ein­
sichten über Absolutheit und Daseinsrelativität der Werte ernsthaft 
folgen kann, ohne zu einer solchen Schlußfolgerung zu kommen.

46 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

