Robert Spaemann

Daseinsrelativitit der Werte

Von Gut und Bose redet niemand mehr, der intellektuell etwas auf
sich halt. Von Werten reden heute alle. Parteien debattieren iiber
Grundwerte. Unsere Verfassung wird als Werteordnung verstanden.
Und ob wir in einer Zeit des Werteverfalls oder des Wertewandels
leben, wird landauf landab erértert. Die Kirchen empfehlen sich der
Gesellschaft weniger durch den Anspruch, den Willen Gottes kund-
zutun und die Auferstehung von den Toten zu bezeugen als durch das
Angebot, die Gesellschaft durch Wertevermittlung zu stabilisieren
und der Jugend Wertorientierung zu geben. Die Nato soll der Ver-
teidung der westlichen Wertegemeinschaft dienen und neuerdings
auch deren offensiver Ausdehnung. Insofern scheint die Wertphi-
losophie zur herrschenden Philosophie der westlichen Welt gewor-
den zu sein. Aber ich nehme an, daf3 bei Max Scheler dariiber keine
rechte Freude aufgekommen wire. Man wird an Heines Wort iiber
die Hegelsche Philosophie erinnert: Sie wurde diinner und diinner
und verbreitete sich schlieSlich iiber ganz Deutschland. Hegel selbst
schreibt einmal, daf3 das Exoterische und gesellschaftlich Wirksame
einer Philosophie immer das Unphilosophische an ihr ist. »Die Men-
ge wird niemals Philosoph sein« — mit diesem Platonzitat beginnt
Scheler selbst seinen letzten Aufsatz Philosophische Weltanschau-
ung (GW IX, 73).

Die Einfiihrung des Wertbegriffs in die Philosophie war von
Anfang an mit einer Zweideutigkeit behaftet. Sie kann namlich inter-
pretiert werden als Kompensation eines Defizits und mit dessen
theoretischem Mangel behaftet, oder aber als eine gedankliche und
begriffliche Ausdifferenzierung mit theoretisch bedeutendem Ge-
winn. Die Kompensation bezoge sich auf die neuzeitliche Reduktion
des Seins auf blofles Vorhandensein, wie sie etwa in David Humes
Sein-Sollen-Antithese zum Ausdruck kommt. Diese Reduktion
macht es notwendig, den aus dem Sein eliminierten Aspekt des bo-
num nun als »Wert« sozusagen von aufSen wieder an die Wirklichkeit

Person und Wert A 29

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

30

Robert Spaemann

heranzutragen. Dabei liegt es nahe, diesen Aspekt als Ergebnis des
Wertens von Subjekten zu betrachten, ein Aspekt, der der Wirklich-
keit jeweils sozusagen iibergestiilpt wird. Ausdifferenzierung, das
wiirde eher positiv heiflen: Um die klassische Formel »omne ens est
bonumc« iiber den Status einer Leerformel zu erheben, bedarf es einer
begrifflichen Trennung dessen, was mit »ens« und dessen, was mit
»bonum« gesagt ist. Dabei fiel ja der Begriff des bonum niemals,
aufer fiir die Stoa, mit dem Begriff des sittlich Guten zusammen,
sondern war der Oberbegriff, der das sittlich Gute unter sich befafste.
Genau das gilt auch fiir den Begriff des Wertes im Sinne von Scheler.
Nicht alle Werte sind sittliche. Fiir Schelers Begriff des Wertes ist es
auflerdem wesentlich, daf3 er eine unendliche Vielzahl von Werten
unter sich befaft. Diese Werte kénnen nicht gleichgesetzt werden
mit Giitern, weil sie die Formalobjekte sind, unter denen allererst
Dinge als Giiter erscheinen kénnen. So wie der Satz »omne ens est
verum« nur sinnvoll ist, wenn die Welt uns nicht ein unlesbares Ge-
sicht zukehrt, das aus unzusammenhingenden Einzelimpressionen
besteht, sondern wenn diese Impressionen apriorisch strukturiert
sind. Wir kénnen Dinge zihlen, aber wir konnen das nur, weil wir
tiber Zahlen verfiigen, die wir nicht aus Dingen abstrahiert haben.
Und mit Zahlen hat ja die Wertphilosophie die Werte gern vergli-
chen. Zahlen und Werte haben auch dies miteinander gemeinsam,
daf sie ins Unendliche gehen, also mehr sind als wir aktual erkennen,
und daf8 wir deshalb immer neue entdecken kénnen. Man konnte
sagen, daf3 Scheler fiir die Einsicht in das Wesen des Wertes das be-
deutet, was Frege bedeutet fiir die Einsicht in das, was eine Zahl ist.
Was nun den Begriff des Wertes betrifft, so ist der Gebrauch, der
in den 6ffentlichen Diskursen von ihm in der Regel gemacht wird,
ganz von der ersten Alternative bestimmt, die ich nannte, also der
»kompensatorischen«. Hinter der Rede von Werten steht die vage
Vorstellung dafl uns die moderne, per definitionem materialistische
Naturwissenschaft dariiber belehrt, was die Wirklichkeit ist.
Menschliche Gesellschaften aber brauchen, um gemeinsam leben,
sich verstindigen und handeln zu konnen, dariiber hinaus so etwas
wie gemeinsame Wertschitzungen. Da es keine objektiven Griinde
fiir diese Wertschitzungen gibt, ist deren oberstes Kriterium der fak-
tische Konsens in einer bestimmten Zivilisation und, in der west-
lichen Zivilisation, dariiber hinaus die Uberzeugung von der Kon-
sensfahigkeit fiir alle gutwilligen Menschen. Ich will dabei schon zu
Anfang auf die petitio principii hinweisen, die in diesem Konzept

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daseinsrelativitit der Werte

steckt. Werte dienen danach nimlich einem gemeinsamen Zweck,
also zum Beispiel dem Frieden, der Kooperation, der Befriedigung
der elementaren Interessen aller vom Handeln Anderer Betroffenen.
So sind zum Beispiel fiir Hans Kiing Friede und Uberleben der
Menschheit die Ziele, im Verhaltnis zu denen jedes Ethos instrumen-
telle Funktion hat.! Daf Friede und Uberleben der Menschheit ihrer-
seits Werte und zwar die hochsten sind, muf3 dabei vorausgesetzt,
kann aber theoretisch nicht formuliert werden. »Wir brauchen Wer-
te« heiflt es. Aber solange Werte etwas sind, was man braucht und
nicht etwas, was dariiber entscheidet, was man braucht, ist in Wirk-
lichkeit von etwas anderem die Rede als von dem, wovon Scheler
sprach.

Ich mochte im folgenden versuchen, den fundamentalen Unterschied
zwischen Schelers Wertethik und der Funktion des Wertbegriffs in
den offentlichen Diskursen der Gegenwart aufzuweisen anhand des
fiir jede Ethik zentralen Problems des Verhiltnisses der Absolutheit
des Sittlichen und der Pluralitit und Relativitit geschichtlicher
Ethosformen. In den gegenwirtigen 6ffentlichen Debatten ist dieses
Verhaltnis ein antinomisches und dialektisches. Relativismus in der
Ethik und Verabsolutierung des eigenen, das heifSt des spitbiirger-
lichen individualistischen Ethos der westlichen Zivilisation stehen
unvermittelt nebeneinander, und jede der beiden Positionen treibt
die entgegengesetzte und damit die eigene Aufhebung bewuftlos
aus sich hervor. So soll der Relativismus, der Verzicht auf unbedingte
Wabhrheitsanspriiche, Bedingung friedlicher Koexistenz sein. Diese
aber soll - in einem ganz und gar nicht hypothetischen Sinn - von
allen diskussionslos als hochster Wert anerkannt werden. Ein anderes
Beispiel fiir diese Dialektik: In der Menschenrechtsdebatte wird von
den westlichen Lindern ein naturrechtlicher Anspruch mit univer-
saler Geltung erhoben. Andere Lander wie zum Beispiel China wei-
sen diesen Anspruch mit einem Argument zuriick, das selbst wieder
aus Europa stammt und fiir das seinerseits nun universelle Geltung
beansprucht wird, das Argument des Kulturrelativismus. Die euro-
paische Naturrechtsidee, so sagt man, ist Ausdruck eines westlichen

! Vgl. Hans Kiing, Projekt Weltethos, Miinchen 1990.

Person und Wert A

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—

31


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

22

Robert Spaemann

Wertesystems, dem gegeniiber andere Wertesysteme fiir ihren Be-
reich gleichen Respekt verdienen. (Daf3 fremde Wertsysteme Respekt
verdienen, ist allerdings nun wiederum eine universalistische Be-
hauptung, die relativistisch in Frage gestellt werden kann.) Da der
ethische Relativimus in der westlichen Welt die herrschende Doktrin
ist, mufl Europa seinen Anspruch entweder fallen lassen oder aber
ohne weitere Rechtfertigung sein Wertesystem auszubreiten suchen,
was hinauslduft auf Kulturimperialismus und was uns der Moglich-
keit beraubt, zwischen den wirklich universalen Rechten jedes Men-
schen und deren europiischer individualistischer Auspragung zu un-
terscheiden. Das individualistische Naturrecht der Aufklarung ist ja
in der Tat viel eurozentrischer als das aristotelische, das eine sehr
grof3e Bandbreite fiir zivilisatorische Vielfalt kennt. Universalismus
und Eurozentrismus, Wertabsolutismus und Wertrelativismus schla-
gen so in den gegenwirtigen Debatten stindig ineinander um.
Anders bei Scheler. Die Behauptung der Absolutheit der Werte
und ihrer Rangordnung einerseits, die Entdeckung der tiefgreifenden
Unterschiedlichkeit geschichtlicher Ethosformen andererseits bedin-
gen und stiitzen einander. Wertmetaphysik und Kultursoziologie bil-
den bei Scheler das Ganze einer kohirenten Theorie. Schelers Kritik
am herrschenden Relativismus, fiir den Werte Projektionen subjekti-
ver Wertungen sind, beruht zunichst auf einer phinomenologischen
Analyse, die derjenigen Husserls analog ist. Dabei ist wohl die wich-
tigste Entdeckung oder Wiederentdeckung Schelers die Intentionali-
tat des Fiihlens. Wiederentdeckung sage ich, weil das Phanomen auch
in dlteren Zeiten nicht verborgen war, wenngleich es immer in das
Prokrustesbett des Dualismus von Denken und Wollen gepref3t und
damit entstellt wurde. Aber es lohnt sich doch darauf hinzuweisen,
dafl zum Beispiel der grofle Arnauld gegen die im 17. Jahrhundert
dominierende Auffassung Einspruch erhob, Freude sei ein subjekti-
ver Zustand, der verschiedene Ursachen haben konne. Arnauld
schrieb, daf} Freude nicht nur verschiedene Ursachen sondern ver-
schiedene Formalobjekte habe, durch die sie selbst qualifiziert wird.
Freude ist immer Freude iiber etwas, und dieses woriiber ist, so
schreibt Arnauld, causa formalis nicht causa efficiens der Freude.?
Die Analyse des Werterlebens ergibt, da8 Werte weder Produkte
noch Ursachen, sondern Gegenstiande unseres Fiihlens sind. Dieses

2 Antoine Arnauld, Dissertation sur le prétendu bonheur des plaisirs des sens, CEuvres,
Lausanne 1775-83, X, 62.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daseinsrelativitit der Werte

intentionale Gefiihl mufl keineswegs immer von einem adiquaten
Gefiihlszustand begleitet sein. So konnen wir die Diskrepanz zwi-
schen dem Strahlenden und Freudigen eines Frithlingsmorgens und
unserer eigenen niedergeschlagenen Stimmung besonders schmerz-
lich wahrnehmen. Und wenn die Freude eines Menschen iiber ein
Geschenk, das wir ihm machen, nur Ursache und nicht Gegenstand
unserer eigenen Freude wire, dann wire jedes beliebige egoistische
Vergniigen prinzipiell nicht von anderer Art als diese Freude. Man
konnte dem, der uns einen Blumenstraufl schenkt, nur sagen, daf8
man sich freut, dafi er sich selbst eine Freude gemacht hat auf diese
fiir uns angenehme Art. Dank schulden wir niemandem fiir das, was
er uns zuliebe gern tut. Das alles ist ganz kontraintuitiv. Es ist ein
theoretisches Konstrukt, das auf einer falschen Beschreibung dessen
beruht, was es zu erkldren vorgibt. Das Interessante an Schelers kri-
tischen Uberlegungen ist dabei dies: Scheler sieht im ethischen Kul-
turrelativismus eine verborgene eurozentrische Verabsolutierung
der Wertordnung der biirgerlichen Epoche der Neuzeit (vgl. GW I,
305).

Sein Gedanke dabei ist der folgende. Wenn in der fiihlenden
Wahrnehmung von Werten nicht wirklich etwas Objektives wahr-
genommen wird, wenn also Wertungen bewufste oder unbewuflte
Setzungen sind, dann muf$ es Griinde fiir diese Setzungen geben,
die von den wahrgenommenen Werten verschieden sind. Es muf8
den Menschen um etwas gehen, wenn sie Werte setzen oder wihlen,
und das, worum es ihnen geht, kann nicht wiederum der gewihlte
Wert sein, denn dieser entspringt ja erst der Setzung. Worum geht
es den Menschen also? Es geht thnen um die Optimierung ihrer
Selbsterhaltung, um subjektive Befriedigung, um Forderung der in
einer bestimmten historischen Situation gesellschaftlich niitzlichen
Tatigkeiten und Eigenschaften. Niitzlichkeit in diesen Hinsichten ist
also der Wert, im Verhéltnis zu dem alle anderen Werte gewihlt oder
gesetzt werden. Genau das aber ist nach Scheler das Kennzeichen des
Ethos des biirgerlichen Zeitalters und des Kapitalismus. Indem allen
anderen Epochen und Kulturen dieses ethische Kriterium unterstellt
wird, entpuppt sich der herrschende Relativismus als Verabsolutie-
rung der Moral der eigenen Gesellschaft, die sozusagen die Wahrheit
aller anderen zu sein beansprucht. Die biirgerliche Ethik versteht sich
als das Zu-sich-Kommen der eigentlichen Antriebe des Menschen,
als Emanzipation der naturalen Basis des Ethos aller friiheren Epo-
chen. Darin iibrigens ganz dhnlich der griechischen Sophistik, die

Person und Wert A 33

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

34

Robert Spaemann

entdeckt zu haben beanspruchte, worum es allen Menschen im Grun-
de geht und immer gegangen ist. Demgegentiiber ist Schelers Plura-
lismus und Kulturalismus viel radikaler. Er geht nicht davon aus, daf8
alle Menschen, ungeachtet ihrer kulturellen Verschiedenheit, im
Grunde dasselbe schitzen und dasselbe verwerfen. Auch er kennt
zwar Nietzsches Gestus des Entlarvens, wie vor allem aus seiner
Schrift iiber das Ressentiment hervorgeht. Aber diesem Entlarven
vorgeordnet ist immer die intentio recta des Phinomenologen, der
versucht, mit den Menschen, iiber deren Sehweise er spricht, in die-
selbe Richtung zu blicken und zu fragen, was es da zu sehen gibt.
Denn wenn jemand etwas zu sehen glaubt, dann sieht er etwas, sogar
wenn das was er sieht, eine Halluzination ist. Auch Halluzinationen
sind, wie Scheler iiberzeugend dartut, Gegenstinde und nicht Zu-
stinde, und das Halluzinieren ist ein intentionaler Akt, der gar nicht
beschrieben werden kann ohne da8 der entsprechende intentionale
Gegenstand beschrieben wiirde (GW III, 217f.). Scheler nimmt also
die geschichtlichen Wertordnungen, aus denen sich dann jeweils be-
stimmte Normensysteme ergeben, in ihrer Differenz ernst. Was von
einem Menschen, ja auch was von einem Tier als Wert erlebt wird, ist
ein Wert, und wir miissen annehmen, daf8 das Wertreich unendlich
ist. »Omne ens est bonume, das kann werttheoretisch so ausgedriickt
werden: In allem was ist, konnen immer wieder neue Qualititen
durch entsprechende Akte des Fiihlens zur Anschauung kommen.
Wir konnen uns Personen vorstellen, die eine andere als die mensch-
liche Natur haben und denen Wertqualititen zuginglich sind, die uns
Menschen fiir immer verschlossen bleiben. Die spezifischen Person-
werte wiirden allerdings auch fiir diese gelten. Aber wir brauchen
nicht zu hypothetischen Annahmen greifen. Ein reales Beispiel ha-
ben wir in der Entwicklung der Kunst vor uns. Die Kunst des 20. Jahr-
hunderts hat uns die dsthetische Qualitit von Gegenstinden und
Oberfliachenstrukturen erschlossen, die bis dahin unentdeckt war.
Aber da solche Qualititen objektiv sind, bleiben uns diejenigen nicht
verschlossen, die in fritheren Epochen den Fokus der Aufmerksam-
keit bildeten. Wir kénnen lernen zu sehen, was sie sahen. Und wir
konnen dariiber hinaus aufgrund der Entdeckungen der modernen
Kunst in den ilteren Werken Qualititen wahrnehmen, die deren
Schopfer moglicherweise selbst nicht wahrgenommen haben. Wie
der Kiinstler sehen lehrt, so auch der sittliche Genius, der unter Um-
stinden als erster und ganz allein einen sittlichen Wert entdeckt, den
er dann, vor allem durch sein Vorbild, auch anderen erschlief3t.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daseinsrelativitit der Werte

Unter dem Gewicht einer solchen neuen Einsicht werden die
Vorzugsregeln eines élteren Ethos nicht einfach obsolet, aber dieses
dltere Ethos wird relativiert. So bleibt auch fiir die grofen christ-
lichen Lehrer wie Augustinus oder Thomas von Aquin die antike
Wertrangordnung unberiihrt, nach welcher der Mensch, dem es in
seinem Handeln um Ehre und Ruhm geht, edler ist als der, der sich
von sinnlichem Egoismus leiten 1aft, also der Mézen edler als der
Geizhals und der tapfere Krieger edler als der Feigling. Nur wird
dieses Ethos dadurch relativiert, daf8 unter dem Gesichtspunkt der
Gottesliebe die Rechte nicht wissen soll, was die Linke tut, und also
Handeln um Ruhmes willen immer noch eine, wenn auch edlere
Form des Egoismus ist. So schreibt Augustinus, die Rmer seien ihrer
ruhmreichen Taten wegen ein edles Volk und hétten den Ruhm, den
sie besitzen, verdient. Nur gelte fiir sie das Wort des Evangeliums:
»Sie haben ihren Lohn dahin«. Das heif3t, indem sie den Ruhm erhal-
ten haben, den sie verdienen, haben sie, was sie wollten, und kénnen
nicht erwarten auch noch zur Seligkeit Gottes zu gelangen.> Auch in
Dantes Inferno gibt es edlere und unedlere Menschen. Ahrliches gilt
fiir die christliche Demut, die in der aristotelischen Ethik keinen Platz
hat. Nur wer den Wert der Ehre zu schitzen weif3, kann eine Tugend
besitzen, die auf das Gut der Ehre um eines hoheren Gutes willen
verzichten laft. So dachte iibrigens auch Gandhi, wenn er den Ge-
waltverzicht lehrte. Gewaltlosigkeit war fiir ihn die hochste Form der
Tapferkeit, und er erklirte mehrmals, dafs ihm Gewalt lieber sei als
Gewaltlosigkeit aus Feigheit oder Gewaltlosigkeit verbunden mit
Haf$ und Ressentiment.

Das reichere, auf breiterer Wertintuition beruhende Ethos be-
deutet nicht die Negation, sondern die Relativierung der Wertein-
sichten eines niedrigeren. Manchmal allerdings bedeutet es auch die
Kritik seiner immanenten Vorzugsregeln, wenn diese namlich auf
Tduschungen beruhen, deren Quellen aufgedeckt werden konnen.
Diese Quellen sind immer subjektive Interessen, die sich der Wert-
einsicht in den Weg stellen. Das wichtigste wertfilschende Interesse
ist fiir Scheler wie fiir Nietzsche das Ressentiment, also das Interesse
des Schwachen, sein Selbstwertgefiihl und seinen Status durch eine
Umwertung der Werte aufzubessern. Der erste, der meines Wissens
Schwiche als die eigentliche Quelle alles Bosen aufzuzeigen versuch-
te, war iibrigens Rousseau. Gottes Giite folgt fiir Rousseau analytisch

* Aurelius Augustinus, De Civitate Dei V, 14-16.

Person und Wert A

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—

35


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

36

Robert Spaemann

aus seiner Allmacht.® Aber das wire wohl in den Augen Schelers
selbst bereits eine Ressentimenttheorie, weil hier das Bose gar nicht
eigentlich bose, sondern nur unvermeidliche Folge des eigentlich
Bosen, namlich der Ungleichheit ist. Fiir Scheler ist dagegen erst die-
se Folge der Schwiche bose, aber das kann sie nur sein, wenn sie nicht
eine notwendige Folge ist, sondern nur eine mogliche. Man kann
namlich auch gegen das eigene Interesse an der Hierarchie der Werte
festhalten. Auf die Filschung der Werte verzichten, obgleich man
dadurch seinen Status verbessern konnte, zeigt allerdings bereits eine
gewisse Ichstirke, die ihr Selbstwertgefiihl nicht aus dem Vergleich
mit anderen zieht.

Die Pluralitdt der geschichtlichen Ethosformen nicht nur, son-
dern der Vorzugsregeln jeder Art von Wertschiatzung beruht nach
Scheler auf einer Verschiedenheit von Interessen. Und zwar nicht
so, wie zum Beispiel der Marxismus will, daf} Werte nur Ausdruck
von Interessen sind. Diese Auffassung wird im Formalismus einer
schlagenden Kritik unterzogen. Warum, so schreibt Scheler zum Bei-
spiel, wird ein Arbeiter von seinen Kollegen getadelt und verachtet,
weil er, seiner personlichen Interessenlage folgend, sich am Streik
nicht beteiligt? (vgl. GW II, 187{.) Er schadet der gemeinsamen Sa-
che, so sagt man. Aber warum soll ihn die gemeinsame Sache inter-
essieren, falls sein eigener Vorteil grofler ist, wenn er die gemein-
same Sache ignoriert? Man konnte ihm im Interesse der Gruppe die
Sache verleiden durch Nachteile, die man ihm einbrockt. Aber woher
dariiber hinaus der Tadel, woher die moralische Verachtung? Weil, so
antwortet Scheler, Solidaritit ein Wert ist, der sich nicht einfach aus
Interessen ableiten ldt. Allerdings wird dieser Wert gesellschaftlich
nur anerkannt, wenn die fundamentalen Interessen der Gesellschaft
dieser Anerkennung nicht im Weg stehen.

Und hier bin ich nun bei Schelers Erklirung des ethischen Plu-
ralismus. Scheler vertritt dezidiert die These, daf} Ethosformen nur
dann gesellschaftliche Relevanz gewinnen, wenn das niitzlich ist fir
die basale, gesellschaftsstabilisierende Bediirfnisbefriedigung. Sche-
ler lobt deshalb den Utilitarismus als diejenige Theorie, die dieses
Geheimnis ausplaudert (vgl. GW II, 188). Niitzlichkeit ist das fun-
damentale Selektionskriterium gesellschaftlicher Moralen. Dies al-
lerdings auszusprechen ist gerade nicht niitzlich. Der Utilitarismus
— wie iibrigens jeder Konsequenzialismus — widerspricht sich inso-

4 Vgl. Jean Jacques Rousseau, Emile ou de I'éducation, ed. Garnier S. 342, Anm.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daseinsrelativitit der Werte

fern selbst, als das Niitzliche viel stabiler gewéhrleistet ist, wenn es
sich als »gut« in einem nicht auf Nutzen bezogenen Sinne empfiehlt.
So war die Staatstheorie von Thomas Hobbes den absolutistischen
Herrschern seiner Zeit gar nicht willkommen, obgleich diese Theorie
den Absolutismus rechtfertigte. Aber indem sie das gottliche Recht
der Konige aus dem wohlverstandenen Egoismus der Biirger ableite-
te, beraubte sie es jenes Glanzes, der nach Uberzeugung der Zeit bes-
ser geeignet war, es zu stabilisieren als die rationale Deduktion seiner
Verniinftigkeit. Niitzlichkeit ist, so zeigt Scheler, nicht das Wesen der
Werte, auch nicht der gesellschaftlich geltenden, also niitzlichen. Die
christlichen Mirtyrer, die ihren Glauben bezeugten, hatten keinen
Nutzen im Auge, auch nicht den der Kirche. Aber das gilt auch fiir
den, der gesellschaftlich Niitzliches tut unter Aufopferung eigener
Interessen, also zum Beispiel der tapfere Soldat, der sein Land gegen
duflere Feinde oder der Widerstandskdmpfer der es gegen eine tyran-
nische Herrschaft verteidigt. Sie werden auch dann geehrt, wenn der
Kampf verloren ging. Und dies nicht nur im Blick auf kiinftige
Kampfe, sondern auch dann, wenn solche gar nicht mehr zu erwarten
sind. In diesem Fall allerdings ist ihre 6ffentliche Ehrung immer we-
niger niitzlich und wird deshalb vermutlich allmahlich einschlafen.
Nicht aber die Achtung und Bewunderung durch diejenigen, die wei-
terhin imstande sind, den Wert eines selbstlosen Opfers wahrzuneh-
men. Die Rede vom »Wertewandel« ist fiir Scheler so sinnlos wie es
eine Rede von Zahlenwandel oder Farbenwandel wire. Was sich wan-
delt, sind immer nur sozialrelevante Vorzugsregeln und Normen.
Schelers Kulturalismus ist also radikaler als der herrschende Re-
lativismus, weil er nicht auf der Annahme beruht, es sei in allen
Kulturen letzten Endes immer nur um dasselbe gegangen. Nur bei
der Selektion des gesellschaftlich Relevanten ging es immer um das-
selbe. Tapferkeit, die das eigene Leben riskiert, ist ein Wert der nie-
mals reduzierbar ist auf den gesellschaftlichen Nutzen dieser Tapfer-
keit. Das Luzerner Denkmal fiir die Schweizer Soldaten, die in der
Verteidigung der Tuilerien fielen, ist nicht eine Apotheose des An-
cien Regime. Es tragt die Inschrift »pro fide ac virtute«. Sekundirtu-
genden, konnte man sagen. Aber wenngleich auch Sekundartugen-
den nicht mehr Tugenden sind, wenn sie bewuft in den Dienst einer
schlechten Sache treten, so beziehen sie doch umgekehrt ihren Wert-
charakter nicht erst aus der guten Sache, der sie dienen, sondern sind,
solange sie der guten Sache dienen, an sich selbst wertvoll. Und das
hat man auch immer gewuft. Es hat immer eine Ehre des Dienens

Person und Wert A 37

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

38

Robert Spaemann

gegeben, die mit einem eigenen Stolz gegeniiber dem verbunden war,
dem man dient. Das Wort des preufSischen Generals »Dem Konig
gehort mein Leben, nicht meine Ehre« driickt dies gut aus. Die Ehre
des Offiziers beruht darauf, daf} sein Leben dem Korig gehort. Aber
eben diese Ehre gehort dem Konig nicht. Wenn also der Wert der
soldatischen Tapferkeit nie blof} aus ihrem Nutzen fiir die Gesell-
schaft bestand, so wird doch das Fiihlen dieses Wertes seine gesell-
schaftliche Relevanz verlieren, wenn diese Form der Tapferkeit ihre
Funktion verliert, weil fiir sie kein Bedarf mehr besteht.

Die Radikalitdt des Schelerschen Kulturrelativismus hingt also
eng zusammen mit seinem Wertabsolutismus. Nur wenn wir an-
nehmen, daf§ das, was an Werten und Wertrangordnungen in einer
bestimmten Gesellschaft in Geltung ist, objektiven und absoluten
Charakter hat, miissen wir es ernst nehmen und diirfen es nicht auf
angeblich fiir alle Menschen gleiche Interessenstrukturen reduzie-
ren. Und nur wenn dies der Fall ist, wenn also die Kreativitit einer
Kultur nicht in Wertschépfung sondern in Wertselektion besteht, ist
es moglich, zu dem zu kommen, was Gadamer »Horizontverschmel-
zung« nennt. Das heift, es ist moglich, unsere eigene Wertwahrneh-
mung durch die Begegnung mit anderen Kulturen zu erweitern.

Strenge Objektivitat der Werte einerseits, interessenbedingte Per-
spektivitit in ihrer Wahrnehmung und Selektion, das Verhaltnis die-
ser beiden Bestimmungen bei Scheler kann aber erst wirklich geklart
werden, wenn wir niher bestimmen, was denn »Objektivitit« bzw.
Absolutheit der Werte fiir Scheler bedeutet. Und um sich das klar zu
machen, ist es dienlich, Schelers Kritik an der Rezeption seiner Theo-
rie durch Nicolai Hartmann ins Auge zu fassen. In der zweiten Auf-
lage des Formalismus nimmt Scheler Bezug auf diese Rezeption und
Fortfithrung in Hartmanns Ethik, die im Verhiltnis zum Formalis-
mus etwa die Stellung beansprucht, die Kants Metaphysik der Sitten
zur Kritik der praktischen Vernunft einnimmt. Scheler wiirdigt die-
ses Unternehmen in mehreren Hinsichten. Hartmanns Weise, das
»objektive« Sein des Wertreichs zu denken, weist er jedoch mit einer
ganz ungewohnlichen Schirfe als unphilosophisch zuriick. Er spricht
von einem »den lebendigen Geist erstarrenden Objektivismus und
Ontologismus, von einem »allzu handgreiflichen Realontologismus

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daseinsrelativitit der Werte

und Wertwesensobjektivismus« und fihrt dann fort: »Uberhaupt
muf ich einen vom Wesen und moglichen Vollzug geistiger Akte
ganz unabhingig bestehen sollenden Ideen- und Werthimmel - un-
abhingig nicht nur von Mensch und menschlichem Bewufitsein, son-
dern von Wesen und Vollzug eines lebendigen Geistes iiberhaupt —
prinzipiell schon von der Schwelle der Philosophie zuriickweisen«
(GWII, 21). Von welcher Art ist das »Sein« der Werte? Hartmann
hatte sich diese Frage schon in seiner eigenen Metaphysik vom Hals
geschafft durch seine Kritik an der Differenz von Sosein und Dasein.
Es gibt danach iiberhaupt nicht verschiedene Weisen zu existieren, zu
sein. Menschen, Tiere, Zahlen, Ideen, Werte sind oder sie sind nicht.
Dasein bedeutet immer dasselbe. Und das gleiche gilt dann natiirlich
fiir die Akte, in denen dieses An-sich-Sein erfafdt wird. Hartmann
schreibt: »Das Meinen des idealen An-sich-Seins steht vollkommen
auf einer Stufe mit dem Meinen des realen An-sich-Seins.«* Dasein
bedeutet nichts anderes als Unabhingigkeit, Distinktheit eines So-
seins. Wenn also Werte nicht Setzungen und nicht Sache subjektiver
Wertungen sind, dann heifit das per definitionem, sie sind in jedem
denkbaren Sinn des Wortes »sein«. Dabei leugnet Hartmann natiir-
lich nicht, daf3 zu bestimmten Werten jeweils bestimmte Relationen
gehoren. Der Wert einer Tugend impliziert den Bezug zum Men-
schen als deren méglichen Trigern und der Wert des Niitzlichen den
Bezug zu Lebewesen, fiir die das Niitzliche niitzlich ist. Aber diese
Relation ist ihrerseits wieder eine ideelle, dem an-sich-seienden Wert
immanente. »Das Fiir-mich-Sein der Giiter beruht schon auf dem
An-sich-Sein der Giiterwerte«.® Die Existenz dieser Werte aber ist
nicht nur von der wirklichen Existenz ihrer Triager unabhingig, son-
dern auch von der Maglichkeit geistiger Akte, in denen sie zur Gege-
benheit kommen. Das Reich der Werte ist, so schreibt Hartmann,
»ebenso jenseits der Wirklichkeit wie jenseits des Bewuf3tseins«.’
Hier setzt Schelers Widerspruch ein. Werte ebenso wie Zahlen
sind intentionale Gegenstinde, deren Sein das mogliche Gegenstand-
Sein in intentionalen Akten ist. Ohne den Bezug auf diese Moglich-
keit hat es so wenig Sinn, von Werten zu sprechen wie es Sinn hat,

* Nicolai Hartmann, Ethik. Berlin 1926, S. 138. Vgl. hierzu und zu den folgenden Aus-
filhrungen die Dissertation von Beata Kita, Phinomenologie und Pragmatismus, Miin-
chen 1998.

¢ Hartmann, a.a.O.,, S. 127.

7 Hartmann, a.a.O., S. 140.

Person und Wert A

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—

39


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

40

Robert Spaemann

ohne Bezug auf mogliches Sehen von Farben zu sprechen. Diese The-
se hat nichts zu tun mit der Behauptung, Farben seien »nur subjek-
tiv, sie seien Zustinde von Wahrnehmungsorganen bei Reizung
durch bestimmte Frequenzen. Farben sind objektive Qualititen und
nicht subjektive Zustinde. Aber diese Qualititen existieren nur rela-
tiv auf ein mogliches Gesehenwerden durch Lebewesen mit entspre-
chenden Sinnesorganen. In Idealismus und Realismus nimmt Sche-
ler zur Erlduterung seiner These Bezug auf Heideggers Begriff der
Zuhandenheit als einer Seinsweise, die relativ ist auf menschliches
Dasein (vgl. GW IX, 199). Die strenge Objektivitat der daseinsrelati-
ven Werte laf3t sich leicht demonstrieren am Beispiel des Niitzlichen
und Schidlichen. Schadlichkeit ist immer relativ auf ein Lebewesen,
also zum Beispiel auf einen Menschen. Aber ob ein bestimmter Stoff
fir mich Gift ist, hangt iiberhaupt nicht davon ab, wie ich dariiber
urteile. Die Daseinsrelativitit des Wertes hat nichts zu tun mit der
Subjektivitdt von Urteilen iiber ihn und schon gar nicht mit der Sub-
jektivitit von Urteilen iiber das faktische Vorliegen eines Wertsach-
verhalts.

Max Scheler entwickelt seinen Begriff der Daseinsrelativitit,
der zuerst im Formalismus auftaucht und in Erkenntnis und Arbeit
seine wichtigste Ausfiihrung findet, zunichst im Ausgang von Kant,
das heif8t von Kants Begriff der Erscheinung und von Bergsons Be-
griff des »Bildes«, der »Image«. Erscheinungen sind ja bei Kant etwas
anderes als Schein. Zwar ist fiir Scheler auch der Schein objektiv, aber
seine Objektivitdt ist daseinsrelativ auf einzelne individuelle oder
auch einzelne kollektive empirische Subjekte. Und seine Entstehung
ist ein Gegenstand der Psychologie. Die Erscheinung dagegen ist kein
Gegenstand der Psychologie, der Neurologie oder der Evolutionsbio-
logie und kann es nicht sein, weil die Gegenstinde dieser Disziplinen
selbst Erscheinungen sind, also daseinsrelativ auf sinnlich wahrneh-
mende Vernunftsubjekte. So etwas wie evolutionire Erkenntnistheo-
rie, wie sie Konrad Lorenz begonnen hat mit seinem Versuch, hinter
die »Riickseite des Spiegels« zu sehen und die Kantischen Kategorien
und Anschauungsformen als Produkte einer darwinistisch verstande-
nen Evolution zu erkldren, verstofit nach Scheler gegen ein fun-
damentales erkenntnistheoretisches Prinzip, das er so formuliert:
»Es ist ein schlechthin evidenter Satz der allgemeinen Erkenntnis-
theorie, daf8 das x, auf das ein Gegenstand daseinsrelativ ist, seine
Erkenntnis aber infolge dessen erkenntnisrelativ ist, niemals durch
dieselben ontologischen- und Wissensprinzipien erkldrbar ist wie

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daseinsrelativitit der Werte

der Gegenstand selbst, dafl aber andererseits eine Erkenntnis des x
moglich sein muf3, wenn die Daseinsrelativitdt von a auf x noch er-
kennbar sein soll« (GW VIII, 271). Kant hat fiir Scheler das Ver-
dienst, solche daseinsrelative Objektivitit im Begriff der »Erschei-
nung« erstmals gedacht zu haben. Allerdings ist das fiir Scheler nur
ein Anfang. Kant kennt nur Daseinsrelativitit auf sinnlich wahrneh-
mende Vernunftsubjekte. Erscheinungen gibt es, sofern es Vernunft-
subjekte gibt, wobei es gar nicht auf einen konkreten Wahrneh-
mungsakt ankommt. Es ist absurd zu denken, daf8 die Treppe in
meinem Hausflur aufhort zu existieren, wenn gerade niemand im
Flur ist, der sie sieht.

Aber Scheler erweitert den Kreis daseinsrelativer Gegenstande
tiber die Vernunftrelativitat hinaus. Es gibt Gegenstinde, die auf be-
stimmte Individuen daseinsrelativ sind und die nur dann Fiktionen
genannt werden diirfen, wenn sie fiir nicht daseinsrelativ gehalten
werden. Es gibt Daseinsrelativitit auf Leben und Daseinsrelativitit
auf Personen. Auf Leben relativ sind Werte wie die des Gesunden,
des Starken oder des Niitzlichen. Auf Personen relativ sind Werte
wie der des Guten oder der hochste Wert des Heiligen. Relativ auf
wahrnehmende Wesen ist der Gestaltcharakter der Dinge. Im An-
schluf8 an Bergsons »Images« spricht Scheler von »Korperbildern«
(vgl. GW VIII, 294). Diese sind ebenso bewuf3tseinstranszendent
wie irreal. Und sie sind nicht identisch mit Wahrnehmungseinheiten.
Die aktuale Wahrnehmung erfafSt sie nimlich immer nur dekom-
poniert, partiell, perspektivisch. Bergson hatte iiber die Images ge-
schrieben: »Unter Bild verstehen wir eine gewisse Existenz, die mehr
ist als das, was der Idealist eine Reprasentation nennt, aber weniger
als was der Realist ein Ding nennt, eine Existenz, die auf halbem
Wege zwischen dem Ding und der Reprisentation liegt. Fiir den
Common Sense existiert der Gegenstand in sich selbst und ist ande-
rerseits in sich selbst so bildartig, wie wir ihn wahrnehmen«.® Da-
seinsrelativ in diesem Sinne ist fiir Scheler die gesamte Welt der
neuzeitlichen Naturwissenschaft. Das abstrakte Design dieser Welt
entspringt dem menschlichen Willen zur Naturbeherrschung. Sche-
ler schliefSt sich hier eng an die pragmatistische Deutung der Natur-
wissenschaft an. Die Wissenschaft reduziert ihre Gegenstinde auf
Aspekte, mit deren Hilfe die Natur menschlichen Zwecken verfiigbar
gemacht werden kann. Sie ist deshalb nicht etwa wertfrei, sondern

¢ Henri Bergson, Matiére et memoire, 7. Aufl., Préface, S. II.

Person und Wert A

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—

41


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

42

Robert Spaemann

unter dem Aspekt moglichen Nutzens konstruiert und zur Gegeben-
heit gebracht. Dies ist der Grund dafiir, daf8 es keine naturwissen-
schaftliche Erklirung des Lebens geben kann. Denn die Mechanis-
men, die hier fiir die Erklarung des Lebens herangezogen werden,
haben ihre Wirklichkeit nur relativ auf Leben und dessen Herr-
schaftswillen. »Die Konstruktion, die Leben um seiner spontanen
Herrschaft willen vollzieht, kann nicht selbst wieder auf das Leben
angewandt werden« (GW VIII, 271). So konnen auch die Korperbil-
der nicht erklart werden durch Einwirkung einer Auflenwelt auf Or-
ganismen oder gar auf Gehirne. Denn Organismen oder Gehirne sind
selbst Korperbilder, also »Erscheinungen«, und als solche daseins-
relativ auf wahrnehmende Wesen.

Diese Daseinsrelativitdt kann nicht kausal interpretiert werden
im neuzeitlichen naturwissenschaftlichen Sinn formal-mechanischer
Kausalitat. Diese gehort vielmehr selbst dem Bereich der »Erschei-
nung« an und kann daher, wie schon Jacobi gegen Kant einwandte, zu
deren Erklirung nichts beitragen. Im Unterschied zu Kant verfiigt
allerdings Scheler iiber einen Begriff von Kausalitdt, den er selbst
»metaphysisch« nennt und der nichts mit einem gesetzmifigen Fol-
gen nach einer Regel zu tun hat. Denn im Unterschied zu Kant sind
Dinge an sich fiir Scheler ja nicht pure x, die sich jeder weiteren
denkerischen Bestimmung entziehen, sondern »Krifte«. Die wahre
Welt ist nicht eine Welt von Gestalten, sondern von Kriften. Diese
sind es, die real wirken und die Korperbilder ebenso wie deren for-
malgesetzliche Kausalverkniipfung hervorbringen.

Ich gehe hier nicht niher auf diese Metaphysik der Krifte bei
Scheler ein, die natiirlich eng mit seiner Idee des »Dranges« und
»Triebes« als Urwirklichkeit verbunden ist. Nur eine kurze Bemer-
kung sei mir in diesem Zusammenhang erlaubt. Der Deutung der
primiren, nicht mehr daseinsrelativen Wirklichkeit als Kraft ent-
spricht es, daf die eigentlich ontologisch relevante Erfahrung, die
Seinserfahrung schlechthin fiir Scheler die Erfahrung von Wider-
stand ist. In ihr macht sich die Realitit als eine von uns unabhingige
empirisch geltend. Sie ist keine Soseinsgegebenheit, sondern eine Art
blinder Widerstindigkeit, die sich unserem eigenen Drang, unserer
eigenen Daseinsentfaltung entgegensetzt. Ich halte diese These fiir
den tiefsten Irrtum dieses groffen Phdnomenologen. Scheler verstand
sehr genau die Grenze der Phinomenologie. Er verstand, daf8 das
intentionale Objekt Husserls durchaus indifferent ist gegen seine
realistische oder idealistische Deutung, entgegen Husserls eigener

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daseinsrelativitit der Werte

Meinung und entgegen der Meinung der realistischen Phianomeno-
logen, die glaubten, Husserls »Sachen selbst« seien per definitionem
Realien. Aber mit seiner Deutung der Realititserfahrung als Wider-
standserfahrung versucht Scheler doch noch, einen phinomenalen
Tatbestand als Realitdtsindiz festzumachen. Das einfachste Argu-
ment dagegen ist, dafl wir Widerstand auch trdumen konnen. Wenn
wir wach werden, stellen wir fest, daf3 wir es nicht mit einer von uns
unabhingigen Realitit zu tun hatten. Insoweit wir dies glaubten, ha-
ben wir uns getduscht. Aber wir haben uns keineswegs getduscht im
Erlebnis des Widerstandes. Denn dieses Erlebnis hatten wir ja im
Traum wirklich. Sein ist kein Phanomen. Aber Sein ist auch nicht
dasselbe wie irrationale Widerstindigkeit. Jedes Tier erfahrt Wider-
standigkeit. Aber kein Tier erfahrt Sein. Sein, von unserer Subjekti-
vitdt schlechthin unabhingige Realitdt setzt spontane Transzendenz
voraus, Uberschreitung von Umwelt auf Welt als den Inbegriff des
Anderen unserer selbst. Diese Transzendenz ist, weit entfernt, Erleb-
nis des Irrationalen zu sein, der fundamentale Akt der Vernunft.
Aber Realitit verhilt sich zu diesem auf sie gerichteten Akt nicht,
wie sich intentionale Gegenstinde zu den sie erfassenden Akten ver-
halten. Denn das in diesem Akt Vermeinte ist gerade das Jenseits
aller intentionalen Gegenstandlichkeit. Dies aber nicht im Sinn eines
irrationalen Widerstandes, sondern im Sinne der Anerkennung an-
deren Selbstseins. Und zwar in dem Bewuf3tsein, daf3 ich selbst fiir
den Anderen ein Anderer bin, jenseits aller moglichen Gegensténd-
lichkeit fiir ihn. Jenseits aller méglichen Gegenstindlichkeit ist fiir
Scheler nur das Sein der Person. Was Scheler meines Erachtens nicht
sah, ist, daf3 das Sein von Personen nicht ein erkenntnistheoretischer
Grenzfall ist, sondern das Paradigma fiir alle Erkenntnis von unab-
hangiger, selbstandiger Wirklichkeit. Wohingegen das Sein unleben-
diger Materie ein erkenntnistheoretischer Grenzfall ist, insofern wir
namlich gar nicht genau sagen konnen, was hier Selbstindigkeit ei-
gentlich heiflen soll und ob dieses Sein nicht immer daseinsrelativ ist
und in seinem Umweltsein fiir Lebendiges aufgeht. Es sei denn, die-
ses Sein werde, wie bei Whitehead, selbst noch nach dem Paradigma
des Lebendigen gedacht.

Mit dem Sein der Werte verhilt es sich mutatis mutandis ana-
log. Werte sind daseinsrelativ, sei es auf Leben, sei es auf Vernunft-
wesen, entweder sinnlich wahrnehmende oder reine Vernunftsubjek-
te und schliefSlich auf Personen. Aber sie sind nicht relativ in dem
Sinne, daf sie, wie die unbelebte Materie, ihr Sein darin haben, in

Person und Wert A 43

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

44

Robert Spaemann

Bedeutsamkeitszusammenhingen von Lebewesen einzutreten, son-
dern sie haben ihren Sinn umgekehrt darin, dem Leben allererst Be-
deutsamkeit zu geben, bzw. die Bedeutsamkeitsstruktur des Lebendi-
gen auszumachen und zu definieren. Niemals bedeutet diese
Daseinsrelativitit deshalb einseitige Abhdngigkeit der Werte von
wertenden Subjekten. Werte werden deshalb auch nicht gewihlt,
sondern fithlend erfahren. Wer wihlt, muf bereits einen Gesichts-
punkt der Wahl haben, ein Motiv, dieses statt jenes zu wihlen. Der
Wert, der diesen Gesichtspunkt, dieses Motiv bestimmt, ist der in
Wirklichkeit leitende Wert und nicht der gewihlte. Das Absurde in
dem Begriff »Projekt Weltethos« liegt darin, daf} hier ein Ethos als
Gegenstand eines Projektes erscheint, statt als das, was uns ver-
anlaft, Projekte zu machen und was diesen Projekten die Richtung
gibt.

Wenn Werte nicht Produkte wertender Akte sind, sondern das, was
diese Akte erst ermoglicht und was sie definiert, und wenn doch um-
gekehrt Werte kein Sein haben unabhingig von der moglichen inten-
tionalen Gegenstindlichkeit fiir wertnehmende Akte, dann stellt sich
allerdings ein neues Problem, das Scheler meines Wissens nicht aus-
driicklich erértert hat, das sich aber aus seinen allgemeinen ontologi-
schen Prinzipien ergibt. Eines dieser Prinzipien sagt, dafl alles Da-
seinsrelative griindet in einem absolut Realen. Daraus aber folgt,
daf8 tiberall dort wo wechselseitige Relativitat vorliegt, keines der
Seienden real ist. Es muf} deshalb ein Drittes angenommen werden,
auf das die beiden einander wechselseitig Bedingenden relativ sind.
Dieses Dritte aber muf3, das ist die weitere These, die vor allem in
Erkenntnis und Arbeit entwickelt wird, von der Art des Bewuf3tseins
sein. Denn nur in einem Bewuf3tsein konnen zwei ideale Inhalte in
eine Relation zueinander treten. So formuliert Scheler als evidentes
Axiom, daf3 »alles, was wesensrelativ aufeinander ist, kein Dasein
extra mentem besitzen kann« (GW VIII, 243). Die Frage, die sich
hieraus ergibt, ist die folgende: Wenn Akt und Aktgegenstand im Fall
wertnehmender Akte streng korrelativ aufeinander sind, dann kann
keines der beiden als absolut Seiendes betrachtet werden, im Verhalt-
nis zu dem das andere daseinsrelativ ist. Beide miissen daseinsrelativ
auf ein Drittes sein, das von der Art des Bewuf3tseins sein muf3. Was

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

18.01.2026, 08:41:46. -


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daseinsrelativitit der Werte

ist dieses Dritte? Und wie 1483t es sich vermeiden, daf3 dieses Dritte,
das ja wiederum sein Sein in intentionalen Akten hat, seinerseits
eines Vierten bzw. Fiinften bedarf und so in infinitum. Ein infiniter
Regref8 wire namlich hier todlich. Er wiirde den Gedanken von so
etwas wie absoluter Realitit ginzlich autheben. Wir hitten nur, um
mit Fichte zu reden, »Bilder von Bildern von Bildern«.

Bekanntlich hat Descartes diesen Regrefs dadurch zum Stehen
gebracht, dafl er im cogito me cogitare einen Akt fand, in dem Akt
und Gegenstand, noesis und noema in eins fallen, so daf3 die Iteration
beendet wird. Aber eben doch nur fiir diesen einen Akt. Fiir alle an-
deren ist damit unmittelbar nichts gewonnen. Und nicht einmal die
Evidenz fiihrt hier weiter. Denn der radikale Zweifel bezieht sich ja
auch auf diese. Wenn das Bewuf3tsein endlich ist, dann konnte es sich
bei der Evidenz um eine Idiosynkrasie handeln, um die Tauschung
durch einen bosen Geist oder, in einer modernen Variante, um ein
evolutiondres Anpassungsphinomen. Descartes bedarf hier der Got-
tesidee, um zur Realitdt zu kommen. Die Gottesidee war es, die den
radikalen Zweifel méglich gemacht hatte, weil erst auf ihrem Hinter-
grund das cogito sich als endliches und daher tduschbares begreift.
Der gleichen Gottesidee aber bedarf es, um den Zweifel an der Wahr-
heit des Evidenten zu beheben.® Ich ziehe hier diese cartesische Ana-
logie heran, weil sie in die Richtung weist, in der vielleicht die Ant-
wort auf die eben gestellte Frage gesucht werden muf3. Nur in der
noesis noeseos ist die Identitit von Akt und Aktgegenstand verwirk-
licht. Das cartesische cogito ist eine noesis noeseos, aber eine in sich
nichtige, leere, blof3 instantane, die nichts aufler ihr selbst in sich
schlie8t, keine Erinnerung und damit auch nicht so etwas wie eine
Identitét der Person. Die Frage ist: ist die Realitdt der Person als des
Aktzentrums diejenige absolute Realitit, die die korrelativen Entité-
ten Akt und Aktgegenstand ermoglicht. Das scheint mir nicht der
Fall zu sein. Die Person weifs sich namlich nicht als Grund der aprio-
rischen Gegenstinde ihrer Akte, sie weifs sich nur als Zentrum ihrer
Akte. Aber auch nicht als Grund dieser. Denn die Akte haben ja ihren
Grund in ihren Gegenstinden. Das ist in der These der Korrelativitit
impliziert. Die Person weif8 auch von diesen Gegenstinden nur mit-
tels ihrer Akte. Der Grund der Relation von Akt und Aktgegenstand,
der ja, wie Scheler sagt, von der Art des Bewuf3tseins sein muf3, kann

° Vgl. Robert Spaemann, »Die Bedeutung des »sum« im »Cogito sum«. Zeitschrift f.
Phil. Forschung. Bd. 41, 1987, Heft 3.

Person und Wert A

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—

45


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

46

Robert Spaemann

deshalb nur als ein absolutes Bewuftsein, als intellectus archetypus
gedacht werden, dessen Identitit nicht, wie des endlichen cogito, leer
ist, sondern die unendliche Fiille allen Wertgehaltes so in sich ent-
hilt, daf3 es sie sowohl ist als auch weif, und zwar so, daf3 Sein und
Wissen schlechthin zusammenfallen. Und das fithlende Wertnehmen
endlicher Personen muf3 deshalb als eine von diesem absoluten Wert-
wesen inspirierte Teilhabe an dieser Selbstgegebenheit gedacht wer-
den. Die Realitit, auf die Akte und Aktgegenstinde notwendig da-
seinsrelativ sind, kann nur die absolute Realitit sein, deren
BewufStsein nicht seinerseits intentional gedacht werden kann, weil
sonst der Verweis auf eine griindende Wirklichkeit sich wie gesagt
unendlich iterieren miif3te.

Scheler hat diesen spekulativen Gedanken nicht selbst entwik-
kelt. Aber er fiigt sich in seine frithen Uberlegungen, ohne den spa-
teren zu widersprechen. Und ich sehe nicht, wie man Schelers Ein-
sichten iiber Absolutheit und Daseinsrelativitit der Werte ernsthaft
folgen kann, ohne zu einer solchen Schluf$folgerung zu kommen.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485093613-20 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHmm—


https://doi.org/10.5771/9783495993613-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

