42

Niels Penke, Joana van de Locht: EcoFolk

der Ort eines versunkenen Wallfahrtstempels (femplum peregrationibus)
sei.* Als sie sich dem See nihern, verstirkt sich das Unwetter erneut,
als wolle es drohen, dass sie diesen nicht in gleicher Weise wie zuvor
den Mummelsee stéren sollten. Schliellich kehren die beiden Wanderer
zuriick ins Dorf. Die Geschichten, die sich um die beiden Seen ranken,
wiirden, so schliefdt Loretus seinen Bericht aus dem Schwarzwald, auch
im nahegelegenen Kloster Allerheiligen aufbewahrt.*

2. Der Pilatus als alpines Vorbild?

Der Mummelsee ist nicht der einzige lacus mirabilis, der den umtriebi-
gen Loretus lockt. So fihrt er in seinem Bericht mit einer Reise an den
Schweizer Pilatus-See fort, um den sich Erzihlungen ranken, die eine
auffillige Nihe zu denen tiber den Mummelsee aufweisen. Seit dem
Hochmittelalter wird das Ende der Legende um Pilatus, den einstigen
Statthalter von Jerusalem, immer wieder am kleinen See bei Luzern ver-
ortet, so etwa prominent in der Legenda aurea Jacobus’ de Voragine.*® Thr
zufolge habe man den Leichnam des Pontius Pilatus, nachdem er Selbst-
mord begangen hatte, zunichst in den Tiber geworfen, wo er jedoch fiir
Unwetter sorgte, so dass man ihn in die Rhone bei Vienne tiberfithrte.
Als er auch hier keine Ruhe gab, verbrachte man ihn schliefilich in einen
Alpenpfuhl in der Nihe von Luzern, wo er fortan sein Unwesen trieb,
und schon bald wurde dieser mit dem kleinen See auf dem Frakmont
verkniipft. Der Wasserdimon, der im Fall des Mummelsees unidenti-
fiziert bleibt, wird hier also zum untoten und spukenden Stadthalter

44  Ebd., S.114.

45  Ein entsprechendes Buch konnte in der Klosterbibliothek nicht nachgewiesen
werden, doch diente das Kloster méglicherweise sowohl Grimmelshausen als
auch Loretus als Anlaufpunkt und Ort, ilber den Mummelsee Erkundigungen
einzuholen. Vgl. G. Weydt: Neues zu Grimmelshausen, S.16.

46  Vgl. Voraigne, Jacobus de: Die Legenda aurea, aus dem Lateinischen iibersetzt
von Richard Bentz, 8. Aufl., Heidelberg: Lambert Schneider 1975, S. 271. Eine
Ubersicht iiber simtliche Belege zum Pilatussee vor 1500 bietet bereits Peter
Xaver Weber: Der Pilatus und seine Geschichte, Luzern: Haag 1913, S. 49-54.

- am13.02.2028, 08:41:0:


https://doi.org/10.14361/9783839404799-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. De lacibus mirabilibus

von Jerusalem und durch ihn mit der Passionsgeschichte Christi ver-
bunden. Auch der Pilatus — in dem Namen verschmelzen Geist, See
und Bergmassiv miteinander — ist in der Lage, das Wetter zu beeinflus-
sen und iiber den unvorsichtigen oder iibermiitigen Besucher Regen
niedergehen zu lassen.*

Die Berichte zum Pilatus-See setzen deutlich frither ein als die zum
Mummelsee, so fithrt etwa der Schweizer Theologe Felix Hemmerlin
(1388—ca.1460) in seinem Dialog De nobilitate in einem Disput zur Wetter-
magie an, dass der See durch Tiere nicht gestért werden konne, sondern
allein durch unbedachte Menschen dazu gebracht wiirde, Unwetter
hervorzubringen.*® Spitestens seit dem 15. Jahrhundert herrschte wohl
ein Verbot, sich dem See zu nihern, das durch Wichter und einen Eid,
den die angrenzende Bevolkerung zu leisten hatte, gesichert wurde.
Ausgenommen vom Betretungsverbot der Oberalp waren die Hirten,
die ihr Vieh auf den dortigen Weiden hiiteten und Personen, die zuvor
eine Erlaubnis eingeholt hatten.*

Schon frith entziindet sich eine Aberglaubenskritik an dem See, die
vor allem von humanistischen Gelehrten gedufRert wurde. 1522 schildert
der St. Gallener Reformator Joachim Vadianus (1484-1551), wie er ge-
meinsam mit drei Bekannten zum Pilatus-See aufgestiegen sei.’® Wie
der Mummelsee liegt auch dieser See still und abgelegen, von Wildern
umgeben — weder Zufluss noch Abfluss speisen ihn, dennoch bleibt der
Wasserspiegel iiber das gesamte Jahr konstant. Doch sind es in dem Be-
richt aus den 1520er Jahren keine Dimonen, die ihr Unwesen treiben;
zudem priift Vadianus nicht, ob ein Steinwurf in den See ein Unwetter
provoziere. Stattdessen bittet der Hirte, der die Gruppe zum See fithrt,

47  Neben dem See nimmt Loretus in seinem weiteren Bericht auch weitere Erzah-
lungen zu tibernatirlichen Wesen aus der Umgebung von Luzern in seinen Be-
richt auf, so etwa iiber die Sichtungen von Drachen.

48  Hemmerlin, Felix: De nobilitate et rusticitate dialogus et alia opuscula, Strafk-
burg: Johann Priiss um 1500, fol. 126r.

49 P X. Weber: Der Pilatus und seine Geschichte, S. 248.

50  Vadianus, Joachim: Pomponii Melae De Orbis Sitv Libri Tres, Accvratissime
emendati, una cum Commentariis loachim Vadiani Heluetii castigatioribus, &
multis in locis auctioribus factis [...], Basel: Cratander 1522.

- am13.02.2028, 08:41:0:

43


https://doi.org/10.14361/9783839404799-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4

Niels Penke, Joana van de Locht: EcoFolk

darum, sich moglichst ruhig zu verhalten und das Gewisser in keiner
Weise zu storen, da ihn die Angst umtreibt, dass Pilatus sich in Rich-
terrobe aus dem See erheben kénne. Jeder, der ihn in dieser Form zu-
vor gesehen habe, sei innerhalb des Jahres gestorben. Vadianus unter-
lasst folglich simtliche Versuche am ruhenden Gewisser, enthilt sich
jedoch nicht einer Bewertung der Angste des Hirten: Die Leichtfertig-
keit (levitas) lasse die Menschen gaukelhafte Mirchen (fabularum praesti-
gias) mit einzelnen Orten verbinden, die durch tibernatiirliches (numine)
— will heifden géttliches — Wirken aufgefallen sind.” Damit legt er die
Grundlage fiir eine kritische Einordnung der Geriichte um den Pilatus-
See, wie sie sich auch unter den spiteren Besuchern fortsetzte.

Wenige Jahre spiter, 1555, macht sich ein weiterer berithmter
Humanist auf den beschwerlichen Aufstieg zum Pilatus: der bereits
erwihnte, in Ziirich wohnhafte Botaniker und Tierkundler Conrad
Gessner (1516-1565). Ihn treibt dabei weniger ein mirakuléses oder
didmonologisches Interesse an als ein dezidiert naturkundliches. Seine
Beschreibung des Aufstiegs am Mons fractus darf als erste Beobach-
tung der alpinen Hohenstufen mit ihren jeweiligen Besonderheiten
im Bewuchs gelten.” Gegeniiber der Pilatus-Erzihlung duflert er sich
gleichfalls kritisch und tut sie als Aberglauben (superstitiones) ab. Selbst
wenn es so etwas wie Boses wirkende Geister gibe, so seien sie doch
letztendlich machtlos und kénnten nur durch die Zulassung Gottes
die Abergliubigen fiir ihren Irrglauben strafen. Denn es gibe doch im
Letzten keine andere Ursache fiir Ereignisse und Anderungen in der
Welt als Gott.” Stattdessen fiihrt er fiir die zu beobachtenden Phi-
nomene, wie etwa die regelmiRig drohenden Uberschwemmungen,
natiirliche Griinde an.** Es existieren folglich gerade im protestantisch-

51 Ebd., S. 34.

52 Gessner, Conrad: De raris et admirandis herbis, quae sive quod noctu luceant,
sive alias ob causas, lunariae nominantur [..], Eiusdem descriptio montis Fracti,
sive montis Pilati [...], Ziirich: Andreas und Jacob Gessner [1555].

53 Ebd.,S.53.

54  Ebd., S.52f So wendet er etwa ein, dass die als unheimlich geschilderte Beob-
achtung der lokalen Bevolkerung, der See bewahre stets dieselbe Grofie, ob-
wohl er weder Zu- noch Abfluss besitze, durch die sumpfige Umgebung erklart

- am13.02.2028, 08:41:0:


https://doi.org/10.14361/9783839404799-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. De lacibus mirabilibus

humanistisch gelehrten Umfeld des 16. Jahrhunderts bereits rationale
Erklirungen der Wirkweise von Wunderseen, die jedoch von den je-
suitischen Autoren des 17. Jahrhunderts mit Blick auf den Mummelsee
weitestgehend in den Wind geschlagen werden.

Der Luzerner Archivar und Heimatforscher Peter Xaver Weber schil-
dert in seiner Studie zum Pilatus ausfiihrlich, wie im 16. Jahrhundert an
der Entzauberung des Ortes gearbeitet wurde. So zitiert er den Luzer-
ner Stadtpfarrer Johann Miiller, der 1585 nicht allein den Magistrat, son-
dern auch die lokale Bevolkerung zum Pilatus-See gerufen habe, um ge-
meinsam Steine in ihn zu werfen und in seinen Wassern zu waten. Nach-
dem daraufthin kein noch so kleines Wolklein am Himmel erschien, seien
die Bewohner endlich davon tiberzeugt worden, dass alle Berichte tiber
die dimonische Kraft des Sees »alles ein superstition und aberglauben
sei«.” 1594 beschloss der Stadtrat schlieflich, dem See und damit auch
den mit ihm verbundenen Erzihlungen das Wasser abzugraben.* Bei
den Expeditionen des 17. Jahrhunderts treffen Besucher allein noch auf
einen kleinen Timpel und mooriges Gelinde, das in trockenen Jahren
fast zur Ginze verschwindet.”’

Der Pilatus darf folglich als prominentes Vorbild des Mummelsees
gelten, sowohl in der jeweiligen schriftlichen aber auch der empirischen
Erschlieffung weisen beide Gewisser eine gewisse Nahe auf: So wurden
beide nicht allein von Gelehrten, sondern auch von Adeligen besucht, die
in jhrer Umgebung Gedenkinschriften hinterlief3en. Laut Weber berich-
tet der Lucerner Stadtschreiber Renward Cysat, dass 1519 Herzog Ulrich
von Wiirttemberg den Pilatus bereiste.”® Uber den Besuch des nicht
niher bestimmten Markgrafen von Baden am Mummelsee wiederum
berichtet wie oben geschildert Loretus. Ein unmittelbarer Transfer der

werden kénne, die auch die Wassermassen der Schneeschmelze ohne weiteres
speichere.

55 Ebd., S.72. Dieser Begebenheit berichtet bereits Businger, Josef: Die Stadt Lu-
zern und ihre Umgebung. In topographischer, geschichtlicher und statistischer
Hinsicht, Luzern: Meyer 1811, S. 260f.

56  Vgl. P X. Weber: Der Pilatus und seine Geschichte, S. 72.

57 Vgl.ebd,S.73.

58 Vgl.ebd.: S.251-254.

- am13.02.2028, 08:41:0:

45


https://doi.org/10.14361/9783839404799-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Niels Penke, Joana van de Locht: EcoFolk

Ortssage aus den Alpen in das deutsche Mittelgebirge liegt hingegen
wohl nicht vor. Doch ldsst sich im Fall von Loretus’ Bericht, jenseits der
bereits zuvor festgestellten Vernetzung des Wissens iiber Wasserwesen
durch eine Kompilations- und Abschreibepraxis, eine weitere episte-
mische Vernetzung erkennen, die durch den Besuch mehrerer — in den
mit ihnen verbundenen Erzihlungen - verwandter Orte entsteht. Die
schriftlich tradierte Zitatsammlung wird folglich in der frithen Neuzeit
durch eine protoempirische Reisetitigkeit gelehrter Autoren einem
Realititsabgleich unterzogen. Doch zuriick zum Mummelsee ...

3. Grimmelshausen und die Kanonisierung des Sees

Eine endgiltige literatur- und wissensgeschichtliche Kanonisierung
erfuhr das Schwarzwilder Gewisser weder durch Schott noch durch
Loretus/Kircher. Hierfir bedurfte es der fiktionalen Rahmung im
berithmtesten deutschsprachigen Roman der frithen Neuzeit: Hans
Jacob Christoffel von Grimmelshausens Simplicissimus teutsch.”® Auf
Grund der augenfilligen Nihe zwischen Loretus’ Bericht und einzelnen
rahmenden Informationen bei Grimmelshausen entspann sich in der
Forschung schon friih eine Diskussion um die Abhingigkeit der beiden
Texte voneinander. Ob Loretus hierbei die Rolle als Quelle, Zeitgenosse
oder Rezeptionsphinomen zukommt, hingt eng mit der Datierung
des Texts zusammen: Laut Bericht wanderte Loretus im Mai 1666 zum
Mummelsee, der Bericht an Kircher datiert laut Paratext ins Jahr 1667,
wurde jedoch erst 1678 veroffentlicht. Der Simplicissimus teutsch wie-
derum datiert auf das Jahr 1668 (auf dem Titelblatt vordatiert auf das
Jahr 1669). Sein Autor lebte iiber viele Jahre am Oberrhein, wo er un-
ter anderem in Gaisbach bei Oberkirch das Gasthaus »Zum Silbernen
Stern« fithrte und seit 1667 als Schultheif in Renchen wirkte. Oberkirch

59  Grimmelshausen, Hans Jacob Christoffel von: Simplicissmus teutsch. Hg. von
Dieter Breuer, 4. Aufl., Frankfurta. M.: DKV 2015. Im Folgenden abgekiirzt durch
die Sigle ST.

- am13.02.2028, 08:41:0:


https://doi.org/10.14361/9783839404799-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

