
42 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

der Ort eines versunkenen Wallfahrtstempels (templum peregrationibus) 
sei.44 Als sie sich dem See nähern, verstärkt sich das Unwetter erneut, 
als wolle es drohen, dass sie diesen nicht in gleicher Weise wie zuvor 
den Mummelsee stören sollten. Schließlich kehren die beiden Wanderer 
zurück ins Dorf. Die Geschichten, die sich um die beiden Seen ranken, 
würden, so schließt Loretus seinen Bericht aus dem Schwarzwald, auch 
im nahegelegenen Kloster Allerheiligen aufbewahrt.45 

2. Der Pilatus als alpines Vorbild? 

Der Mummelsee ist nicht der einzige lacus mirabilis, der den umtriebi
gen Loretus lockt. So fährt er in seinem Bericht mit einer Reise an den 
Schweizer Pilatus-See fort, um den sich Erzählungen ranken, die eine 
auffällige Nähe zu denen über den Mummelsee aufweisen. Seit dem 
Hochmittelalter wird das Ende der Legende um Pilatus, den einstigen 
Statthalter von Jerusalem, immer wieder am kleinen See bei Luzern ver
ortet, so etwa prominent in der Legenda aurea Jacobus’ de Voragine.46 Ihr 
zufolge habe man den Leichnam des Pontius Pilatus, nachdem er Selbst
mord begangen hatte, zunächst in den Tiber geworfen, wo er jedoch für 
Unwetter sorgte, so dass man ihn in die Rhone bei Vienne überführte. 
Als er auch hier keine Ruhe gab, verbrachte man ihn schließlich in einen 
Alpenpfuhl in der Nähe von Luzern, wo er fortan sein Unwesen trieb, 
und schon bald wurde dieser mit dem kleinen See auf dem Frakmont 
verknüpft. Der Wasserdämon, der im Fall des Mummelsees unidenti
fiziert bleibt, wird hier also zum untoten und spukenden Stadthalter 

44 Ebd., S. 114. 
45 Ein entsprechendes Buch konnte in der Klosterbibliothek nicht nachgewiesen 

werden, doch diente das Kloster möglicherweise sowohl Grimmelshausen als 
auch Loretus als Anlaufpunkt und Ort, über den Mummelsee Erkundigungen 
einzuholen. Vgl. G. Weydt: Neues zu Grimmelshausen, S. 16. 

46 Vgl. Voraigne, Jacobus de: Die Legenda aurea, aus dem Lateinischen übersetzt 
von Richard Bentz, 8. Aufl., Heidelberg: Lambert Schneider 1975, S. 271. Eine 
Übersicht über sämtliche Belege zum Pilatussee vor 1500 bietet bereits Peter 
Xaver Weber: Der Pilatus und seine Geschichte, Luzern: Haag 1913, S. 49–54. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-004 - am 13.02.2026, 08:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. De lacibus mirabilibus 43 

von Jerusalem und durch ihn mit der Passionsgeschichte Christi ver
bunden. Auch der Pilatus – in dem Namen verschmelzen Geist, See 
und Bergmassiv miteinander – ist in der Lage, das Wetter zu beeinflus
sen und über den unvorsichtigen oder übermütigen Besucher Regen 
niedergehen zu lassen.47 

Die Berichte zum Pilatus-See setzen deutlich früher ein als die zum 
Mummelsee, so führt etwa der Schweizer Theologe Felix Hemmerlin 
(1388–ca.1460) in seinem Dialog De nobilitate in einem Disput zur Wetter
magie an, dass der See durch Tiere nicht gestört werden könne, sondern 
allein durch unbedachte Menschen dazu gebracht würde, Unwetter 
hervorzubringen.48 Spätestens seit dem 15. Jahrhundert herrschte wohl 
ein Verbot, sich dem See zu nähern, das durch Wächter und einen Eid, 
den die angrenzende Bevölkerung zu leisten hatte, gesichert wurde. 
Ausgenommen vom Betretungsverbot der Oberalp waren die Hirten, 
die ihr Vieh auf den dortigen Weiden hüteten und Personen, die zuvor 
eine Erlaubnis eingeholt hatten.49 

Schon früh entzündet sich eine Aberglaubenskritik an dem See, die 
vor allem von humanistischen Gelehrten geäußert wurde. 1522 schildert 
der St. Gallener Reformator Joachim Vadianus (1484–1551), wie er ge
meinsam mit drei Bekannten zum Pilatus-See aufgestiegen sei.50 Wie 
der Mummelsee liegt auch dieser See still und abgelegen, von Wäldern 
umgeben – weder Zufluss noch Abfluss speisen ihn, dennoch bleibt der 
Wasserspiegel über das gesamte Jahr konstant. Doch sind es in dem Be
richt aus den 1520er Jahren keine Dämonen, die ihr Unwesen treiben; 
zudem prüft Vadianus nicht, ob ein Steinwurf in den See ein Unwetter 
provoziere. Stattdessen bittet der Hirte, der die Gruppe zum See führt, 

47 Neben dem See nimmt Loretus in seinem weiteren Bericht auch weitere Erzäh
lungen zu übernatürlichen Wesen aus der Umgebung von Luzern in seinen Be
richt auf, so etwa über die Sichtungen von Drachen. 

48 Hemmerlin, Felix: De nobilitate et rusticitate dialogus et alia opuscula, Straß
burg: Johann Prüss um 1500, fol. 126r. 

49 P. X. Weber: Der Pilatus und seine Geschichte, S. 248. 
50 Vadianus, Joachim: Pomponii Melae De Orbis Sitv Libri Tres, Accvratissime 

emendati, una cum Commentariis Ioachim Vadiani Heluetii castigatioribus, & 
multis in locis auctioribus factis […], Basel: Cratander 1522. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-004 - am 13.02.2026, 08:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

darum, sich möglichst ruhig zu verhalten und das Gewässer in keiner 
Weise zu stören, da ihn die Angst umtreibt, dass Pilatus sich in Rich
terrobe aus dem See erheben könne. Jeder, der ihn in dieser Form zu
vor gesehen habe, sei innerhalb des Jahres gestorben. Vadianus unter
lässt folglich sämtliche Versuche am ruhenden Gewässer, enthält sich 
jedoch nicht einer Bewertung der Ängste des Hirten: Die Leichtfertig
keit (levitas) lasse die Menschen gaukelhafte Märchen (fabularum praesti
gias) mit einzelnen Orten verbinden, die durch übernatürliches (numine) 
– will heißen göttliches – Wirken aufgefallen sind.51 Damit legt er die 
Grundlage für eine kritische Einordnung der Gerüchte um den Pilatus- 
See, wie sie sich auch unter den späteren Besuchern fortsetzte. 

Wenige Jahre später, 1555, macht sich ein weiterer berühmter 
Humanist auf den beschwerlichen Aufstieg zum Pilatus: der bereits 
erwähnte, in Zürich wohnhafte Botaniker und Tierkundler Conrad 
Gessner (1516–1565). Ihn treibt dabei weniger ein mirakulöses oder 
dämonologisches Interesse an als ein dezidiert naturkundliches. Seine 
Beschreibung des Aufstiegs am Mons fractus darf als erste Beobach
tung der alpinen Höhenstufen mit ihren jeweiligen Besonderheiten 
im Bewuchs gelten.52 Gegenüber der Pilatus-Erzählung äußert er sich 
gleichfalls kritisch und tut sie als Aberglauben (superstitiones) ab. Selbst 
wenn es so etwas wie Böses wirkende Geister gäbe, so seien sie doch 
letztendlich machtlos und könnten nur durch die Zulassung Gottes 
die Abergläubigen für ihren Irrglauben strafen. Denn es gäbe doch im 
Letzten keine andere Ursache für Ereignisse und Änderungen in der 
Welt als Gott.53 Stattdessen führt er für die zu beobachtenden Phä
nomene, wie etwa die regelmäßig drohenden Überschwemmungen, 
natürliche Gründe an.54 Es existieren folglich gerade im protestantisch- 

51 Ebd., S. 34. 
52 Gessner, Conrad: De raris et admirandis herbis, quae sive quod noctu luceant, 

sive alias ob causas, lunariae nominantur […], Eiusdem descriptio montis Fracti, 
sive montis Pilati […], Zürich: Andreas und Jacob Gessner [1555]. 

53 Ebd., S. 53. 
54 Ebd., S. 52f. So wendet er etwa ein, dass die als unheimlich geschilderte Beob

achtung der lokalen Bevölkerung, der See bewahre stets dieselbe Größe, ob
wohl er weder Zu- noch Abfluss besitze, durch die sumpfige Umgebung erklärt 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-004 - am 13.02.2026, 08:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. De lacibus mirabilibus 45 

humanistisch gelehrten Umfeld des 16. Jahrhunderts bereits rationale 
Erklärungen der Wirkweise von Wunderseen, die jedoch von den je
suitischen Autoren des 17. Jahrhunderts mit Blick auf den Mummelsee 
weitestgehend in den Wind geschlagen werden. 

Der Luzerner Archivar und Heimatforscher Peter Xaver Weber schil
dert in seiner Studie zum Pilatus ausführlich, wie im 16. Jahrhundert an 
der Entzauberung des Ortes gearbeitet wurde. So zitiert er den Luzer
ner Stadtpfarrer Johann Müller, der 1585 nicht allein den Magistrat, son
dern auch die lokale Bevölkerung zum Pilatus-See gerufen habe, um ge
meinsam Steine in ihn zu werfen und in seinen Wassern zu waten. Nach
dem daraufhin kein noch so kleines Wölklein am Himmel erschien, seien 
die Bewohner endlich davon überzeugt worden, dass alle Berichte über 
die dämonische Kraft des Sees »alles ein superstition und aberglauben 
sei«.55 1594 beschloss der Stadtrat schließlich, dem See und damit auch 
den mit ihm verbundenen Erzählungen das Wasser abzugraben.56 Bei 
den Expeditionen des 17. Jahrhunderts treffen Besucher allein noch auf 
einen kleinen Tümpel und mooriges Gelände, das in trockenen Jahren 
fast zur Gänze verschwindet.57 

Der Pilatus darf folglich als prominentes Vorbild des Mummelsees 
gelten, sowohl in der jeweiligen schriftlichen aber auch der empirischen 
Erschließung weisen beide Gewässer eine gewisse Nähe auf: So wurden 
beide nicht allein von Gelehrten, sondern auch von Adeligen besucht, die 
in ihrer Umgebung Gedenkinschriften hinterließen. Laut Weber berich
tet der Lucerner Stadtschreiber Renward Cysat, dass 1519 Herzog Ulrich 
von Württemberg den Pilatus bereiste.58 Über den Besuch des nicht 
näher bestimmten Markgrafen von Baden am Mummelsee wiederum 
berichtet wie oben geschildert Loretus. Ein unmittelbarer Transfer der 

werden könne, die auch die Wassermassen der Schneeschmelze ohne weiteres 
speichere. 

55 Ebd., S. 72. Dieser Begebenheit berichtet bereits Businger, Josef: Die Stadt Lu
zern und ihre Umgebung. In topographischer, geschichtlicher und statistischer 
Hinsicht, Luzern: Meyer 1811, S. 260f. 

56 Vgl. P. X. Weber: Der Pilatus und seine Geschichte, S. 72. 
57 Vgl. ebd., S. 73. 
58 Vgl. ebd.: S. 251–254. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-004 - am 13.02.2026, 08:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

Ortssage aus den Alpen in das deutsche Mittelgebirge liegt hingegen 
wohl nicht vor. Doch lässt sich im Fall von Loretus’ Bericht, jenseits der 
bereits zuvor festgestellten Vernetzung des Wissens über Wasserwesen 
durch eine Kompilations- und Abschreibepraxis, eine weitere episte
mische Vernetzung erkennen, die durch den Besuch mehrerer – in den 
mit ihnen verbundenen Erzählungen – verwandter Orte entsteht. Die 
schriftlich tradierte Zitatsammlung wird folglich in der frühen Neuzeit 
durch eine protoempirische Reisetätigkeit gelehrter Autoren einem 
Realitätsabgleich unterzogen. Doch zurück zum Mummelsee … 

3. Grimmelshausen und die Kanonisierung des Sees 

Eine endgültige literatur- und wissensgeschichtliche Kanonisierung 
erfuhr das Schwarzwälder Gewässer weder durch Schott noch durch 
Loretus/Kircher. Hierfür bedurfte es der fiktionalen Rahmung im 
berühmtesten deutschsprachigen Roman der frühen Neuzeit: Hans 
Jacob Christoffel von Grimmelshausens Simplicissimus teutsch.59 Auf 
Grund der augenfälligen Nähe zwischen Loretus’ Bericht und einzelnen 
rahmenden Informationen bei Grimmelshausen entspann sich in der 
Forschung schon früh eine Diskussion um die Abhängigkeit der beiden 
Texte voneinander. Ob Loretus hierbei die Rolle als Quelle, Zeitgenosse 
oder Rezeptionsphänomen zukommt, hängt eng mit der Datierung 
des Texts zusammen: Laut Bericht wanderte Loretus im Mai 1666 zum 
Mummelsee, der Bericht an Kircher datiert laut Paratext ins Jahr 1667, 
wurde jedoch erst 1678 veröffentlicht. Der Simplicissimus teutsch wie
derum datiert auf das Jahr 1668 (auf dem Titelblatt vordatiert auf das 
Jahr 1669). Sein Autor lebte über viele Jahre am Oberrhein, wo er un
ter anderem in Gaisbach bei Oberkirch das Gasthaus »Zum Silbernen 
Stern« führte und seit 1667 als Schultheiß in Renchen wirkte. Oberkirch 

59 Grimmelshausen, Hans Jacob Christoffel von: Simplicissmus teutsch. Hg. von 
Dieter Breuer, 4. Aufl., Frankfurt a. M.: DKV 2015. Im Folgenden abgekürzt durch 
die Sigle ST. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-004 - am 13.02.2026, 08:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

