
ANTHROPOS

112.2017: 127 – 152

Abstract. – The volcano Chimborazo, located in Ecuador, was 
mentioned in the early chronicles of the Spaniards as a sacred 
mountain for the people of the ancient Andean world. In this ar-
ticle I will analyze, for the first time, three main archaeological 
sites, two of them at the bottom of the glaciers of the Chimbora-
zo and the other one at its foothill. One of the main archaeologi-
cal sites located at Chimborazo’s glaciers is known as “Huau-
qui Chimborazo,” and we can find it at the west slope of the 
mountain. This site and the reason that might explain its location, 
4,800 meters above sea level, is the relation it has with very an-
cient fragments of lava flows that characterize this place. Nearby 
this archaeological complex there are dozens of little archaeolog-
ical structures which have been documented (locally known as 
yaathas) with significant visual contact with one of the Chimbo-
razo hills. The second main archaeological site is located on the 
southern side of the Chimborazo at 4,600 meters above sea level. 
It is characterized by another group of yaathas and an inusual 
proximity to a cave which has been used as a meeting point for 
pilgrims in modern times. Finally, the third archaeological site is 
located at the southern side of the Chimborazo volcano, at 3,600 
meters above sea level. It is a kancha or an Inca architectural con-
struction, probably built to give assistance to the pre-Hispanic 
pilgrims who were climbing to this sacred mountain to give sac-
rificial offerings. [Ecuador, Chimborazo volcano, archaeological 
complex, sacrificial offerings]

Alden Yépez, Dr. phil. (Bonn 2008), licenciatura en antropología 
(Quito 2000); 2007–2010 encargado de curso en el Instituto de 
Arqueología y Antropología Cultural, Departamento de Antropo-
logía de las Américas, Universidad de Bonn; desde 2012 hasta 
hoy docente en la Pontificia Universidad Católica del Ecuador, 
Quito. – Sus principales campos de investigación son el análisis 
de la cerámica prehispánica; procesos de formación de sitios; ar-
queología de la “Ceja de Montaña” y arqueología de l’altitud. – 
Publicaciones: Véase tambien la bibliografía.

Introducción

En el mundo cordillerano andino es conocido que 
muchas montañas altas o nevadas, volcanes y la-
gunas fueron adorados por los pueblos aborígenes 
(Reinhard 2001: ​128, siguiendo a Kauffmann Doig 
1992) y que también éstos fueron lugares de depó-
sito de ofrendas rituales. Mientras que en las fuentes 
coloniales estas ofrendas fueron llamadas “idola-
trías”, las culturas aborígenes las usaron en rituales 
únicos o repetitivos para venerar a los dioses tute-
lares y en algunos casos las ofrendas estuvieron re-
lacionadas con sacrificios humanos. Hace algunas 
décadas se pensaba clarificar si, en el caso de las 
montañas, las ofrendas sacrificiales depositadas ser-
vían para venerar a las montañas o, por el contra-
rio, a los dioses tutelares que allí moraban (Gentile 
1996: ​68). Según la arqueología de la religión se 
tratarían ambas de preguntas metafísicas de interés 
moderno creciente (Insoll 2004), pero, por el con-
trario, recientemente se planteó para la región de los 
Andes ecuatoriales que los espíritus tutelares no so-
lamente tuvieron poder para definir sobre la vida y 
la muerte de los pueblos aborígenes, sino que tam-
bién en el interior de las montañas se producía oro 
y otros metales preciosos. Para obtener los bene-
ficios de los dioses tutelares (apus) y las riquezas 
interiores de las montañas era necesario entonces 
entregar a los apus ofrendas sacrificiales (Moreno 
Yánez 2007: ​175). La veneración a las montañas 
como dioses tiene como base para algunos autores 
la adoración del sol (Ceruti 1997: ​77), otros en cam-

Las huacas del volcán Chimborazo (Ecuador) 
y sus relaciones de visibilidad con santuarios 

de altura prehispánicos

Alden Yépez

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


128 Alden Yépez

Anthropos  112.2017

bio relacionan la veneración a las montañas nevadas 
con los ritos de fertilidad, pues el agua de lluvia que 
fluye de los altos montañosos hacia los valles bajos 
mediante corrientes de agua y riachuelos influencia 
de manera directa la fertilidad del suelo y tiene un 
efecto significativo en la cantidad de las cosechas 
agrícolas (Moreno Yánez 2009: ​33).

Siguiendo la definición de religión andina plan-
teada por Dedenbach-Salazar Sáenz (2007: ​119), 
quién la considera mitológica y politeísta con una 
variedad de dioses de apariencia natural con funcio-
nes sociales, resulta entonces para la mentalidad oc-
cidental moderna un panorama complejo entender 
la manifestación religiosa andina de ofrendar sacri-
ficios a las montañas y a otros fenómenos geográfi-
cos naturales considerados como espacios sagrados 
por los pueblos prehispánicos. Un esquema compa-
rativo entre las manifestaciones religiosas occiden-
tales y prehispánicas andinas puede ayudar por con-
siguiente a introducirnos en el complejo fenómeno 
de lo religioso, desde el punto de vista experimen-
tal y vivencial.

En la esfera religiosa, tanto como en la esfera 
cotidiana, mirar y observar son aspectos fundamen-
tales de la percepción humana. En lo religioso, co-
menta Pezzoli-Olgiati (2012: ​343), la interacción 
entre imágenes religiosas y sus relaciones de visi-
bilidad se produce en diferentes niveles de intensi-
dad cultural. Así por ejemplo, un símbolo, un co-
lor, un vestido o un templo pueden ser percibidos 
culturalmente, pero al mismo tiempo pueden estar 
asociados intensivamente con fenómenos religio-
sos. Curatola argumenta, por el contrario, con base 
en la lectura de las crónicas españolas tempranas, 
que para el mundo andino, y en particular para la 
tradición inca, lo importante de los objetos religio-
sos era su capacidad de “hablar” con los sacerdotes 
(2008: ​16 s.). En este ensayo arqueológico propon-
go, a partir de un estudio de caso, el de los comple-
jos arqueológicos encontrados recientemente en el 
volcán Chimborazo (Ecuador), que la visibilidad de 
objetos percibidos como sacrales en el mundo an-
dino tiene niveles de complejidad creciente, que se 
manifiestan como la absorción de un objeto en otro. 
Entonces ambos, niveles de intensidad y de comple-
jidad absorvente de objetos religiosos, constituyen 
un sistema simbólico que se va diferenciando en el 
tiempo y en el espacio, según las culturas y las tra-
diciones religiosas.

Relaciones de visibilidad  
en el flanco oeste del volcán

Unidad religiosa integrativa mayor

Una unidad religiosa integrativa mayor, por ejem-
plo, son los templos modernos dedicados a los cul-
tos religiosos. En el mismo nivel de complejidad 
se encuentran las montañas consideradas como sa-
gradas por las comunidades religiosas andinas. Por 
consiguiente sería legítimo comparar los templos 
religiosos cristianos modernos con las montañas sa-
gradas del mundo andino, porque ambos despiertan 
sentimientos religiosos en los peregrinos a partir de 
las relaciones de visibilidad.

La Catedral gótica de Colonia (Hohe Domkirche 
St. Petrus), declarada en 1996 por la UNESCO 
como patrimonio de la humanidad (Metropolitan
kapitel am Hohen Dom zu Köln s. f. c), es visible 
desde diferentes ángulos de la ciudad alemana de 
Colonia y con seguridad es distinguible en el pai-
saje urbano a varios kilómetros de distancia, dado 
que la superficie de la ciudad es plana y que la cate-
dral, además de estar sobre una pequeña colina, al-
canza en su fachada de torres dobles, emplazada al 
oeste, casi 160 m de altura. Quizás lo más especta-
cular y visible a la distancia sean las dos torres, en 
tanto que los aleros y las torres menores que con-
forman el sector este del templo llaman la atención 
desde mediana distancia. Así los fieles y peregrinos 
que visitan la catedral, solo les basta con levantar 
la mirada para encontrarse con la silueta del tem-
plo y percibir que se acercan a un lugar sacrosanto. 
Finalmente allí se encuentran los restos mortuorios 
de una veintena de obispos católicos depositados 
desde el siglo X de nuestra era (Metropolitankapi-
tel … s. f. a) así como también los restos de los “tres 
reyes magos” (Schlafke 1989: ​xiv). En este sentido 
coincidimos con Bergmann (2014: ​49) cuando este 
anota que la religión no funciona sin o más allá del 
espacio.

En los Andes ecuatoriales resalta por su tamaño 
el volcán Chimborazo, ubicado en la Cordillera Oc-
cidental andina del Ecuador, sobre el resto de ne-
vados más cercanos (Carihuairazo, Altar, Sangay, 
Tungurahua). Un grupo de geólogos de la Universi-
dad de Tübingen, Alemania, trataron de conocer su 
historia geológica (Pichler y Kilian 1989 en Moreno 
Yánez 2009: ​29). De acuerdo a sus estudios se tra-
ta de un volcán cuádruple y en orden de antigüedad 
encontramos: el Chimborazo I (1,800.000 años), el 
Chimborazo II, con las fases A (100.000–30.000 ap)  
y B (28.000–22.000 ap) y finalmente el Chimbora-
zo III (18.000–10.000 ap) (Pichler y Kilian 1989 en 
Moreno Yánez 2009: ​29–31). No obstante recien-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


Anthropos  112.2017

129Las huacas del volcán Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispánicos

temente se detectaron actividades explosivas del 
Chimborazo durante el Holoceno; inclusive se co-
noce ahora que el volcán estuvo activo unas pocas 
centurias antes de la llegada de los españoles (Bar-
ba 2006). Consecuentemente el volcán Chimbora-
zo puede ser considerado como parcialmente activo. 
De hecho aún existen fuentes termales en sus fal-
das, como por ejemplo los baños termales que se 
encuentran entre Guaranda y Ambato, a un costado 
de la vía Flores.

Con una altura que alcanza los 6.310 msnm el 
macizo es visible desde cualquier punto de la pro-
vincia epónima. Incluso en días despejados el edifi-
cio volcánico suroeste del macizo está al alcance de 
la vista desde la ciudad de Guayaquil, emplazada a 
orillas del río Guayas y cerca de las costas centra-
les ecuatorianas del Océano Pacífico. En la “Rela-
ción del Pueblo de San Andrés de Xunxi”, de 1582, 
nos dice fray Juan de Paz Maldonado (1992 [1582]: ​
320) sobre el volcán Chimborazo que las poblacio-
nes aborígenes:

tienen en grande veneración y lo adoraban y adoran, aun-
que no a lo descubierto, porque dicen nacieron de él. Sa-
crificaban en este cerro muchas doncellas vírgenes, hijas 
de Señores, y ovejas de la tierra, y otras echaban vivas; y 
hoy [en] día hay muchas al pie de la nieve, a las cuales no 
matan los indios ni llegan a ellas para hacerles mal, por 
decir que el dicho volcán les echará heladas en sus semen-
teras y granizos, y lo tienen por abución.

De acuerdo con este relato, y de manera semejante 
a las relaciones de visibilidad que tienen los pere-
grinos con la Catedral de Colonia, podemos cole-
gir que bastaría entonces a los indígenas que vivie-
ron en las zonas aledañas al volcán con observar los 

flancos del Chimborazo, para saber que allí mora-
ban los dioses tutelares y sus ancestros míticos, a los 
cuales se ofrendaba para obtener beneficios y even-
tualmente calmar su ira (Fig. 1).

Unidad religiosa integrativa mediana

Una unidad integrativa podrían constituir los inte-
riores de los templos religiosos cristianos, entendi-
dos estos como lugares en su dimensión fundacio-
nal que reflejan la encarnación del hijo de Dios y la 
habitación del Espíritu Santo en la tierra (Bergmann 
2014: ​369). Los templos pueden ser percibidos por 
los fieles y peregrinos católicos como lugares de 
morada de las divinidades en el sentido sugerido 
por la Biblia y por la teología clásica. En el caso de 
la religión andina el lugar sagrado de esta unidad in-
tegrativa pudo haber sido dado por accidentes geo-
gráficos naturales menos masivos y monumentales 
que, por ejemplo, una montaña. En su significación 
profunda no obstante, siguiendo la definición de Sa-
lomon (1991) a partir de la lectura del escrito de 
Huarochri, esta unidad integrativa podría entender-
se como una huaca, una suerte de entidad sagrada 
con personalidad vibrante. Con fines comparatives, 
el uso que haré aquí de este concepto andino es más 
bien cercano al sentido empleado en los relatos et-
nohistóricos del siglo XVI, que consideraban a una 
huaca como un “adoratorio”.1

  1	 Agustinos (1952 [1557]: ​55); Betanzos (1996 [1551–57]: ​
10); Cieza de León (1967 [1553]: ​100); Pizarro (1968 [1571]: ​
492); Sarmiento de Gamboa (2007 [1572]: ​66); Zarate (1963 
[1555]: ​22–28) todos citados en Bray (2015: ​5).

Fig. 1: Volcán Chimborazo, flanco 
oeste, cumbres Veintimilla (izq.) y 
Whymper (der.).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


130 Alden Yépez

Anthropos  112.2017

Al interior de la Catedral de Colonia se ofician 
los cultos religiosos y las misas sobre la mesa de 
oficios sacros, que es parte de un complejo llamado 
“altar mayor”. La vida al interior de este centro es-
piritual es muy activa. Sobre el altar mayor, erigido 
en honor al apóstol San Pedro en 1382, cada día se 
celebran cinco misas y durante los fines de semana 
miles de gentes visitan este centro espiritual (Metro
politankapitel … s. f. c). Detrás de la mesa de ofi-
cios, con un estilo francés, coronan los costados del 
coro del altar las estatuas de los doce apóstoles, así 
como otras estatuas menores individuales que ma-
terializan profetas, santos y estatuas grupales, repre-
sentando escenas de los relatos bíblicos, en un am-
biente religioso que se impone ante los fieles.

En el flanco oeste del volcán Chimborazo, entre 
los glaciares Stübel y Thielmann, en la zona conoci-
da por los andinistas como “El Castillo”, y a lo largo 
de la ruta que lleva a la cumbre Veintimilla por esta 
zona, desciende desde los 5.271 msnm un enorme 
flujo lavítico en dirección suroeste hasta alcanzar 
una altura de 4.873 msnm (Jordan und Buchroithner 
2009). A esta altura se extiende una suerte de expla-
nada amplia y semicircular de casi 11 ha de superfi-
cie; posiblemente se trate de un lago periglaciar (ver 

triángulo sur en Fig. 2) del Holoceno Tardío (León 
2014). A la altura aproximada de 5.000 msnm el 
magma endurecido del flujo consolidó un promon-
torio semiredondo en todo el contorno sur, consti-
tuido este por enormes rocas semifracturadas duran-
te el enfriamiento del magma. Vista a la distancia y 
desde cierto ángulo, la cumbre de este promontorio 
es muy semejante a la cumbre Veintimilla del vol-
cán.2 Esta coincidencia natural no pasó desaperci-
bida para los aborígenes prehispánicos y de mane-
ra comparativa que el altar mayor de la Catedral 
de Colonia este promontorio despertó en los abo-
rígenes sentimientos religiosos que hoy en día po-
demos compararlos con aquellos de los peregrinos 
y feligreses que visitan el interior de la Catedral en 
Colonia. Efectivamente al pie de este promontorio 
de lava se ubican recintos delimitados artificialmen-
te con rocas medianas y también amontonamientos 
antrópicos de rocas a manera de túmulos, ambos 
espacios probablemente fueron destinados para ofi-

  2	 El volcán Chimborazo está formado por 4 cumbres. De sur a 
norte, la cumbre Veitimilla (6.268 msnm), la cumbre Whym-
per (6.310 msnm), la cumbre Politécnica y la cumbre Lucia-
no Martínez (Instituto Geofísico s. f.). 

Fig. 2: Recintos antiguos y túmulos de rocas (Ortofotografías 2010: a escala 1 : 5000).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


Anthropos  112.2017

131Las huacas del volcán Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispánicos

ciar ceremonias de tipo religioso, aseveración que 
coincidimos plenamente con el descubridor de estas 
ruinas (Cruz 2011), dado que la documentación ob-
tenida hasta la fecha ratificó la naturaleza arqueoló-
gica de ellas y nos permitió identificar en su interior 
dos áreas con estructuras diferentes. Precisamente 
en la base sur de este promontorio a una altura de 
4.875 msnm y sobre una planicie menor libre de ro-
cas, orientada de noreste a suroeste y con un ligero 
descenso al costado suroeste, hemos detectado en 
el sector noreste de la planicie la presencia de un 
sitio arqueológico compuesto por una decena de re-
cintos antiguos y de algunos túmulos artificiales de 
rocas (ver Fig. 2).

Alrededor de una plaza central rectangular de 
13,5 × 10 m de extensión se ubican en los lados este, 
sur y oeste de la plaza 3 recintos cuadrangulares, 
respectivamente; en tanto que al costado norte de la 
plaza se presenta un recinto ovalado junto con uno 
de tipo trapezoidal. En la mitad norte del costado 
oeste de la plaza, además de un recinto rectangular, 
se distingue también uno circular y fuera de éste, al 
extremo norte del mismo, se aprecia lo que parece 
ser la esquina de un antiguo recinto cuadrangular, 
posiblemente conectado arquitectónicamente con el 
recinto documentado en la mitad sur de este sector 

de la plaza. De la misma manera en el costado este 
de la plaza y al extremo norte del recinto anotado, 
aunque fuera de este, también se aprecian las bases 
de lo que parece haber sido una esquina de un recin-
to rectangular, probablemente más antiguo.

En el sector sureste de la planicie y separado de 
la plaza central por un corredor libre de ca. 3–5 m se 
distingue un área de 2 túmulos artificiales de rocas 
naturales acomodadas y otra de rocas emplazadas a 
manera de círculo. Al extremo sur del área se ubica 
un túmulo de 10 × 6 m de largo definido por rocas 
amontonadas, pero sin una sobreposición ordenada 
de las rocas a la manera de muros. Al interior del 
túmulo se distinguen 3 espacios pequeños libres de 
rocas (2,2 m espacio mayor y 1,6 m espacio menor), 
definiendo de esta manera lo que podría describirse 
como 3 subtúmulos menores. Por el contrario, en el 
extremo norte del área existe un solo túmulo gran-
de de rocas con un diámetro de 7,2 m y un espacio 
central libre de 2,3 m de diámetro. Entre ambos tú-
mulos existe un ordenamiento artificial circular de 
rocas medianas y grandes en cuyo centro se distin-
gue una roca grande (1,6 × 0,91 m ). El diámetro del 
círculo formado por estas rocas es de 8 a 8,86 m. 

En la base oeste del promontorio de lava, a una 
altura que varía entre 4.800 y 4.875 msnm, en un 

Fig. 3: Rocas con cavidades artificiales al pie de un flujo lavítico.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


132 Alden Yépez

Anthropos  112.2017

área aproximada de 1,7 ha (Jordan und Buchroith
ner 2009) y apenas a ca. 150 m de distancia en línea 
recta de los recintos arqueológicos arriba descritos, 
aparece una serie de rocas con cavidades artificia-
les. El tamaño de las rocas puede ser grande, con 
perímetros que superan los 10 m, mediano (entre 
< 10 m y > 1 m) o pequeño (< 1 m). La documenta-
ción cartográfica se concentró en aquellas rocas que 
según nuestra interpretación revelan actividades an-
trópicas pasadas. Al sur del área de las rocas y justa-
mente donde ambas cumbres se tocan visualmente, 
inicia un campo de distribución relativamente dis-
perso de rocas (total 49) con cavidades artificiales 
profundas o superficiales, pero muy simétricas en 
su silueta y labradas intencionalmente (ver Fig. 3).

Todas las rocas se encuentran en un ángulo de vi-
sibilidad perfecto respecto del acercamiento visual 
inequívoco que guarda la cúspide del promontorio 
de lava con la cumbre Veintimilla del volcán (ver 
Fig. 4). Más al norte y en el ángulo de separación 
visual de ambas cumbres, es llamativa la inexisten-
cia de rocas con este tipo de cavidades. Por el con-
trario, resulta muy llamativo que la detección de es-
tas cavidades en las rocas solamente se manifiesta 
paralela al sobrelapamiento visual de ambas cum-
bres (promontorio de lava y cumbre Veintimilla), 
ver Fig. 4.

Fuera del ángulo natural de encuentro de ambas 
cumbres, tanto al sur como al norte, no hemos de-
tectado cavidades artificiales tan profundas en las 
rocas naturales, aunque sí evidencia de exfoliación 
natural en algunas rocas, provocadas por el efecto 
término de calentamiento y enfriamiento diario, así 
como por el efecto erosivo inducido por el viento, 
el agua y el hielo.

Los medios visuales que conforman el altar ma-
yor de la Catedral de Colonia son variados en su 
materialidad (cuadros, estatuas, retablos, figuras, vi-
trales, etc.) y la sumatoria de estos componen una 
dimension simbólica compleja, pero unificante por 
la capacidad de sensibilizar a los feligreses y pere-
grinos ante el fenómeno de lo sagrado en un espacio 
específico (Pezzoli-Olgiati 2012: ​344). De una ma-
nera semejante, fenómenos naturales y realidades 
geográficas pueden inducir comportamientos reli-
giosos en los habitantes andinos actuales, en espe-

cial aquellos que se encuentran en las zonas rurales, 
pues aquí “deviene una profunda y enraizada unidad 
de naturaleza y cultura en la vida diaria, expresada 
en la economía y en la vida social” (Dedenbach-Sa-
lazar Sáenz 2007: ​116 – traducción A. Y.).

Esta fenomenología puede ser retroproyectada 
al pasado para explicar cómo la cúspide del flujo 
lavítico y sus relaciones visuales complejas con la 
cumbre sur del volcán Chimborazo (cumbre Vein-
timilla) posiblemente generaron en los peregrinos 
una actitud psicocultural hierofánica de asimilación 
del fenómeno visual y materializado en la cúspide 
del promontorio del flujo lavítico, el mismo que a 
nuestro juicio puede ser interpretado como una hua-
ca. De hecho este término lo usa tempranamente 
Cristóbal de Albornoz (1583–1584) para referirse 
al volcán Chimborazo y está documentdo en “Las 
Informaciones de Cristóbal de Albornoz” (Millones 
1971).

Una huaca, como unidad integrativa anota Bray 
(2015: 4), “puede ser glosada como una ‘cosa sa-
grada’, constituyendo un punto de intersección fas-
cinante respecto de las nociones de materialidad, 
agencia y personalidad”. La huaca del Chimborazo 
materializada en el promontorio semiredondo del 
flujo lavítico en primera instancia guarda un tipo 
de personalidad, entendida ésta “como un fenóme-
no contingente, relacional y distributivo en el cual 
ambos, humanos y entidades no humanas, están im-
plicados” (Bray 2015: 5). Dada la relación visual de 
esta huaca con la cumbre Veintimilla del Chimbora-
zo, podemos interpretar, entonces, que ésta no solo 
tiene una relación visual significativa con la mon-
taña, sino y sobre todo que el promontorio materia-
liza al volcán en una realidad geográfica concreta 
mediana y que este hecho transforma al promon-
torio de lava en el “hermano gemelo” del volcán 
Chimborazo.

El concepto de la paridad encarnado en el “ge-
melo” parece ser un fenómeno andino panregional 
(Segundo Moreno, comunicación personal) que se 
expresó de manera muy diversa en la cultura inca. 
Efectivamente, el Sápac Inca tenía un hermano ge-
melo, un huauqui, que le representaba. Al respec-
to dice Sarmiento de Gamboa (1906: ​42): “Deste 
[Mango Capac] empezaron los ídolos guauquis, que 

Fig. 4: Sobrelapamiento visual entre la cumbre “Veintimilla” y un flujo lavítico.

– 160 m –

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


Anthropos  112.2017

133Las huacas del volcán Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispánicos

era un ídolo o demonio, que cada inga elegía para 
su compañía, y le daba oráculo y respuesta” (citado 
en Ziólkowski 1997: ​126). Los objetos que absor-
bían la personalidad y fuerza del representado po-
dían ser de lo más variado. En el caso del Inca, el 
sol, por ejemplo, podía ser su hermano, su huauqui 
o también simples piedras labradas podían materia-
lizar una relación parental con los ancestros incas 
(Meddens, McEwan, and Vivanco Pomacanchari 
2010). Las piedras podían tener funciones militares, 
cuando éstas procedían del cielo (Ziólkowski 1997: ​
128) o funciones oraculares, como se desprende de 
las visiones de Pachacuti Inka Yupanqui (Ziólkow-
ski 1997: ​127). De ahí que designar al promonto-
rio lavítico con el término “Huauqui Chimborazo” 
guarda una significación religiosa e histórica.

Uno de los cuartos, aquel apostado al sur de la 
plaza central que conforma el complejo arqueoló-
gico de recintos y túmulos ubicado en la base sur 
de “Huauqui Chimborazo” (ver Fig. 2), mostró te-
ner claras evidencias de presencia inca en este sec-
tor del volcán. Un sondeo de 2 × 1 m practicado a 
la base del muro sur del cuarto evidenció, en ca. 
20 cm de capa cultural, 78 fragmentos líticos con 

huellas de fabricación y 44 fragmentos cerámicos 
(Yépez 2013: ​56), de los cuales unos pocos mues-
tran decoración polícroma (beige, marrón y negro) 
con diseños geométricos incaicos (Yépez 2013: ​80), 
así como abundante carbón casi a la base del sondeo 
con una edad radiocarbónica calibrada y promedia-
da de 1460 d. C. (Center of Applied Isotop Stud-
ies 2010). Este fechado coincide plenamente con la 
época de expansión del Imperio Inca hacia el norte, 
según la cronología sugerida en la narrativa etnohis-
tórica clásica (Nowack 2006: ​298). Por el contrario, 
a la base oeste de “Huauqui Chimborazo” las rocas 
naturales con cavidades artificiales no han podido 
ser datadas, pues hasta ahora no hemos encontrado 
en el relleno del sedimento depositado en las cavi-
dades ningún tipo de material orgánico que nos de 
pistas sobre la edad de las cavidades. A pesar de ello 
creemos que la práctica de realizar hoquedades en 
estas rocas y a esta altura en este sector del volcán 
es otro indicio más de una práctica ancestral muy 
expandida en el mundo andino. En efecto, en Ar-
gentina, Bolivia, Chile (conocidas aquí como “pie-
dras-tacita”) y al sur de Perú (p. ej. valle de Chicha) 
se han detectado este tipo de cavidades, en tanto 

Fig. 5: Ubicación de rocas con cavidades artificiales y recintos arqueológicos en el complejo “Huauqui Chimborazo” (Ortofotogra-
fías 2010: a escala 1 : 5000).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


134 Alden Yépez

Anthropos  112.2017

que para la región ecuatoriana estas han sido en-
contradas en la región de Ingapirca en la provincia 
del Cañar y otras regiones del centro sur andino del 
Ecuador. Su uso ha sido estimado durante el Hori-
zonte Tardío (ca. a.d. 1438–1534), aunque apare-
cen también de manera recurrente en períodos más 
tempranos. Para el Horizonte Tardío su presencia 
ha sido interpretada como un mecanismo local para 
controlar los ciclos de funcionamiento de los siste-
mas agrícolas (Meddens 2006: ​36), en tanto que el 
uso que probablemente hicieron los Inca, como su-
gieren otros autores, pudo haber estado relacionado 
con prácticas sacrificiales mediante el depósito en 
su interior de productos orgánicos sólidos o líqui-
dos, pues como explica Meddens (2006: ​49 s.):

La asociación de piedras de moler con una función ritual 
no debe ser incompatible con el contexto agrícola de las 
rocas con cavidades para recibir ofrendas, en su forma lí-
quida o sólida. Dado que la mayoría de cavidades están 
colocadas en la superficie de las rocas, los rituales aso-
ciados con ellas pudieron haber estado relacionados con 
épocas en las que las depresiones fueron rellenadas natu-
ralmente con agua (traducción A. Y.). 

Podemos concluir entonces que la huaca “Huauqui 
Chimborazo” interactuó como el volcán en perso-
na con los sacerdotes inca apostados en su base sur, 
en tanto que las plegarias dadas y ofrendas sacri-
ficiales posiblemente depositadas en las cavidades 
de las rocas ubicadas en la base oeste de “Huauqui 
Chimborazo” sirvieron para performar actos bené-
ficos de esta huaca en favor de la agricultura y de la 
vida cotidiana de la gente. Estos dos aspectos, inte-
racción en persona y performación de actos bené-
ficos, caracterizan a una huaca como un “agente” 
(Bray 2015: 7). Así los tres aspectos que definen a 
una huaca como tal, materialización, personifica-
ción y agencia, se manifiestan coherentemente en 
“Huauqui Chimborazo” (Fig. 5).

Unidad religiosa integrativa menor

Una unidad religiosa integrativa menor puede cons-
tituir cada uno de los objetos sagrados que despier-
tan en sacerdotes y peregrinos el interés de lo visible 
como un medio de comunicación en el ámbito de un 
sistema religioso (Pezzoli-Olgiati 2012: ​344). Así, 
por ejemplo, la mesa sagrada que se encuentra en el 
altar mayor de la Catedral de Colonia tiene una re-
cubierta de mármol negro y le da un carácter visual 
intenso, aunque en una de sus partes se observa una 
plancha grande alcalitracítico del mismo material 
de las rocas esquísticas que configuran la Catedral 
(Metropolitankapitel … s. f. b) y que provienen de 

las montañas renanas de “Drachenfels”. Sobre esta 
mesa sagrada los sacerdotes católicos ofician con 
objetos de carácter sagrado, como el cáliz y la hos-
tia, los cultos religiosos actuales.

De la misma manera podríamos considerar que 
los lugares específicos de depósito de las ofrendas 
sacrificiales ceremoniales en “Huauqui Chimbora-
zo” son comparables por su carga simbólica visual 
con las mesas sagradas para oficiar cultos religio-
sos modernos. Hasta el actual momento de nues-
tras investigaciones de campo, en los alrededores 
del volcán Chimborazo y en las inmediaciones de 
su hermano gemelo el “Huauqui Chimborazo”, des-
conocemos los lugares concretos dónde los sacerdo-
tes inca ofrendaban sacrificios a esta huaca, aunque 
sospechamos que el área de rocas con cavidades ar-
tificiales pudo servir para este fin. Anota Paz Maldo-
nado en su crónica que “alrededor de él [del volcán 
Chimborazo], al pie de la nieve, hay hoy día algunos 
edificios caídos, donde acudía toda la tierra alrede-
dor a ofrecer, cada vez que se les antojaba, y allí en 
aquellas casas que tenían hechas, se alojaban; y hoy 
en día hay algunas (?) que dejó el Inga allí ofreci-
das” (Paz Maldonado 1992 [1582]: ​321 s.). 

Por otro lado en “Huauqui Chimborazo” tampo-
co hemos encontrado restos óseos de sacrificios hu-
manos como ha sido el caso para otras montañas 
nevadas de la región de Arequipa, en el sur perua-
no, como el Ampato (6.310 msnm), Hualca Hualca 
(6.025 msnm), Huarancante (5.370 msnm), Cha-
chani (6.075 msnm), Misti (5.822 msnm) o el Pi-
chu Pichu (5.669 msnm), por citar solo unos pocos 
ejemplos (Ceruti and Reinhard 2010). Si acaso en-
contrásemos estos restos, ellos deberían ser “inter-
pretados como capac-hucha o sacrificios de alianza, 
que sellaban o renovaban un pacto entre la comuni-
dad y la divinidad ancestral, entre dos grupos étni-
cos o entre un grupo conquistado y la etnia conquis-
tadora” (Moreno Yánez 2009: ​35). Finalmente, es 
importante referirse a la descripción que hace Zui-
dema sobre las fiestas de Capac-Hucha como un 
evento que se da en intervalos de cuatro años, es-
cogiendo niños, acllas, representantes de los cuatro 
suyos: Collasuyo, Antisuyo, Contisuyo y Chinchay-
suyo. Unos niños, acllas, eran enterrados durante 
la fiesta en grandes cisternas sin agua mientras que 
otros retornaban a sus tierra para ser enterrados ahí 
como símbolos y custodia de la seguridad de toda 
la provincia (Zuidema 1989: ​153; citado en Moreno 
Yánez 2009: 36).

Una relación sacrificial como la anotada pudo 
haberse dado entre la cultura puruhá, antecesora lo-
cal de la cultura inca, y el Chimborazo, o la cultura 
puruhá, la cultura inca y el Chimborazo, continúa 
Moreno Yánez (2009). Él asevera también que si se 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


Anthropos  112.2017

135Las huacas del volcán Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispánicos

encuentran tumbas de gran profundidad los entie-
rros simbolizarían la dominación y aceptación de 
un grupo sobre otro. Él considera además la posi-
bilidad de que un día se pueda encontrar eviden-
cia de una Capac-Hucha cerca de alguna corriente 
de agua alrededor del volcán Chimborazo, ya que 
como muestran las fuentes etnohistóricas, por ejem-
plo, el líquido vital era de constante preocupación 
para los pobladores de San Andrés de Xunxi, ubica-
dos en el flanco nororiental del volcán (Moreno Yá-
nez 2009: ​37). Entre los moradores de Xunxi estuvo 
una colonia mitma de los Chuqui Aronis, proceden-
tes del Condesuyo. Estos probablemente estuvieron 
asentados en el sitio de Chuquipocquio, al norte de 
San Andrés y en este lugar seguramente se celebra-
ron rituales y ofrendas al volcán, anota Moreno Yá-
nez (2009: ​37). La presencia de mitimaes llevados 
por los Inca en el flanco noreste del volcán, sugie-
re que ellos desarrollaron relaciones de visibilidad 
con el volcán, a una escala integrativa mayor como 
la referida al inicio de este ensayo. Por esta razón 
podemos suponer que otros flancos del volcán es-
tuvieron sujetos a relaciones visuales entre las po-
blaciones aborígenes y la montaña. En este contex-
to es importante recordar el significado del vocablo 
“Chimborazo”.

Otras relaciones de visibilidad  
en los flancos oeste y sur del volcán

Las raíces antiguas del término “Chimborazo” 
muestran la importancia del fenómeno visual y su 
asimilación cultural en las poblaciones prehispáni-
cas que tuvieron alguna conección religiosa con el 
volcán. Siguiendo la lexicografía quechua del siglo 
XVII el término podría ser descompuesto en chimpa 
o chimpu y razo. Mientras que chimpa pudo haber 
estado eventualmente asociado con la etnia Chim-
bo, dado que su significado según González Hol-
guín refiere a “la otra parte o [b]anda del río o que-
brada acequia, o cosa larga atra[v]esada” (González 
Holguín 1989 [1608]: ​109 s.); el fonema análogo 
chimpu (o también puyllu) significa “señal de lana, 
hilo o bordilla de colores” (González Holguín 1989 
[1608]: ​110). Combinado en ambos casos el voca-
blo razo significaría “nieve; nevazón; nevada” (Cor-
dero 1967: ​81, 207; citado en Moreno Yánez 2009: ​
28). Por consiguiente, anota Moreno Yánez y como 
vulgarmente se acepta, Chimborazo significaría “el 
cerro nevado de Chimbo” (2009: ​28).

De acuerdo con los escritos de los académicos 
españoles Jorge Juan y Antonio de Ulloa del siglo 
XVIII (1748), se conoce que en los altos Andes 
ecuatoriales se produce un fenómeno atmosférico 

luminoso (citado en Moreno Yánez 2009: ​27 s.). Es 
un fenómeno de refracción y de descomposición de 
la luz solar o lunar que consiste en que arcos de luz 
blanca o de colores son proyectados sobre un espa-
cio plano de niebla en el paisaje natural. Probable-
mente este fenómeno también pudo haberse dado en 
el Chimborazo. La proyección de luz blanca sobre 
el volcán Chimborazo durante condiciones metereo-
lógicas y astronómicas específicas puede ser con-
siderado solo uno de los fenómenos de visibilidad 
manifiestos en la montaña.

Dentro del amplio espectro de relaciones de vi-
sibilidad, en el mundo andino la dualidad visual de 
“ver y ser visto”, como por ejemplo materializada 
en la construcción de marcadores permanentes en 
el paisaje o mediante la identificación de rasgos vi-
sibles en paisaje, asociados con la creación de ali-
neaciones específicas, deben ser entendidos como 
expresiones de la construcción de relaciones socia-
les y de la expression de la personalidad de las hua-
cas (Dean 2015; Meddens 2015). Así efectivamen-
te podemos considerar como hipotética, plausible e 
importante la relación dual de ver (al volcán) y ser 
vistos (por el volcán), pues este también fue una en-
tidad social punitiva en la cosmovisión de los aborí-
genes que habitaron en sus alrededores. Además del 
significado de color, como describimos anterior-
mente, el término Chimborazo, tiene una connota-
ción social que lo califica como un ente masculi-
no-maligno, y muy cerca en la cordillera opuesta, 
la cordillera oriental, aparece otro cerro, el Tungu-
rahua, de connotaciones femeninas-benignas según 
la lectura e interpretación de los documentos etno-
históricos (Moreno Yánez 2009: ​33).

“Yaathas Chimborazo” significado  
y relaciones de visibilidad con el volcán

En el flanco oeste del Chimborazo, ca. 700 m en lí-
nea recta al sur del complejo “Huauqui Chimbora-
zo”, a lo largo del valle “Carrel” (Jordan und Buch
roithner 2009), a una altura que varía entre 4.780 
y 4.800 msnm con una suave pendiente de terre-
no, se encuentran ca. 70 recintos arquitectónicos 
pequeños, conocidos localmente con el nombre de 
“yatas”. La palabra yata significa a decir de un in-
formante de la región “un lugar al aire libre desti-
nado al depósito de alimentos y que debe estar de 
alguna manera tapado o protegido” e igualmente 
“significa[n] ruinas de parede de una casa o corral 
con función posterior de depósito” (Segundo More-
no, comunicación personal).

Encontramos referencias tempranas de este vo-
cablo en los diccionarios aymaras del siglo XVII 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


136 Alden Yépez

Anthropos  112.2017

(Bertonio 1984 [1612]; Torres Rubio 1616). Ber-
tonio registra esta palabra como yaatha y la define 
como “poner por orden en renglera vnas piedreci-
tas para coger paxaros”, y una derivación como “ce-
rrar la chacara o otra cosa con piedras o con terro-
nes” (1984 [1612]: ​389). El segmento inicial yaa es 
la raíz de un verbo y -tha marca la primera perso-
na (usado para indicar la categoría verbal). Berto-
nio (1984 [1612]: ​389) también tiene esta raíz como 
elemento nominal con el significado de “cosa, ne-
gocio, o misterio”. Es probable que con la verbali-
zación de esa “cosa” se trate de objetos ordenados 
en línea. Posiblemente Bertonio añadió el significa-
do de “misterio”, porque buscaba una palabra para 
la enseñanza cristiana; es decir que no sabemos si 
originalmente había una conexión entre la expre-
sión para un arreglo de piedritas y el concepto de 
misterio (Dedenbach-Salazar Sáenz, comunicación 
personal). Sin embargo, una relación entre ambos 
es más bien improbable, porque en el siglo XX ese 
significado cristianizador parece haberse perdido: 
yä aparece como sustantivo en un diccionario mo-
derno aymara y significa también “cosa”, pero no 
“misterio” (De Lucca D. 1987: ​175).

El sufijo -tha de la misma palabra puede tener 
muchos significados, pero en la posición que se en-
cuentra en esta palabra posiblemente designe la pri-
mera persona (Dedenbach-Salazar Sáenz, comen-
tarios personales). Al respecto define Bertonio a 
tha, en una de sus aserciones, como “[la] termina-
ción del verbo, y aun verbo porque suple a sum es-
fui como diximos en la grammatica” (1984 [1612]: ​
341). Pese a ello resulta significativo para este estu-
dio que thaa como sustantivo signifique “el aire” y 
que thaatha designe “hacer el aire” (Bertonio 1984 
[1612]: ​341). De hecho todos los recintos arqueo-
lógicos identificados se encuentran en un área con 
fuerte impacto de los vientos de convección que 
suben de los valles y algunos recintos incluso tie-
nen muros que llegan casi hasta un metro de altu-
ra, evidenciando así una suerte de protección con-
tra el viento. De la misma manera en “El arte de la 
lengua aymara” (Torres Rubio 1616) la palabra taa 
aparece como un adjetivo (“frío”) y también como 
un sustantivo (“viento”). Sin embargo y a diferen-
cia del significado que otorga Bertonio al término 
yaatha (1984 [1612]: ​389), el jesuita Diego de To-
rres Rubio (1616) define el término yatha (resalta-
do mío debido a una sola “a” entre las dos primeras 
consonantes) como un verbo que significa “moler”. 
Si yaatha y yatha tienen la misma raíz verbal, dice 
Vito Bongiorno (Bonn, comentarios personales), la 
variedad dialectal aymara preveé que pueda haber 
yaa y ya con el mismo sentido y al mismo tiempo.

El significado “moler” tiene una importante con-

notación con el procesamiento de productos agríco-
las de post-cosecha y de alguna manera podría tener 
una conección significativa con el uso actual que 
los indígenas del Chimborazo hacen de esta pala-
bra para denotar lo guardado y la protección de los 
productos agrícolas, es decir un segmento impor-
tante del proceso de producción agrícola. El térmi-
no yaatha tiene entonces una profundidad histórica 
cuyo origen lo encontramos registrado en la lexico-
grafía del siglo XVII. Por esta razón creemos que el 
complejo arqueológico encontrado en el valle “Ca-
rrel” debe mantener la denominación del término 
yaatha, con la cual hemos decidido bautizarlo.

Hacia el siglo XVII la región aymara llegaba al 
norte hasta el Cuzco, por el sur hasta Potosí, siendo 
el Altiplano boliviano (principalmente el lago Titi-
taca) el área que conoció y describió Bertonio (1984 
[1612]) para recopilar su obra lexicográfica (Albó 
y Layme 1984: xii). Por eso es probable que el tér-
mino yaatha proviene de la región aymara descrita, 
mas no de la región ecuatorial.

Por otra parte es importante enfatizar que la pa-
labra yaatha (y sus posibles variantes dialectales) 
están ausentes en el diccionario antiguo quechua 
del jesuita González Holguín (1989 [1608]). Aquí 
el término ya aparece como una conjunción afirma-
tiva que denota “assi es verdad es que es eso assi” 
(360), mientras que tha o -ta como sufijos no apa-
recen en el mismo diccionario. El vocablo yaatha 
y sus posibles variantes tampoco están registradas 
en el diccionario quichua-español de fines del si-
glo XIX, el mismo que fue compuesto sobre el qui-
chua que hablan los indígenas del Azuay, en Ecua-
dor (Cordero 1955 [1892]).

Respecto a los siglos anteriores se supone que en 
el Austro del Ecuador, una amplia región emparen-
tada cultural y linguïsticamente con el Chimborazo, 
en la época prehispánica y preincaica:

… también la población de la antigua provincia de Puruhá 
tenía su[s] propio[s] idioma[s]; los puruháes ocupaban en 
el siglo XVI casi todo el territorio de la actual provincia 
del Chimborazo, y los nombres geográficos indican una 
extensión hacia el norte de lo que hoy es la provincia de 
Azuay. La lengua cañar, mencionada en el siglo XVI, se 
hablaba en el sur de la provincia del Chimborazo, en Ca-
ñar, Azuay, Loja, Oro, Los Ríos y Guayas, hasta la orilla 
del mar, y las pocas palabras que se conocen de ella no 
permiten establecer ninguna relación genética con otras 
lenguas (Dedenbach-Salazar Sáenz 1999: ​530).

La ausencia de este vocablo, así como sus par-
tes constitutivas yaa y tha también es evidente en 
los léxicones que han documentado parcialmente la 
lengua preincaica puruhá (Jijón y Caamaño 1940: ​
397–556; Paz y Miño 1942), aunque en uno de ellos 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


Anthropos  112.2017

137Las huacas del volcán Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispánicos

6a

6b

6c

Fig. 6: Formas básicas: a) circu-
lar, b) oval y c) tipo U en el com-
plejo “Yaathas Chimborazo”. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


138 Alden Yépez

Anthropos  112.2017

Fig. 7: Distribución de “Yaathas Chimborazo” en el paisaje rocoso (Ortofotografías 2010: a escala 1 : 5000).

aparece el fonema ta con mayor frecuencia que taj 
o tak (Paz y Miño 1942: ​60 s.), en tanto que el fone-
ma yaa no está registrado. La ausencia del vocablo 
es por tanto significativa porque plantea la pregun-
ta de su proveniencia, dado el uso extensivo de este 
término para nominar las estructuras de piedra al pie 
de los glaciares del Chimborazo.

Por consiguiente vale la pena plantear a futuro 
una nueva pregunta de investigación para conocer 
mejor la introducción de este término desde el sur, 
y posiblemente por la cultura inca, hacia la región 
ecuatorial andina del Chimborazo. En este sentido 
son esclaredoras las afirmaciones de Dedenbach-Sa-
lazar Sáenz quien sostiene que:

[a] manera de resumen se puede decir que los incas lo-
graron difundir el quechua (probablemente una variedad 
sureña, pero no la del Cuzco como se habla hoy) hasta los 
límites de su propio territorio, sirviéndose de una política 
que tenía como tarea una cierta unificación lingüística, y 
aunque esta no parece haber tenido éxito en un estable-
cimento sólido del quechua como lengua de los territo-
rios por ellos conquistados, por lo menos se servían del 
quechua como lingua franca. Esta adopción del quechua 
por los incas como medio de comunicación no fue nue-
va, sino que ya había tenido sus inicios en anteriores ex-

pansiones, probablemente mediante el comercio … y tal 
vez también con fines religiosos … (Dedenbach-Salazar 
Sáenz 1999: ​10).

Recintos arqueológicos  
y relación visual con el volcán

El complejo arqueológico “Yaathas Chimborazo” 
documentado en el valle “Carrel” es un conjunto 
de recintos arqueológicos definidos por muros ba-
jos y medianos de piedra que encierran tres formas 
básicas: círcular, oval o formas de tipo U (Fig. 6). 
No obstante, cada uno de los recintos no está aisla-
do uno del otro, sino que están unidos y conectados 
en pequeños grupos y subgrupos menores a manera 
de una cubierta de teja. El diámetro máximo de un 
recinto no sobrepasa los 3 m, en tanto que el recin-
to de menor tamaño ha sido registrado por nosotros 
con un diámetro de ca. 1 m, siendo el diámetro pro-
medio de los recintos ca. de 2 m de largo (Fig. 6).

Los casi 70 recintos arqueológicos se concen-
tran en un paisaje rocoso de casi 2 ha de tamaño 
y de acuerdo al relieve del terreno estos se encon-
trarían repartidos sobre 3 microcumbres separadas 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


Anthropos  112.2017

139Las huacas del volcán Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispánicos

cada una de ellas por una suerte de canales intermi-
tentes, cuyas aguas de escorrentía solamente se acti-
van en épocas de precipitación pluvial. Cada uno de 
los subgrupos de recintos se extiende a su vez sobre 
una microcumbre, siguiendo la gradiente suave de 
terreno, en un paisaje netamente rocoso y de escom-
bros volcánicos (Fig. 7).

La cartografía de los recintos arqueológicos 
muestra una orientación preferencial respecto de la 
cumbre Veintimilla, en tanto que la cumbre Whym-
per no es visible desde este sector del volcán. De 
ello resulta que entre la cumbre Veintimilla y los 
recintos arqueológicos que están sobre el paisaje de 
escombros volcánicos en esta zona existe una re-

lación visual directa, muy a diferencia de la orien-
tación de los recintos arqueológicos apostados al 
pie del flujo lavítico (Huauqui Chimboarzo) unos 
100 m de altura más arriba al norte de este comple-
jo, los mismos que guardan una relación de visibili-
dad primero con el promontorio de lava y luego con 
el volcán. Podemos entonces suponer que, a diferen-
cia del complejo de los recintos “Huauqui Chimbo-
razo”, los sitios arqueológicos en el valle “Carrel” 
no tuvieron un huauqui intermediario entre los pe-
regrinos y los dioses tutelares de la montaña, sino 
que la cumbre Veintimilla era la huaca del volcán, 
dado el supuesto de que los recintos fueron levan-
tados con el exclusivo propósito de rendir cultos y 

Fig. 8: Ofrenda sacrificial sobre la superficie de una de las yaathas.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


140 Alden Yépez

Anthropos  112.2017

ofrendas sacrificiales de manera directa al podero-
so Chimborazo.

Efectivamente aunque hasta el momento de nues-
tras investigaciones solo hemos podido comprobar 
la presencia de una ofrenda sacrificial en solamen-
te uno de los casi 70 sitios arqueológicos, creemos 
que la función principal de los sitios fue de carácter 
religioso, probablemente para adorar con plegarias 
al volcán. Se trata de una especie de piedra debas-
tada hasta quedar completamente redonda y que fue 
posteriormente depositada sobre el centro de la su-
perifice de uno de los recintos amurallados de forma 
ovalada (Fig. 8.).

Al suroeste de estos sitios hemos identificado la 
presencia de un recinto que difiere de todos los de-
más por su emplazamiento espacial y por su gran ta-
maño. Este recinto se encuentra a una cota de altu-
ra de 4.780 msnm. El costado este corresponde con 
una ladera de terreno poco empinada que permite 
el paso del viento de los valles con toda su fuerza, 
lo que obligó a levantar un muro de piedra que sir-
vió como una protección natural contra el viento 
que sopla por efecto de convección desde el valle 
de Riobamba en sentido este-oeste. Por el contrario, 
el costado oeste del recinto tiene una abertura gran-

de intencionada hacia el noroeste, es decir, hacia el 
sector de terreno con una ladera muy empinada que 
sirvió como una suerte de barrera natural contra el 
viento y donde no fue necesario levantar una pro-
tección. Podemos entonces suponer con toda certe-
za que el acceso al interior del recinto arqueológico 
se dio por el costado oeste y que su orientación ge-
neral surest-noroeste sigue la superficie ligeramente 
inclinada del terreno, aunque no descartamos algún 
tipo de orientación del recinto respecto de los as-
tros o respecto de los cerros de la cordillera orien-
tal, aspectos que hasta la fecha no hemos estudiado 
(ver Fig. 9).

El recinto tiene 12,30 m de largo y 9 m de ancho 
y ha sido definido en sus tres costados por un muro 
de piedra aparentemente de doble hilera en sus ba-
ses. En algunos tramos del muro se observan rocas 
con superficies planas trabajadas y de formas cua-
drangulares. Las rocas trabajadas se hacen más visi-
bles en las bases del muro, en tanto que sobre ellas 
hay en algunos casos acumulamientos irregulares 
de rocas no trabajadas, dado que su forma en ge-
neral es muy angular. Las rocas con caras irregula-
res han sido aparentemente trabadas unas con otras 
y en algunos tramos, simplemente sobrepuestas, al 

Fig. 9: Roca grande integrada en la construcción de un tambo (Ortofotografías 2010: a escala 1 : 5000).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


Anthropos  112.2017

141Las huacas del volcán Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispánicos

contrario de las rocas con caras trabajadas que han 
sido encajadas unas con otras, en el estilo incaico 
tradicional. Al respecto es importante anotar que en 
el muro sur del recinto, casi al centro, existe una 
roca muy grande de casi 4 m de diámetro, la misma 
que ha sido integrada en la formación arquitectóni-
ca del sitio, pues tanto del extremo este como oeste 
de la roca se desprende la hilera doble de rocas que 
forma el muro arriba descrito, de tal forma que da 
la impresion de que la roca ha sido “colocada” al 
interior del recinto (Fig. 9). Este rasgo constructivo 
es muy característico en la tradición arquitectónica 
inca, según la cual las huacas eran integradas en los 
edificios de piedra (Meddens 2015).

En el extremo sureste del recinto aparece un es-
pacio menor de 9 × 6 m diferenciado como una uni-
dad espacial ovalada y formada por rocas amura-
lladas o solo alineadas, en cuyo interior podemos 
reconocer al mismo tiempo dos subestructuras se-
miredondas (estructura norte de ca. 5,5 m de diá-
metro y estructura sur de ca. 4 × 3 m de largo), en 
una de las cuales, en la estructura norte, detecta-
mos la presencia de decenas de fragmentos cerámi-
cos como un claro indicio de actividades antrópicas 
(Fig. 10). 

Tanto la orientación del recinto descrito como 
su estructura interna, las bases del tipo de muro y 
los fragmentos cerámicos encontrados en una de las 
subestructuras nos hacen suponer que este recinto 
fue una especie de tambo construido para los pe-
regrinos y sacerdotes que estaban subiendo hacia 
los recintos del complejo arqueológico “Huauqui 
Chimborazo”. Al respecto anota Ceruti (1997) que 
los santuarios y lugares de culto andino no son fe-
nómenos aislados, sino por el contrario se trata de 
lugares donde el concepto general de ocupación de 
una región entra en juego, pues los santuarios fue-
ron suministrados con recursos y fueron visitados 
regularmente por peregrinos. Estos aspectos exigían 
asentamientos permanentes, p. ej., de mitimaes y ya-
nas, en las cercanías de los santuarios para aprovi-
sionarlos y venerarlos. Por consiguiente es impor-
tante considerar las redes de caminos y las rutas de 
desplazamiento entre los complejos arqueológicos.

Fig. 10: Fragmentos cerámicos al interior de un tambo (Ortofotografías 2010: a escala 1 : 5000). 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


142 Alden Yépez

Anthropos  112.2017

Ruta antigua y relaciones de visibilidad:  
“Yaathas Machai” y “Tambo Chimborazo”

Efectivamente, en el flanco sur del volcán hemos 
encontrado, por tradición oral y documentado con 
GPS en un S. I. G. (Sistemas de Información Geo-
gráfica), una ruta antigua que conecta un tambo (ca. 
3.700 msnm) muy probablemente inca, dada su es-
tructura arquitectónica a manera de una Kancha con 
un conjunto de sitios arqueológicos (yaathas) ubica-
dos en las cercanías de una cueva de origen volcáni-
co conocida como “Templo Machai”. Ambos rasgos 
(sitios y cueva) están emplazados a una altura de 
ca. 4.670 msnm y distantes unos de otros por ca. de 
150 m en línea recta. Mientras que la cueva es ob-

jeto de peregrinaciones religiosas actuales, creemos 
que los sitios arqueológicos ubicados en su cerca-
nía, de estructura muy semejante a los sitios más co-
munes en tamaño del complejo “Yaathas Chimbora-
zo”, sirvieron para realizar cultos religiosos durante 
alguna época del pasado prehispánico.

Luego de estudiar la ruta que conecta el tam-
bo con los sitios arqueológicos, hemos llegado a la 
conclusión de que la cueva sirvió como un marca-
dor espacial de carácter netamente simbólico para 
los peregrinos y sacerdotes que ascendían hacia las 
yaathas de este flanco del volcán. Ellos mantuvie-
ron siempre a la cueva en su campo de visión, aun-
que la ruta de desplazamiento fue la más costosa 
en términos de esfuerzo (o consumo energético) y 

Fig. 11: Ruta antigua que conecta “Tambo Chimborazo” con “Huauqui Chimborazo”.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


Anthropos  112.2017

143Las huacas del volcán Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispánicos

quizás la más difícil en términos del tipo de camino 
que tuvieron que sortear. Por esta razón propongo 
que “Templo Machai” resulta una suerte de huaca 
del Chimborazo, cuya naturaleza simbólica nos es 
desconocida hasta el presente.

La sección del camino antiguo que aquí va a ser 
considerada y parcialmente reproducida en otro es-
tudio (Herzog und Yépez 2013) comienza con una 
altura de 3.440 msnm, en el poblado moderno cono-
cido como Aucacán de la parroquia de San Andrés, 
del cantón Guano (ver Fig. 11 de la ruta estudiada). 
Luego de más que 7 km de recorrido alcanza una 
altura de 3.800 msnm, donde el camino cruza una 
quebrada, esto es un pequeño valle en donde corre 
agua. En esta quebrada, al sur, a unos 650 m distan-
te del camino, está un conjunto arqueológico com-
puesto de una serie de estructuras, cuya forma de 
construcción se conoce en la arquitectura inca como 
Kancha (Rowe 1944: ​44 ss.) y su función pudo ha-
ber sido la de un tambo (ver Fig. 12).

Dada su cercanía con la ruta antigua, supone-
mos que esta edificación sirvió para abastecer a los 
caminantes y peregrinos de víveres, así como tam-
bién para descansar allí. Además una fuente natural 
de agua en el sector sur de este conjunto permite 

suponer por qué se escogió este lugar para empla-
zar las estructuras. Podría tratarse entonces de un 
tambo inca, dado que hasta alcanzar la meta del ca-
mino, que suponemos se trataría de los recintos en 
“Huauqui Chimborazo”, hay un tramo de 16 km y 
una altura de casi 1.100 m que superar. Por esta ra-
zón lo hemos denominado “Tambo Chimborazo” 
(ver Fig. 12).

En el siguiente tramo el camino gana solamente 
120 m de altura en 7 km de recorrido (desde “Tam-
bo Chimborazo” hasta el actual valle de “Totori-
llas”), luego vira abruptamente hacia el norte y 
continúa a lo largo de una quebrada. Después de re-
correr un tramo muy inclinado (17 % de declive) de 
ca. 4,6 km se alcanza “Templo Machai” (ver Fig. 11 
y Fig. 13). En la cercanía de la cueva, como se men-
cionó arriba, se pudieron documentar recintos ova-
lados y redondos.

La pregunta que guió nuestro análisis especial: 
quería conocer ¿si este camino antiguo y, con él, 
los patrones de movimiento de los aborígenes andi-
nos, quienes lo habrían trazado y usado podría tam-
bién ser estudiado con métodos adecuados de cál-
culo de los esfuerzos invertidos para encontrar los 
factores que determinaron el recorrido del camino 

Fig. 12: Tambo Chimborazo (Ortofotografías 2010: a escala 1 : 5000).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


144 Alden Yépez

Anthropos  112.2017

antiguo en el tramo seleccionado? Como en muchos 
otros estudios arqueológicos (Batten 2007; White 
and Surface-Evans 2012), la inclinación del terreno, 
que ha sido derivada de un “Modelo Digital del Te-
rreno” (MDT), fue la base para calcular el camino. 

La base inicial para el cálculo del camino se com-
pone de curvas de nivel a distancias de 40 metros de 
elevación. Estas corresponden con las curvas de ni-
vel de las cartas topográficas que tienen una escala 
de 1 : 50.000 y son accesibles para el área de estudio 
(Instituto Geográfico Militar 2007a, 2007b). Una 
base de datos alternativa está representada por las 
mediciones satelitales basadas en ASTER-GDEM, 
un Modelo Digital de Terreno (MDT), generado por 
NASA y METI, de libre descarga en la internet. De 
ambas bases de datos pudimos generar MDTs para 
el análisis de esfuerzos invertidos.

El MDT generado a partir de las curvas de ni-
vel es presumiblemente más confiable que el MDT-
ASTER, toda vez que las curvas de nivel fueron 
tomadas de cartas topográficas oficiales. También 
contamos con rutas para monañistas documentada 
en una carta a escala 1 : 20.000, la misma que cubre 
una buena parte de la región investigada. Esta car-
ta de rutas muestra curvas de nivel y fue producida 
por la Universidad de Düsseldorf sobre la base de 
imágenes satelitales, la misma que en su geometría 
se sobrepone con aquellas de las cartas topográficas 
(Jordan und Buchroithner 2009). Por diversas razo-
nes técnicas ampliadas en otro lugar (Herzog und 
Yépez 2013) fue más conveniente aplicar el MDT 
de las curvas de nivel para el siguiente análisis, en 
tanto que cálculos individuales de esfuerzos para 
sectores específicos resultaron seguidamente de la 

Fig. 13: Entrada a “Templo Ma-
chai”.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


Anthropos  112.2017

145Las huacas del volcán Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispánicos

base de datos ASTER. Para todos los cálculos se 
consideró inicialmente solo la pendiente del terreno 
y para las operaciones matemáticas fueron tomadas 
en cuenta diferentes funciones (ver Fig. 14), a fin 
de evaluar el esfuerzo invertido para coronar o para 
descender por una cuesta.

En Fig. 14 se representa al eje X como el eje de 
la inclinación; el −0.1 en el eje de inclinación co-
rresponde a una caída del 10 %, en tanto que 0.1 
corresponde con una subida del 10 %. El eje Y fal-
ta aquí de manera intencional, pues si se multipli-
ca una función de costo con una constante, los re-
sultados de los cálculos no cambian. La siguiente 
analogía puede clarificar lo afirmado: si se emiten 
precios en euros y éstos adicionalmente se calculan 
en dólares con un valor de cambio fijo, consecuen-
temente el valor del precio más bajo en euros se 
mantiene en dólares, también como el más bajo lue-
go de la transformación. En la Fig. 14 las constan-
tes de la multiplicación se escogieron de tal manera 
que las diferentes funciones pueden ser compara-
das satisfactoriamente. Para la función de costos 
de Tobler es llamativo que para los descensos o los 
ascensos se mantiene constante un aproximado de 
hasta el 5 %. La función de costo de Langmuir no es 
constante, existe una especie de incremento de los 
costos súbito, a manera de un salto, hacia el 21 % 
de las subidas o bajadas. Para las funciones de costo 
cuadráticas de las funciones de costo Q8 los costos 
se incrementan al máximo con un número porcen-
tual creciente para ascensos o descensos. El polino-
mio de grado 6 muestra primeramente un pequeño 
incremento de los costos con un ascenso o descen-
so creciente, pero más allá del 45 % esta tendencia 
cambia sustancialmente.

Desde nuestra perspectiva el consumo de energía 
es un factor más importante que el tiempo emplea-
do, por esta razón tuvimos la espectativa de que un 
cálculo de caminos sobre la base del polinomio de 
grado 6 es la mejor adaptación para reconstruir la 

ruta de un camino antiguo y de esta manera poder-
lo comparar con el camino antiguo documentado 
por nosotros.

Dos factores de análisis

Para el cálculo de caminos en la práctica se puede 
iniciar con un modelo simple, considerando sola-
mente la inclinación del terreno y una función de 
costo adecuada. El modelo puede ser afinado de ma-
nera sucesiva (Batten 2007) y por esta razón, en un 
segundo momento de nuestro análisis, hemos inten-
tado identificar otros factores de costo de manera 
agregada a la pendiente, los que probablemente con-
tribuyeron a determinar la ruta que sigue el cami-
no antiguo documentado por nosotros, en el tramo 
aquí considerado.

Factor de costo “caminos de avanzada”

Los “caminos de avanzada” serán nominados en lo 
siguiente para aquellos que recorren tramos relativa-
mente largos una vez que se han predefinido límites 
de costo. Sobre este tipo de rutas se avanza especial-
mente bien, y por esta razón estos pueden ser con-
siderados como posibles rutas guías. Estos caminos 
calculados reconstruyen de manera ideal aquellos 
caminos que llevan a un lugar de emplazamiento 
central. La condición fundamental es que se conoz-
ca el correspondiente modelo de función de costos.

Por regla general desde un punto de partida exis-
te solamente un camino, el mismo que recorre la 
mayor parte de un tramo con un límite predetermi-
nado de costos de función. El segundo mejor cami-
no entonces queda, la mayoría de veces, muy cer-
ca del primer mejor camino. Para evitar este sesgo 
entonces se puede fijar que el segundo mejor cami-
no guarde una distancia mínima respecto del primer 

Fig. 14: Funciones de costo dependientes de la inclinación, debido al uso de un camino en ambas direcciones.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


146 Alden Yépez

Anthropos  112.2017

camino. De esta manera se obtiene una red radial 
de caminos desde un punto de partida determina-
do, aunque los primeros caminos escogidos son los 
más efectivos y por lo mismo son los más plausibles 
(ver Fig. 15). 

La Fig. 15 muestra respectivamente tres redes 
de caminos radiales para dos puntos de partida: la 
cueva “Templo Machai” y los recintos arqueológi-
cos emplazados (Yaathas Machai). Las seis redes de 
caminos fueron construidos con los siguientes pa-
rámetros. Para la cueva Machai: 5 (3), 6 (2), 7 (2); 
para los recintos (Yaathas Machai): 7 (2), 10 (3), 
12 (3) km. A fin de comprender la operazionaliza-
ción de los parámetros, el primer número da los lí-
mites de costo y el valor colocado en paréntesis la 

distancia mínima entre las rutas calculadas. Un lí-
mite de costos de 5 km indica que el esfuerzo para 
seguir la ruta corresponde con aquel de un tramo 
plano de 5 km. Así es como una a función de costos 
puede ser aplicado el polinomio de 6 grados. Una 
parte de estos caminos de avanzada lleva al grupo 
de sitios arqueológicos “Huauqui Chimborazo”, 
para lo cuál estos describen un corredor en la cerca-
nía del punto de partida, en el cuál el camino anti-
guo también se encuentra. La ruta de los andinistas 
que conecta ambos grupos de sitios arqueológicos 
se ubica por el contrario no tan cercana a las rutas 
calculadas. Así durante el avance hacia el oriente la 
ruta de andinistas que hace una vuelta al Chimbora-
zo no se aproxima tan bien a las rutas de avanzada; 

Fig. 15: Caminos de avanzada calculados para dos puntos de partida del grupo de sitios arqueológicos “Templo Machai” y “Yaathas 
Machai”. El camino antiguo está representado en amarillo, mientras que una selección de las rutas de los andinistas en gris oscuro.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


Anthropos  112.2017

147Las huacas del volcán Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispánicos

los caminos calculados aparecen muchos más lla-
nos. Ninguno de los caminos calculados sube hacia 
los glaciares como la ruta que se dirige desde “Tem-
plo Machai” hacia el norte, pero tampoco el camino 
antiguo en dirección sur puede ser reconstruido de 
manera aproximativa desde ninguno de los caminos 
de avanzada. Por esta razón se presupone que otros 
factores debieron haber determinado la construc-
ción de este camino – y a razón de esto planteamos 

a continuación que las relaciones de visibilidad en 
este sector del camino antiguo debieron haber juga-
do un rol más importante.

Factor de costo: visibilidad

En las últimas décadas existen algunas investiga-
ciones arqueológicas que consideran los aspectos 

Fig. 16: Campo de visibilidad de “Templo Machai” (cueva). Las áreas no visibles han sido retocadas mediante una superficie gris 
regular.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


148 Alden Yépez

Anthropos  112.2017

de visibilidad para caminos calculados (Lock and 
Pouncett 2010; Zakšek, Fovet, Nuninger, and Po-
dobnikar 2008). Para nuestros propósitos hemos uti-
lizado MapInfo-Plugin Vertical Mapper, pues esta 
plataforma virtual soporta una aplicación fácil de 
análisis de visibilidad. Estos recursos informáticos 
nos permitieron por lo menos una estimación bas-
tante burda, de si acaso los aspectos de visibilidad 
podrían ser relevantes para el trazado de las rutas de 
los caminos. Con base en los campos de visibilidad 
emitidos por la plataforma es válido afirmar que un 
observador a la altura de “Templo Machai” (y tam-
bién desde el grupo de sitios “Yaathas Machai”) tie-
ne un control visual de una gran parte del cami-
no antiguo que cruza al fondo del Valle Totorillas y 
desde allí a la cueva en su trayecto de acercamiento. 
De hecho su visión alcanza hasta 4,5 km (Fig. 16); 
muy a diferencia de los emplazamientos arqueoló-
gicos en “Tambo Chimborazo” que pueden ser vi-
sualizados desde el camino por un lapso menor de 
hasta 1,3 km y de los emplazamientos en “Huauqui 
Chimborazo”, al pie del promontorio, con un máxi-
mo de 0,2 km. De manera general concluimos tam-
bién que desde ninguno de los conjuntos de sitios 
arqueológicos aquí mencionados es visible alguno 
de los sitios arqueológicos.

Este resultado debe ser interpretado aún con cier-
to cuidado toda vez que el camino antiguo entre el 
valle Totorillas y “Templo Machai” recorre a un 
lado del campo de visibilidad. Vegetación, impre-
cisiones en el modelo digital del terreno, etc. po-
drían resultar en otro tipo de relaciones de visibili-
dad. Para todos los campos de visibilidad calculados 
se predeterminó la altura del observador a 2 m. Pero 
quizás fue mucho más importante que “Templo Ma-
chai” se encuentre en el campo de visibilidad del ca-
minante que sube en dirección a ella. La cueva tiene 
una altura de más de 10 m, y debería ser en efecto 
visible por esta razón.

El mejor resultado de la reconstrucción para al-
gunos tramos del camino antiguo produce según 
nuestra consideración una función de costo, la que 
evalúa la pendiente del terreno y que se basa en me-
diciones fisiológicas de deportistas. Por lo menos 
otro de los tramos es influenciado por otros factores: 
el ascenso hacia “Templo Machai” transcurre por 
un terreno difícil y está determinado predominan-
temente por relaciones de visibilidad con la cueva. 
Muy posiblemente los caminantes pudieron ver la 
cueva a la distancia durante el ascenso, de manera 
semejante que una iglesia europea o una capilla es 
observada como meta final por los peregrinos que 
la visitan. La ubicación de la cueva ha influencia-
do determinantemente el trazado del camino aquí 
evaluado, y de esta manera comprobamos una vez 

más, cómo las relaciones de visibilidad con el vol-
cán Chimborazo y sus particularidades geográficas 
jugaron un rol importante en la religión aborigen 
prehispánica de esta región.

Consideraciones finales

Advierte Curatola P. (2008) que en el mundo andi-
no antiguo las huacas se caracterizan por su capaci-
dad de “hablar” con la gente y de manifestarse a los 
sacerdotes andinos a través de fenómenos naturales 
que van de lo simple, como por ejemplo el vuelo 
de un pájaro, a lo complejo, como por ejemplo el 
ruido que produce una erupción volcánica (Cura-
tola 2015). En nuestra investigación hemos podido 
comparar algunos fenómenos visuales relacionales 
documentados en las inmediaciones de los sitios ar-
queológicos descubiertos recientemente en el flanco 
oeste y sur del volcán Chimborazo.

En el flanco oeste, la similitud de la cúspide del 
promontorio de lava con la cumbre Veintimilla del 
volcán no pasó desapercibida para los aborígenes 
prehispánicos, a tal punto que en el ángulo de visi-
bilidad de encuentro de ambas grandes rocas na-
turales fueron probablemente usadas como deposi-
tarios de ofrendas en el interior de unas cavidades 
simétricas de origen antrópico. En la base del pro-
montorio, por el contrario, posiblemente, y dadas 
las dataciones y filiaciones culturales que tenemos 
de un recinto parcialmente excavado, sacerdotes in-
cas usaron una serie de cuartos rectangulares em-
plazados al perímetro de una plaza rectangular para 
oficiar cultos religiosos al “Gemelo”, al “Huauqui” 
del volcán. Al igual que el interior de un templo re-
ligioso moderno, los rasgos geográficos alrededor 
del complejo arqueológico “Huauqui Chimborazo” 
estuvieron cargados de simbolismo. El componente 
auditivo que advierte Curatola para idenficar el ca-
rácter oracular de una huaca podríamos imaginar-
lo en la ruptura de las capas de los glaciares o en el 
desprendimiento natural de rocas que bajan crujien-
do por las laderas del volcán. Quizás estos fenóme-
nos pudieron ser indicadores auditivos reveladores 
para la percepción religiosa de los sacerdotes que 
oficiaban los cultos en este flanco del volcán.

Un poco más hacia el sur oeste de “Huauqui 
Chimborazo” la relación de visibilidad de los pere-
grinos que ocuparon temporalmente el área de em-
plazamiento de “Yaathas Chimborazo” en el valle 
“Carrel”, se dio de una manera directa con una de 
las cumbres del volcán. Podemos sugerir por lo tan-
to que se trató o de un grupo de peregrinos de una 
cultura con una práctica religiosa distinta a la de 
los sacerdotes incas, o de un grupo de peregrinos 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


Anthropos  112.2017

149Las huacas del volcán Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispánicos

(puruháes?) que estuvieron en este sector antes de 
la llegada de los Incas y que tuvieron prácticas reli-
giosas autónomas.

En el flanco sur del volcán la relación de visibi-
lidad de los peregrinos que subieron por este flanco, 
probablemente desde “Tambo Chimborazo”, con la 
cueva “Templo Machai” es significativa por cuan-
to ellos procuraron mantenerla en su campo de vi-
sibilidad, independiente de los esfuerzos y de la di-
ficultad de recorrer el camino trazado, de la misma 
manera que muchos peregrinos en la actualidad ca-
minan de rodillas para llegar hasta el interior de al-
gunos templos cristianos.

En todos los casos revisados ninguno de los com-
plejos arqueológicos está emplazado en alguna de 
las cumbres del volcán y podemos asumir con toda 
certeza que tampoco hay sitios arqueológicos bajo 
las capas de hielo en alguna de las cumbres del vol-
cán, dada la presunción acertada de Ceruti y Rein
hard (2010), según la cual no podemos esperar que 
los aborígenes prehispánicos subieron a los neva-
dos ecuatorianos, pues estos siempre estuvieron 
cubiertos de glaciares, una barrera natural que con 
tecnología precaria es imposible de sobrepasar. No 
obstante este supuesto acertado fue extendido para 

los flancos de los volcanes y montañas nevadas del 
Ecuador, dando como resultado que aun los sitios 
arqueológicos que se encuentran a cotas de altura 
casi de 4.000 msnm no fueron entendidos como lu-
gares con posibles conexiones con santuarios de al-
tura, como fue el caso en su momento para el sitio 
“Cuarteles del Inca” (Haro Alvear 1983) denomina-
do luego como un “sitio habitacional prehispánico” 
(Schávelzon 1976) y, dada la conexión histórico-
cultural con los santuarios de altura en el volcán, 
finalmente rebautizado por nosotros como “Tambo 
Chimborazo” (Yépez 2013). 

Uno de los principales aportes de este estudio 
consiste en llamar la atención a los arqueólogos que 
se ocupan de los Andes ecuatoriales y en plantear la 
hipótesis de que no solamente el volcán Chimbora-
zo pudo ser un centro de peregrinación desde una 
época probablemente preincaica, sino que además 
muchos otros nevados de ambas cordilleras ecua-
toriales podrían estar involucrados en sistemas de 
peregrinación prehispánicos sin precedentes para la 
arqueología del mundo andino antiguo de los An-
des ecuatoriales.

Fig. 17: Distribución de complejos arqueológicos de altura en el volcán Chimborazo (Ortofotografías 2010: a escala 1 : 5.000).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


150 Alden Yépez

Anthropos  112.2017

Esta publicación no hubiese sido posible sin el apoyo ge-
neroso del Prof. Dr. Joachim Piepke (Anthropos Institut, 
Sankt Augustin), así como del bibliotecario Dipl. theol. 
Harald Grauer. El tiempo de estancia académica en Bonn 
se lo debo a la Universidad Católica del Ecuador-Quito y 
al Servicio de Intercambio Académico Alemán (DAAD). 
En este contexto extiendo mi agradecimiento a SENES-
CYT, que me permitió con oficio SDIC-2015-0984-CO 
usar una base de datos para esta publicación. 

Un especial agradecimiento a profesores y colegas que 
contribuyeron con sus valiosos comentarios y sugeren-
cias a la redacción final de este escrito: Prof. Dr. Segun-
do Moreno Yánez, Dra. Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz 
y Dr. Peter Masson, Apl. Prof. María Susana Cipolletti, 
Dra. Tamara Bray, Dr. hab. Vito Bongiorno, Dipl.-Math. 
Irmela Herzog, Dr. Elmo León. También resalto la cola-
boración de mis estudiantes de Taller de Arqueología de 
Altura, Kyra Torres, Erikka Moncayo, Bryan García, por 
las horas arduas dedicadas a la recopilación de datos de 
campo durante varias campañas.

Un especial agradecimiento merecen los guardapar-
ques de la Reserva de Producción de Fauna, Sres. Se-
gundo Cayambe y Manuel Calapiña, quiénes en sus re-
corridos, en algunas ocasiones, nos indicaron nuevas 
estructuras arqueológicas.

Bibliografía

Agustinos
1952 [1557]  Religión en Huamachuco. In: Francisco Loayza 

(ed.), Los pequeños grandes obras de historia americana. 
Lima: Miranda (Series 1, vol. 17).

Albó, Xavier, y Fèlix Layme
1984	 Introducción. El mundo aymara. En: L. Bertonio; pp. xi–

lvii.

Barba Castillo, Diego P.
2006	 Estudio vulcanólogico del complejo volcánico Chimbo-

razo-Ecuador. Quito: Escuela Nacional Politécnica del 
Ecuador. (Tesis inédita de Ing. Geólogo)  < http:// 
bibdigital.epn.edu.ec/handle/15000/144 > [12. 09. 2016]

Batten, David C.
2007	 Least-Cost Pathways, Exchange Routes, and Settlement 

Patterns in Late Prehistoric East-Central New Mexico. 
In: J. T. Clark and E. M. Hagemeister (eds.), Digital Dis-
covery. Exploring New Frontiers in Human Heritage; 
pp. 167–174. Budapest: Archaeolingua.

Bergmann, Sigurd
2014	 Religion, Space, and the Environment. New Brunswick: 

Transaction Publishers.

Bertonio, Ludovico
1984	 Vocabulario de la lengua Aymara. Cochabamba: Centro 

de Estudios de la Realidad Económico y Social; Instituto 
Francés de Estudios Andinos; Museo Nacional de Etno-
grafía y Folklore. [1612]

Betanzos, Juan de
1996 [1551–57]  Narrative of the Incas. Roland Hamilton and 

Dana Buchanan (ed. and trans.). Austin: University of 
Texas Press.

Bray, Tamara L.
2015	 Andean Wak’as and Alternative Configurations of Per-

sons, Power, and Things. In: T. L. Bray (ed.); pp. 3–22.

Bray, Tamara L. (ed.)
2015	 The Archaeology of Wak’as. Explorations of the Sacred 

in the Pre-Columbian Andes. Boulder: University Press 
of Colorado.

Center of Applied Isotop Studies
2010	 UGAMS-16060 R-Date 420.20. Report for Radiocarbon 

Date. Athens: University of Georgia.

Ceruti, María C.
1997	 Arqueología de alta montaña. Mendoza: Ed. Milor.

Ceruti, María C., and Johan Reinhard
2010	 Inca Rituals and Sacred Mountains. A Study of the 

World’s Highest Archaeological Sites. Los Angeles: 
Cotsen Institute of Archaeology; University of Califor-
nia. (Monograph; Cotsen Institute of Archaeology / Uni-
versity of California, Los Angeles, 67

Cieza de León, Pedro
1967 [1553]  El señorío de los Inca (part 2 of La crónica del 

Perú). Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

Cordero, Luis A.
1955	 Diccionario quichua-español, español-quichua. Quito: 

Casa de la Cultura Ecuatoriana. [1892]
1967	 Diccionario quichua–español, español–quichua. Cuenca: 

Universidad de Cuenca.

Cruz, Marco
2011	 Descubrimiento precolombino en el Chimborazo. Bitá-

cora Ecuador Magazine 19: ​20–27.

Curatola Petrocchi, Marco
2008	 La función de los oráculos en el Imperio inca. En: M. Cu-

ratola Petrocchi y M. S. Ziólkowski (eds.), Adivinación y 
oráculos en el mundo andino antiguo; pp. 15–69. Lima: 
Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Católica del 
Perú; Instituto Francés de Estudios Andinos. (Colección 
Estudios Andinos, 2)

2015	 Los oráculos del Imperio: Titicaca y Pachacamac. Bonn: 
Universidad de Bonn. [Conferencia, 19 de enero de 2015] 

De Lucca D., Manuel
1987	 Diccionario práctico. Aymara-castellano, castellano-ay-

mara. La Paz: Editorial Los Amigos del Libro.

Dean, Carolyn
2015	 Men Who Would Be Rocks. The Inka Wank’a. In: T. L. 

Bray (ed.); pp. 213–238.

Dedenbach-Salazar Sáenz, Sabine
1999	 Las lenguas andinas. En: L. G. Lumbreras (ed.), Historia 

de América Andina. Vol. 1: Las sociedades aborígenes; 
pp. 499–536). Quito: LIBRESA, Universidad Andina Si-
món Bolívar.

2007	 Andine traditionelle Kulturen und das Christentum. In: 
J. G. Piepke (Hrsg.), Kultur und Religion in der Begeg-
nung mit dem Fremden; pp. 113–178. Nettetal: Steyler 
Verlag. (Veröffentlichungen des Missionspriestersemi-
nars St. Augustin, 56)

Gentile L., Margarita E.
1996	 Dimensión sociopolítica y religiosa de la capacocha del 

cerro Aconcagua. Bulletin de l’Institut francais de études 
andines 25/1: ​43–90.

González Holguin, Diego
1989	 Vocabulario de la lengua general de todo el Perú llama-

da lengua qquichua o del Inca. Lima: Editorial de la Uni-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


Anthropos  112.2017

151Las huacas del volcán Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispánicos

versidad, Universidad Nacional Mayor de San Marcos. 
[1608]

Haro Alvear, Silvio L.
1983	 Montañas sagradas del Reino de Quito. Boletín de la Aca-

demia Nacional de Historia 56/112: ​115–142.

Herzog, Irmela, und Alden Yépez
2013	 Auswertung einer Prospektionsmaßnahme am Chimbo-

razo. (Poster zum 4. Workshop der AG CAA [Computer-
anwendungen & Quantitative Methoden in der Archäo-
logie], 15./16. Februar 2013, Freie Universität Berlin.) 
Berlin.  < http://www.academia.edu/3810579/ 
Auswertung_einer_Prospektionsma%C3%9Fnahme_

	 am_Chimborazo > [12. 09. 2016]

Insoll, Timothy
2004	 Archaeology, Ritual, Religion. London: Routledge.

Instituto Geofisico
s. f.	 Chimborazo.  < http://www.igepn.edu.ec/index.php/ 

chimborazo > [12. 09. 2016] 

Instituto Geográfico Militar
2007a	 Carta topográfica “Chimborazo”. (ÑIV-C1, 1 : 50000.) 

Quito: Instituto Geográfico Militar.
2007b	 Carta topográfica “Guaranda”. (ÑIV-C3; 1 : 50000.) Qui-

to: Instituto Geográfico Militar.

Jijón y Caamaño, Jacinto
1940	 El Ecuador interandino y occidental antes de la conquista 

castellana. Tomo I. Quito: Editorial Ecuatoriana.

Jordan, Ekkehard, und Manfred Buchroithner
2009	 Nevado Chimborazo: Ecuador; Trekking, Orthophoto

karte. (Arbeitsgemeinschaft für Vergleichende Hoch
gebirgsforschung.) Düsseldorf: Heinrich-Heine-Univer-
sität; Dresden: Technische Universität. 

Juan, Jorge, y Antonio de Ulloa
1748	 Relación histórica del viage a la América meridional. Ma-

drid: Antonio Marin.

Kauffmann Doig, Federico
1992	 Historia y arte del Perú antiguo. 6 vols. Lima: Ed. PEISA.

León, E.
2014	 Chimborazo. Medio y paleoclima del último milenio. 

Quito: Pontificia Universidad Católica del Ecuador.

Lock, Gary, and John Pouncett
2010	 Walking the Ridgeway Revisited. The Methodological 

and Theoretical Implications of Scale Dependency for the 
Derivation of Slope and the Calculation of Least-Cost 
Pathways. In: B. Frischer (ed.), Making History Interac-
tive. Computer Applications and Quantitative Methods in 
Archaeology (CAA). (Proceedings of the 37th Interna-
tional Conference, Williamsburg, March 22–26, 2009); 
pp. 191–202. Oxford: Archaeopress. (BAR International 
Series, 2079)

Meddens, Frank M.
2006	 Rocks in the Landscapes. Managing the Inka Agricultural 

Cycle. The Antiquaries Journal 86: ​36–65.
2015	 The Importance of Being Inka. Ushnu Platforms and 

Their Place in the Andean Landscape. In: T. L. Bray; 
pp. 239–264.

Meddens, Frank M., Colin McEwan, and Cirilio Vivanco Po-
macanchari
2010	 Inca “Stone Ancestors” in Context at a High-Altitude 

“Ushnu” Plataform. Latin American Antiquity 21/2: ​173–
194.

Metropolitankapitel am Hohen Dom zu Köln
s. f. a	 Geschichte: Bischöfe. Köln.  < http://koelner-dom.de/ 

index.php?id=bischoefe > [12. 09. 2016]
s. f. b	 Rundgang: Hochaltar, vor 1322. < http://koelner-dom.de/ 

index.php?id=16887 > [12. 09. 2016]
s. f. c	 Weltkulturerbe: Der Kölner Dom als Welterbestätte. Köln.  

< http://koelner-dom.de/index.php?id=19257 > [12. 09. ​
2016]

Millones, Luis
1971	 Las informaciones de Cristóbal de Albornoz. Documen-

tos para el estudio del Taki Onkoy. Cuernavaca: Centro 
Intercultural de Documentación.

Moreno Yánez, Segundo
2007	 Ofrenda sacrificial en el Guagualzuma. En: F. Garcia Se-

rrano (comp.), Balance de la última década. Aportes, re-
tos y nuevos Temas. (II. Congreso Ecuatoriano de Antro-
pología y Arqueología, del 6 al 10 de noviembre de 2006 
en Quito. Tomo 2); pp. 175–202. Quito: ABYA-YALA.

2009	 El Chimborazo, Ecuador. Un ancestro sagrado andino. 
En: J. R. Topic (ed.), La arqueología y la etnohistoria. 
Un encuentro andino; pp. 25–52). Lima: Instituto de Es-
tudios Peruanos; Nueva York: Institute of Andean Re-
search. (Historia andina, 37)

Nowack, Kerstin
2006	 Das Inkareich. In: W. Köpke und B. Schmelz (Hrsg.), 

Schätze der Anden. Die Inka-Galerie und die Schatzkam-
mern im Museum für Völkerkunde Hamburg; pp. 294–
313. Hamburg: Museum für Völkerkunde. (Mitteilungen 
aus dem Museum für Völkerkunde Hamburg, 37)

Ortofotografías
2010	 SIGTIERRAS – Programa Sistema Nacional de Informa-

ción y Gestión de Tierras Rurales e Infraestructura Tec-
nológica. Quito: MAGAP.

Paz Maldonado, Juan de
1992	 Relación del pueblo de San Andrés de Xunxi, provincia 

de Riobamba. En: P. Ponce Leiva (ed.), Relaciones his-
tórico-geográficas de la Audiencia de Quito. Siglo XVI–
XIX). Tomo 1; pp. 319–324. Quito: Marka; Ediciones 
ABYA-YALA. [1582]

Paz y Miño, Luis T.
1942	 Lenguas indígenas del Ecuador IV: La lengua puruguay. 

Boletín de la Academia Nacional de Historia 22/59: ​42–
74.

Pezzoli-Olgiati, Daria
2012	 Religion und Visualität. In: M. Stausberg (Hrsg.), Religi-

onswissenschaft; pp. 343–363. Berlin: Walter de Gruyter.

Pichler, Hans, und Rolf Kilian
1989	 Die jungquartäre Vergletscherung des Chimborazo-Vul-

kans (Ecuador). Zeitschrift für Gletscherkunde u. Gla
zialgeologie 24 (1): ​41–54.

Pizarro, Pedro
1968 [1571]  Relación del descubrimiento y conquista de los 

reinos del Perú; pp. 439–586. Lima: Editores Técnicos 
Asociados. (Biblioteca Peruana, series 1, vol. 1)

Reinhard, Johan
2001	 Coropuna. Templo y montaña de los Incas. Revista del 

Centro de Investigaciones Arqueológicas de Alta Monta-
ña 6: ​123–130. [ca. 1999]

Rowe, John H.
1944	 An Introduction to the Archaeology of Cuzco. Cam-

bridge: Peabody Museum. (Expeditions to Southern 
Peru, Peabody Museum, Harvard University Report, 2)

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127


152 Alden Yépez

Anthropos  112.2017

Salomon, Frank
1991	 Introductory Essay. The Huarochirí Manuscript. En: F. 

Salomon and G. L. Urioste, The Harochirí Manuscript. 
A Testament of Ancient and Colonial Andean Religion; 
pp. 1–38). Austin: University of Texas.

Sarmiento de Gamboa, Pedro
1906	 Segunda parte de la historia llamada índica. In: R. 

Pietschmann (ed.), Geschichte des Inkareiches von Pe-
dro Sarmiento de Gamboa. Berlin: Weidmannsche Buch-
handlung. (Abhandlung der Königlichen Gesellschaft der 
Wissenschaften zu Göttingen, Philologisch-Historische 
Klasse, Neue Folge, Vol. 6, Nr. 4)

2007 [1572]  The History of the Incas. Brian Bauer and Vania 
Smith (trans. and ed.). Austin: University of Texas Press.

Schávelzon, Daniel
1976	 Un sitio habitacional prehispánico en el Chimborazo, 

Ecuador. Quito: Facultad de Arquitectura y Urbanismo 
de la Universidad Central del Ecuador.

Schlafke, Jakob
1989	 Wallfahrt im Erzbistum Köln. Köln: Vey.

Torres Rubio, Diego de
1616	 El arte de la lengua aymara. (Compuesto por el padre 

Diego de Torres Rubio de la Compañia de Jésus.) Lima: 
Por Francisco del Canto.  < https://archive.org/stream/ 
artedelalenguaay00torr#page/n209/mode/2up > [12. 09. ​
2016]

White, Devin A., and Sarah L. Surface-Evans (eds.)
2012	 Least Cost Analysis of Social Landscapes. Archaeolog-

ical Case Studies. Salt Lake City: University of Utah 
Press.

Yépez, Alden
2013	 Excavaciones en tres recintos arqueológicos del volcán 

Chimborazo. Informe final de investigación presentado 
al Instituto Nacional de Patrimonio Cultural del Ecuador. 
Quito: Universidad Católica del Ecuador.

Zakšek, Klement, Elise Fovet, Laure Nuninger, and Tomaž 
Podobnikar
2008	 Path Modelling and Settlement Pattern. In: A. Posluschny, 

K. Lambers, and I. Herzog (eds.), Layers of Perception. 
(Proceedings of the 35th International Conference on 
Computer Applications and Quantitative Methods in Ar-
chaeology [CAA], Berlin, April 2–6, 2007); pp. 309–315. 
Bonn: Habelt. (Kolloquien zur Vor- und Frühgeschichte, 
10)

Zarate, Agustin de
1963 [1555]  Historia del descubrimiento y conquista del Perú 

con las cosas naturales que señaladamente allí se hallan. 
Vol. 26. Madrid: Biblioteca de Autores Españoles.

Ziółkowski, Mariusz S.
1997	 La guerra de los wawqis. Los objetivos y los mecanismos 

de rivalidad dentro de la élite inka, siglos 15–16. Quito: 
ABYA-YALA. (Colección Biblioteca Abya-Yala, 41

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

