ANTHROPOS

112.2017: 127-152

Las huacas del volcan Chimborazo (Ecuador)
y sus relaciones de visibilidad con santuarios
de altura prehispanicos

Alden Yépez

Abstract. — The volcano Chimborazo, located in Ecuador, was
mentioned in the early chronicles of the Spaniards as a sacred
mountain for the people of the ancient Andean world. In this ar-
ticle I will analyze, for the first time, three main archaeological
sites, two of them at the bottom of the glaciers of the Chimbora-
zo and the other one at its foothill. One of the main archaeologi-
cal sites located at Chimborazo’s glaciers is known as “Huau-
qui Chimborazo,” and we can find it at the west slope of the
mountain. This site and the reason that might explain its location,
4,800 meters above sea level, is the relation it has with very an-
cient fragments of lava flows that characterize this place. Nearby
this archaeological complex there are dozens of little archaeolog-
ical structures which have been documented (locally known as
yaathas) with significant visual contact with one of the Chimbo-
razo hills. The second main archaeological site is located on the
southern side of the Chimborazo at 4,600 meters above sea level.
It is characterized by another group of yaathas and an inusual
proximity to a cave which has been used as a meeting point for
pilgrims in modern times. Finally, the third archaeological site is
located at the southern side of the Chimborazo volcano, at 3,600
meters above sea level. It is a kancha or an Inca architectural con-
struction, probably built to give assistance to the pre-Hispanic
pilgrims who were climbing to this sacred mountain to give sac-
rificial offerings. [ Ecuador, Chimborazo volcano, archaeological
complex, sacrificial offerings]

Alden Yépez, Dr. phil. (Bonn 2008), licenciatura en antropologia
(Quito 2000); 2007-2010 encargado de curso en el Instituto de
Arqueologia y Antropologia Cultural, Departamento de Antropo-
logia de las Américas, Universidad de Bonn; desde 2012 hasta
hoy docente en la Pontificia Universidad Cat6lica del Ecuador,
Quito. — Sus principales campos de investigacion son el andlisis
de la ceramica prehispanica; procesos de formacion de sitios; ar-
queologia de la “Ceja de Montafia” y arqueologia de I'altitud. —
Publicaciones: Véase tambien la bibliografia.

Introduccion

En el mundo cordillerano andino es conocido que
muchas montafias altas o nevadas, volcanes y la-
gunas fueron adorados por los pueblos aborigenes
(Reinhard 2001: 128, siguiendo a Kauffmann Doig
1992) y que también éstos fueron lugares de depo-
sito de ofrendas rituales. Mientras que en las fuentes
coloniales estas ofrendas fueron llamadas “idola-
trias”, las culturas aborigenes las usaron en rituales
unicos o repetitivos para venerar a los dioses tute-
lares y en algunos casos las ofrendas estuvieron re-
lacionadas con sacrificios humanos. Hace algunas
décadas se pensaba clarificar si, en el caso de las
montafias, las ofrendas sacrificiales depositadas ser-
vian para venerar a las montafias o, por el contra-
rio, a los dioses tutelares que alli moraban (Gentile
1996: 68). Segiin la arqueologia de la religién se
tratarian ambas de preguntas metafisicas de interés
moderno creciente (Insoll 2004), pero, por el con-
trario, recientemente se planted para la region de los
Andes ecuatoriales que los espiritus tutelares no so-
lamente tuvieron poder para definir sobre la vida y
la muerte de los pueblos aborigenes, sino que tam-
bién en el interior de las montafas se producia oro
y otros metales preciosos. Para obtener los bene-
ficios de los dioses tutelares (apus) y las riquezas
interiores de las montafias era necesario entonces
entregar a los apus ofrendas sacrificiales (Moreno
Yanez 2007: 175). La veneracidén a las montafas
como dioses tiene como base para algunos autores
la adoracién del sol (Ceruti 1997: 77), otros en cam-

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

128

bio relacionan la veneracién a las montafias nevadas
con los ritos de fertilidad, pues el agua de lluvia que
fluye de los altos montafiosos hacia los valles bajos
mediante corrientes de agua y riachuelos influencia
de manera directa la fertilidad del suelo y tiene un
efecto significativo en la cantidad de las cosechas
agricolas (Moreno Yanez 2009: 33).

Siguiendo la definicién de religién andina plan-
teada por Dedenbach-Salazar Sdenz (2007: 119),
quién la considera mitoldgica y politeista con una
variedad de dioses de apariencia natural con funcio-
nes sociales, resulta entonces para la mentalidad oc-
cidental moderna un panorama complejo entender
la manifestacién religiosa andina de ofrendar sacri-
ficios a las montafias y a otros fendmenos geogrifi-
cos naturales considerados como espacios sagrados
por los pueblos prehispdnicos. Un esquema compa-
rativo entre las manifestaciones religiosas occiden-
tales y prehispanicas andinas puede ayudar por con-
siguiente a introducirnos en el complejo fendmeno
de lo religioso, desde el punto de vista experimen-
tal y vivencial.

En la esfera religiosa, tanto como en la esfera
cotidiana, mirar y observar son aspectos fundamen-
tales de la percepcién humana. En lo religioso, co-
menta Pezzoli-Olgiati (2012: 343), la interaccion
entre imagenes religiosas y sus relaciones de visi-
bilidad se produce en diferentes niveles de intensi-
dad cultural. Asi por ejemplo, un simbolo, un co-
lor, un vestido o un templo pueden ser percibidos
culturalmente, pero al mismo tiempo pueden estar
asociados intensivamente con fenémenos religio-
sos. Curatola argumenta, por el contrario, con base
en la lectura de las crénicas espafiolas tempranas,
que para el mundo andino, y en particular para la
tradicién inca, lo importante de los objetos religio-
sos era su capacidad de “hablar” con los sacerdotes
(2008: 165.). En este ensayo arqueoldgico propon-
go, a partir de un estudio de caso, el de los comple-
jos arqueoldgicos encontrados recientemente en el
volcan Chimborazo (Ecuador), que la visibilidad de
objetos percibidos como sacrales en el mundo an-
dino tiene niveles de complejidad creciente, que se
manifiestan como la absorcién de un objeto en otro.
Entonces ambos, niveles de intensidad y de comple-
jidad absorvente de objetos religiosos, constituyen
un sistema simbolico que se va diferenciando en el
tiempo y en el espacio, segun las culturas y las tra-
diciones religiosas.

Erlaubnls Ist

Alden Yépez

Relaciones de visibilidad
en el flanco oeste del volcan

Unidad religiosa integrativa mayor

Una unidad religiosa integrativa mayor, por ejem-
plo, son los templos modernos dedicados a los cul-
tos religiosos. En el mismo nivel de complejidad
se encuentran las montafias consideradas como sa-
gradas por las comunidades religiosas andinas. Por
consiguiente seria legitimo comparar los templos
religiosos cristianos modernos con las montafias sa-
gradas del mundo andino, porque ambos despiertan
sentimientos religiosos en los peregrinos a partir de
las relaciones de visibilidad.

La Catedral gética de Colonia (Hohe Domkirche
St. Petrus), declarada en 1996 por la UNESCO
como patrimonio de la humanidad (Metropolitan-
kapitel am Hohen Dom zu Koln s.f. ¢), es visible
desde diferentes angulos de la ciudad alemana de
Colonia y con seguridad es distinguible en el pai-
saje urbano a varios kilémetros de distancia, dado
que la superficie de la ciudad es plana y que la cate-
dral, ademds de estar sobre una pequefia colina, al-
canza en su fachada de torres dobles, emplazada al
oeste, casi 160 m de altura. Quizas lo mds especta-
cular y visible a la distancia sean las dos torres, en
tanto que los aleros y las torres menores que con-
forman el sector este del templo llaman la atencién
desde mediana distancia. Asf los fieles y peregrinos
que visitan la catedral, solo les basta con levantar
la mirada para encontrarse con la silueta del tem-
plo y percibir que se acercan a un lugar sacrosanto.
Finalmente alli se encuentran los restos mortuorios
de una veintena de obispos catdlicos depositados
desde el siglo X de nuestra era (Metropolitankapi-
tel ... s.f. a) asi como también los restos de los “tres
reyes magos” (Schlafke 1989: xiv). En este sentido
coincidimos con Bergmann (2014: 49) cuando este
anota que la religién no funciona sin o mas alld del
espacio.

En los Andes ecuatoriales resalta por su tamafio
el volcan Chimborazo, ubicado en la Cordillera Oc-
cidental andina del Ecuador, sobre el resto de ne-
vados mds cercanos (Carihuairazo, Altar, Sangay,
Tungurahua). Un grupo de gedlogos de la Universi-
dad de Tiibingen, Alemania, trataron de conocer su
historia geoldgica (Pichler y Kilian 1989 en Moreno
Yanez 2009: 29). De acuerdo a sus estudios se tra-
ta de un volcdn cuddruple y en orden de antigiiedad
encontramos: el Chimborazo I (1,800.000 afios), el
Chimborazo II, con las fases A (100.000-30.000 AP)
y B (28.000-22.000 aP) y finalmente el Chimbora-
zo 11T (18.000-10.000 ap) (Pichler y Kilian 1989 en
Moreno Yanez 2009: 29-31). No obstante recien-

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

Las huacas del volcan Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispanicos

Fig. 1: Volcan Chimborazo, flanco
oeste, cumbres Veintimilla (izq.) y
Whymper (der.).

temente se detectaron actividades explosivas del
Chimborazo durante el Holoceno; inclusive se co-
noce ahora que el volcdn estuvo activo unas pocas
centurias antes de la llegada de los espafoles (Bar-
ba 2006). Consecuentemente el volcan Chimbora-
zo puede ser considerado como parcialmente activo.
De hecho atin existen fuentes termales en sus fal-
das, como por ejemplo los bafios termales que se
encuentran entre Guaranda y Ambato, a un costado
de la via Flores.

Con una altura que alcanza los 6.310 msnm el
macizo es visible desde cualquier punto de la pro-
vincia eponima. Incluso en dias despejados el edifi-
cio volcédnico suroeste del macizo estd al alcance de
la vista desde la ciudad de Guayaquil, emplazada a
orillas del rio Guayas y cerca de las costas centra-
les ecuatorianas del Océano Pacifico. En la “Rela-
cion del Pueblo de San Andrés de Xunxi”, de 1582,
nos dice fray Juan de Paz Maldonado (1992 [1582]:
320) sobre el volcan Chimborazo que las poblacio-
nes aborigenes:

tienen en grande veneracion y lo adoraban y adoran, aun-
que no a lo descubierto, porque dicen nacieron de él. Sa-
crificaban en este cerro muchas doncellas virgenes, hijas
de Sefores, y ovejas de la tierra, y otras echaban vivas; y
hoy [en] dia hay muchas al pie de la nieve, a las cuales no
matan los indios ni llegan a ellas para hacerles mal, por
decir que el dicho volcén les echard heladas en sus semen-
teras y granizos, y lo tienen por abucion.

De acuerdo con este relato, y de manera semejante
a las relaciones de visibilidad que tienen los pere-
grinos con la Catedral de Colonia, podemos cole-
gir que bastaria entonces a los indigenas que vivie-
ron en las zonas aledafias al volcdn con observar los

Anthropos 112.2017

129

flancos del Chimborazo, para saber que alli mora-
ban los dioses tutelares y sus ancestros miticos, a los
cuales se ofrendaba para obtener beneficios y even-
tualmente calmar su ira (Fig. 1).

Unidad religiosa integrativa mediana

Una unidad integrativa podrian constituir los inte-
riores de los templos religiosos cristianos, entendi-
dos estos como lugares en su dimension fundacio-
nal que reflejan la encarnacion del hijo de Dios y la
habitacion del Espiritu Santo en la tierra (Bergmann
2014: 369). Los templos pueden ser percibidos por
los fieles y peregrinos catdlicos como lugares de
morada de las divinidades en el sentido sugerido
por la Biblia y por la teologfa cldsica. En el caso de
lareligion andina el lugar sagrado de esta unidad in-
tegrativa pudo haber sido dado por accidentes geo-
graficos naturales menos masivos y monumentales
que, por ejemplo, una montafia. En su significacién
profunda no obstante, siguiendo la definicién de Sa-
lomon (1991) a partir de la lectura del escrito de
Huarochri, esta unidad integrativa podria entender-
se como una huaca, una suerte de entidad sagrada
con personalidad vibrante. Con fines comparatives,
el uso que haré aqui de este concepto andino es mas
bien cercano al sentido empleado en los relatos et-
nohistdricos del siglo XVI, que consideraban a una
huaca como un “adoratorio”.!

1 Agustinos (1952 [1557]: 55); Betanzos (1996 [1551-57]:
10); Cieza de Ledn (1967 [1553]: 100); Pizarro (1968 [1571]:
492); Sarmiento de Gamboa (2007 [1572]: 66); Zarate (1963
[1555]: 22-28) todos citados en Bray (2015: 5).

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

130

Alden Yépez

Fig. 2: Recintos antiguos y timulos de rocas (Ortofotografias 2010: a escala 1:5000).

Al interior de la Catedral de Colonia se ofician
los cultos religiosos y las misas sobre la mesa de
oficios sacros, que es parte de un complejo llamado
“altar mayor”. La vida al interior de este centro es-
piritual es muy activa. Sobre el altar mayor, erigido
en honor al ap6stol San Pedro en 1382, cada dia se
celebran cinco misas y durante los fines de semana
miles de gentes visitan este centro espiritual (Metro-
politankapitel ... s.f. ¢). Detrds de la mesa de ofi-
cios, con un estilo francés, coronan los costados del
coro del altar las estatuas de los doce apostoles, asi
como otras estatuas menores individuales que ma-
terializan profetas, santos y estatuas grupales, repre-
sentando escenas de los relatos biblicos, en un am-
biente religioso que se impone ante los fieles.

En el flanco oeste del volcan Chimborazo, entre
los glaciares Stiibel y Thielmann, en la zona conoci-
da por los andinistas como “El Castillo”, y a lo largo
de la ruta que lleva a la cumbre Veintimilla por esta
zona, desciende desde los 5.271 msnm un enorme
flujo lavitico en direccion suroeste hasta alcanzar
una altura de 4.873 msnm (Jordan und Buchroithner
2009). A esta altura se extiende una suerte de expla-
nada amplia y semicircular de casi 11 ha de superfi-
cie; posiblemente se trate de un lago periglaciar (ver

tridngulo sur en Fig. 2) del Holoceno Tardio (Leén
2014). A la altura aproximada de 5.000 msnm el
magma endurecido del flujo consolidé un promon-
torio semiredondo en todo el contorno sur, consti-
tuido este por enormes rocas semifracturadas duran-
te el enfriamiento del magma. Vista a la distancia y
desde cierto dngulo, la cumbre de este promontorio
es muy semejante a la cumbre Veintimilla del vol-
cén.? Esta coincidencia natural no pasé desaperci-
bida para los aborigenes prehispdnicos y de mane-
ra comparativa que el altar mayor de la Catedral
de Colonia este promontorio desperté en los abo-
rigenes sentimientos religiosos que hoy en dia po-
demos compararlos con aquellos de los peregrinos
y feligreses que visitan el interior de la Catedral en
Colonia. Efectivamente al pie de este promontorio
de lava se ubican recintos delimitados artificialmen-
te con rocas medianas y también amontonamientos
antrépicos de rocas a manera de timulos, ambos
espacios probablemente fueron destinados para ofi-

2 El volcan Chimborazo estd formado por 4 cumbres. De sur a
norte, la cumbre Veitimilla (6.268 msnm), la cumbre Whym-
per (6.310 msnm), la cumbre Politécnica y la cumbre Lucia-
no Martinez (Instituto Geofisico s. f.).

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

Las huacas del volcan Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispanicos

ciar ceremonias de tipo religioso, aseveracion que
coincidimos plenamente con el descubridor de estas
ruinas (Cruz 2011), dado que la documentacién ob-
tenida hasta la fecha ratificé la naturaleza arqueol6-
gica de ellas y nos permiti6 identificar en su interior
dos dreas con estructuras diferentes. Precisamente
en la base sur de este promontorio a una altura de
4.875 msnm y sobre una planicie menor libre de ro-
cas, orientada de noreste a suroeste y con un ligero
descenso al costado suroeste, hemos detectado en
el sector noreste de la planicie la presencia de un
sitio arqueolégico compuesto por una decena de re-
cintos antiguos y de algunos timulos artificiales de
rocas (ver Fig. 2).

Alrededor de una plaza central rectangular de
13,5 x 10 m de extension se ubican en los lados este,
sur y oeste de la plaza 3 recintos cuadrangulares,
respectivamente; en tanto que al costado norte de la
plaza se presenta un recinto ovalado junto con uno
de tipo trapezoidal. En la mitad norte del costado
oeste de la plaza, ademads de un recinto rectangular,
se distingue también uno circular y fuera de éste, al
extremo norte del mismo, se aprecia lo que parece
ser la esquina de un antiguo recinto cuadrangular,
posiblemente conectado arquitecténicamente con el
recinto documentado en la mitad sur de este sector

Fig. 3: Rocas con cavidades artificiales al pie de un flujo lavitico.

Anthropos 112.2017

131

de la plaza. De la misma manera en el costado este
de la plaza y al extremo norte del recinto anotado,
aunque fuera de este, también se aprecian las bases
de lo que parece haber sido una esquina de un recin-
to rectangular, probablemente mds antiguo.

En el sector sureste de la planicie y separado de
la plaza central por un corredor libre de ca. 3-5 m se
distingue un drea de 2 timulos artificiales de rocas
naturales acomodadas y otra de rocas emplazadas a
manera de circulo. Al extremo sur del drea se ubica
un timulo de 10 x 6 m de largo definido por rocas
amontonadas, pero sin una sobreposicion ordenada
de las rocas a la manera de muros. Al interior del
timulo se distinguen 3 espacios pequefios libres de
rocas (2,2 m espacio mayor y 1,6 m espacio menor),
definiendo de esta manera lo que podria describirse
como 3 subtimulos menores. Por el contrario, en el
extremo norte del drea existe un solo timulo gran-
de de rocas con un didmetro de 7,2 m y un espacio
central libre de 2,3 m de didmetro. Entre ambos tu-
mulos existe un ordenamiento artificial circular de
rocas medianas y grandes en cuyo centro se distin-
gue una roca grande (1,6 x0,91 m ). El didmetro del
circulo formado por estas rocas es de 8 a 8,86 m.

En la base oeste del promontorio de lava, a una
altura que varia entre 4.800 y 4.875 msnm, en un

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

132

Alden Yépez

- 160 m —

Fig. 4: Sobrelapamiento visual entre la cumbre “Veintimilla” y un flujo lavitico.

area aproximada de 1,7 ha (Jordan und Buchroith-
ner 2009) y apenas a ca. 150 m de distancia en linea
recta de los recintos arqueoldgicos arriba descritos,
aparece una serie de rocas con cavidades artificia-
les. El tamafio de las rocas puede ser grande, con
perimetros que superan los 10 m, mediano (entre
<10my>1m)o pequefio (<1 m). La documenta-
cion cartografica se concentrd en aquellas rocas que
seglin nuestra interpretacion revelan actividades an-
tropicas pasadas. Al sur del drea de las rocas y justa-
mente donde ambas cumbres se tocan visualmente,
inicia un campo de distribucién relativamente dis-
perso de rocas (total 49) con cavidades artificiales
profundas o superficiales, pero muy simétricas en
su silueta y labradas intencionalmente (ver Fig. 3).

Todas las rocas se encuentran en un dngulo de vi-
sibilidad perfecto respecto del acercamiento visual
inequivoco que guarda la cuspide del promontorio
de lava con la cumbre Veintimilla del volcan (ver
Fig. 4). Mas al norte y en el dngulo de separacién
visual de ambas cumbres, es llamativa la inexisten-
cia de rocas con este tipo de cavidades. Por el con-
trario, resulta muy llamativo que la deteccion de es-
tas cavidades en las rocas solamente se manifiesta
paralela al sobrelapamiento visual de ambas cum-
bres (promontorio de lava y cumbre Veintimilla),
ver Fig. 4.

Fuera del dngulo natural de encuentro de ambas
cumbres, tanto al sur como al norte, no hemos de-
tectado cavidades artificiales tan profundas en las
rocas naturales, aunque si evidencia de exfoliacién
natural en algunas rocas, provocadas por el efecto
término de calentamiento y enfriamiento diario, asi
como por el efecto erosivo inducido por el viento,
el agua y el hielo.

Los medios visuales que conforman el altar ma-
yor de la Catedral de Colonia son variados en su
materialidad (cuadros, estatuas, retablos, figuras, vi-
trales, etc.) y la sumatoria de estos componen una
dimension simbdlica compleja, pero unificante por
la capacidad de sensibilizar a los feligreses y pere-
grinos ante el fendmeno de lo sagrado en un espacio
especifico (Pezzoli-Olgiati 2012: 344). De una ma-
nera semejante, fendmenos naturales y realidades
geograficas pueden inducir comportamientos reli-
giosos en los habitantes andinos actuales, en espe-

cial aquellos que se encuentran en las zonas rurales,
pues aqui “deviene una profunda y enraizada unidad
de naturaleza y cultura en la vida diaria, expresada
en la economia y en la vida social” (Dedenbach-Sa-
lazar Saenz 2007: 116 — traduccién A. Y.).

Esta fenomenologia puede ser retroproyectada
al pasado para explicar cémo la cuspide del flujo
lavitico y sus relaciones visuales complejas con la
cumbre sur del volcin Chimborazo (cumbre Vein-
timilla) posiblemente generaron en los peregrinos
una actitud psicocultural hierofdnica de asimilacion
del fendmeno visual y materializado en la cdspide
del promontorio del flujo lavitico, el mismo que a
nuestro juicio puede ser interpretado como una hua-
ca. De hecho este término lo usa tempranamente
Cristébal de Albornoz (1583-1584) para referirse
al volcan Chimborazo y esta documentdo en “Las
Informaciones de Cristébal de Albornoz” (Millones
1971).

Una huaca, como unidad integrativa anota Bray
(2015: 4), “puede ser glosada como una ‘cosa sa-
grada’, constituyendo un punto de interseccion fas-
cinante respecto de las nociones de materialidad,
agencia y personalidad”. La huaca del Chimborazo
materializada en el promontorio semiredondo del
flujo lavitico en primera instancia guarda un tipo
de personalidad, entendida ésta “como un fenéme-
no contingente, relacional y distributivo en el cual
ambos, humanos y entidades no humanas, estin im-
plicados” (Bray 2015: 5). Dada la relacion visual de
esta huaca con la cumbre Veintimilla del Chimbora-
70, podemos interpretar, entonces, que €sta no solo
tiene una relacién visual significativa con la mon-
tafa, sino y sobre todo que el promontorio materia-
liza al volcan en una realidad geografica concreta
mediana y que este hecho transforma al promon-
torio de lava en el “hermano gemelo” del volcan
Chimborazo.

El concepto de la paridad encarnado en el “ge-
melo” parece ser un fendmeno andino panregional
(Segundo Moreno, comunicacién personal) que se
expresO de manera muy diversa en la cultura inca.
Efectivamente, el Sdpac Inca tenia un hermano ge-
melo, un huauqui, que le representaba. Al respec-
to dice Sarmiento de Gamboa (1906: 42): “Deste
[Mango Capac] empezaron los idolos guauquis, que

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

Las huacas del volcan Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispanicos

era un idolo o demonio, que cada inga elegia para
su compaifiia, y le daba ordculo y respuesta” (citado
en Zidlkowski 1997: 126). Los objetos que absor-
bian la personalidad y fuerza del representado po-
dian ser de lo mas variado. En el caso del Inca, el
sol, por ejemplo, podia ser su hermano, su huauqui
o también simples piedras labradas podian materia-
lizar una relacién parental con los ancestros incas
(Meddens, McEwan, and Vivanco Pomacanchari
2010). Las piedras podian tener funciones militares,
cuando éstas procedian del cielo (Zi6lkowski 1997:
128) o funciones oraculares, como se desprende de
las visiones de Pachacuti Inka Yupanqui (Ziélkow-
ski 1997: 127). De ahi que designar al promonto-
rio lavitico con el término “Huauqui Chimborazo”
guarda una significacion religiosa e histérica.

Uno de los cuartos, aquel apostado al sur de la
plaza central que conforma el complejo arqueold-
gico de recintos y timulos ubicado en la base sur
de “Huauqui Chimborazo” (ver Fig. 2), mostro te-
ner claras evidencias de presencia inca en este sec-
tor del volcan. Un sondeo de 2x 1 m practicado a
la base del muro sur del cuarto evidencid, en ca.
20 cm de capa cultural, 78 fragmentos liticos con

133

huellas de fabricacién y 44 fragmentos cerdmicos
(Yépez 2013: 56), de los cuales unos pocos mues-
tran decoracion policroma (beige, marrén y negro)
con disefios geométricos incaicos (Yépez 2013: 80),
asi como abundante carbdn casi a la base del sondeo
con una edad radiocarbonica calibrada y promedia-
da de 1460 d.C. (Center of Applied Isotop Stud-
ies 2010). Este fechado coincide plenamente con la
época de expansion del Imperio Inca hacia el norte,
seglin la cronologia sugerida en la narrativa etnohis-
térica clasica (Nowack 2006: 298). Por el contrario,
a la base oeste de “Huauqui Chimborazo” las rocas
naturales con cavidades artificiales no han podido
ser datadas, pues hasta ahora no hemos encontrado
en el relleno del sedimento depositado en las cavi-
dades ningin tipo de material orgdnico que nos de
pistas sobre la edad de las cavidades. A pesar de ello
creemos que la prictica de realizar hoquedades en
estas rocas y a esta altura en este sector del volcan
es otro indicio mds de una practica ancestral muy
expandida en el mundo andino. En efecto, en Ar-
gentina, Bolivia, Chile (conocidas aqui como “pie-
dras-tacita”) y al sur de Pert (p. ej. valle de Chicha)
se han detectado este tipo de cavidades, en tanto

Fig. 5: Ubicacion de rocas con cavidades artificiales y recintos arqueoldgicos en el complejo “Huauqui Chimborazo™ (Ortofotogra-

fias 2010: a escala 1:5000).

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

134

que para la regioén ecuatoriana estas han sido en-
contradas en la regién de Ingapirca en la provincia
del Cafiar y otras regiones del centro sur andino del
Ecuador. Su uso ha sido estimado durante el Hori-
zonte Tardio (ca. A.D. 1438-1534), aunque apare-
cen también de manera recurrente en periodos mas
tempranos. Para el Horizonte Tardio su presencia
ha sido interpretada como un mecanismo local para
controlar los ciclos de funcionamiento de los siste-
mas agricolas (Meddens 2006: 36), en tanto que el
uso que probablemente hicieron los Inca, como su-
gieren otros autores, pudo haber estado relacionado
con préacticas sacrificiales mediante el depdsito en
su interior de productos orgédnicos sélidos o liqui-
dos, pues como explica Meddens (2006: 49s.):

La asociacion de piedras de moler con una funcion ritual
no debe ser incompatible con el contexto agricola de las
rocas con cavidades para recibir ofrendas, en su forma li-
quida o sélida. Dado que la mayoria de cavidades estdn
colocadas en la superficie de las rocas, los rituales aso-
ciados con ellas pudieron haber estado relacionados con
épocas en las que las depresiones fueron rellenadas natu-
ralmente con agua (traduccién A. Y.).

Podemos concluir entonces que la huaca “Huauqui
Chimborazo” interactué como el volcan en perso-
na con los sacerdotes inca apostados en su base sur,
en tanto que las plegarias dadas y ofrendas sacri-
ficiales posiblemente depositadas en las cavidades
de las rocas ubicadas en la base oeste de “Huauqui
Chimborazo” sirvieron para performar actos bené-
ficos de esta huaca en favor de la agricultura y de la
vida cotidiana de la gente. Estos dos aspectos, inte-
raccion en persona y performacioén de actos bené-
ficos, caracterizan a una huaca como un “agente”
(Bray 2015: 7). Asi los tres aspectos que definen a
una huaca como tal, materializacion, personifica-
cién y agencia, se manifiestan coherentemente en
“Huauqui Chimborazo” (Fig. 5).

Unidad religiosa integrativa menor

Una unidad religiosa integrativa menor puede cons-
tituir cada uno de los objetos sagrados que despier-
tan en sacerdotes y peregrinos el interés de lo visible
como un medio de comunicacién en el &mbito de un
sistema religioso (Pezzoli-Olgiati 2012: 344). Asi,
por ejemplo, la mesa sagrada que se encuentra en el
altar mayor de la Catedral de Colonia tiene una re-
cubierta de mdrmol negro y le da un cardcter visual
intenso, aunque en una de sus partes se observa una
plancha grande alcalitracitico del mismo material
de las rocas esquisticas que configuran la Catedral
(Metropolitankapitel ... s.f. b) y que provienen de

Alden Yépez

las montafas renanas de “Drachenfels”. Sobre esta
mesa sagrada los sacerdotes catdlicos ofician con
objetos de cardcter sagrado, como el cdliz y la hos-
tia, los cultos religiosos actuales.

De la misma manera podriamos considerar que
los lugares especificos de depdsito de las ofrendas
sacrificiales ceremoniales en “Huauqui Chimbora-
70” son comparables por su carga simbdlica visual
con las mesas sagradas para oficiar cultos religio-
sos modernos. Hasta el actual momento de nues-
tras investigaciones de campo, en los alrededores
del volcan Chimborazo y en las inmediaciones de
su hermano gemelo el “Huauqui Chimborazo”, des-
conocemos los lugares concretos donde los sacerdo-
tes inca ofrendaban sacrificios a esta huaca, aunque
sospechamos que el drea de rocas con cavidades ar-
tificiales pudo servir para este fin. Anota Paz Maldo-
nado en su crénica que “alrededor de €l [del volcdn
Chimborazo], al pie de la nieve, hay hoy dia algunos
edificios caidos, donde acudia toda la tierra alrede-
dor a ofrecer, cada vez que se les antojaba, y alli en
aquellas casas que tenfan hechas, se alojaban; y hoy
en dia hay algunas (?) que dejo el Inga alli ofreci-
das” (Paz Maldonado 1992 [1582]: 3215s.).

Por otro lado en “Huauqui Chimborazo” tampo-
co hemos encontrado restos 6seos de sacrificios hu-
manos como ha sido el caso para otras montafias
nevadas de la regién de Arequipa, en el sur perua-
no, como el Ampato (6.310 msnm), Hualca Hualca
(6.025 msnm), Huarancante (5.370 msnm), Cha-
chani (6.075 msnm), Misti (5.822 msnm) o el Pi-
chu Pichu (5.669 msnm), por citar solo unos pocos
ejemplos (Ceruti and Reinhard 2010). Si acaso en-
contrasemos estos restos, ellos deberian ser “inter-
pretados como capac-hucha o sacrificios de alianza,
que sellaban o renovaban un pacto entre la comuni-
dad y la divinidad ancestral, entre dos grupos étni-
cos 0 entre un grupo conquistado y la etnia conquis-
tadora” (Moreno Yanez 2009: 35). Finalmente, es
importante referirse a la descripcién que hace Zui-
dema sobre las fiestas de Capac-Hucha como un
evento que se da en intervalos de cuatro afios, es-
cogiendo nifios, acllas, representantes de los cuatro
suyos: Collasuyo, Antisuyo, Contisuyo y Chinchay-
suyo. Unos nifios, acllas, eran enterrados durante
la fiesta en grandes cisternas sin agua mientras que
otros retornaban a sus tierra para ser enterrados ahi
como simbolos y custodia de la seguridad de toda
la provincia (Zuidema 1989: 153; citado en Moreno
Yanez 2009: 36).

Una relacién sacrificial como la anotada pudo
haberse dado entre la cultura puruh4, antecesora lo-
cal de la cultura inca, y el Chimborazo, o la cultura
puruhd, la cultura inca y el Chimborazo, continia
Moreno Yanez (2009). El asevera también que si se

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

Las huacas del volcan Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispanicos

encuentran tumbas de gran profundidad los entie-
rros simbolizarian la dominacién y aceptacion de
un grupo sobre otro. El considera ademds la posi-
bilidad de que un dia se pueda encontrar eviden-
cia de una Capac-Hucha cerca de alguna corriente
de agua alrededor del volcan Chimborazo, ya que
como muestran las fuentes etnohistdricas, por ejem-
plo, el liquido vital era de constante preocupacion
para los pobladores de San Andrés de Xunxi, ubica-
dos en el flanco nororiental del volcan (Moreno Ya-
nez 2009: 37). Entre los moradores de Xunxi estuvo
una colonia mitma de los Chuqui Aronis, proceden-
tes del Condesuyo. Estos probablemente estuvieron
asentados en el sitio de Chuquipocquio, al norte de
San Andrés y en este lugar seguramente se celebra-
ron rituales y ofrendas al volcan, anota Moreno Ya-
nez (2009: 37). La presencia de mitimaes llevados
por los Inca en el flanco noreste del volcén, sugie-
re que ellos desarrollaron relaciones de visibilidad
con el volcan, a una escala integrativa mayor como
la referida al inicio de este ensayo. Por esta razén
podemos suponer que otros flancos del volcan es-
tuvieron sujetos a relaciones visuales entre las po-
blaciones aborigenes y la montaifia. En este contex-
to es importante recordar el significado del vocablo
“Chimborazo”.

Otras relaciones de visibilidad
en los flancos oeste y sur del volcan

Las raices antiguas del término “Chimborazo”
muestran la importancia del fenémeno visual y su
asimilacion cultural en las poblaciones prehispéni-
cas que tuvieron alguna coneccién religiosa con el
volcan. Siguiendo la lexicografia quechua del siglo
XVII el término podria ser descompuesto en chimpa
o chimpu y razo. Mientras que chimpa pudo haber
estado eventualmente asociado con la etnia Chim-
bo, dado que su significado segiin Gonzélez Hol-
guin refiere a “la otra parte o [b]anda del rio o que-
brada acequia, o cosa larga atra[v]esada” (Gonzdlez
Holguin 1989 [1608]: 109s.); el fonema andlogo
chimpu (o también puyllu) significa “sefial de lana,
hilo o bordilla de colores” (Gonzélez Holguin 1989
[1608]: 110). Combinado en ambos casos el voca-
blo razo significaria “nieve; nevazén; nevada” (Cor-
dero 1967: 81, 207; citado en Moreno Yanez 2009:
28). Por consiguiente, anota Moreno Yanez y como
vulgarmente se acepta, Chimborazo significaria “el
cerro nevado de Chimbo” (2009: 28).

De acuerdo con los escritos de los académicos
espafioles Jorge Juan y Antonio de Ulloa del siglo
XVIII (1748), se conoce que en los altos Andes
ecuatoriales se produce un fenémeno atmosférico

Anthropos 112.2017

135

Iuminoso (citado en Moreno Yanez 2009: 27s.). Es
un fenémeno de refraccién y de descomposicion de
la luz solar o lunar que consiste en que arcos de luz
blanca o de colores son proyectados sobre un espa-
cio plano de niebla en el paisaje natural. Probable-
mente este fenémeno también pudo haberse dado en
el Chimborazo. La proyeccién de luz blanca sobre
el volcdn Chimborazo durante condiciones metereo-
lI6gicas y astrondmicas especificas puede ser con-
siderado solo uno de los fendmenos de visibilidad
manifiestos en la montafa.

Dentro del amplio espectro de relaciones de vi-
sibilidad, en el mundo andino la dualidad visual de
“ver y ser visto”, como por ejemplo materializada
en la construccién de marcadores permanentes en
el paisaje o mediante la identificacion de rasgos vi-
sibles en paisaje, asociados con la creacién de ali-
neaciones especificas, deben ser entendidos como
expresiones de la construccion de relaciones socia-
les y de la expression de la personalidad de las hua-
cas (Dean 2015; Meddens 2015). Asi efectivamen-
te podemos considerar como hipotética, plausible e
importante la relacién dual de ver (al volcan) y ser
vistos (por el volcdn), pues este también fue una en-
tidad social punitiva en la cosmovisién de los abori-
genes que habitaron en sus alrededores. Ademas del
significado de color, como describimos anterior-
mente, el término Chimborazo, tiene una connota-
cién social que lo califica como un ente masculi-
no-maligno, y muy cerca en la cordillera opuesta,
la cordillera oriental, aparece otro cerro, el Tungu-
rahua, de connotaciones femeninas-benignas segin
la lectura e interpretacion de los documentos etno-
historicos (Moreno Yanez 2009: 33).

“Yaathas Chimborazo” significado
y relaciones de visibilidad con el volcan

En el flanco oeste del Chimborazo, ca. 700 m en li-
nea recta al sur del complejo “Huauqui Chimbora-
70", a lo largo del valle “Carrel” (Jordan und Buch-
roithner 2009), a una altura que varia entre 4.780
y 4.800 msnm con una suave pendiente de terre-
no, se encuentran ca. 70 recintos arquitecténicos
pequefios, conocidos localmente con el nombre de
“yatas”. La palabra yata significa a decir de un in-
formante de la regién “un lugar al aire libre desti-
nado al depdsito de alimentos y que debe estar de
alguna manera tapado o protegido” e igualmente
“significa[n] ruinas de parede de una casa o corral
con funcién posterior de depdsito” (Segundo More-
no, comunicacion personal).

Encontramos referencias tempranas de este vo-
cablo en los diccionarios aymaras del siglo XVII

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

136

(Bertonio 1984 [1612]; Torres Rubio 1616). Ber-
tonio registra esta palabra como yaatha y la define
como “poner por orden en renglera vnas piedreci-
tas para coger paxaros”, y una derivacién como ‘“‘ce-
rrar la chacara o otra cosa con piedras o con terro-
nes” (1984 [1612]: 389). El segmento inicial yaa es
la raiz de un verbo y -tha marca la primera perso-
na (usado para indicar la categoria verbal). Berto-
nio (1984 [1612]: 389) también tiene esta raiz como
elemento nominal con el significado de “cosa, ne-
gocio, o misterio”. Es probable que con la verbali-
zacion de esa “cosa” se trate de objetos ordenados
en linea. Posiblemente Bertonio afiadio el significa-
do de “misterio”, porque buscaba una palabra para
la ensefianza cristiana; es decir que no sabemos si
originalmente habia una conexién entre la expre-
sién para un arreglo de piedritas y el concepto de
misterio (Dedenbach-Salazar Sdenz, comunicacion
personal). Sin embargo, una relacién entre ambos
es mds bien improbable, porque en el siglo XX ese
significado cristianizador parece haberse perdido:
yd aparece como sustantivo en un diccionario mo-
derno aymara y significa también “cosa”, pero no
“misterio” (De Lucca D. 1987: 175).

El sufijo -tha de la misma palabra puede tener
muchos significados, pero en la posicion que se en-
cuentra en esta palabra posiblemente designe la pri-
mera persona (Dedenbach-Salazar Sdenz, comen-
tarios personales). Al respecto define Bertonio a
tha, en una de sus aserciones, como ‘“‘[la] termina-
cién del verbo, y aun verbo porque suple a sum es-
fui como diximos en la grammatica” (1984 [1612]:
341). Pese a ello resulta significativo para este estu-
dio que thaa como sustantivo signifique “el aire” y
que thaatha designe “hacer el aire” (Bertonio 1984
[1612]: 341). De hecho todos los recintos arqueo-
16gicos identificados se encuentran en un drea con
fuerte impacto de los vientos de conveccién que
suben de los valles y algunos recintos incluso tie-
nen muros que llegan casi hasta un metro de altu-
ra, evidenciando asi una suerte de proteccién con-
tra el viento. De la misma manera en “El arte de la
lengua aymara” (Torres Rubio 1616) la palabra taa
aparece como un adjetivo (“frio”) y también como
un sustantivo (“viento”). Sin embargo y a diferen-
cia del significado que otorga Bertonio al término
yvaatha (1984 [1612]: 389), el jesuita Diego de To-
rres Rubio (1616) define el término yatha (resalta-
do mio debido a una sola “a” entre las dos primeras
consonantes) como un verbo que significa “moler”.
Si yaatha y yatha tienen la misma raiz verbal, dice
Vito Bongiorno (Bonn, comentarios personales), la
variedad dialectal aymara preveé que pueda haber
yaa y ya con el mismo sentido y al mismo tiempo.

El significado “moler” tiene una importante con-

Alden Yépez

notacion con el procesamiento de productos agrico-
las de post-cosecha y de alguna manera podria tener
una coneccion significativa con el uso actual que
los indigenas del Chimborazo hacen de esta pala-
bra para denotar lo guardado y la proteccién de los
productos agricolas, es decir un segmento impor-
tante del proceso de produccién agricola. El térmi-
no yaatha tiene entonces una profundidad histérica
cuyo origen lo encontramos registrado en la lexico-
graffa del siglo X VII. Por esta razén creemos que el
complejo arqueoldgico encontrado en el valle “Ca-
rrel” debe mantener la denominacién del término
yaatha, con la cual hemos decidido bautizarlo.

Hacia el siglo XVII la regién aymara llegaba al
norte hasta el Cuzco, por el sur hasta Potosi, siendo
el Altiplano boliviano (principalmente el lago Titi-
taca) el drea que conocid y describi6 Bertonio (1984
[1612]) para recopilar su obra lexicografica (Alb6
y Layme 1984: xii). Por eso es probable que el tér-
mino yaatha proviene de la region aymara descrita,
mas no de la regién ecuatorial.

Por otra parte es importante enfatizar que la pa-
labra yaatha (y sus posibles variantes dialectales)
estdn ausentes en el diccionario antiguo quechua
del jesuita Gonzalez Holguin (1989 [1608]). Aqui
el término ya aparece como una conjuncion afirma-
tiva que denota “assi es verdad es que es eso assi”
(360), mientras que tha o -ta como sufijos no apa-
recen en el mismo diccionario. El vocablo yaatha
y sus posibles variantes tampoco estdn registradas
en el diccionario quichua-espafol de fines del si-
glo XIX, el mismo que fue compuesto sobre el qui-
chua que hablan los indigenas del Azuay, en Ecua-
dor (Cordero 1955 [1892)).

Respecto a los siglos anteriores se supone que en
el Austro del Ecuador, una amplia regién emparen-
tada cultural y linguisticamente con el Chimborazo,
en la época prehispdnica y preincaica:

... también la poblacion de la antigua provincia de Puruha
tenia su[s] propio[s] idioma[s]; los puruhdes ocupaban en
el siglo X VI casi todo el territorio de la actual provincia
del Chimborazo, y los nombres geograficos indican una
extension hacia el norte de lo que hoy es la provincia de
Azuay. La lengua cafiar, mencionada en el siglo XVI, se
hablaba en el sur de la provincia del Chimborazo, en Ca-
fnar, Azuay, Loja, Oro, Los Rios y Guayas, hasta la orilla
del mar, y las pocas palabras que se conocen de ella no
permiten establecer ninguna relacién genética con otras
lenguas (Dedenbach-Salazar Sdenz 1999: 530).

La ausencia de este vocablo, asi como sus par-
tes constitutivas yaa y tha también es evidente en
los 1éxicones que han documentado parcialmente la
lengua preincaica puruhd (Jijén y Caamafio 1940:
397-556; Paz y Mifio 1942), aunque en uno de ellos

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

Las huacas del volcan Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispanicos

Fig. 6: Formas bdsicas: a) circu-
lar, b) oval y c) tipo U en el com-
plejo “Yaathas Chimborazo”.

Anthropos 112.2017

6b

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist

137

6a

6¢


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

138

aparece el fonema ta con mayor frecuencia que raj
o tak (Paz y Mifio 1942: 60s.), en tanto que el fone-
ma yaa no estd registrado. La ausencia del vocablo
es por tanto significativa porque plantea la pregun-
ta de su proveniencia, dado el uso extensivo de este
término para nominar las estructuras de piedra al pie
de los glaciares del Chimborazo.

Por consiguiente vale la pena plantear a futuro
una nueva pregunta de investigacién para conocer
mejor la introduccién de este término desde el sur,
y posiblemente por la cultura inca, hacia la regién
ecuatorial andina del Chimborazo. En este sentido
son esclaredoras las afirmaciones de Dedenbach-Sa-
lazar Sdenz quien sostiene que:

[a] manera de resumen se puede decir que los incas lo-
graron difundir el quechua (probablemente una variedad
surefla, pero no la del Cuzco como se habla hoy) hasta los
limites de su propio territorio, sirviéndose de una politica
que tenfa como tarea una cierta unificacion lingiifstica, y
aunque esta no parece haber tenido éxito en un estable-
cimento solido del quechua como lengua de los territo-
rios por ellos conquistados, por lo menos se servian del
quechua como lingua franca. Esta adopcién del quechua
por los incas como medio de comunicacién no fue nue-
va, sino que ya habia tenido sus inicios en anteriores ex-

Alden Yépez

pansiones, probablemente mediante el comercio ... y tal
vez también con fines religiosos ... (Dedenbach-Salazar
Sdenz 1999: 10).

Recintos arqueologicos
y relaciéon visual con el volcan

El complejo arqueoldgico “Yaathas Chimborazo™
documentado en el valle “Carrel” es un conjunto
de recintos arqueoldgicos definidos por muros ba-
jos y medianos de piedra que encierran tres formas
basicas: circular, oval o formas de tipo U (Fig. 6).
No obstante, cada uno de los recintos no esta aisla-
do uno del otro, sino que estdn unidos y conectados
en pequefios grupos y subgrupos menores a manera
de una cubierta de teja. El didmetro mdximo de un
recinto no sobrepasa los 3 m, en tanto que el recin-
to de menor tamafio ha sido registrado por nosotros
con un didmetro de ca. 1 m, siendo el didmetro pro-
medio de los recintos ca. de 2 m de largo (Fig. 6).
Los casi 70 recintos arqueoldgicos se concen-
tran en un paisaje rocoso de casi 2 ha de tamafio
y de acuerdo al relieve del terreno estos se encon-
trarfan repartidos sobre 3 microcumbres separadas

Fig. 7: Distribucion de “Yaathas Chimborazo” en el paisaje rocoso (Ortofotografias 2010: a escala 1:5000).

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

Las huacas del volcan Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispanicos

cada una de ellas por una suerte de canales intermi-
tentes, cuyas aguas de escorrentia solamente se acti-
van en épocas de precipitacion pluvial. Cada uno de
los subgrupos de recintos se extiende a su vez sobre
una microcumbre, siguiendo la gradiente suave de
terreno, en un paisaje netamente rocoso y de escom-
bros volcanicos (Fig. 7).

La cartografia de los recintos arqueoldgicos
muestra una orientacion preferencial respecto de la
cumbre Veintimilla, en tanto que la cumbre Whym-
per no es visible desde este sector del volcan. De
ello resulta que entre la cumbre Veintimilla y los
recintos arqueoldgicos que estan sobre el paisaje de
escombros volcanicos en esta zona existe una re-

Fig. 8: Ofrenda sacrificial sobre la superficie de una de las yaathas.

Anthropos 112.2017

139

lacion visual directa, muy a diferencia de la orien-
tacion de los recintos arqueoldgicos apostados al
pie del flujo lavitico (Huauqui Chimboarzo) unos
100 m de altura mds arriba al norte de este comple-
jo, los mismos que guardan una relacién de visibili-
dad primero con el promontorio de lava y luego con
el volcan. Podemos entonces suponer que, a diferen-
cia del complejo de los recintos “Huauqui Chimbo-
razo”, los sitios arqueoldgicos en el valle “Carrel”
no tuvieron un huauqui intermediario entre los pe-
regrinos y los dioses tutelares de la montafia, sino
que la cumbre Veintimilla era la huaca del volcén,
dado el supuesto de que los recintos fueron levan-
tados con el exclusivo proposito de rendir cultos y

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

140

ofrendas sacrificiales de manera directa al podero-
so Chimborazo.

Efectivamente aunque hasta el momento de nues-
tras investigaciones solo hemos podido comprobar
la presencia de una ofrenda sacrificial en solamen-
te uno de los casi 70 sitios arqueoldgicos, creemos
que la funcién principal de los sitios fue de caracter
religioso, probablemente para adorar con plegarias
al volcén. Se trata de una especie de piedra debas-
tada hasta quedar completamente redonda y que fue
posteriormente depositada sobre el centro de la su-
perifice de uno de los recintos amurallados de forma
ovalada (Fig. 8.).

Al suroeste de estos sitios hemos identificado la
presencia de un recinto que difiere de todos los de-
mds por su emplazamiento espacial y por su gran ta-
mafio. Este recinto se encuentra a una cota de altu-
ra de 4.780 msnm. El costado este corresponde con
una ladera de terreno poco empinada que permite
el paso del viento de los valles con toda su fuerza,
lo que obligé a levantar un muro de piedra que sir-
vié como una proteccién natural contra el viento
que sopla por efecto de conveccién desde el valle
de Riobamba en sentido este-oeste. Por el contrario,
el costado oeste del recinto tiene una abertura gran-

Alden Yépez

de intencionada hacia el noroeste, es decir, hacia el
sector de terreno con una ladera muy empinada que
sirvié como una suerte de barrera natural contra el
viento y donde no fue necesario levantar una pro-
teccion. Podemos entonces suponer con toda certe-
za que el acceso al interior del recinto arqueoldgico
se dio por el costado oeste y que su orientacion ge-
neral surest-noroeste sigue la superficie ligeramente
inclinada del terreno, aunque no descartamos algtin
tipo de orientacién del recinto respecto de los as-
tros o respecto de los cerros de la cordillera orien-
tal, aspectos que hasta la fecha no hemos estudiado
(ver Fig. 9).

El recinto tiene 12,30 m de largo y 9 m de ancho
y ha sido definido en sus tres costados por un muro
de piedra aparentemente de doble hilera en sus ba-
ses. En algunos tramos del muro se observan rocas
con superficies planas trabajadas y de formas cua-
drangulares. Las rocas trabajadas se hacen mas visi-
bles en las bases del muro, en tanto que sobre ellas
hay en algunos casos acumulamientos irregulares
de rocas no trabajadas, dado que su forma en ge-
neral es muy angular. Las rocas con caras irregula-
res han sido aparentemente trabadas unas con otras
y en algunos tramos, simplemente sobrepuestas, al

Fig. 9: Roca grande integrada en la construccién de un tambo (Ortofotograffas 2010: a escala 1:5000).

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

Las huacas del volcan Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispanicos

141

Fig. 10: Fragmentos cerdmicos al interior de un tambo (Ortofotografias 2010: a escala 1:5000).

contrario de las rocas con caras trabajadas que han
sido encajadas unas con otras, en el estilo incaico
tradicional. Al respecto es importante anotar que en
el muro sur del recinto, casi al centro, existe una
roca muy grande de casi 4 m de didmetro, la misma
que ha sido integrada en la formacién arquitectoni-
ca del sitio, pues tanto del extremo este como oeste
de la roca se desprende la hilera doble de rocas que
forma el muro arriba descrito, de tal forma que da
la impresion de que la roca ha sido “colocada” al
interior del recinto (Fig. 9). Este rasgo constructivo
es muy caracteristico en la tradicion arquitectonica
inca, segun la cual las huacas eran integradas en los
edificios de piedra (Meddens 2015).

En el extremo sureste del recinto aparece un es-
pacio menor de 9 x 6 m diferenciado como una uni-
dad espacial ovalada y formada por rocas amura-
Illadas o solo alineadas, en cuyo interior podemos
reconocer al mismo tiempo dos subestructuras se-
miredondas (estructura norte de ca. 5,5 m de dia-
metro y estructura sur de ca. 4x3 m de largo), en
una de las cuales, en la estructura norte, detecta-
mos la presencia de decenas de fragmentos cerami-
cos como un claro indicio de actividades antrépicas
(Fig. 10).

Anthropos 112.2017

Tanto la orientacion del recinto descrito como
su estructura interna, las bases del tipo de muro y
los fragmentos ceramicos encontrados en una de las
subestructuras nos hacen suponer que este recinto
fue una especie de tambo construido para los pe-
regrinos y sacerdotes que estaban subiendo hacia
los recintos del complejo arqueoldgico “Huauqui
Chimborazo”. Al respecto anota Ceruti (1997) que
los santuarios y lugares de culto andino no son fe-
némenos aislados, sino por el contrario se trata de
lugares donde el concepto general de ocupacién de
una regién entra en juego, pues los santuarios fue-
ron suministrados con recursos y fueron visitados
regularmente por peregrinos. Estos aspectos exigian
asentamientos permanentes, p. €j., de mitimaes 'y ya-
nas, en las cercanias de los santuarios para aprovi-
sionarlos y venerarlos. Por consiguiente es impor-
tante considerar las redes de caminos y las rutas de
desplazamiento entre los complejos arqueoldgicos.

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

142

Ruta antigua y relaciones de visibilidad:
‘“Yaathas Machai” y “Tambo Chimborazo”

Efectivamente, en el flanco sur del volcan hemos
encontrado, por tradicién oral y documentado con
GPS en un S.1I. G. (Sistemas de Informacion Geo-
gréfica), una ruta antigua que conecta un tambo (ca.
3.700 msnm) muy probablemente inca, dada su es-
tructura arquitectdnica a manera de una Kancha con
un conjunto de sitios arqueoldgicos (yaathas) ubica-
dos en las cercanias de una cueva de origen volcéni-
co conocida como “Templo Machai”. Ambos rasgos
(sitios y cueva) estan emplazados a una altura de
ca. 4.670 msnm y distantes unos de otros por ca. de
150 m en linea recta. Mientras que la cueva es ob-

Alden Yépez

jeto de peregrinaciones religiosas actuales, creemos
que los sitios arqueoldgicos ubicados en su cerca-
nia, de estructura muy semejante a los sitios mds co-
munes en tamafio del complejo “Yaathas Chimbora-
z0”, sirvieron para realizar cultos religiosos durante
alguna época del pasado prehispanico.

Luego de estudiar la ruta que conecta el tam-
bo con los sitios arqueoldgicos, hemos llegado a la
conclusion de que la cueva sirvié como un marca-
dor espacial de cardcter netamente simbdlico para
los peregrinos y sacerdotes que ascendian hacia las
vaathas de este flanco del volcan. Ellos mantuvie-
ron siempre a la cueva en su campo de vision, aun-
que la ruta de desplazamiento fue la mas costosa
en términos de esfuerzo (o consumo energético) y

Fig. 11: Ruta antigua que conecta “Tambo Chimborazo” con “Huauqui Chimborazo”.

Erlaubnls Ist

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

Las huacas del volcan Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispanicos

143

Fig. 12: Tambo Chimborazo (Ortofotografias 2010: a escala 1:5000).

quizds la més dificil en términos del tipo de camino
que tuvieron que sortear. Por esta razén propongo
que “Templo Machai” resulta una suerte de huaca
del Chimborazo, cuya naturaleza simbdlica nos es
desconocida hasta el presente.

La seccion del camino antiguo que aqui va a ser
considerada y parcialmente reproducida en otro es-
tudio (Herzog und Yépez 2013) comienza con una
altura de 3.440 msnm, en el poblado moderno cono-
cido como Aucacén de la parroquia de San Andrés,
del cantén Guano (ver Fig. 11 de la ruta estudiada).
Luego de mds que 7 km de recorrido alcanza una
altura de 3.800 msnm, donde el camino cruza una
quebrada, esto es un pequefio valle en donde corre
agua. En esta quebrada, al sur, a unos 650 m distan-
te del camino, estd un conjunto arqueoldgico com-
puesto de una serie de estructuras, cuya forma de
construccidn se conoce en la arquitectura inca como
Kancha (Rowe 1944: 44 ss.) y su funcién pudo ha-
ber sido la de un tambo (ver Fig. 12).

Dada su cercania con la ruta antigua, supone-
mos que esta edificacion sirvié para abastecer a los
caminantes y peregrinos de viveres, asi como tam-
bién para descansar alli. Ademds una fuente natural
de agua en el sector sur de este conjunto permite

Anthropos 112.2017

suponer por qué se escogid este lugar para empla-
zar las estructuras. Podria tratarse entonces de un
tambo inca, dado que hasta alcanzar la meta del ca-
mino, que suponemos se trataria de los recintos en
“Huauqui Chimborazo”, hay un tramo de 16 km y
una altura de casi 1.100 m que superar. Por esta ra-
z6n lo hemos denominado “Tambo Chimborazo”
(ver Fig. 12).

En el siguiente tramo el camino gana solamente
120 m de altura en 7 km de recorrido (desde “Tam-
bo Chimborazo” hasta el actual valle de “Totori-
llas™), luego vira abruptamente hacia el norte y
continda a lo largo de una quebrada. Después de re-
correr un tramo muy inclinado (17 % de declive) de
ca. 4,6 km se alcanza “Templo Machai” (ver Fig. 11
y Fig. 13). En la cercania de la cueva, como se men-
ciond arriba, se pudieron documentar recintos ova-
lados y redondos.

La pregunta que guié nuestro andlisis especial:
queria conocer (si este camino antiguo y, con él,
los patrones de movimiento de los aborigenes andi-
nos, quienes lo habrian trazado y usado podria tam-
bién ser estudiado con métodos adecuados de cal-
culo de los esfuerzos invertidos para encontrar los
factores que determinaron el recorrido del camino

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

144

antiguo en el tramo seleccionado? Como en muchos
otros estudios arqueoldgicos (Batten 2007; White
and Surface-Evans 2012), la inclinacion del terreno,
que ha sido derivada de un “Modelo Digital del Te-
rreno” (MDT), fue la base para calcular el camino.

La base inicial para el cdlculo del camino se com-
pone de curvas de nivel a distancias de 40 metros de
elevacion. Estas corresponden con las curvas de ni-
vel de las cartas topograficas que tienen una escala
de 1:50.000 y son accesibles para el drea de estudio
(Instituto Geografico Militar 2007a, 2007b). Una
base de datos alternativa estd representada por las
mediciones satelitales basadas en ASTER-GDEM,
un Modelo Digital de Terreno (MDT), generado por
NASA y METI, de libre descarga en la internet. De
ambas bases de datos pudimos generar MDT's para
el andlisis de esfuerzos invertidos.

Alden Yépez

Fig. 13: Entrada a “Templo Ma-
chai”.

El MDT generado a partir de las curvas de ni-
vel es presumiblemente més confiable que el MDT-
ASTER, toda vez que las curvas de nivel fueron
tomadas de cartas topograficas oficiales. También
contamos con rutas para monaiistas documentada
en una carta a escala 1:20.000, la misma que cubre
una buena parte de la region investigada. Esta car-
ta de rutas muestra curvas de nivel y fue producida
por la Universidad de Diisseldorf sobre la base de
imdgenes satelitales, la misma que en su geometria
se sobrepone con aquellas de las cartas topogréficas
(Jordan und Buchroithner 2009). Por diversas razo-
nes técnicas ampliadas en otro lugar (Herzog und
Yépez 2013) fue mas conveniente aplicar el MDT
de las curvas de nivel para el siguiente analisis, en
tanto que calculos individuales de esfuerzos para
sectores especificos resultaron seguidamente de la

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

Las huacas del volcan Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispanicos

base de datos ASTER. Para todos los calculos se
consider? inicialmente solo la pendiente del terreno
y para las operaciones matemdticas fueron tomadas
en cuenta diferentes funciones (ver Fig. 14), a fin
de evaluar el esfuerzo invertido para coronar o para
descender por una cuesta.

En Fig. 14 se representa al eje X como el eje de
la inclinacién; el —-0.1 en el eje de inclinacién co-
rresponde a una caida del 10 %, en tanto que 0.1
corresponde con una subida del 10 %. El eje Y fal-
ta aqui de manera intencional, pues si se multipli-
ca una funcién de costo con una constante, los re-
sultados de los calculos no cambian. La siguiente
analogia puede clarificar lo afirmado: si se emiten
precios en euros y éstos adicionalmente se calculan
en ddlares con un valor de cambio fijo, consecuen-
temente el valor del precio mds bajo en euros se
mantiene en ddlares, también como el mds bajo lue-
go de la transformacion. En la Fig. 14 las constan-
tes de la multiplicacion se escogieron de tal manera
que las diferentes funciones pueden ser compara-
das satisfactoriamente. Para la funcién de costos
de Tobler es llamativo que para los descensos o los
ascensos se mantiene constante un aproximado de
hasta el 5 %. La funcién de costo de Langmuir no es
constante, existe una especie de incremento de los
costos subito, a manera de un salto, hacia el 21 %
de las subidas o bajadas. Para las funciones de costo
cuadraticas de las funciones de costo Q8 los costos
se incrementan al mdximo con un ndmero porcen-
tual creciente para ascensos o descensos. El polino-
mio de grado 6 muestra primeramente un pequefio
incremento de los costos con un ascenso o descen-
so creciente, pero mds alld del 45 % esta tendencia
cambia sustancialmente.

Desde nuestra perspectiva el consumo de energia
es un factor mds importante que el tiempo emplea-
do, por esta razén tuvimos la espectativa de que un
célculo de caminos sobre la base del polinomio de
grado 6 es la mejor adaptacion para reconstruir la

145

ruta de un camino antiguo y de esta manera poder-
lo comparar con el camino antiguo documentado
pOr nosotros.

Dos factores de analisis

Para el cédlculo de caminos en la prictica se puede
iniciar con un modelo simple, considerando sola-
mente la inclinacién del terreno y una funcién de
costo adecuada. El modelo puede ser afinado de ma-
nera sucesiva (Batten 2007) y por esta razén, en un
segundo momento de nuestro andlisis, hemos inten-
tado identificar otros factores de costo de manera
agregada a la pendiente, los que probablemente con-
tribuyeron a determinar la ruta que sigue el cami-
no antiguo documentado por nosotros, en el tramo
aqui considerado.

Factor de costo ‘“caminos de avanzada”

Los “caminos de avanzada” serdn nominados en lo
siguiente para aquellos que recorren tramos relativa-
mente largos una vez que se han predefinido limites
de costo. Sobre este tipo de rutas se avanza especial-
mente bien, y por esta razon estos pueden ser con-
siderados como posibles rutas guias. Estos caminos
calculados reconstruyen de manera ideal aquellos
caminos que llevan a un lugar de emplazamiento
central. La condicién fundamental es que se conoz-
ca el correspondiente modelo de funcion de costos.

Por regla general desde un punto de partida exis-
te solamente un camino, el mismo que recorre la
mayor parte de un tramo con un limite predetermi-
nado de costos de funcién. El segundo mejor cami-
no entonces queda, la mayoria de veces, muy cer-
ca del primer mejor camino. Para evitar este sesgo
entonces se puede fijar que el segundo mejor cami-
no guarde una distancia minima respecto del primer

Fig. 14: Funciones de costo dependientes de la inclinacion, debido al uso de un camino en ambas direcciones.

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

146

Alden Yépez

Fig. 15: Caminos de avanzada calculados para dos puntos de partida del grupo de sitios arqueolégicos “Templo Machai” y “Yaathas
Machai”. El camino antiguo esta representado en amarillo, mientras que una seleccion de las rutas de los andinistas en gris oscuro.

camino. De esta manera se obtiene una red radial
de caminos desde un punto de partida determina-
do, aunque los primeros caminos escogidos son los
mds efectivos y por lo mismo son los m4s plausibles
(ver Fig. 15).

La Fig. 15 muestra respectivamente tres redes
de caminos radiales para dos puntos de partida: la
cueva “Templo Machai” y los recintos arqueoldgi-
cos emplazados (Yaathas Machai). Las seis redes de
caminos fueron construidos con los siguientes pa-
rametros. Para la cueva Machai: 5 (3), 6 (2), 7 (2);
para los recintos (Yaathas Machai): 7 (2), 10 (3),
12 (3) km. A fin de comprender la operazionaliza-
cion de los pardmetros, el primer nimero da los li-
mites de costo y el valor colocado en paréntesis la

distancia minima entre las rutas calculadas. Un li-
mite de costos de 5 km indica que el esfuerzo para
seguir la ruta corresponde con aquel de un tramo
plano de 5 km. Asf es como una a funcién de costos
puede ser aplicado el polinomio de 6 grados. Una
parte de estos caminos de avanzada lleva al grupo
de sitios arqueoldgicos “Huauqui Chimborazo”,
para lo cudl estos describen un corredor en la cerca-
nia del punto de partida, en el cudl el camino anti-
guo también se encuentra. La ruta de los andinistas
que conecta ambos grupos de sitios arqueoldgicos
se ubica por el contrario no tan cercana a las rutas
calculadas. Asf durante el avance hacia el oriente la
ruta de andinistas que hace una vuelta al Chimbora-
70 no se aproxima tan bien a las rutas de avanzada;

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

Las huacas del volcan Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispanicos

los caminos calculados aparecen muchos mads lla-
nos. Ninguno de los caminos calculados sube hacia
los glaciares como la ruta que se dirige desde “Tem-
plo Machai” hacia el norte, pero tampoco el camino
antiguo en direccién sur puede ser reconstruido de
manera aproximativa desde ninguno de los caminos
de avanzada. Por esta razén se presupone que otros
factores debieron haber determinado la construc-
cién de este camino — y a razén de esto planteamos

147

a continuacién que las relaciones de visibilidad en
este sector del camino antiguo debieron haber juga-
do un rol mds importante.

Factor de costo: visibilidad

En las dltimas décadas existen algunas investiga-
ciones arqueoldgicas que consideran los aspectos

Fig. 16: Campo de visibilidad de “Templo Machai” (cueva). Las dreas no visibles han sido retocadas mediante una superficie gris

regular.

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

148

de visibilidad para caminos calculados (Lock and
Pouncett 2010; Zaksek, Fovet, Nuninger, and Po-
dobnikar 2008). Para nuestros propdsitos hemos uti-
lizado MaplInfo-Plugin Vertical Mapper, pues esta
plataforma virtual soporta una aplicacién facil de
andlisis de visibilidad. Estos recursos informaticos
nos permitieron por lo menos una estimacién bas-
tante burda, de si acaso los aspectos de visibilidad
podrian ser relevantes para el trazado de las rutas de
los caminos. Con base en los campos de visibilidad
emitidos por la plataforma es vélido afirmar que un
observador a la altura de “Templo Machai” (y tam-
bién desde el grupo de sitios “Yaathas Machai”) tie-
ne un control visual de una gran parte del cami-
no antiguo que cruza al fondo del Valle Totorillas y
desde alli a la cueva en su trayecto de acercamiento.
De hecho su vision alcanza hasta 4,5 km (Fig. 16);
muy a diferencia de los emplazamientos arqueold-
gicos en “Tambo Chimborazo” que pueden ser vi-
sualizados desde el camino por un lapso menor de
hasta 1,3 km y de los emplazamientos en “Huauqui
Chimborazo”, al pie del promontorio, con un méxi-
mo de 0,2 km. De manera general concluimos tam-
bién que desde ninguno de los conjuntos de sitios
arqueoldgicos aqui mencionados es visible alguno
de los sitios arqueolégicos.

Este resultado debe ser interpretado atn con cier-
to cuidado toda vez que el camino antiguo entre el
valle Totorillas y “Templo Machai” recorre a un
lado del campo de visibilidad. Vegetacién, impre-
cisiones en el modelo digital del terreno, etc. po-
drian resultar en otro tipo de relaciones de visibili-
dad. Para todos los campos de visibilidad calculados
se predetermind la altura del observador a 2 m. Pero
quizas fue mucho mds importante que “Templo Ma-
chai” se encuentre en el campo de visibilidad del ca-
minante que sube en direccién a ella. La cueva tiene
una altura de mas de 10 m, y deberia ser en efecto
visible por esta razon.

El mejor resultado de la reconstruccion para al-
gunos tramos del camino antiguo produce segin
nuestra consideracion una funcién de costo, la que
evaluia la pendiente del terreno y que se basa en me-
diciones fisioldgicas de deportistas. Por lo menos
otro de los tramos es influenciado por otros factores:
el ascenso hacia “Templo Machai” transcurre por
un terreno dificil y estd determinado predominan-
temente por relaciones de visibilidad con la cueva.
Muy posiblemente los caminantes pudieron ver la
cueva a la distancia durante el ascenso, de manera
semejante que una iglesia europea o una capilla es
observada como meta final por los peregrinos que
la visitan. La ubicacién de la cueva ha influencia-
do determinantemente el trazado del camino aqui
evaluado, y de esta manera comprobamos una vez

Alden Yépez

mas, como las relaciones de visibilidad con el vol-
cén Chimborazo y sus particularidades geogréficas
jugaron un rol importante en la religiéon aborigen
prehispénica de esta region.

Consideraciones finales

Advierte Curatola P. (2008) que en el mundo andi-
no antiguo las huacas se caracterizan por su capaci-
dad de “hablar” con la gente y de manifestarse a los
sacerdotes andinos a través de fendmenos naturales
que van de lo simple, como por ejemplo el vuelo
de un pdjaro, a lo complejo, como por ejemplo el
ruido que produce una erupcién volcénica (Cura-
tola 2015). En nuestra investigacién hemos podido
comparar algunos fendmenos visuales relacionales
documentados en las inmediaciones de los sitios ar-
queoldgicos descubiertos recientemente en el flanco
oeste y sur del volcan Chimborazo.

En el flanco oeste, la similitud de la ctspide del
promontorio de lava con la cumbre Veintimilla del
volcdn no pasé desapercibida para los aborigenes
prehispénicos, a tal punto que en el dngulo de visi-
bilidad de encuentro de ambas grandes rocas na-
turales fueron probablemente usadas como deposi-
tarios de ofrendas en el interior de unas cavidades
simétricas de origen antrépico. En la base del pro-
montorio, por el contrario, posiblemente, y dadas
las dataciones y filiaciones culturales que tenemos
de un recinto parcialmente excavado, sacerdotes in-
cas usaron una serie de cuartos rectangulares em-
plazados al perimetro de una plaza rectangular para
oficiar cultos religiosos al “Gemelo”, al “Huauqui”
del volcéan. Al igual que el interior de un templo re-
ligioso moderno, los rasgos geograficos alrededor
del complejo arqueoldgico “Huauqui Chimborazo”
estuvieron cargados de simbolismo. El componente
auditivo que advierte Curatola para idenficar el ca-
racter oracular de una huaca podriamos imaginar-
lo en la ruptura de las capas de los glaciares o en el
desprendimiento natural de rocas que bajan crujien-
do por las laderas del volcdn. Quizds estos fendme-
nos pudieron ser indicadores auditivos reveladores
para la percepcion religiosa de los sacerdotes que
oficiaban los cultos en este flanco del volcén.

Un poco mas hacia el sur oeste de “Huauqui
Chimborazo” la relacion de visibilidad de los pere-
grinos que ocuparon temporalmente el drea de em-
plazamiento de “Yaathas Chimborazo” en el valle
“Carrel”, se dio de una manera directa con una de
las cumbres del volcan. Podemos sugerir por lo tan-
to que se traté o de un grupo de peregrinos de una
cultura con una practica religiosa distinta a la de
los sacerdotes incas, o de un grupo de peregrinos

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

Las huacas del volcan Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispanicos

149

Fig. 17: Distribucién de complejos arqueoldgicos de altura en el volcan Chimborazo (Ortofotografias 2010: a escala 1:5.000).

(puruhdes?) que estuvieron en este sector antes de
la llegada de los Incas y que tuvieron practicas reli-
giosas autonomas.

En el flanco sur del volcén la relacién de visibi-
lidad de los peregrinos que subieron por este flanco,
probablemente desde “Tambo Chimborazo”, con la
cueva “Templo Machai” es significativa por cuan-
to ellos procuraron mantenerla en su campo de vi-
sibilidad, independiente de los esfuerzos y de la di-
ficultad de recorrer el camino trazado, de la misma
manera que muchos peregrinos en la actualidad ca-
minan de rodillas para llegar hasta el interior de al-
gunos templos cristianos.

En todos los casos revisados ninguno de los com-
plejos arqueoldgicos estd emplazado en alguna de
las cumbres del volcan y podemos asumir con toda
certeza que tampoco hay sitios arqueoldgicos bajo
las capas de hielo en alguna de las cumbres del vol-
cén, dada la presuncién acertada de Ceruti y Rein-
hard (2010), segtin la cual no podemos esperar que
los aborigenes prehispédnicos subieron a los neva-
dos ecuatorianos, pues estos siempre estuvieron
cubiertos de glaciares, una barrera natural que con
tecnologia precaria es imposible de sobrepasar. No
obstante este supuesto acertado fue extendido para

Anthropos 112.2017

los flancos de los volcanes y montafias nevadas del
Ecuador, dando como resultado que aun los sitios
arqueoldgicos que se encuentran a cotas de altura
casi de 4.000 msnm no fueron entendidos como lu-
gares con posibles conexiones con santuarios de al-
tura, como fue el caso en su momento para el sitio
“Cuarteles del Inca” (Haro Alvear 1983) denomina-
do luego como un “sitio habitacional prehispanico”
(Schavelzon 1976) y, dada la conexion histérico-
cultural con los santuarios de altura en el volcan,
finalmente rebautizado por nosotros como “Tambo
Chimborazo” (Yépez 2013).

Uno de los principales aportes de este estudio
consiste en llamar la atencidn a los arque6logos que
se ocupan de los Andes ecuatoriales y en plantear la
hipétesis de que no solamente el volcan Chimbora-
zo pudo ser un centro de peregrinacién desde una
época probablemente preincaica, sino que ademds
muchos otros nevados de ambas cordilleras ecua-
toriales podrian estar involucrados en sistemas de
peregrinacion prehispénicos sin precedentes para la
arqueologia del mundo andino antiguo de los An-
des ecuatoriales.

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

150

Esta publicacion no hubiese sido posible sin el apoyo ge-
neroso del Prof. Dr. Joachim Piepke (Anthropos Institut,
Sankt Augustin), asi como del bibliotecario Dipl. theol.
Harald Grauer. El tiempo de estancia académica en Bonn
se lo debo a la Universidad Catdlica del Ecuador-Quito y
al Servicio de Intercambio Académico Aleman (DAAD).
En este contexto extiendo mi agradecimiento a SENES-
CYT, que me permitié con oficio SDIC-2015-0984-CO
usar una base de datos para esta publicacion.

Un especial agradecimiento a profesores y colegas que
contribuyeron con sus valiosos comentarios y sugeren-
cias a la redaccion final de este escrito: Prof. Dr. Segun-
do Moreno Yénez, Dra. Sabine Dedenbach-Salazar Sdenz
y Dr. Peter Masson, Apl. Prof. Maria Susana Cipolletti,
Dra. Tamara Bray, Dr. hab. Vito Bongiorno, Dipl.-Math.
Irmela Herzog, Dr. Elmo Ledn. También resalto la cola-
boracién de mis estudiantes de Taller de Arqueologia de
Altura, Kyra Torres, Erikka Moncayo, Bryan Garcia, por
las horas arduas dedicadas a la recopilacion de datos de
campo durante varias campafas.

Un especial agradecimiento merecen los guardapar-
ques de la Reserva de Produccién de Fauna, Sres. Se-
gundo Cayambe y Manuel Calapina, quiénes en sus re-
corridos, en algunas ocasiones, nos indicaron nuevas
estructuras arqueoldgicas.

Bibliografia

Agustinos

1952 [1557] Religiéon en Huamachuco. In: Francisco Loayza
(ed.), Los pequefios grandes obras de historia americana.
Lima: Miranda (Series 1, vol. 17).

Albo, Xavier, y Felix Layme
1984  Introduccion. El mundo aymara. En: L. Bertonio; pp. xi—
lvii.

Barba Castillo, Diego P.

2006 Estudio vulcandlogico del complejo volcanico Chimbo-
razo-Ecuador. Quito: Escuela Nacional Politécnica del
Ecuador. (Tesis inédita de Ing. Ge6logo) <http://
bibdigital.epn.edu.ec/handle/15000/144 > [12.09.2016]

Batten, David C.

2007 Least-Cost Pathways, Exchange Routes, and Settlement
Patterns in Late Prehistoric East-Central New Mexico.
In: J.T. Clark and E. M. Hagemeister (eds.), Digital Dis-
covery. Exploring New Frontiers in Human Heritage;
pp. 167-174. Budapest: Archaeolingua.

Bergmann, Sigurd
2014 Religion, Space, and the Environment. New Brunswick:
Transaction Publishers.

Bertonio, Ludovico

1984  Vocabulario de la lengua Aymara. Cochabamba: Centro
de Estudios de la Realidad Econémico y Social; Instituto
Francés de Estudios Andinos; Museo Nacional de Etno-
graffa y Folklore. [1612]

Betanzos, Juan de

1996 [1551-57] Narrative of the Incas. Roland Hamilton and
Dana Buchanan (ed. and trans.). Austin: University of
Texas Press.

Erlaubnls Ist

Alden Yépez

Bray, Tamara L.
2015 Andean Wak’as and Alternative Configurations of Per-
sons, Power, and Things. In: T. L. Bray (ed.); pp. 3-22.

Bray, Tamara L. (ed.)

2015 The Archaeology of Wak’as. Explorations of the Sacred
in the Pre-Columbian Andes. Boulder: University Press
of Colorado.

Center of Applied Isotop Studies
2010 UGAMS-16060 R-Date 420.20. Report for Radiocarbon
Date. Athens: University of Georgia.

Ceruti, Maria C.
1997  Arqueologia de alta montafia. Mendoza: Ed. Milor.

Ceruti, Maria C., and Johan Reinhard

2010 Inca Rituals and Sacred Mountains. A Study of the
World’s Highest Archaeological Sites. Los Angeles:
Cotsen Institute of Archaeology; University of Califor-
nia. (Monograph; Cotsen Institute of Archaeology / Uni-
versity of California, Los Angeles, 67

Cieza de Leon, Pedro
1967 [1553] El seforio de los Inca (part 2 of La crénica del
Perd). Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

Cordero, Luis A.

1955 Diccionario quichua-espaiiol, espanol-quichua. Quito:
Casa de la Cultura Ecuatoriana. [1892]

1967 Diccionario quichua—espafiol, espanol—quichua. Cuenca:
Universidad de Cuenca.

Cruz, Marco
2011 Descubrimiento precolombino en el Chimborazo. Bitd-
cora Ecuador Magazine 19: 20-27.

Curatola Petrocchi, Marco

2008 La funcion de los ordculos en el Imperio inca. En: M. Cu-
ratola Petrocchi y M. S. Zidlkowski (eds.), Adivinacion y
ordculos en el mundo andino antiguo; pp. 15-69. Lima:
Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Cat6lica del
Perd; Instituto Francés de Estudios Andinos. (Coleccién
Estudios Andinos, 2)

Los ordculos del Imperio: Titicaca y Pachacamac. Bonn:
Universidad de Bonn. [Conferencia, 19 de enero de 2015]

De Lucca D., Manuel
1987 Diccionario practico. Aymara-castellano, castellano-ay-
mara. La Paz: Editorial Los Amigos del Libro.

2015

Dean, Carolyn
2015 Men Who Would Be Rocks. The Inka Wank’a. In: T. L.
Bray (ed.); pp. 213-238.

Dedenbach-Salazar Saenz, Sabine

1999 Las lenguas andinas. En: L. G. Lumbreras (ed.), Historia
de América Andina. Vol. 1: Las sociedades aborigenes;
pp- 499-536). Quito: LIBRESA, Universidad Andina Si-
mon Bolivar.

Andine traditionelle Kulturen und das Christentum. In:
J. G. Piepke (Hrsg.), Kultur und Religion in der Begeg-
nung mit dem Fremden; pp. 113-178. Nettetal: Steyler
Verlag. (Veroffentlichungen des Missionspriestersemi-
nars St. Augustin, 56)

Gentile L., Margarita E.

1996 Dimension sociopolitica y religiosa de la capacocha del
cerro Aconcagua. Bulletin de I’ Institut francais de études
andines 25/1: 43-90.

Gonzalez Holguin, Diego
1989  Vocabulario de la lengua general de todo el Perud llama-
da lengua qquichua o del Inca. Lima: Editorial de la Uni-

2007

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

Las huacas del volcan Chimborazo (Ecuador) y sus relaciones de visibilidad con santuarios de altura prehispanicos

versidad, Universidad Nacional Mayor de San Marcos.
[1608]

Haro Alvear, Silvio L.
1983 Montaiias sagradas del Reino de Quito. Boletin de la Aca-
demia Nacional de Historia 56/112: 115-142.

Herzog, Irmela, und Alden Yépez

2013  Auswertung einer Prospektionsmafnahme am Chimbo-
razo. (Poster zum 4. Workshop der AG CAA [Computer-
anwendungen & Quantitative Methoden in der Archio-
logie], 15./16. Februar 2013, Freie Universitit Berlin.)
Berlin. <http://www.academia.edu/3810579/
Auswertung_einer_Prospektionsma%C3%9Fnahme_
am_Chimborazo> [12.09.2016]

Insoll, Timothy
2004  Archaeology, Ritual, Religion. London: Routledge.

Instituto Geofisico
s.f.  Chimborazo. <http://www.igepn.edu.ec/index.php/
chimborazo> [12.09.2016]

Instituto Geografico Militar

2007a Carta topografica “Chimborazo”. (NIV-C1, 1:50000.)
Quito: Instituto Geografico Militar.

2007b Carta topogrifica “Guaranda”. (NIV-C3; 1:50000.) Qui-
to: Instituto Geografico Militar.

Jijon y Caamaiio, Jacinto
1940 El Ecuador interandino y occidental antes de la conquista
castellana. Tomo I. Quito: Editorial Ecuatoriana.

Jordan, Ekkehard, und Manfred Buchroithner

2009 Nevado Chimborazo: Ecuador; Trekking, Orthophoto-
karte. (Arbeitsgemeinschaft fiir Vergleichende Hoch-
gebirgsforschung.) Diisseldorf: Heinrich-Heine-Univer-
sitdt; Dresden: Technische Universitit.

Juan, Jorge, y Antonio de Ulloa
1748 Relacion histérica del viage a la América meridional. Ma-
drid: Antonio Marin.

Kauffmann Doig, Federico
1992  Historia y arte del Perd antiguo. 6 vols. Lima: Ed. PEISA.

Leon, E.
2014 Chimborazo. Medio y paleoclima del ultimo milenio.
Quito: Pontificia Universidad Catélica del Ecuador.

Lock, Gary, and John Pouncett

2010 Walking the Ridgeway Revisited. The Methodological
and Theoretical Implications of Scale Dependency for the
Derivation of Slope and the Calculation of Least-Cost
Pathways. In: B. Frischer (ed.), Making History Interac-
tive. Computer Applications and Quantitative Methods in
Archaeology (CAA). (Proceedings of the 37th Interna-
tional Conference, Williamsburg, March 22-26, 2009);
pp- 191-202. Oxford: Archaeopress. (BAR International
Series, 2079)

Meddens, Frank M.

2006 Rocks in the Landscapes. Managing the Inka Agricultural
Cycle. The Antiquaries Journal 86: 36—65.

2015 The Importance of Being Inka. Ushnu Platforms and
Their Place in the Andean Landscape. In: T.L. Bray;
pp. 239-264.

Meddens, Frank M., Colin McEwan, and Cirilio Vivanco Po-

macanchari

2010 Inca “Stone Ancestors” in Context at a High-Altitude
“Ushnu” Plataform. Latin American Antiquity 21/2: 173—
194.

Anthropos 112.2017

151

Metropolitankapitel am Hohen Dom zu Kéln

s.f.a Geschichte: Bischofe. Kéln.  <http://koelner-dom.de/
index.php?id=bischoefe> [12.09.2016]

Rundgang: Hochaltar, vor 1322. <http://koelner-dom.de/
index.php?id=16887> [12.09.2016]

Weltkulturerbe: Der Kélner Dom als Welterbestitte. Koln.
<http://koelner-dom.de/index.php?id=19257> [12.09.
2016]

Millones, Luis

1971 Las informaciones de Cristébal de Albornoz. Documen-
tos para el estudio del Taki Onkoy. Cuernavaca: Centro
Intercultural de Documentacion.

s.f.b

s.f.c

Moreno Yanez, Segundo

2007 Ofrenda sacrificial en el Guagualzuma. En: F. Garcia Se-
rrano (comp.), Balance de la dltima década. Aportes, re-
tos y nuevos Temas. (II. Congreso Ecuatoriano de Antro-
pologia y Arqueologia, del 6 al 10 de noviembre de 2006
en Quito. Tomo 2); pp. 175-202. Quito: ABYA-YALA.
El Chimborazo, Ecuador. Un ancestro sagrado andino.
En: J.R. Topic (ed.), La arqueologia y la etnohistoria.
Un encuentro andino; pp. 25-52). Lima: Instituto de Es-
tudios Peruanos; Nueva York: Institute of Andean Re-
search. (Historia andina, 37)

2009

Nowack, Kerstin

2006 Das Inkareich. In: W. Kopke und B. Schmelz (Hrsg.),
Schitze der Anden. Die Inka-Galerie und die Schatzkam-
mern im Museum fiir Volkerkunde Hamburg; pp. 294—
313. Hamburg: Museum fiir Volkerkunde. (Mitteilungen
aus dem Museum fiir Volkerkunde Hamburg, 37)

Ortofotografias

2010 SIGTIERRAS — Programa Sistema Nacional de Informa-
cion y Gestion de Tierras Rurales e Infraestructura Tec-
noldgica. Quito: MAGAP.

Paz Maldonado, Juan de

1992 Relacion del pueblo de San Andrés de Xunxi, provincia
de Riobamba. En: P. Ponce Leiva (ed.), Relaciones his-
térico-geogréficas de la Audiencia de Quito. Siglo XVI-
XIX). Tomo 1; pp. 319-324. Quito: Marka; Ediciones
ABYA-YALA. [1582]

Paz y Miiio, Luis T.

1942 Lenguas indigenas del Ecuador IV: La lengua puruguay.
Boletin de la Academia Nacional de Historia 22/59: 42—
74.

Pezzoli-Olgiati, Daria
2012 Religion und Visualitit. In: M. Stausberg (Hrsg.), Religi-
onswissenschaft; pp. 343-363. Berlin: Walter de Gruyter.

Pichler, Hans, und Rolf Kilian

1989 Die jungquartire Vergletscherung des Chimborazo-Vul-
kans (Ecuador). Zeitschrift fiir Gletscherkunde u. Gla-
zialgeologie 24 (1): 41-54.

Pizarro, Pedro

1968 [1571] Relacion del descubrimiento y conquista de los
reinos del Peru; pp. 439-586. Lima: Editores Técnicos
Asociados. (Biblioteca Peruana, series 1, vol. 1)

Reinhard, Johan

2001 Coropuna. Templo y montafia de los Incas. Revista del
Centro de Investigaciones Arqueologicas de Alta Monta-
7ia 6: 123-130. [ca. 1999]

Rowe, John H.

1944  An Introduction to the Archaeology of Cuzco. Cam-
bridge: Peabody Museum. (Expeditions to Southern
Peru, Peabody Museum, Harvard University Report, 2)

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

152

Salomon, Frank

1991 Introductory Essay. The Huarochiri Manuscript. En: F.
Salomon and G. L. Urioste, The Harochiri Manuscript.
A Testament of Ancient and Colonial Andean Religion;
pp- 1-38). Austin: University of Texas.

Sarmiento de Gamboa, Pedro

1906 Segunda parte de la historia llamada indica. In: R.
Pietschmann (ed.), Geschichte des Inkareiches von Pe-
dro Sarmiento de Gamboa. Berlin: Weidmannsche Buch-
handlung. (Abhandlung der Koniglichen Gesellschaft der
Wissenschaften zu Gottingen, Philologisch-Historische
Klasse, Neue Folge, Vol. 6, Nr. 4)

2007 [1572] The History of the Incas. Brian Bauer and Vania
Smith (trans. and ed.). Austin: University of Texas Press.

Schavelzon, Daniel

1976 Un sitio habitacional prehispdnico en el Chimborazo,
Ecuador. Quito: Facultad de Arquitectura y Urbanismo
de la Universidad Central del Ecuador.

Schlafke, Jakob
1989  Wallfahrt im Erzbistum Koln. Koln: Vey.

Torres Rubio, Diego de

1616 El arte de la lengua aymara. (Compuesto por el padre
Diego de Torres Rubio de la Compaiiia de Jésus.) Lima:
Por Francisco del Canto.  <https://archive.org/stream/
artedelalenguaayOOtorr#page/n209/mode/2up > [12.09.
2016]

Alden Yépez

White, Devin A., and Sarah L. Surface-Evans (eds.)

2012 Least Cost Analysis of Social Landscapes. Archaeolog-
ical Case Studies. Salt Lake City: University of Utah
Press.

Yépez, Alden

2013 Excavaciones en tres recintos arqueolégicos del volcan
Chimborazo. Informe final de investigacion presentado
al Instituto Nacional de Patrimonio Cultural del Ecuador.
Quito: Universidad Catélica del Ecuador.

Zaksek, Klement, Elise Fovet, Laure Nuninger, and Tomaz

Podobnikar

2008 Path Modelling and Settlement Pattern. In: A. Posluschny,
K. Lambers, and I. Herzog (eds.), Layers of Perception.
(Proceedings of the 35th International Conference on
Computer Applications and Quantitative Methods in Ar-
chaeology [CAA], Berlin, April 2-6, 2007); pp. 309-315.
Bonn: Habelt. (Kolloquien zur Vor- und Friihgeschichte,
10)

Zarate, Agustin de

1963 [1555] Historia del descubrimiento y conquista del Pert
con las cosas naturales que sefialadamente alli se hallan.
Vol. 26. Madrid: Biblioteca de Autores Espaiioles.

Ziotkowski, Mariusz S.

1997 La guerra de los wawqis. Los objetivos y los mecanismos
de rivalidad dentro de la élite inka, siglos 15-16. Quito:
ABYA-YALA. (Coleccion Biblioteca Abya-Yala, 41

Anthropos 112.2017

1P 216.73.218.36, am 20.01.2026, 07:41:58. @ Urheberachtlich gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-127

