
Von der Immanenz zur Transzendenz der Dinge

Ein Exponat des »Peace Memorial Museum« in Hiroshima

und seine symbolische Bedeutung

Thomas Martin Buck

1. Einleitung

Im Ausschreibungstext der Tagung »Historisches Lernen und materielle Kultur«,

die vom 13.–14. Juni 2019 an der Kieler Förde stattfand und von Sebastian Barsch

und Jörg van Norden durchgeführt, organisiert undmoderiert wurde1, hieß es ver-

heißungsvoll, die Bedeutung von Objekten für menschliche Gesellschaften wür-

de derzeit neu verhandelt. Der methodische Ansatz des »material turn« versuche,

in der Geschichtswissenschaft Objekte und Menschen analytisch wieder stärker

zusammenzudenken. Dinge seien nicht nur »Dinge«, sondern »Spuren«, die ge-

schichtliches Leben fragmentarisch, aber zeichenhaft für die zeitgenössische Ge-

genwart erschließen.

Ich will diesem methodischen Ansatz im Rahmen dieser Studie, die auf einen

im Rahmen der oben genannten Tagung gehaltenen Vortrag zurückgeht, an einem

besonderen historischenGegenstand nachzugehen versuchen, dem ich imSommer

2018 in der japanischen Stadt Hiroshima »begegnet« bin. Vorausschicken möchte

ich jedoch einige wenige, meines Erachtens wichtige epistemologische Vorbemer-

kungen zur Konstitution eines »Gegenstandes«.

2. Epistemologische Vorbemerkungen

Nach Immanuel Kants »Kritik der reinen Vernunft« beruhen alle Anschauungen auf

sog. »Affektionen«, also auf dem »Affiziertwerden« durch die Sinne, wie er in sei-

ner »Transzendentalen Ästhetik« sagt.2 Gegenstände sind also nicht einfach »da«,

1 Historisches Lernen und Materielle Kultur, 13. Juni 2019 – 14. Juni 2019 Kiel. In: H-Soz-Kult,

12. Mai 2019, www.hsozkult.de/event/id/termine-40268 (aufgerufen am 29.1.20).

2 Vgl. Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-

Ausgabe neu hg. von Raymund Schmidt. Hamburg 1956, S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Thomas Martin Buck

sondernwerden als Gegenstände durch uns aufgrund von Affektionen konstituiert.

Sie sind Produkte unseres Geistes. Dinge strahlen mithin Sinnesdaten aus, lösen

Empfindungen aus, wirken nach und auf uns Menschen ein. Dinge existieren also,

sofern wir sie wahrnehmen, nicht unabhängig von uns und unserem Erkenntnis-

interesse. Sie werden vielmehr durch uns Menschen als bestimmte »Gegenstände«

gefasst, erkannt, verbalisiert. Verfügen Sie selbst auch über keine Verbalcodes, so

wirken sie doch auf uns ein, tangieren, berühren, »affizieren« uns. All das ist zu-

nächst noch vorhistorisch, vorrational, vorsprachlich, vornarrativ.3

Im Beitrag von Annemarie Hürlimann zum Umgang mit Dingwelten in der

aktuellen historischen Ausstellungspraxis von 2006 ist zur Beschreibung dieses

Zustandes von »Anmutungsqualität« die Rede.4 Dasselbe gilt für den von Walter

Benjamin aufgerufenen »Aura«-Begriff, der in diesem Zusammenhang gern be-

müht wird.5 Keiner weiß wissenschaftlich exakt, was eine »Aura« ist, aber jeder

verwendet den Begriff, um das Besondere einer konkreten und singulären Ding-

Mensch-Konstellation in einer bestimmten Situation zu kennzeichnen.

Ungeachtet dessen lassen uns diemeistenDinge, die uns in unseremAlltag um-

geben, doch eher kalt. Es sind Gebrauchsdinge. Von ihnen geht kein Zauber aus.

Sie sind für uns Gegen-Stände, also Objekte, oder, wie das der französische Phi-

losoph und Mathematiker René Descartes 1641/42 in den »Meditationes de prima

philosophia« formuliert hatte, res extensa.6 Sie stehen uns als res cogitans gegenüber.

Das gilt in besonderer Weise für Museumsexponate, die, um vollständig verstan-

denwerden zu können, kontextualisiert, also in einen Zusammenhang eingeordnet

werden müssen.

Dochmanchmal kommt es anders. Die Subjekt-Objekt-Relation gerät in Bewe-

gung, der Subjekt-Objekt-Gegensatz der modernen Erkenntnistheorie wird über-

wunden, es findet ein »Crossover« statt. Das Ding bewegt sich gewissermaßen auf

uns zu. Es »affiziert« uns. Es will uns etwas »sagen«, infiltriert uns und stößt ent-

sprechende Denk- und Reflexionsprozesse an. Es kommt zu einer unerklärbaren

3 Kant spricht von »transzendentaler Ästhetik« und meint damit eine »transzendentale Sin-

neslehre«.

4 Vgl. Annemarie Hürlimann: Zum Umgangmit Dingwelten in der aktuellen Ausstellungspra-

xis. Ein Plädoyer für die Schaulust, den geduldigen Blick und die Phantasie. In: Olaf Hartung

(Hg.): MuseumundGeschichtskultur. Ästhetik – Politik –Wissenschaft. Bielefeld 2006, S. 60-

71. Siehe auch Thorsten Heese: Agenda »Museum 2020«. BrauchenMuseen künftig noch Ob-

jekte? Ja, unbedingt! In: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 68 (2017), S. 5-25, hier

S. 17.

5 Vgl. Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit,

deutsche Fassung 1939. In: Ders.: Gesammelte Schriften, Band I. Frankfurt a.M. 1972, S. 471-

508.

6 René Descartes: Meditationes de prima philosophia. Meditationen über die Grundlagen der

Philosophie. Auf Grund der Ausgaben von Arthur Buchenau neu hg. von Lüder Gäbe. Durch-

gesehen von Hans Günter Zekl. Hamburg 1959, S. 34f. (Meditatio I).

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Von der Immanenz zur Transzendenz der Dinge 207

Koinzidenz. Objekt- und Subjektebene verfließen. Etwas von außen dringt ins her-

metische Innere unserer Person ein.

Der Dichter Rainer Maria Rilke (1875-1926) hat dies in seinem 1903 entstande-

nen Panther-Gedicht, das traditionell als »Dinggedicht« klassifiziert wird, auszu-

drücken versucht: »Doch manchmal schiebt der Vorhang der Pupille sich lautlos

auf. Dann geht ein Bild hinein, geht durch der Glieder angespannte Stille […]«. Die

»Welt der Stäbe« ist eine geschlossene Welt, in die nur noch selten etwas von au-

ßen eindringt. Diesen Augenblick des Eindringens im »Jardin des Plantes« in Paris

beschreibt Rilke.

Das »Ding« wird damit zu einer »Spur«, die in eine andereWelt, in eine fremde

Vergangenheit führt. Voraussetzung hierfür ist das, was Kant die sinnliche Berüh-

rung oder Affektion genannt hat. Es gibt mithin Dinge, die nicht bei sich blei-

ben, sondern sich selbst transzendieren, uns gewissermaßen ansprechen und da-

mit einen Diskurs bzw. eine Narratio generieren. Ob man im Sinne der Akteur-

Netzwerk-Theorie in diesem konkreten Fall von »agency« sprechen kann, lasse ich

offen. Es findet jedenfalls – im weiten Sinne – ein »Dialog« zwischen Subjekt und

Objekt statt.

3. Ein Exponat des »Peace Memorial Museum« in Hiroshima

Ich will diesen für Historikerinnen und Historiker erstaunlichen Vorgang, nämlich

dass Dinge gewissermaßen zu »Aktanten« werden, an einem besonderen Muse-

umsexponat verdeutlichen, dem ich am 6. August 2018 im »Peace Memorial Muse-

um« in Hiroshima zufällig »begegnet« bin. Das Museum ist bekanntlich der Erin-

nerung an den Abwurf der ersten militärisch eingesetzten Atombombe gewidmet.

Stefanie Schäfer hat dem Museum 2018 eine ausführliche Dissertation gewid-

met.7 Im Museum kann man neben vielem anderen die Rekonstruktion der Situa-

tion kurz vor dem Abwurf der Bombe sehen. Auf dem Gelände des Friedensparks

werden darüber hinaus – vor allem am Jahrestag des Abwurfs – verschiedene For-

men des Gedenkens an die nukleare Katastrophe praktiziert. Es finden sich ei-

ne Flamme des Friedens, ein steinernes Kenotaph mit den Namen der Opfer und

das Museum selbst. Die einstige Industrie- und Handelskammer (heute A-Bombe-

Dome) wurde – ähnlich wie die Gedächtniskirche in Berlin – als Mahnmal so be-

lassen, wie sie nach dem Abwurf war.

Bei dem von mir ausgewählten Gegenstand (Abb. 1) handelt es sich um eine

meines Erachtens exzeptionelle Sachquelle. Die Quelle dokumentiert nämlich ei-

nen Vorgang von universalhistorischer Bedeutung: den Abwurf der ersten mili-

7 Stefanie Schäfer: Das Atombombenmuseum Hiroshima. Erinnern jenseits der Nation (1945-

1975). Bielefeld 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Thomas Martin Buck

tärisch eingesetzten Atombombe und damit den Beginn des nuklearen Zeitalters,

mithin einen Vorgang, dermitWorten,mit Sprache,mit Vernunft,mit Rationalität

kaum zureichend fassbar wird.

Abb. 1: Dreirad des dreijährigen japanischen Jungen Shinichi Tetsutani im

»Peace Memorial Museum« in Hiroshima, der am 6.8.1945 an den Folgen

der Atombombe verstarb

Photographie: Thomas Martin Buck

Daher wende ich mich demmateriellen historischen Überrest, dem Ding, dem

Artefakt zu, das gewissermaßen für sich selbst »spricht«. Der eingangs verwendete

Begriff »Begegnung« ist hier allerdings in einem weiten und tiefen Sinn zu verste-

hen, zum einen, weil die Begegnung zufällig am Jahrestag des Atombombenab-

wurfs, am 6. August 2018, stattfand, und zum anderen, weil der Begriff eigentlich

für Subjekt-Subjekt-Beziehungen und nicht für Subjekt-Objekt-Beziehungen re-

serviert ist. Einen Gegen-Stand, ein Objekt, nimmt man wahr, man begegnet ihm

nicht, wie man einem Menschen, einer Person, begegnet. Dennoch würde ich in-

sistieren und in diesem Fall von einer »Begegnung« sprechen wollen. Denn hier

ging, wie mir schien, die Begegnung von einem Ding aus, das mich »affizierte«,

mich unmittelbar »ansprach«, weil der Mensch, der es besaß, nicht mehr zu mir

sprechen konnte.

DerMuseumsgegenstand kündete von einer Vergangenheit, über die derjenige,

der sie erlebt und erlitten hatte, nicht mehr zu sprechen vermochte. Und doch

war es sein Gegenstand, sein Dreirad, sein Spielzeug, auf dem er als dreijähriger

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Von der Immanenz zur Transzendenz der Dinge 209

Junge zufällig saß, als 200 Meter über ihm die erste in der Menschheitsgeschichte

eingesetzte Atombombe explodierte.

Ich will in meiner Studie nun 1.) darüber nachdenken, warum man trotzdem

von einer »Begegnung« sprechen kann, 2.) worin die symbolische Bedeutung und

die historische Relevanz des Exponats zu sehen ist und 3.) was wir aus einem sol-

chen unscheinbaren Gegenstand über den Umgang mit Geschichte lernen können.

4. Shin’s Tricycle

Die »Quelle« wird damit nicht zum selbstständigen »Akteur«, wie die Akteur-

Netzwerk-Theorie postuliert.8 Das kann sie nicht werden, da sie kein Subjekt

ist und über keine Intentionalität verfügt. Aber sie wird für uns doch zum Re-

flexionsanlass, um etwas grundsätzlicher über das Verhältnis von Mensch und

Universalgeschichte nachzudenken. Die erste Frage, auf die ich im Rahmen dieser

Studie eine Antwort geben will, lautet deshalb: Warum kann man trotzdem von

einer Begegnung sprechen?

Die Antwort ist ganz einfach. Das Spielzeug, das Dreirad, ist als Ding, als kind-

liches Alltagsgerät, historisch irrelevant. Niemand von uns käme auf die Idee, die

Dreiräder unserer Kindheit in ein historischesMuseumzu stellen, obwohl es natür-

lich Spielzeugmuseen mit historischer Aussagekraft gibt. Das Dreirad steht nicht

im Friedensmuseum in Hiroshima, weil es ein beliebiges Kinderdreirad ist, son-

dern weil der Mensch, der es um 8:15 Uhr Ortszeit am 6. August 1945 fuhr, eines

von vielen Opfern der ersten militärisch eingesetzten Atombombe wurde.

Das Exponat hat stellvertretende, es hat repräsentative Funktion. Es steht für

etwas anderes, das nicht mehr »da« ist. Wir sehen, wenn wir es betrachten, nicht

den Gegenstand, sondern den Menschen und das Schicksal, das er erlitten hat.

Hinzu kommt, dass es sich um das Spielzeug eines unbeteiligten bzw. unschuldi-

gen Kindes handelt, was natürlich sofort die nicht mehr ausschließlich historische

Frage aufwirft, warum dieses Kind dieses schreckliche Schicksal hat erleiden müs-

sen.

Ich bin im Friedensmuseum also nicht nur einem »Ding«, sondern über das

Ding einemMenschen begegnet. Das Dreirad steht für bzw. re-präsentiert (im Sin-

ne von »vergegenwärtigen«) ein individuelles menschliches Leben, das ausgelöscht

wurde und heute nur noch über das Museumsexponat zu mir sprechen, mit mir

interagieren kann.

Meine zweite Frage lautet: Worin liegen die symbolische Bedeutung und die

historische Relevanz des Museumsexponats? In Hiroshima gibt es nicht nur ein

8 Vgl. Andréa Belliger/David J. Krieger (Hg.): ANThology. Ein einführendes Handbuch zur

Akteur-Netzwerk-Theorie. Bielefeld 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Thomas Martin Buck

Kenotaph, ein Mahnmal für Erwachsene, sondern auch ein Friedensdenkmal der

Kinder im Friedenspark.

Es wurde 1956 erbaut und erinnert an Sadako Sasaki, ein Mädchen, das erst

zwei Jahre alt war, als die Atombombe über seiner Heimatstadt explodierte. Sadako

Sasaki gehörte zu den sog. »hibakusha«, wie man die Überlebenden der Katastro-

phe in Japan nennt. Sie starb 1955 an den Spätfolgen der atomaren Verstrahlung.

Sie hatte Leukämie. Shinichi Tetsutani, der Besitzer des Dreirads, starb mit schwe-

ren Verbrennungen noch am Abend des 6. August 1945. Sein Vater, Nobuo Tetsuta-

ni, bestattete ihn zusammen mit seinen beiden Schwestern in seinem Garten –

mitsamt dem Dreirad.9

Erst als das Museum zur Erinnerung an das schreckliche Ereignis gebaut und

1955 eröffnet wurde, grub er seinen Sohn aus, bestattete ihn angemessen auf ei-

nem Friedhof und übergab das Dreirad seines Jungen dem Museum als Exponat.

Das Dreirad steht insofern nicht nur für das Leid des unbeteiligten kleinen Jungen

und seiner Familie, sondern auch für das Leid der japanischen Zivilbevölkerung

insgesamt.

Meine dritte Frage lautet: Was können wir aus einem solchen Gegenstand über

Geschichte lernen bzw.was hat die ganze Sachemit uns zu tun? Die Geschichte des

japanischen Jungen macht deutlich, dass Geschichte uns einerseits etwas angeht.

Sie wird erinnert, bewahrt, kulturell überformt und vielleicht sogar Teil des kol-

lektiven Gedächtnisses. Andererseits geht sie aber auch gnadenlos über Menschen

hinweg. Das wird in der Geschichtsdidaktik und im Geschichtsunterricht zu selten

thematisiert.

Das heißt: Wir können das, was von Menschen an Menschen geschieht, nicht

interesselos betrachten und zu unserem Alltag übergehen. Auch wenn wir schein-

bar unbeteiligt sind und keine Verantwortung für das tragen, was geschehen ist,

sind wir unter Umständen betroffen oder können betroffen sein. Die »große« Ge-

schichte wirkt sich fraglos auch auf unser aller Leben aus.Wir können uns ihr nicht

entziehen. Nicht selten kristallisiert sie sich in kleinen individuellen Schicksalen.

Menschen sterben, Menschen werden vermisst, Menschen gehen verloren.

Wir haben uns als Historikerinnen und Historiker daran gewöhnt, dass das

so ist. Es ist etwas anderes, solche Dinge in wissenschaftlichen historischen Ab-

handlungen nachzulesen als ihnen konkret über einen Gegenstand zu begegnen.

Shinichi Tetsutani hat sich noch nicht für Geschichte interessiert. Er wollte nur

Dreirad fahren (Abb. 2). Mit dem 6. August 1945 hatte er eigentlich nichts zu tun.

Seine objektive Unschuld, wennman das einmal so nennen will, hat ihm allerdings

nicht geholfen.

9 Vgl. den Artikel in der japanischen Zeitung »TheMainichi. Japan’s National Daily since 1922«:

https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c (aufgerufen am17. Ju-

li 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c


Von der Immanenz zur Transzendenz der Dinge 211

Abb. 2: Shinichi Tetsutani und seine Schwester vor dem 6. August 1945

Photographie: Thomas Martin Buck

Er wurde trotzdem zum Opfer politisch-historischer Zusammenhänge, die er

noch gar nicht verstehen konnte und die wir heute wissenschaftlich abstrakt als

»Pazifischen Krieg« abhandeln. Mit dieser historischen Einordnung verlassen wir

die persönliche Ebene und sind auf einer allgemeinen »historischen« Ebene ange-

langt, deren Aufgabe nun darin bestünde, analytisch zu erklären, was man eigent-

lich nicht erklären kann, nämlich, warum der kleine Junge sterben musste, obwohl

er mit all dem, was damals passierte, nicht mehr zu tun hatte, als dass er eben ein

kleiner japanischer Junge war und Japan mit Amerika seit 1941 im Krieg stand.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Thomas Martin Buck

Das heißt: Die »große« und die »kleine« Geschichte sind unaufhebbar verwo-

ben. Sie lassen sich nicht trennen. Man müsste jetzt historisch über die jüngere

japanische Geschichte, über die Öffnung Japans 1853, über die Meiji-Restauration

1868, über die Kriege gegen China und gegen Russland, über die Besetzung der

Mandschurei, den Austritt aus dem Völkerbund, den japanisch-chinesischen Kon-

flikt, das Massaker von Nanking, den Dreimächtepakt mit Deutschland und Itali-

en, Pearl Harbor, den Kriegseintritt der USA, den Verlauf des ZweitenWeltkrieges,

den Kampf umOkinawa, den Tod Roosevelts, den neuen amerikanischen Präsiden-

tenHarry S. Truman und die Potsdamer Konferenz sprechen, um zu verstehen,wie

es zum 6. August 1945 kommen konnte.

Wenn wir so denken, also explizit historisch denken, verlassen wir das kon-

krete Ding und seinen polysemantischen Charakter. Es verliert seine Kontur und

Bedeutung. Der historische Kreis öffnet sich. Die Zusammenhänge werden klar.

Es wird plötzlich erklärbar, was eigentlich unerklärbar ist. Man sieht: Es kommt

auf die Perspektive an, unter der man Vergangenheit und Geschichte betrachtet.

Wir wissen heute mehr, als der Junge an diesem Augustmorgen des Jahres 1945

wissen konnte. Aus der Perspektive des Historikers ist der Tod des kleinen Jungen

erklärbar. Er hatte eine Vorgeschichte, er hatte eine Ursache, er gehört in einen

Zusammenhang.

Ja, noch schlimmer, sein Tod ist unerheblich, da noch 200.000-300.000 andere

Menschen an diesem Augustmorgen des Jahres 1945 gestorben sind. Und nicht nur

das: Über der Hafenstadt Nagasaki wurde am 9. August noch eine zweite Atom-

bombe abgeworfen – ebenfalls mit verheerenden Folgen für dieMenschen, die dort

lebten und wohnten.10

Diese Geschichte kann man in vielen Büchern und historischen Abhandlungen

ausführlich nachlesen. Man kann sie selbstverständlich auch an der Schule und

Hochschule unterrichten. Sie trägt aber eher wenig zum Verständnis unseres his-

torischen Exponats bei. Denn es geht hier ja nicht um die möglichst rationale und

wissenschaftliche Erklärung dermodernenGeschichte Japans, sondern darum,wie

man die Geschichte vom Abwurf der ersten Atombombe für andere – und vor allem

für Kinder und Jugendliche – erklärbar, erzählbar und nachvollziehbar macht.

Dieser Perspektivenwechsel ist wichtig. Es ist ein anderer Blick, ein anderer Zu-

griff, eine andere Methode nötig. Denn in der Geschichte des Pazifikkrieges, wie

wir sie eventuell unterrichten, spielen Shinichi Tetsutani und sein Dreirad selbst-

verständlich keine Rolle. Er ist ein Opfer unter vielen. Trotzdem steht sein Dreirad

völlig zu Recht, wie ich meine, im »Peace Memorial Museum« in Hiroshima. Denn

es erinnert uns an etwas, das wir bei unserer Arbeit an der Vergangenheit gerne

10 Auch in Nagasaki gibt es wie in Hiroshima ein Atombombenmuseum, genannt: Nagasaki

National Peace Memorial Hall for the Atomic Bomb Victims. Vgl. Nagasaki. Voices of the A-

Bomb Survivors, Nagasaki 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Von der Immanenz zur Transzendenz der Dinge 213

ausblenden, aber nicht vergessen sollten: Menschliches Handeln, wenn es kriege-

risch ist, fordert Opfer.

5. Shin’s Tricycle im Geschichtsunterricht der Schule

Das heißt: Shinichi Tetsutani und sein Dreirad können im Geschichtsunterricht

der Schule durchaus eine wichtige Rolle spielen. Ich wage sogar die These, das

»Shinʼs Tricycle«, wie es in einem Kinderbuch genannt wird, als Museumsexpo-

nat einen Zugang zu einem besonders wichtigen, im deutschen und europäischen

Geschichtsunterricht leider unterbelichteten Aspekt des Zweiten Weltkrieges er-

schließt11, der uns,wolltenwir ihn nur analytisch-rational erklären,wohl verschlos-

sen und versperrt bliebe. Ich versuche, was ich meine, näher zu erklären.

Das Dreirad steht – und das ist die erste Ebene – als Symbol zunächst für einen

bestimmten Abschnitt desmenschlichen Lebens. Jeder kennt das Gefährt. Jeder hat

es benutzt. Jeder ist schon einmal Dreirad gefahren. Es ist zudem ein Spielzeug,

mit dem sich für jeden Menschen bestimmte Gefühle, Emotionen und Erinnerun-

gen aus seiner Jugend verbinden.

Das heißt: Jede und jeder – und das wäre die zweite Ebene – hat einen unmit-

telbaren Zugang zu dem Gegenstand, der hier – und das unterscheidet ihn von

einem gewöhnlichen, beliebigen Dreirad – als Museumsexponat allerdings zur au-

thentischen Sachquelle wird, die stellvertretend für einen Jungen steht.

Das Dreirad stehtmithin nicht als beliebiger historischer Sachüberrest im Frie-

densmuseum. Es steht – und das wäre die dritte Ebene –, wie aus den begleitenden

Photographien hervorgeht, für ein Menschenleben. Das wird jedem sofort klar,

wenn er das Objekt sieht. Und hieraus schöpft die Quelle ihr Sinnpotential. Das

Exponat steht für einen Menschen, dessen junges Leben durch eine Bombe ausge-

löscht wurde, die zynischerweise auch noch »Little Boy« hieß.

Schließlich – und das wäre die vierte Ebene – ist das Dreirad im übertrage-

nen Sinne auch ein »Dingsymbol« für das Leid, das Menschen anderen Menschen

antun, in der Geschichte immer wieder angetan haben und wohl auch immer wie-

der antun werden12. Es braucht hier nicht viel Überlegung, um hier aus deutscher

und europäischer Perspektive vergleichbare Verbrechen in unserer jüngeren und

jüngsten Geschichte anzuführen.

11 Vgl. zum Thema »Hiroshima lehren« den entsprechenden Abschnitt in: Florian Coulmas: Hi-

roshima. Geschichte und Nachgeschichte. München 2010, S. 87-98.

12 Seltsamerweise musste ich in diesem Zusammenhang immer an den »Schüdderump« den-

ken, eine hölzerne Totenbahre auf Rädern, die demgleichnamigen Roman vonWilhelmRaa-

be aus dem Jahr 1869 seinen Titel gegeben hat. Der »Schüdderump« ist ebenfalls ein Ding-

symbol, das den Leser subtil durch den ganzen Raum begleitet und den Menschen an seine

Kontingenz erinnert.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Thomas Martin Buck

Zuletzt führt uns das Dreirad –und das wäre die fünfte Ebene – an das narrative

Ende der Geschichte. Seine physische Präsenz im Museum macht ein Geschehen

fassbar, das uns andernfalls unfassbar bliebe.

Es gibt keine rationale Narration, die aus dem, was am 6. August 1945 in Hiro-

shima und am 9. August 1945 in Nagasaki geschah, imNachhinein eine sinnstiften-

de historische Erzählung machen könnte. Der historiographische Zugriff versagt,

weil er narrativ Sinn stiften will, wo es keinen gibt und keinen geben kann.

Die Dignität des Exponats liegt in seinem Zeugnischarakter, seiner Authenti-

zität, seinerWahrhaftigkeit, seiner repräsentativen Stellvertreterfunktion, die vor-

und außerrational bleiben muss, um jene Wirkung zu erzielen, die Menschen ver-

anlasst, über sich und ihre ebenso unentwirrbare wie unaufhebbare Verwobenheit

in die Universalgeschichte nachzudenken.

Das offenkundig destruierte und geschundene Objekt steht in gewisser Hin-

sicht für all jene, die schuldlos aus der Geschichte verschwinden und zu namenlo-

sen Opfern werden, ohne je wieder in irgendeinemNarrativ Erwähnung zu finden.

Max Horkheimer undTheodor W. Adorno haben in der »Dialektik der Aufklärung«

einmal von der Urangst des Menschen, namenlos zu werden, gesprochen13. Shini-

chi Tetsutani wäre ohne das Dreirad als »Relikt« namenlos.

Zahlen, Daten, Fakten, wie wir sie im älteren Geschichtsunterricht haben ler-

nen müssen, sagen uns nicht viel, ein toter Junge und sein Spielzeug aber sagen

uns durchaus etwas. Nur noch ein Gegenstand, ein Dreirad, ein Relikt erinnert

heute an ihn. Das Ding berührt uns, von ihm geht eine »emotional-auratische Fas-

zination« aus14, weil es uns eine Geschichte erzählen will, die der Junge nicht mehr

erzählen kann.

Die von dem Gegenstand ausgehende Kraft war in meinem persönlichen Fall

jedenfalls so stark, dass er mich als Mediävisten veranlasst hat, mich mit einem

außereuropäischen Teil der modernen Geschichte der Welt näher zu beschäftigen.

Das Beispiel zeigt, dass Dinge tatsächlich »Akteure« sein können, obwohl sie es

im eigentlichen Sinne des Wortes nicht sind. Es zeigt, dass Mensch und Objekt in

diesem Fall zusammengedacht werden müssen.

Dass es nicht nur mir, sondern auch anderen Menschen angesichts dieses Ge-

genstandes so erging, zeigt das Kinderbuch »Shinʼs Tricycle« von Tatsuharu Koda-

ma, das 1992 erstmals in japanischer, 1995 in englischer Sprache erschien.15

13 Vgl. Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Frag-

mente. 16. Aufl. Frankfurt a.M. 2006, S. 37: »Die älteste Angst geht in Erfüllung, die vor dem

Verlust des eignen Namens«.

14 Vgl. Heese (Anm. 4), S. 18.

15 Vgl. denArtikel »Shin´s Tricycle« aufWikipedia: https://en.wikipedia.org/wiki/Shin %27s_Tri-

cycle (aufgerufen am 16.7.2019).

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin


Von der Immanenz zur Transzendenz der Dinge 215

6. Resümee

Was ich im Rahmen dieses Beitrages leider nicht erörtern kann, weil es außerhalb

des Gegenstandbereiches liegt und zu weit führen würde, aber gleichwohl wichtig

wäre, ist die wissenschaftlich viel behandelte Frage, ob der Abwurf der Bombe mi-

litärisch überhaupt notwendig war. Denn wenn der Abwurf militärisch tatsächlich

notwendig war, hätte das Opfer, das die vielen unschuldigen Menschen gebracht

haben, in gewisser Hinsicht einen »Sinn« gehabt.

Doch der Stand der diesbezüglichen wissenschaftlichen Forschung ist kontro-

vers und geht teilweise in eine andere Richtung. Der amerikanische Historiker Gar

Alperovitz sprach 1965 diesbezüglich sogar vom »Hiroshima-Mythos«.16 Das heißt

nicht, dass Japan an der Entwicklung, die zum 6. und 9. August 1945 führte, un-

schuldig war. Japans Schuld ist unbestritten und soll hier in keinerWeise relativiert

werden. Aber es heißt, dass es nicht wahr ist, dass die Atombombe eingesetzt wur-

de, weil nur so Millionen von Menschen vor dem Tod bewahrt werden konnten.

Was uns Deutsche an dieser Sache jedoch zutiefst nachdenklich stimmen sollte,

ist zweierlei: 1.) Vielleicht hat uns die relativ frühe Kapitulation vor einem Abwurf

der Bombe auf Mannheim oder Berlin bewahrt, und 2.) der Befehl zum Einsatz der

neuenWaffe wurde von PräsidentHarry S. Truman imHaus Erlenkamp in Potsdam

(im Rahmen der sog. »Potsdamer Konferenz«), also in Deutschland, gegeben.

Wäre das sog.Manhattan-Project, einmilitärisches Forschungsprojekt zur Ent-

wicklung von Atomwaffen, früher erfolgreich gewesen oder hätte Deutschland –

wie etwa Japan – nicht schon am 8. Mai 1945, sondern einige Monate später ka-

pituliert, hätte es eventuell ein deutsches Hiroshima und ein deutsches Nagasaki

geben können.

Die »kleine« Geschichte des japanischen Jungen Shinichi Tetsutani, die ich hier

zumindest im Ansatz erzählen wollte, ist uns also näher, als man zunächst meinen

könnte – ein Grund mehr, sich in der deutschen Geschichtswissenschaft und vor

allem auch in der deutschen Geschichtsdidaktik mehrmit Japan, seiner Kultur und

seiner jüngeren Geschichte zu beschäftigen.

16 Vgl. Gar Alperovitz: AtomicDiplomacy. Hiroshima and Potsdam. TheUse of the Atomic Bomb

and the American Confrontation with Soviet Power. New York 1965, Rev. ed., London 1994;

Ders.: Hiroshima. Die Entscheidung für den Abwurf der Bombe. Aus dem Amerikanischen

von Jürgen Bauer. Hamburg 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839450666-013 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

