Von der Immanenz zur Transzendenz der Dinge
Ein Exponat des »Peace Memorial Museum« in Hiroshima
und seine symbolische Bedeutung

Thomas Martin Buck

1. Einleitung

Im Ausschreibungstext der Tagung »Historisches Lernen und materielle Kulturs,
die vom 13.-14. Juni 2019 an der Kieler Férde stattfand und von Sebastian Barsch
und Jérg van Norden durchgefiihrt, organisiert und moderiert wurde', hief es ver-
heifungsvoll, die Bedeutung von Objekten fir menschliche Gesellschaften wiir-
de derzeit neu verhandelt. Der methodische Ansatz des »material turn« versuche,
in der Geschichtswissenschaft Objekte und Menschen analytisch wieder stirker
zusammenzudenken. Dinge seien nicht nur »Dinge«, sondern »Spurenc, die ge-
schichtliches Leben fragmentarisch, aber zeichenhaft fiir die zeitgendssische Ge-
genwart erschlieflen.

Ich will diesem methodischen Ansatz im Rahmen dieser Studie, die auf einen
im Rahmen der oben genannten Tagung gehaltenen Vortrag zuriickgeht, an einem
besonderen historischen Gegenstand nachzugehen versuchen, dem ich im Sommer
2018 in der japanischen Stadt Hiroshima »begegnet« bin. Vorausschicken mochte
ich jedoch einige wenige, meines Erachtens wichtige epistemologische Vorbemer-
kungen zur Konstitution eines »Gegenstandes«.

2. Epistemologische Vorbemerkungen

Nach Immanuel Kants »Kritik der reinen Vernunft« beruhen alle Anschauungen auf
sog. »Affektionenc, also auf dem »Affiziertwerden« durch die Sinne, wie er in sei-
ner »Transzendentalen Asthetik« sagt.”> Gegenstinde sind also nicht einfach »da,

1 Historisches Lernen und Materielle Kultur, 13. Juni 2019 — 14. Juni 2019 Kiel. In: H-Soz-Kult,
12. Mai 2019, www.hsozkult.de/event/id/termine-40268 (aufgerufen am 29.1.20).

2 Vgl. Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-
Ausgabe neu hg. von Raymund Schmidt. Hamburg 1956, S. 63.

am 14.02.2026, 07:38:38. el


https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206

Thomas Martin Buck

sondern werden als Gegenstinde durch uns aufgrund von Affektionen konstituiert.
Sie sind Produkte unseres Geistes. Dinge strahlen mithin Sinnesdaten aus, losen
Empfindungen aus, wirken nach und auf uns Menschen ein. Dinge existieren also,
sofern wir sie wahrnehmen, nicht unabhingig von uns und unserem Erkenntnis-
interesse. Sie werden vielmehr durch uns Menschen als bestimmte »Gegenstinde«
gefasst, erkannt, verbalisiert. Verfiigen Sie selbst auch iiber keine Verbalcodes, so
wirken sie doch auf uns ein, tangieren, berithren, »affizieren« uns. All das ist zu-
nichst noch vorhistorisch, vorrational, vorsprachlich, vornarrativ.?

Im Beitrag von Annemarie Hiirlimann zum Umgang mit Dingwelten in der
aktuellen historischen Ausstellungspraxis von 2006 ist zur Beschreibung dieses
Zustandes von »Anmutungsqualitit« die Rede.* Dasselbe gilt fiir den von Walter
Benjamin aufgerufenen »Aura«-Begriff, der in diesem Zusammenhang gern be-
mitht wird.> Keiner weif} wissenschaftlich exakt, was eine »Aura« ist, aber jeder
verwendet den Begriff, um das Besondere einer konkreten und singuliren Ding-
Mensch-Konstellation in einer bestimmten Situation zu kennzeichnen.

Ungeachtet dessen lassen uns die meisten Dinge, die uns in unserem Alltag um-
geben, doch eher kalt. Es sind Gebrauchsdinge. Von ihnen geht kein Zauber aus.
Sie sind fiir uns Gegen-Stinde, also Objekte, oder, wie das der franzgosische Phi-
losoph und Mathematiker René Descartes 1641/42 in den »Meditationes de prima
philosophia« formuliert hatte, res extensa.® Sie stehen uns als res cogitans gegeniiber.
Das gilt in besonderer Weise fiir Museumsexponate, die, um vollstindig verstan-
den werden zu kénnen, kontextualisiert, also in einen Zusammenhang eingeordnet
werden miissen.

Doch manchmal kommt es anders. Die Subjekt-Objekt-Relation gerit in Bewe-
gung, der Subjekt-Objekt-Gegensatz der modernen Erkenntnistheorie wird iiber-
wunden, es findet ein »Crossover« statt. Das Ding bewegt sich gewissermafen auf
uns zu. Es »affiziert« uns. Es will uns etwas »sagenc, infiltriert uns und st63t ent-
sprechende Denk- und Reflexionsprozesse an. Es kommt zu einer unerklirbaren

3 Kant spricht von »transzendentaler Asthetik« und meint damit eine »transzendentale Sin-
neslehre«.

4 Vgl. Annemarie Hiirlimann: Zum Umgang mit Dingwelten in der aktuellen Ausstellungspra-
xis. Ein Pladoyer fiir die Schaulust, den geduldigen Blick und die Phantasie. In: Olaf Hartung
(Hg.): Museum und Geschichtskultur. Asthetik— Politik— Wissenschaft. Bielefeld 2006, S. 60-
71. Siehe auch Thorsten Heese: Agenda »Museum 2020«. Brauchen Museen kiinftig noch Ob-
jekte? Ja, unbedingt! In: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 68 (2017), S. 5-25, hier
S.17.

5 Vgl. Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit,
deutsche Fassung 1939. In: Ders.: Gesammelte Schriften, Band I. Frankfurt a.M. 1972, S. 471-
508.

6 René Descartes: Meditationes de prima philosophia. Meditationen tiber die Grundlagen der
Philosophie. Auf Grund der Ausgaben von Arthur Buchenau neu hg. von Liider Gabe. Durch-
gesehen von Hans Ginter Zekl. Hamburg 1959, S. 34f. (Meditatio I).

am 14.02.2026, 07:38:38.


https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von der Immanenz zur Transzendenz der Dinge

Koinzidenz. Objekt- und Subjektebene verflief}en. Etwas von aufien dringt ins her-
metische Innere unserer Person ein.

Der Dichter Rainer Maria Rilke (1875-1926) hat dies in seinem 1903 entstande-
nen Panther-Gedicht, das traditionell als »Dinggedicht« klassifiziert wird, auszu-
driicken versucht: »Doch manchmal schiebt der Vorhang der Pupille sich lautlos
auf. Dann geht ein Bild hinein, geht durch der Glieder angespannte Stille [...]«. Die
»Welt der Stibe« ist eine geschlossene Welt, in die nur noch selten etwas von au-
Ren eindringt. Diesen Augenblick des Eindringens im »Jardin des Plantes« in Paris
beschreibt Rilke.

Das »Ding« wird damit zu einer »Spur, die in eine andere Welt, in eine fremde
Vergangenbheit fithrt. Voraussetzung hierfiir ist das, was Kant die sinnliche Berith-
rung oder Affektion genannt hat. Es gibt mithin Dinge, die nicht bei sich blei-
ben, sondern sich selbst transzendieren, uns gewissermaflen ansprechen und da-
mit einen Diskurs bzw. eine Narratio generieren. Ob man im Sinne der Akteur-
Netzwerk-Theorie in diesem konkreten Fall von »agency« sprechen kann, lasse ich
offen. Es findet jedenfalls — im weiten Sinne - ein »Dialog« zwischen Subjekt und
Objekt statt.

3. Ein Exponat des »Peace Memorial Museum« in Hiroshima

Ich will diesen fiir Historikerinnen und Historiker erstaunlichen Vorgang, nimlich
dass Dinge gewissermaflen zu »Aktanten« werden, an einem besonderen Muse-
umsexponat verdeutlichen, dem ich am 6. August 2018 im »Peace Memorial Muse-
um« in Hiroshima zufillig »begegnet« bin. Das Museum ist bekanntlich der Erin-
nerung an den Abwurf der ersten militdrisch eingesetzten Atombombe gewidmet.

Stefanie Schifer hat dem Museum 2018 eine ausfithrliche Dissertation gewid-
met.” Im Museum kann man neben vielem anderen die Rekonstruktion der Situa-
tion kurz vor dem Abwurf der Bombe sehen. Auf dem Gelinde des Friedensparks
werden dariiber hinaus — vor allem am Jahrestag des Abwurfs — verschiedene For-
men des Gedenkens an die nukleare Katastrophe praktiziert. Es finden sich ei-
ne Flamme des Friedens, ein steinernes Kenotaph mit den Namen der Opfer und
das Museum selbst. Die einstige Industrie- und Handelskammer (heute A-Bombe-
Dome) wurde — dhnlich wie die Gedichtniskirche in Berlin - als Mahnmal so be-
lassen, wie sie nach dem Abwurf war.

Bei dem von mir ausgewihlten Gegenstand (Abb. 1) handelt es sich um eine
meines Erachtens exzeptionelle Sachquelle. Die Quelle dokumentiert namlich ei-
nen Vorgang von universalhistorischer Bedeutung: den Abwurf der ersten mili-

7 Stefanie Schifer: Das Atombombenmuseum Hiroshima. Erinnern jenseits der Nation (1945-
1975). Bielefeld 2018.

am 14.02.2026, 07:38:38.

207


https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Thomas Martin Buck

tirisch eingesetzten Atombombe und damit den Beginn des nuklearen Zeitalters,
mithin einen Vorgang, der mit Worten, mit Sprache, mit Vernunft, mit Rationalitat
kaum zureichend fassbar wird.

ADbb. 1: Dreivad des dreijihrigen japanischen Jungen Shinichi Tetsutani im
»Peace Memorial Museum« in Hiroshima, der am 6.8.1945 an den Folgen
der Atombombe verstarb

Photographie: Thomas Martin Buck

Daher wende ich mich dem materiellen historischen Uberrest, dem Ding, dem
Artefake zu, das gewissermafen fiir sich selbst »spricht«. Der eingangs verwendete
Begriff »Begegnungx ist hier allerdings in einem weiten und tiefen Sinn zu verste-
hen, zum einen, weil die Begegnung zufillig am Jahrestag des Atombombenab-
wurfs, am 6. August 2018, stattfand, und zum anderen, weil der Begriff eigentlich
fiur Subjekt-Subjekt-Beziehungen und nicht fiir Subjekt-Objekt-Beziehungen re-
serviert ist. Einen Gegen-Stand, ein Objekt, nimmt man wahr, man begegnet ihm
nicht, wie man einem Menschen, einer Person, begegnet. Dennoch wiirde ich in-
sistieren und in diesem Fall von einer »Begegnung« sprechen wollen. Denn hier
ging, wie mir schien, die Begegnung von einem Ding aus, das mich »affiziertex,
mich unmittelbar »ansprach«, weil der Mensch, der es besaf}, nicht mehr zu mir
sprechen konnte.

Der Museumsgegenstand kiindete von einer Vergangenheit, iiber die derjenige,
der sie erlebt und erlitten hatte, nicht mehr zu sprechen vermochte. Und doch
war es sein Gegenstand, sein Dreirad, sein Spielzeug, auf dem er als dreijahriger

am 14.02.2026, 07:38:38.


https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von der Immanenz zur Transzendenz der Dinge

Junge zufillig saf}, als 200 Meter iiber ihm die erste in der Menschheitsgeschichte
eingesetzte Atombombe explodierte.

Ich will in meiner Studie nun 1.) dariiber nachdenken, warum man trotzdem
von einer »Begegnung« sprechen kann, 2.) worin die symbolische Bedeutung und
die historische Relevanz des Exponats zu sehen ist und 3.) was wir aus einem sol-
chen unscheinbaren Gegenstand iiber den Umgang mit Geschichte lernen kénnen.

4. Shin's Tricycle

Die »Quelle« wird damit nicht zum selbststindigen »Akteur«, wie die Akteur-
Netzwerk-Theorie postuliert.® Das kann sie nicht werden, da sie kein Subjekt
ist und tiber keine Intentionalitit verfiigt. Aber sie wird fiir uns doch zum Re-
flexionsanlass, um etwas grundsitzlicher iiber das Verhiltnis von Mensch und
Universalgeschichte nachzudenken. Die erste Frage, auf die ich im Rahmen dieser
Studie eine Antwort geben will, lautet deshalb: Warum kann man trotzdem von
einer Begegnung sprechen?

Die Antwort ist ganz einfach. Das Spielzeug, das Dreirad, ist als Ding, als kind-
liches Alltagsgerit, historisch irrelevant. Niemand von uns kime auf die Idee, die
Dreirider unserer Kindheit in ein historisches Museum zu stellen, obwohl es natiir-
lich Spielzeugmuseen mit historischer Aussagekraft gibt. Das Dreirad steht nicht
im Friedensmuseum in Hiroshima, weil es ein beliebiges Kinderdreirad ist, son-
dern weil der Mensch, der es um 8:15 Uhr Ortszeit am 6. August 1945 fuhr, eines
von vielen Opfern der ersten militirisch eingesetzten Atombombe wurde.

Das Exponat hat stellvertretende, es hat reprisentative Funktion. Es steht fiir
etwas anderes, das nicht mehr »da« ist. Wir sehen, wenn wir es betrachten, nicht
den Gegenstand, sondern den Menschen und das Schicksal, das er erlitten hat.
Hinzu kommt, dass es sich um das Spielzeug eines unbeteiligten bzw. unschuldi-
gen Kindes handelt, was natiirlich sofort die nicht mehr ausschliefilich historische
Frage aufwirft, warum dieses Kind dieses schreckliche Schicksal hat erleiden miis-
sen.

Ich bin im Friedensmuseum also nicht nur einem »Ding«, sondern iiber das
Ding einem Menschen begegnet. Das Dreirad steht fiir bzw. re-prisentiert (im Sin-
ne von »vergegenwartigen«) ein individuelles menschliches Leben, das ausgeléscht
wurde und heute nur noch tiber das Museumsexponat zu mir sprechen, mit mir
interagieren kann.

Meine zweite Frage lautet: Worin liegen die symbolische Bedeutung und die
historische Relevanz des Museumsexponats? In Hiroshima gibt es nicht nur ein

8 Vgl. Andréa Belliger/David ]. Krieger (Hg.): ANThology. Ein einfiihrendes Handbuch zur
Akteur-Netzwerk-Theorie. Bielefeld 2006.

am 14.02.2026, 07:38:38.

209


https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Thomas Martin Buck

Kenotaph, ein Mahnmal fiir Erwachsene, sondern auch ein Friedensdenkmal der
Kinder im Friedenspark.

Es wurde 1956 erbaut und erinnert an Sadako Sasaki, ein Midchen, das erst
zwei Jahre alt war, als die Atombombe iiber seiner Heimatstadt explodierte. Sadako
Sasaki gehérte zu den sog. »hibakusha«, wie man die Uberlebenden der Katastro-
phe in Japan nennt. Sie starb 1955 an den Spitfolgen der atomaren Verstrahlung.
Sie hatte Leukimie. Shinichi Tetsutani, der Besitzer des Dreirads, starb mit schwe-
ren Verbrennungen noch am Abend des 6. August 1945. Sein Vater, Nobuo Tetsuta-
ni, bestattete ihn zusammen mit seinen beiden Schwestern in seinem Garten —
mitsamt dem Dreirad.’

Erst als das Museum zur Erinnerung an das schreckliche Ereignis gebaut und
1955 erdffnet wurde, grub er seinen Sohn aus, bestattete ihn angemessen auf ei-
nem Friedhof und tibergab das Dreirad seines Jungen dem Museum als Exponat.
Das Dreirad steht insofern nicht nur fir das Leid des unbeteiligten kleinen Jungen
und seiner Familie, sondern auch fiir das Leid der japanischen Zivilbevolkerung
insgesamt.

Meine dritte Frage lautet: Was konnen wir aus einem solchen Gegenstand iiber
Geschichte lernen bzw. was hat die ganze Sache mit uns zu tun? Die Geschichte des
japanischen Jungen macht deutlich, dass Geschichte uns einerseits etwas angeht.
Sie wird erinnert, bewahrt, kulturell iiberformt und vielleicht sogar Teil des kol-
lektiven Gedachtnisses. Andererseits geht sie aber auch gnadenlos itber Menschen
hinweg. Das wird in der Geschichtsdidaktik und im Geschichtsunterricht zu selten
thematisiert.

Das heif3t: Wir kénnen das, was von Menschen an Menschen geschieht, nicht
interesselos betrachten und zu unserem Alltag iibergehen. Auch wenn wir schein-
bar unbeteiligt sind und keine Verantwortung fiir das tragen, was geschehen ist,
sind wir unter Umstinden betroffen oder kdnnen betroffen sein. Die »grofie« Ge-
schichte wirkt sich fraglos auch auf unser aller Leben aus. Wir kénnen uns ihr nicht
entziehen. Nicht selten kristallisiert sie sich in kleinen individuellen Schicksalen.
Menschen sterben, Menschen werden vermisst, Menschen gehen verloren.

Wir haben uns als Historikerinnen und Historiker daran gewdhnt, dass das
so ist. Es ist etwas anderes, solche Dinge in wissenschaftlichen historischen Ab-
handlungen nachzulesen als ihnen konkret iiber einen Gegenstand zu begegnen.
Shinichi Tetsutani hat sich noch nicht fiir Geschichte interessiert. Er wollte nur
Dreirad fahren (Abb. 2). Mit dem 6. August 1945 hatte er eigentlich nichts zu tun.
Seine objektive Unschuld, wenn man das einmal so nennen will, hat ihm allerdings
nicht geholfen.

9 Vgl. den Artikel in derjapanischen Zeitung »The Mainichi. Japan’s National Daily since 1922«
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/oom/ona/o20000c (aufgerufen am17.Ju-
li 2019).

am 14.02.2026, 07:38:38.


https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c
https://mainichi.jp/english/articles/20180806/p2a/00m/0na/020000c

Von der Immanenz zur Transzendenz der Dinge

ADbb. 2: Shinichi Tetsutani und seine Schwester vor dem 6. August 1945

)
7y

Photographie: Thomas Martin Buck

Er wurde trotzdem zum Opfer politisch-historischer Zusammenhinge, die er
noch gar nicht verstehen konnte und die wir heute wissenschaftlich abstrakt als
»Pazifischen Krieg« abhandeln. Mit dieser historischen Einordnung verlassen wir
die personliche Ebene und sind auf einer allgemeinen »historischen« Ebene ange-
langt, deren Aufgabe nun darin bestiinde, analytisch zu erkliren, was man eigent-
lich nicht erkliren kann, nimlich, warum der kleine Junge sterben musste, obwohl
er mit all dem, was damals passierte, nicht mehr zu tun hatte, als dass er eben ein
kleiner japanischer Junge war und Japan mit Amerika seit 1941 im Krieg stand.

am 14.02.2026, 07:38:38.

21


https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Thomas Martin Buck

Das heif3t: Die »grofRe« und die »kleine« Geschichte sind unaufthebbar verwo-
ben. Sie lassen sich nicht trennen. Man miisste jetzt historisch iiber die jiingere
japanische Geschichte, iiber die Offnung Japans 1853, iiber die Meiji-Restauration
1868, iiber die Kriege gegen China und gegen Russland, iiber die Besetzung der
Mandschurei, den Austritt aus dem Voélkerbund, den japanisch-chinesischen Kon-
flikt, das Massaker von Nanking, den Dreimachtepakt mit Deutschland und Itali-
en, Pearl Harbor, den Kriegseintritt der USA, den Verlauf des Zweiten Weltkrieges,
den Kampfum Okinawa, den Tod Roosevelts, den neuen amerikanischen Présiden-
ten Harry S. Truman und die Potsdamer Konferenz sprechen, um zu verstehen, wie
es zum 6. August 1945 kommen konnte.

Wenn wir so denken, also explizit historisch denken, verlassen wir das kon-
krete Ding und seinen polysemantischen Charakter. Es verliert seine Kontur und
Bedeutung. Der historische Kreis 6ffnet sich. Die Zusammenhinge werden klar.
Es wird plotzlich erklirbar, was eigentlich unerklirbar ist. Man sieht: Es kommt
auf die Perspektive an, unter der man Vergangenheit und Geschichte betrachtet.
Wir wissen heute mehr, als der Junge an diesem Augustmorgen des Jahres 1945
wissen konnte. Aus der Perspektive des Historikers ist der Tod des kleinen Jungen
erklirbar. Er hatte eine Vorgeschichte, er hatte eine Ursache, er gehort in einen
Zusammenhang.

Ja, noch schlimmer, sein Tod ist unerheblich, da noch 200.000-300.000 andere
Menschen an diesem Augustmorgen des Jahres 1945 gestorben sind. Und nicht nur
das: Uber der Hafenstadt Nagasaki wurde am 9. August noch eine zweite Atom-
bombe abgeworfen — ebenfalls mit verheerenden Folgen fiir die Menschen, die dort
lebten und wohnten.*®

Diese Geschichte kann man in vielen Biichern und historischen Abhandlungen
ausfithrlich nachlesen. Man kann sie selbstverstindlich auch an der Schule und
Hochschule unterrichten. Sie trigt aber eher wenig zum Verstindnis unseres his-
torischen Exponats bei. Denn es geht hier ja nicht um die méglichst rationale und
wissenschaftliche Erklirung der modernen Geschichte Japans, sondern darum, wie
man die Geschichte vom Abwurf der ersten Atombombe fiir andere — und vor allem
fiir Kinder und Jugendliche — erkliarbar, erzihlbar und nachvollziehbar macht.

Dieser Perspektivenwechsel ist wichtig. Es ist ein anderer Blick, ein anderer Zu-
griff, eine andere Methode nétig. Denn in der Geschichte des Pazifikkrieges, wie
wir sie eventuell unterrichten, spielen Shinichi Tetsutani und sein Dreirad selbst-
verstdndlich keine Rolle. Er ist ein Opfer unter vielen. Trotzdem steht sein Dreirad
vollig zu Recht, wie ich meine, im »Peace Memorial Museumc« in Hiroshima. Denn
es erinnert uns an etwas, das wir bei unserer Arbeit an der Vergangenheit gerne

10 Auch in Nagasaki gibt es wie in Hiroshima ein Atombombenmuseum, genannt: Nagasaki
National Peace Memorial Hall for the Atomic Bomb Victims. Vgl. Nagasaki. Voices of the A-
Bomb Survivors, Nagasaki 2016.

am 14.02.2026, 07:38:38.


https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von der Immanenz zur Transzendenz der Dinge

ausblenden, aber nicht vergessen sollten: Menschliches Handeln, wenn es kriege-
risch ist, fordert Opfer.

5. Shin’s Tricycle im Geschichtsunterricht der Schule

Das heifdt: Shinichi Tetsutani und sein Dreirad koénnen im Geschichtsunterricht
der Schule durchaus eine wichtige Rolle spielen. Ich wage sogar die These, das
»Shin’s Tricycle«, wie es in einem Kinderbuch genannt wird, als Museumsexpo-
nat einen Zugang zu einem besonders wichtigen, im deutschen und europiischen
Geschichtsunterricht leider unterbelichteten Aspekt des Zweiten Weltkrieges er-
schlief3t", der uns, wollten wir ihn nur analytisch-rational erkliren, wohl verschlos-
sen und versperrt bliebe. Ich versuche, was ich meine, niher zu erkliren.

Das Dreirad steht — und das ist die erste Ebene — als Symbol zunichst fiir einen
bestimmten Abschnitt des menschlichen Lebens. Jeder kennt das Gefahrt. Jeder hat
es benutzt. Jeder ist schon einmal Dreirad gefahren. Es ist zudem ein Spielzeug,
mit dem sich fiir jeden Menschen bestimmte Gefithle, Emotionen und Erinnerun-
gen aus seiner Jugend verbinden.

Das heif3t: Jede und jeder — und das wire die zweite Ebene — hat einen unmit-
telbaren Zugang zu dem Gegenstand, der hier - und das unterscheidet ihn von
einem gewohnlichen, beliebigen Dreirad — als Museumsexponat allerdings zur au-
thentischen Sachquelle wird, die stellvertretend fiir einen Jungen steht.

Das Dreirad steht mithin nicht als beliebiger historischer Sachiiberrest im Frie-
densmuseum. Es steht — und das wire die dritte Ebene —, wie aus den begleitenden
Photographien hervorgeht, fiir ein Menschenleben. Das wird jedem sofort Klar,
wenn er das Objekt sieht. Und hieraus schépft die Quelle ihr Sinnpotential. Das
Exponat steht fiir einen Menschen, dessen junges Leben durch eine Bombe ausge-
16scht wurde, die zynischerweise auch noch »Little Boy« hief3.

Schlieflich — und das wire die vierte Ebene — ist das Dreirad im iibertrage-
nen Sinne auch ein »Dingsymbol« fiir das Leid, das Menschen anderen Menschen
antun, in der Geschichte immer wieder angetan haben und wohl auch immer wie-
der antun werden'?. Es braucht hier nicht viel Uberlegung, um hier aus deutscher
und europiischer Perspektive vergleichbare Verbrechen in unserer jiingeren und
jiingsten Geschichte anzufithren.

11 Vgl.zum Thema»Hiroshima lehren«den entsprechenden Abschnitt in: Florian Coulmas: Hi-
roshima. Geschichte und Nachgeschichte. Miinchen 2010, S. 87-98.

12 Seltsamerweise musste ich in diesem Zusammenhang immer an den »Schiidderump« den-
ken, eine holzerne Totenbahre auf Radern, die dem gleichnamigen Roman von Wilhelm Raa-
be aus dem Jahr 1869 seinen Titel gegeben hat. Der »Schiidderump« ist ebenfalls ein Ding-
symbol, das den Leser subtil durch den ganzen Raum begleitet und den Menschen an seine
Kontingenz erinnert.

am 14.02.2026, 07:38:38.


https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Thomas Martin Buck

Zuletzt fithrt uns das Dreirad — und das wire die fiinfte Ebene — an das narrative
Ende der Geschichte. Seine physische Prisenz im Museum macht ein Geschehen
fassbar, das uns andernfalls unfassbar bliebe.

Es gibt keine rationale Narration, die aus dem, was am 6. August 1945 in Hiro-
shima und am 9. August 1945 in Nagasaki geschah, im Nachhinein eine sinnstiften-
de historische Erzihlung machen kénnte. Der historiographische Zugriff versagt,
weil er narrativ Sinn stiften will, wo es keinen gibt und keinen geben kann.

Die Dignitit des Exponats liegt in seinem Zeugnischarakter, seiner Authenti-
zitit, seiner Wahrhaftigkeit, seiner reprisentativen Stellvertreterfunktion, die vor-
und auflerrational bleiben muss, um jene Wirkung zu erzielen, die Menschen ver-
anlasst, iiber sich und ihre ebenso unentwirrbare wie unaufhebbare Verwobenheit
in die Universalgeschichte nachzudenken.

Das offenkundig destruierte und geschundene Objekt steht in gewisser Hin-
sicht fir all jene, die schuldlos aus der Geschichte verschwinden und zu namenlo-
sen Opfern werden, ohne je wieder in irgendeinem Narrativ Erwahnung zu finden.
Max Horkheimer und Theodor W. Adorno haben in der »Dialektik der Aufklirung«
einmal von der Urangst des Menschen, namenlos zu werden, gesprochen®. Shini-
chi Tetsutani wire ohne das Dreirad als »Relikt« namenlos.

Zahlen, Daten, Fakten, wie wir sie im ilteren Geschichtsunterricht haben ler-
nen miissen, sagen uns nicht viel, ein toter Junge und sein Spielzeug aber sagen
uns durchaus etwas. Nur noch ein Gegenstand, ein Dreirad, ein Relikt erinnert
heute an ihn. Das Ding beriihrt uns, von ihm geht eine »emotional-auratische Fas-
zination« aus', weil es uns eine Geschichte erzihlen will, die der Junge nicht mehr
erzihlen kann.

Die von dem Gegenstand ausgehende Kraft war in meinem personlichen Fall
jedenfalls so stark, dass er mich als Mediivisten veranlasst hat, mich mit einem
aufereuropdischen Teil der modernen Geschichte der Welt niher zu beschiftigen.
Das Beispiel zeigt, dass Dinge tatsichlich »Akteure« sein kénnen, obwohl sie es
im eigentlichen Sinne des Wortes nicht sind. Es zeigt, dass Mensch und Objekt in
diesem Fall zusammengedacht werden miissen.

Dass es nicht nur mir, sondern auch anderen Menschen angesichts dieses Ge-
genstandes so erging, zeigt das Kinderbuch »Shin’s Tricycle« von Tatsuharu Koda-
ma, das 1992 erstmals in japanischer, 1995 in englischer Sprache erschien.”

13 Vgl. Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklarung. Philosophische Frag-
mente. 16. Aufl. Frankfurt a.M. 2006, S. 37: »Die &lteste Angst geht in Erfiilllung, die vor dem

Verlust des eignen Namens«.

14 Vgl. Heese (Anm. 4), S.18.

15 Vgl.denArtikel»Shin’s Tricycle«auf Wikipedia: https://en.wikipedia.org/wiki/Shin %27s_Tri-
cycle (aufgerufen am16.7.2019).

am 14.02.2026, 07:38:38.


https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin
https://en.wikipedia.org/wiki/Shin

Von der Immanenz zur Transzendenz der Dinge

6. Resiimee

Was ich im Rahmen dieses Beitrages leider nicht erdrtern kann, weil es auf3erhalb
des Gegenstandbereiches liegt und zu weit fithren wiirde, aber gleichwohl wichtig
wire, ist die wissenschaftlich viel behandelte Frage, ob der Abwurf der Bombe mi-
litarisch tberhaupt notwendig war. Denn wenn der Abwurf militdrisch tatsichlich
notwendig war, hitte das Opfer, das die vielen unschuldigen Menschen gebracht
haben, in gewisser Hinsicht einen »Sinn« gehabt.

Doch der Stand der diesbeziiglichen wissenschaftlichen Forschung ist kontro-
vers und geht teilweise in eine andere Richtung. Der amerikanische Historiker Gar
Alperovitz sprach 1965 diesbeziiglich sogar vom »Hiroshima-Mythos«.’® Das heif3t
nicht, dass Japan an der Entwicklung, die zum 6. und 9. August 1945 fiihrte, un-
schuldig war. Japans Schuld ist unbestritten und soll hier in keiner Weise relativiert
werden. Aber es heifdt, dass es nicht wahr ist, dass die Atombombe eingesetzt wur-
de, weil nur so Millionen von Menschen vor dem Tod bewahrt werden konnten.

Was uns Deutsche an dieser Sache jedoch zutiefst nachdenklich stimmen sollte,
ist zweierlei: 1.) Vielleicht hat uns die relativ frithe Kapitulation vor einem Abwurf
der Bombe auf Mannheim oder Berlin bewahrt, und 2.) der Befehl zum Einsatz der
neuen Waffe wurde von Prisident Harry S. Truman im Haus Erlenkamp in Potsdam
(im Rahmen der sog. »Potsdamer Konferenz«), also in Deutschland, gegeben.

Wire das sog. Manhattan-Project, ein militarisches Forschungsprojekt zur Ent-
wicklung von Atomwaffen, frither erfolgreich gewesen oder hitte Deutschland —
wie etwa Japan — nicht schon am 8. Mai 1945, sondern einige Monate spiter ka-
pituliert, hitte es eventuell ein deutsches Hiroshima und ein deutsches Nagasaki
geben konnen.

Die »kleine« Geschichte des japanischen Jungen Shinichi Tetsutani, die ich hier
zumindest im Ansatz erzihlen wollte, ist uns also niher, als man zunichst meinen
kénnte — ein Grund mehr, sich in der deutschen Geschichtswissenschaft und vor
allem auch in der deutschen Geschichtsdidaktik mehr mit Japan, seiner Kultur und
seiner jingeren Geschichte zu beschiftigen.

16  Vgl. Gar Alperovitz: Atomic Diplomacy. Hiroshima and Potsdam. The Use of the Atomic Bomb
and the American Confrontation with Soviet Power. New York 1965, Rev. ed., London 1994;
Ders.: Hiroshima. Die Entscheidung fir den Abwurf der Bombe. Aus dem Amerikanischen
von Jirgen Bauer. Hamburg 1995.

am 14.02.2026, 07:38:38.

215


https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

am 14.02.2026, 07:38:38.


https://doi.org/10.14361/9783839450666-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

