ITI ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

Der Begriff der Sakularitit unterliegt hochst unterschiedlichen Inter-
pretationen. Im Rahmen einer freiheitlichen Demokratie markiert er,
wie erldutert, den Anspruch des Staates auf religiés-weltanschauliche
Neutralitit, die ihrerseits eine Konsequenz der Religionsfreiheit dar-
stellt. Die so verstandene rechtsstaatliche Sakularitit soll nun mit anti-
liberalen Sikularititskonzeptionen kontrastiert werden, die gerade
auch in der Debatte um den Islam immer wieder zu Tage treten. Ich
konzentriere mich auf drei verbreitete Varianten: (1) die Erwartung,
dass im sikularen Rechtsstaat Religion eine ausschliellich private An-
gelegenheit sei und mit Politik nichts zu tun haben diirfe; (2) die Iden-
tifikation der staatlichen Sikularitit mit einem weltanschaulichen Si-
kularismus; und schlieflich (3) Tendenzen einer kulturalistischen Ver-
einnahmung des sikularen Staats zu einem ausschlieRlich »westli-
chen« Modell. Wihrend die ersten beiden Vorstellungen nicht per se
gegen Muslime gerichtet sind, ist dem kulturalistischen Argumenta-
tionsmuster heutzutage vielfach von vornherein eine islambkritische,
wenn nicht gar eine scharf antiislamische Tendenz inhirent.

1. Privatisierung der Religion

Es wird vielfach unterstellt, dass Religion im sdkularen Staat nur noch
eine private Angelegenheit sei und in der Offentlichkeit keine Rolle
spielen solle. Vor allem von der Politik sei die Religion fernzuhalten.
Daraus resultiert die gingige Forderung nach einer Trennung von Re-
ligion und Politik." Dieses Schlagwort wird in jiingerer Zeit immer

1 Vgl. Bassam Tibi, Die neue Weltunordnung. Westliche Dominanz und is-
lamischer Fundamentalismus (Hamburg: Propylien, 1999), S. 352: »Eine
internationale Moralitit, welche die Menschenrechte férdert und von al-
len Zivilisationen anerkannt wird, muss sich auf Sikularitit griinden —

nicht unbedingt im komplexen Sinn einer >funktionalen Differenzierung

37

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ITT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

wieder in kritischer Absicht gegeniiber Muslimen bemiiht, gilt der Is-
lam doch geradezu als das Paradigma einer »politischen Religion«. Von
daher entsteht leicht der Verdacht, dass zwischen Islam und sikularer
Staatsverfassung ein uniiberwindbarer Antagonismus bestiinde — ein
Verdacht, der sowohl von Islamkritikern als auch von islamistischen
Intellektuellen gendhrt wird.

Die Primisse, dass im sikularen Rechtsstaat die Religion aus-
schlieRlich Privatsache sei, erweist sich bei niherem Hinsehen jedoch
als verfehlt. Denn die Religionsfreiheit beschrinkt sich keineswegs da-
rauf, jedem Einzelnen die Freiheit seines persénlichen Glaubens und
Bekenntnisses zu garantieren. Thr Schutzbereich geht tiber jenes »Pri-
vatexercitium« hinaus, das schon tolerante Fiirsten im aufgeklirten
Absolutismus religiésen Dissidenten einzuriumen bereit waren, und
umfasst zugleich auch gffentliche Manifestationen individueller und
gemeinschaftlicher Religionsausiibung. Die Sikularitit des Staates
grindet zwar im Prinzip der respektvollen Nicht-Identifikation, das
sich institutionell in der Trennung von Staat und Religionsgemein-
schaften niederschligt. Sie zielt jedoch keineswegs auf die Abdringung
der Religionsgemeinschaften aus der gesellschaftlichen Offentlichkeit
ab.” Dass sich gerade auf der Grundlage einer Trennung von Staat
und Religionsgemeinschaften ein dffentliches religiéses Leben in der
Gesellschaft entfalten kann, war iibrigens die erstaunliche Entdeckung,
die bereits vor 170 Jahren Alexis de Tocqueville auf seiner Expedition
nach Amerika machte. Selbst katholische Geistliche, so seine auf dem
Hintergrund der kulturkimpferischen Verwerfungen im postrevolu-
tiondren Frankreich héchst tiberraschende Beobachtung, »schrieben es

der Gesellschaft«, sondern schlicht als Trennung von Religion und Poli-
tik.«

2 Vgl. Gerhard Luf, »Die religivse Freiheit und der Rechtscharakter der
Menschenrechte. Uberlegungen zur normativen Genese und Struktur der
Religionsfreiheit«, in: Schwartlinder (Hg.), Freiheit der Religion, a.a.O., S.
71-92, hier S. 8off.

38

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. PRIVATISIERUNG DER RELIGION

hauptsichlich der vélligen Trennung von Kirche und Staat zu, daf} die
Religion friedlich in ihrem Lande herrscht«?

Die Moglichkeit offentlichen Wirkens bezieht sich nicht nur auf
die allgemeine gesellschaftliche Offentlichkeit, in der sich Religionsge-
meinschaften sichtbar prasentieren kénnen, indem sie beispielsweise
durch den Bau von Gotteshiusern — darunter heute auch reprisentati-
ven Moscheen* — den 6ffentlichen Raum mitgestalten. Offentlichkeit
schlieft dariiber hinaus die politische Offentlichkeit ein. Auch Religi-
onsgemeinschaften kénnen sich als Akteure der modernen Zivilgesell-
schaft konstituieren und an 6ffentlich-politischen Debatten mitwirken,
wie dies die christlichen Kirchen schon lange erfolgreich praktizieren.
Die Freiheit 6ffentlicher Selbstprisentation ist im Ubrigen keineswegs
jenen Religionsgemeinschaften vorbehalten, die den Status einer
»Korperschaft offentlichen Rechts« innehaben, sondern steht allen
Gruppen unabhingig von ihrer rechtlichen Organisationsform zu.

Gegen die Offentlichkeitswirksamkeit der Religionsgemeinschaf-
ten wird gelegentlich geltend gemacht, dass dadurch die »negative Re-
ligionsfreiheit« verletzt sei. Eine besondere Rolle spielt dieses Argu-
ment seit einigen Jahren in der Auseinandersetzung um den Ruf des
Muezzin’ In der Tat gibt die Religions- und Weltanschauungsfrei-

3 Alexis de Tocqueville, Uber die Demokratic in Amerika. Zwei Binde
(Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt, 1959/62), Band I, S. 341.

4 Vgl. dazu Claus Leggewie/Angela Joost/Stefan Rech, Der Weg zur Mo-
schee. Eine Handreichung fiir die Praxis (Bad Homburg: Herbert-Quandt-
Stiftung, 2002); dies., »Niitzliche Moscheekonflikte? Lackmustest auf prak-
tische Religionsfreiheit«, in: Bldtter fiir deutsche und internationale Politik,
Heft 7, 2002, S. 812-821. Umfangreiche und griindliche Fallstudien zum
Thema enthilt die noch nicht verdffentlichte Dissertation von Thomas
Schmitt, Moscheen in Deutschland — Konflikte um ihre Errichtung und Nut-
zung (Diss. TU Miinchen, Fakultit fiir Wirtschafts- und Sozialwissenschaf-
ten, 2001).

5 Vgl. Hans-Peter Raddatz, Von Gott zu Allah. Christentum und Islam in der
liberalen Fortschrittsgesellschaft (Miinchen: Herbig, 2001), S. 398: »Im Zuge

der Installation von Lautsprecheranlagen, welche wie im Islam ein solches

39

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ITT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

heit Menschen nicht nur das (»positive«) Recht, ihren religiosen oder
nicht-religiosen Glauben zu bekennen und ihr Leben danach auszu-
richten; sie schiitzt genauso (»negativ«) das Recht derjenigen, die ihre
Uberzeugungen fiir sich behalten und religiésen Praktiken fernbleiben
wollen.® Die negative Religionsfreiheit rechtfertigt jedoch keineswegs
staatliche Restriktionen gegen solche Einfliisse, die aus der allgemei-
nen gesellschaftlichen Prisenz und 6ffentlichen Selbstprisentation der
Religionsgemeinschaften resultieren. Auch das Kruzifix-Urteil des
Bundesverfassungsgerichts vom Mai 1995,7 auf das in diesem Zu-
sammenhang gern verwiesen wird, richtet sich nicht per se gegen das
Anbringen von Kreuzen oder anderen religiésen Symbolen im Klas-
senzimmer; es enthilt — entgegen einem verbreiteten Missverstindnis
— kein »Kruzifixverbot«® im &ffentlichen Raum. Seine StoRrichtung
besteht vielmehr darin, dass es eine staatliche Vorschrift zur Anbrin-
gung von Kreuzen in staatlichen Einrichtungen als unvereinbar mit der
Religionsfreiheit verwirft. Daraus zu schlieflen, dass die negative Reli-
gionsfreiheit einen Rechtstitel zur Purifizierung der Offentlichkeit von
religiésen — insbesondere islamischen — Symbolen gibe, wire abwe-
gig.®

Wenn aber die Religionsfreiheit auch 6ffentliche und — im weite-
ren Sinne des Wortes — »politische« Aktivititen der Religionsgemein-
schaften umfasst, so folgt daraus, dass die gingige Formel von der
Trennung zwischen Religion und Politik zu kurz greift; sie ist zur Be-
stimmung eines auf Achtung der Religionsfreiheit gegriindeten sikula-
ren Rechtsstaats ungeeignet. Es ist zwar richtig, dass die Religionsfrei-
heit eine institutionelle Trennung von Religion und Staat verlangt. In

Bekenntnis uniiberhérbar verbreiten, wird das Recht auf negative Glau-
bensfreiheit entsprechend ausgehshlt.«

6 Vgl. Bockenférde, Notwendigkeit und Grenzen staatlicher Religionspoli-
tik, a.a.0., S. 174.

7 Vgl. BVerfGE, Bd. 93, S. 1-37 (einschliellich der abweichenden Voten).

8 So aber die Unterstellung von Raddatz, Von Gott zu Allah?, a.a.O., S.
407.

9 Vgl. Rohe, Der Islam. Alltagskonflikte ..., a.a.0, S. 86.

40

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. PRIVATISIERUNG DER RELIGION

einer freiheitlichen Demokratie hat der Staat aber gerade nicht das
Monopol des Politischen inne, sondern ist seinerseits zuriickgebunden
an den offentlich-politischen Diskurs in der Zivilgesellschaft, an dem
sich auch die Religionsgemeinschaften beteiligen kénnen.”® Die For-
mel »Trennung von Religion und Politik« wire deshalb, wollte man sie
wortlich nehmen, letztlich eine Absage an ein freiheitliches Politikver-
stindnis: Sie impliziert entweder eine Entpolitisierung der Gesellschaft
oder eine erzwungene Privatisierung der Religion (oder auch beides),
in jedem Fall aber eine Einschrinkung politisch-rechtlicher Freiheit.
Eine von Staats wegen erzwungene pauschale Trennung von Religion
und Politik kann es deshalb in einem freiheitlichen Gemeinwesen
nicht geben.

Aus den vorangegangenen Uberlegungen folgt nebenbei, dass die
Verbindung von Religion und Politik keineswegs ein zureichendes Kri-
terium fiir die Bestimmung des religiosen Fundamentalismus bildet.
Wie immer man den Fundamentalismus definieren mag (eine Frage,
die bislang nicht befriedigend gelost ist), sicher ist, dass nicht der poli-
tische Anspruch einer religiésen Bewegung als solcher, sondern allen-
falls ein bestimmter Modus der Verbindung von Religion und Politik
als Merkmal des Fundamentalismus dienen kann. Niherhin ist dies
der Modus der »Unmittelbarkeit«, und zwar dergestalt, dass ein An-
spruch besteht, aus den Quellen der Religion unmittelbar und fur alle
verbindlich definitive Regeln fiir die Gestaltung des Gemeinwesens ab-
leiten zu koénnen. Eine solche Form der Verbindung von Religion und
Politik steht in der Tat in Widerspruch zum Postulat freier, diskursiver
Verstindigung iiber die Grundlagen des Zusammenlebens in einer
pluralistischen Gesellschaft.

Der Klarstellung, dass die Religionsfreiheit keineswegs auf eine
abstrakte Trennung von Religion und Politik hinausliuft, kommt im
Blick auf den Islam und hier lebende Muslime erhebliche Bedeutung
zu. Denn es lisst sich feststellen, dass das Schlagwort »Trennung von

10 Zur Zivilgesellschaft als modernem Ort der Prisenz der Religionsge-
meinschaften vgl. José Casanova, Public Religions in the Modern World

(Chicago: Chicago University Press, 1994).

41

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ITT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

Religion und Politik« in den aktuellen politischen Debatten vielfach
kritisch gegen den Islam gerichtet wird. Indem es dazu dient, die
Kompatibilitit des Islams als einer politischen Religion mit der sikula-
ren Verfassungsordnung grundsitzlich in Zweifel zu ziehen, spielt es
ausgerechnet denjenigen islamistischen Ideologen in die Hinde, die
ihrerseits den ganzheitlichen Anspruch des Islams polemisch gegen
eine vermeintliche Zwangsprivatisierung des Religiésen durch den si-
kularen Rechtsstaat in Stellung bringen. In beiden Fillen ist die Pra-
misse der Argumentation jedoch falsch. Denn die als Konsequenz der
Religionsfreiheit durchgefiihrte Trennung von Religion und Staat hat
nichts zu tun mit einer Abdringung der Religion in einen bestimmten
Lebensbereich (d.h. den Bereich des Privaten) auf Kosten einer religios
motivierten Mitgestaltung des 6ffentlichen und zumal des politischen
Lebens.” Stattdessen geht es darum, die — individuelle und kommu-
nitire bzw. private und 6ffentliche — Religionsausiibung von ungewoll-
ter staatlicher Intervention freizuhalten und gleichzeitig den Staat als
weltanschaulich offene (»sikulare«) Heimstitte aller in ihm lebenden
Menschen, quer zu ihren unterschiedlichen religiésen oder nicht-re-
ligissen Uberzeugungen, zu organisieren.

Was der sikulare Rechtsstaat den Religionsgemeinschaften mit
Recht abverlangt, ist nicht der Riickzug ins Private, sondern die fakti-
sche Anerkennung des Pluralismus in einer freiheitlichen Gesellschaft.
Dazu zdhlt entscheidend die Akzeptanz der sikularen staatlichen
Rechtsordnung, die als institutionelle Voraussetzung des freien und
gleichberechtigten Zusammenlebens von Menschen unterschiedlicher
Glaubenstiberzeugungen und Lebensformen einen praktischen Gel-
tungsvorrang auch gegeniiber religionsrechtlichen Normen bean-
sprucht. Wenn die Religionsgemeinschaften in 6ffentlichen und politi-
schen Debatten Gehor finden wollen (was ihnen freigestellt ist), miis-
sen sie sich dartiber hinaus auf den gesellschaftlichen Pluralismus so-
wie auf die Sikularitit des Rechtsstaats auch inhaltlich einlassen. Sie
werden dabei nicht umhin kommen, ihre religiés begriindeten politi-

11 So aber offensichtlich die Unterstellung von Tibi, Die neue Weltunord-

nung, a.a.0., S. 1641f.

42

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. SAKULARISMUS ALS STAATSIDEOLOGIE

schen Anliegen in die Sprache des sikularen Rechtsstaats und der ihn
tragenden politischen Kultur zu iibersetzen — im Wissen darum, dass
in jeder Ubersetzung unvermeidlich Wesentliches verloren geht."” Bei
alldem werden sie schliefflich auch Veridnderungen ihres theologischen
und ethischen Selbstverstindnisses riskieren miissen. Fiir Traditiona-
listen und Fundamentalisten mag dies im Vergleich zu einem staatlich
verordneten Riickzug ins private Ghetto die gréflere Zumutung sein.

2. Sikularismus als Staatsideologie

Das Prinzip der respektvollen Nicht-Identifikation bedeutet nicht nur
die Absage an einen religiosen Konfessionsstaat; dem Staat ist es auch
versagt, sich mit einer nicht-religiosen Weltanschauung bekenntnishaft
zu identifizieren. Dies ist im Begriff der religiés-weltanschaulichen
Neutralitit impliziert.” Anlass fiir viel Verwirrung gibt allerdings die
Tatsache, dass manche postreligiosen Weltanschauungsgemeinschaf-
ten selbst unter dem Begriff des »Sakularen« firmieren. Dies gilt etwa
fur die Mitte des 19. Jahrhunderts in England um George Holyoake ge-
bildete »Secular Society«, die ihr zentrales Bekenntnis »Science is the
Providence of Man« in kirchenihnlichen Kultstitten liturgisch zele-
briert hat."* Auch in Deutschland sind im Laufe des 19. Jahrhunderts

12 Vgl. Ernst-Wolfgang Bockenforde, »Staat — Gesellschaft — Kirche, in:
Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Bd. 15 (Freiburg i.Br.: Herder,
1982), S. 5-120, hier S. 86.

13 Vgl Christoph Link, »Der staatskirchenrechtliche Rahmen der Reli-
gionsausiibung und Religionspolitik in Deutschland im 20. Jahrhundert.
Historische Einschnitte und aktuelle Situations, in: Gritt Klinkhammer/
Tobias Frick (Hg.), Religionen und Recht. Eine interdisziplingre Diskussion
um die Integration von Religionen in demokratische Gesellschafien (Marburg:
Diagonal, 2002), S. 33-47, hier S. 35.

14 Vgl Bernhard Plé, »Sikularismus als Religion?«, in: Hildebrandt/ Bro-
cker/ Behr (Hg.), Sdkularisierung und Resakralisierung ..., a.a.O., S. 97-116,
hier S. 105.

43

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ITT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

sakularistische Weltanschauungsgemeinschaften entstanden, etwa die
von Friedrich Jodl und Ferdinand Ténnies gegriindete »Deutsche Ge-
sellschaft fiir Ethische Kultur«.” Wie sehr eine sikularistische Welt-
sicht religiose Sprache annehmen kann, zeigt nicht zuletzt das Beispiel
der »monistischen Sonntagspredigten«, die der »Monistenbund« um
Ernst Haeckel regelmiRig herausgegeben hat."

Auch die Anhinger eines weltanschaulichen Sikularismus oder
Atheismus haben ein Recht darauf, gleichberechtigt in den Genuss der
Religions- und Weltanschauungsfreiheit zu kommen, die als Men-
schenrecht keineswegs den Mitgliedern theistischer Religionsgemein-
schaften vorbehalten sein kann. Dies schlief3t die Moglichkeit zu politi-
schem Engagement ein, in dem sich der weltanschauliche Sikularis-
mus als gesellschaftliche Kraft darstellen und mit seinen ethischen
Prinzipien politische Debatten mitgestalten kann. Die Grenze legiti-
men Engagements wire allerdings dann tiberschritten, wenn der Ver-
such gemacht wiirde, den Staat auf ein sikularistisches Glaubensbe-
kenntnis zu verpflichten. Denn ein sikularistischer Konfessionsstaat
wiirde das Prinzip der respektvollen Nicht-Identifikation verletzen und
stiinde damit — nicht weniger als ein religiéser Konfessionsstaat — in
Gegensatz zur gebotenen religios-weltanschaulichen Neutralitit des
Staates. Er wire nicht eine ideologische Ubersteigerung des sikularen
Rechtsstaats, sondern seine prinzipielle Negation.

Dass ein ideologisch-sikularistischer Staat gleichsam auf ein post-
religivses Aquivalent von Theokratie hinauslaufen kann, lisst sich am
Beispiel der um die Mitte des 19. Jahrhunderts von Auguste Comtes
entworfenen Wissenschaftsideologie illustrieren. Deren »soziokrati-
scher« Anspruch ist ganz analog zu den »theokratischen« Vorstellun-
gen Joseph de Maistres und anderer Denker der katholischen Gegenre-
volution konstruiert, die Comte zwar bekampft, fiir die er aber zugleich
offene Bewunderung hegt.” An die Stelle des traditionellen christli-

15 Vgl Liibbe, Sdkularisierung, a.a.O., S. 42.
16 Vgl ebd,, S. 51.
17 Vgl Auguste Comte, Systéme de Politique Positive ou Traité de Sociologie,

44

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. SAKULARISMUS ALS STAATSIDEOLOGIE

chen Klerus treten in seiner Fortschrittsvision wissenschaftlich ausge-
bildete Soziologen, die als »Priester der Humanitit« im Bund mit den
aufsteigenden Kriften von Wirtschaft und Industrie das 6ffentliche Le-
ben formieren und die Staatsgewalt auf ihr um »Liebe, Ordnung und
Fortschritt« zentriertes Bekenntnis verpflichten sollen.”® Bei allem Fort-
schrittspathos hat die postreligiose Soziokratie Comtes mit Menschen-
rechten und Religionsfreiheit nichts zu tun. Vielmehr will Comte die,
wie er schreibt, »stets subversiven« Menschenrechte durch eine Kodex
universeller Pflichten abldsen, die den Einzelnen ganz in das gesell-
schaftliche Kollektiv und den quasi-religiésen Kult der Humanitit ein-
binden.” Das historisch wirkmichtigste Beispiel einer sikularisti-
schen Staatsideologie ist indessen bekanntlich der Marxismus. Seine
Intention der Uberwindung der traditionellen Religionen zeigt sich
schon beim frithen Marx, wenn er in seiner Kritik an der Menschen-
rechtserklirung der Franzdsischen Revolution statt des Rechts auf Re-
ligionsfreiheit die Befreiung des Menschen von der Religion fordert.*° Die
dem Marxismus verpflichteten Staaten haben den Religionen im Rah-
men der herrschenden Staatsideologie dementsprechend bestenfalls
»Toleranzspielriume« konzediert, die zwischen den Volksrepubli-
ken Polen und Albanien zwar erheblich differieren konnten, an eine
rechtsverbindlich gewihrleistete Religionsfreiheit aber nicht heran-
reichten.

Der weltanschauliche Sikularismus in allen seinen Varianten un-
terscheidet sich von der Sikularitit des Rechtsstaats nicht nur graduell
(etwa derart, dass die rechtsstaatliche Sikularitit die mildere und der
weltanschauliche Sikularismus die entschiedenere Variante wire),
sondern prinzipiell. Wer beide miteinander vermengt oder miteinander
identifiziert, verbaut sich deshalb von vornherein die Moglichkeit, den

Instituant la Religion de I’Humanité. Drei Binde (Nachdruck der Ausgabe
von 1851, Osnabriick: Otto Zeller, 1967), Bd. 3, S. 605.

18 Vgl. ebd., Bd. 1, S. 321ff.

19 Vgl ebd,, Bd. 1, S. 363ff,; Bd. 3, S. 6Gor.

20 Vgl. Karl Marx, »Zur Judenfrage«, in: Marx-Engels-Werke (Ostberlin:
Dietz, 1970), Bd. 1, S. 347-377, hier S. 369.

45

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ITT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

normativen Anspruch des sikularen Rechtsstaats iiberhaupt zur Kennt-
nis zu nehmen.

Fir die offentliche Debatte um die Prisenz muslimischer Minder-
heiten und fiir das Gespriach mit Muslimen ist diese Klarstellung von
grofler Bedeutung. Denn die Vermutung, dass dem sikularen Staat ei-
ne sikularistische oder atheistische Weltsicht zugrunde liegt, scheint,
dies jedenfalls ist der Eindruck aus zahlreichen Diskussionen, unter
Muslimen sehr verbreitet zu sein.*” Dies mag nicht zuletzt damit zu-
sammen hingen, dass ihnen mit dem tirkischen Kemalismus eine
Form des Sikularismus vor Augen steht, dessen Fortschrittspathos und
Wissenschaftsglaube tatsichlich stark weltanschauliche Ziige hat (und
der deshalb nicht ohne Weiteres als das Beispiel fiir eine Verwirkli-
chung rechtsstaatlicher Sakularitit im islamischen Raum fungieren
kann, als das er nicht selten politisch in Anspruch genommen wird).
Dies gilt vor allem fiir die kulturrevolutionire Frithphase des Kemalis-
mus, in der der Staat, um die politische Dominanz des Islams zu bre-
chen, die Religion fast vollig aus dem 6ffentlichen Leben verbannte.**
Nach dem Tode des Staatsgriinders Mustafa Kemal Atatiirk (1938) hat
sich die Religionspolitik zwar gedndert; sie hat den sunnitischen Islam
zunehmend als Medium gesellschaftlicher Integration entdeckt und
(auf Kosten religiéser Minderheiten wie der Aleviten, der Yeziden und
der orientalischen Christen) aktiv gefordert. Es bleibt aber dabei, dass
der tiirkische Staat in Gestalt des »Prisidiums fiir religiose Angelegen-
heiten« (Diyanet) eine umfassende Kontrolle tiber das religiose Leben
in der Gesellschaft ausiibt,”® die mit den Prinzipien eines sikularen
Rechtsstaats nicht vereinbar ist. Ob und inwieweit es als Konsequenz
der jungst beschlossenen Reformmafinahmen zu einer Liberalisierung

21 Vgl. auch die Einschitzung von Thomas Lemmen/Melanie Miehl, Mit-
einander leben. Christen und Muslime im Gesprich (Glitersloh: Giitersloher
Verlagshaus, 2001), S. 111f.

22 Vgl. Schiffauer, Die Gottesmdnner, a.a.0., S. 41ff.

23 Vgl. Levent Tezcan, Religidse Strategien der »machbaren« Gesellschafi.
Verwaltete Religion und islamistische Utopie in der Tiirkei (Bielefeld: tran-

script, 2003), S. 61ff.

46

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. SAKULARISMUS ALS STAATSIDEOLOGIE

der tuirkischen Religionspolitik kommen wird, bleibt abzuwarten. Jiin-
gere Berichte {iber interreligiose Offnungstendenzen des Diyanet ge-
ben diesbeziiglich immerhin Anlass zur Hoffnung.**

Der weltanschauliche Sikularismus, wie er sich im 19. Jahrhundert
in Gestalt geschlossener quasi-religiéser Systeme und Weltanschau-
ungsgemeinschaften im Sinne Comtes oder Holyoakes konstituiert hat,
kommt uns heute befremdlich vor. Die Fortschrittshoffnungen, die
darin Ausdruck finden, lassen sich nach den Katastrophenerfahrungen
des 20. Jahrhunderts schwer nachvollziehen; und auch die Erwartung,
dass die Wissenschaft mit der Zeit alle »Weltritsel« werde 16sen kon-
nen, wird heute kaum mehr geteilt. In diesem Sinne befinden wir uns
in Europa mittlerweile in einer »postsikularen Gesellschaft«,” wie
Habermas es genannt hat. Es spricht aber viel fiir die Annahme, dass
bestimmte Facetten des weltanschaulichen Sikularismus, eher unsys-
tematisch und fragmentiert, nach wie vor in der Offentlichkeit prisent
sind. Es mag sein, dass sich z.B. hinter dem immer wieder formelhaft
beschworenen Postulat der Trennung von Religion und Politik ideolo-
gische Positionen verbergen, die die Religionen als Relikte der Vergan-
genheit betrachten und aus dem offentlichen Leben herausdringen
wollen. Dass solche Positionen 6ffentlich geduflert werden und Anlass
zum Streit bieten, gehort zur Normalitit einer pluralistischen Gesell-
schaft. Als Programm staatlicher Politik miissten sie jedoch in Wider-
spruch zur religiés-weltanschaulichen Neutralitit des sikularen Staates
geraten.

24 Vgl. Helmut Wiesmann, »Der II. Religionsrat in Ankara (23. bis 27. No-
vember 1998). Interreligiéser Dialog, religionspolitische Entwicklungen
und Lage der katholischen Kirche in der Tiirkei«, in: Reiner Albert/Wil-
fried Dettling (Hg.), Im Schatten der Politik. Einwirkungen auf das christ-
lich-islamische Gesprich (Altenberge: Oros Verlag, 2002), S. 231-281.

25 Jurgen Habermas, Rede angesichts der Verleihung des Friedenspreises des
Deutschen Buchhandels 2001 (Frankfurt a.M.: Borsenverein, 2001), S. 37-
56, hier S. 4off.

47

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ITT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

3. Kulturalistische Vereinnahmungen der Sikularitit

Die Sikularitit des Rechtsstaats ist als verfassungsrechtliches Prinzip
in Nordamerika und Westeuropa entstanden. Dies gilt dhnlich fiir die
Religionsfreiheit, die im Kontext der Menschenrechte ebenfalls zu-
nichst im Westen politisch-rechtlich wirksam geworden ist. Als histo-
risches Faktum lisst sich der westliche Ursprung der Religionsfreiheit
und des sikularen Rechtsstaats (bei aller Kritik an ihrer oft halbherzi-
gen Formulierung und Umsetzung) schwerlich bestreiten. Doch was
folgt daraus systematisch fur das Verstindnis der in der Religionsfrei-
heit begriindeten Sikularitit des Staates? Handelt es sich dabei um ein
exklusiv »westliches Modell«? Gehort der sikulare Rechtsstaat zum
kulturellen Erbe ausschlieflich der »westlichen Zivilisation«, das in
nicht-westlichen Kontexten entweder gar nicht oder nur um den Preis
einer durchgreifenden kulturellen »Verwestlichung« verwirklicht wer-
den kann? Eine solche kulturalistische Sichtweise war und ist weit ver-
breitet. Thr derzeit prominentester Vertreter heifdt Samuel Huntington,
bekannt geworden durch seine umstrittene These vom drohenden
»clash of civilizations«. In Huntingtons weltpolitischer Landkarte bildet
die Trennung von Staat und Religionsgemeinschaften eines von meh-
reren unterscheidenden kulturellen Merkmalen der westlichen Zivilisa-
tion, durch die Letztere sich gegeniiber anderen Zivilisationen, nament-
lich dem Islam, scharf abgrenzen lasst.2®

Kulturalistische Deutungen der Sikularitit des Rechtsstaats finden
sich in den unterschiedlichsten Formen. Vereinfacht kénnte man sie in
eine traditionalistische und eine modernistische Variante einteilen. In-
nerhalb der traditionalistischen Variante geht es vor allem um be-
stimmte Motive des Christentums bzw. der christlichen Geschichte,
von denen es heifdt, dass sie den unerlisslichen historisch-kulturellen
Boden fiir die Entwicklung des neuzeitlichen Sikularititsbegriffs bil-

26 Vgl. Samuel P. Huntington, The Clash of Civilizations and the Remaking
of World Order (New York: Simon & Schuster, 1996), S. 42ff. u.6.

48

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KULTURALISTISCHE VEREINNAHMUNGEN DER SAKULARITAT

den. Der kulturalistische Fehlschluss besteht nicht im Hinweis auf sol-
che Motive und ihre historische Prigekraft, sondern kommt erst dann
zustande, wenn man sie zur conditio sine qua non der rechtsstaatlichen
Sakularitat stilisiert. Zu den in diesem Sinne hiufig angefiihrten Fak-
toren zihlen die Luther’sche Unterscheidung des geistlichen und des
weltlichen Regiments, der mittelalterliche Investiturstreit und die in
seinem Gefolge erarbeitete begriffliche Differenzierung von spiritualia
und temporalia, wenn nicht schon das Jesus-Wort »Gebt dem Kaiser,
was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist« (Matthius 22,21).*” Ge-
legentlich findet sich auch die Vorstellung, dass die Sikularitit des
Staates ihren Ursprung im Ganzen der jiidisch-christlichen Tradition
habe, nimlich in der darin angelegten Differenz zwischen Schépfergott
und Welt.® Die modernistische Variante des Kulturalismus konzen-
triert sich demgegentiiber auf die Bedeutung der westlichen Aufklirung
als Voraussetzung des modernen sikularen Rechtsstaats. Das Moment
des kulturalistischen Fehlschlusses besteht dabei — analog zur traditio-
nalistischen Variante — wiederum in der Exklusivierung des »westli-
chen« Charakters von Aufklirung und Moderne, d.h. in dem Anspruch,
dass Modernisierung prinzipiell nur im Horizont kultureller Verwestli-
chung méglich ist.*

Kulturalistische Interpretationen, gleich welcher Variante, haben
weitreichende Konsequenzen fiir das Verstindnis und ggf. auch fiir die
praktische Ausgestaltung des sikularem Rechtsstaats. Diese Konse-
quenzen zeigen sich besonders im Blick auf »nicht-westliche« Religi-
onsgemeinschaften, unter denen die Muslime bekanntlich die grofite

27 Vgl Hartmut Zinser, »Wehrhafte Religionsfreiheit und religiéser Ver-
braucherschutz. Grenzen der Religionsfreiheit in der Bundesrepublik
Deutschlandy, in: Klinkhammer/Frick (Hg.), Religionen und Recht, a.a.O.,
S.71-82, hier S. 75.

28 Vgl. z.B. Wolfhart Pannenberg, »Civil Religion? Religionsfreiheit und
pluralistischer Staat: Das theologische Fundament der Gesellschaft«, in:
Peter Koslowski (Hg.), Die religiése Dimension der Gesellschaft. Religion und
ihre Theorien (Tiibingen: Mohr Siebeck, 1985), S. 63-75, bes. S. 7off.

29 Vgl. in diesem Sinne Tibi, Im Schatten Allahs, a.a.O., S. 31 u.0.

49

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ITT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

Gruppe bilden. Wihrend nach der traditionellen Variante des Kultura-
lismus das Verhiltnis von Muslimen und sikularem Rechtsstaat in der
Linie der alten Auseinandersetzung zwischen Orient und Abendland
gesehen wird, geht es nach der modernistischen Variante scheinbar
um den epochalen Konflikt zwischen Vormoderne und Moderne. In
beiden Fillen jedoch stehen die Muslime gleichsam fiir »das Andere«:
entweder fiir den Orient oder fiir eine unaufgeklirte Vormoderne. Fiir
Hans-Ulrich Wehler reprisentieren sie »einen militanten Monotheis-
mus, der seine Herkunft aus der Welt kriegerischer arabischer Noma-
denstimme nicht verleugnen kann« und Europa deshalb wesensfremd
bleiben muss.*® Dass auch die modernistische Variante des Kultura-
lismus zu Ausgrenzungen fithren kann, zeigt sich bei Hans Ebeling,
wenn er gegen muslimische Migranten eine »Aufklirung« mobilisiert,
die nicht nur von vornherein eurozentrisch definiert ist, sondern zu-
gleich auch mit militirischen Konnotationen aufgeladen wird — nim-
lich in der Forderung, »dass heute die Aufklirung eine Funktion iiber-
nehmen muss, die spitestens seit Karl Martell und der Schlacht zwi-
schen Tours und Poitiers (732) auf der Linge eines nicht unbedeuten-
den Jahrtausends gerade das Christentum wahrgenommen hatte«.'

30 So Hans-Ulrich Wehler in einem Interview vom 10. September 2002
mit der Tageszeitung (taz), das unter dem Titel »Muslime sind nicht in-
tegrierbar« erschienen ist.

31 Hans Ebeling, Der multikulturelle Traum. Von der Subversion des Rechts
und der Moral (Hamburg: Europiische Verlagsanstalt, 1994), S. 75. Ein
weiteres Beispiel fiir die Verdinglichung der Begriffe von Aufklirung und
kultureller Moderne sind die Biicher von Bassam Tibi, der gleichsam eine
modernisierungstheoretisch gewendete Variante der Huntington-These
vertritt. Infolge seiner Identifikation von moderner Aufklirung mit der
westlichen Zivilisationen attackiert Tibi die Idee des Multikulturalismus
als eine Gefihrdung aller aufklirerischen Errungenschaften. Vgl. z.B.
Tibi, Im Schatten Allahs, a.a.O., S. 107: »Wer heute unter den Bedingun-
gen dieser Revolte zur kulturellen Moderne steht, dem bleibt nur die

Wahl, die Normen und Werte des Westens zu verteidigen oder den Vor-

50

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KULTURALISTISCHE VEREINNAHMUNGEN DER SAKULARITAT

Nicht selten verbinden sich im Interesse einer Abgrenzung gegeniiber
dem Islam auch traditionalistische und modernistische Motive, etwa
wenn Rolf Stolz vom Rolandslied bis zu Voltaires Dramen simtliche
anti-islamischen Klischees mobilisiert, um die symbolischen Grenzen
gegen Muslime dicht zu machen.**

Nach der kulturalistischen Sichtweise in all ihren Varianten sind
muslimische Minderheiten im modernen Europa wesentlich »Frem-
de«. Sofern sie gleichwohl die Religionsfreiheit des sikularen Rechts-
staats fiir sich einfordern, tun sie dies — so die Konsequenz des kultura-
listischen Ansatzes — im Grunde lediglich als Trittbrettfahrer westli-
cher Errungenschaften, zu denen sie nicht nur keinen eigenen kultu-
rellen Zugang haben, sondern deren kulturelle Voraussetzungen sie
durch ihre Prisenz eventuell sogar gefihrden. Von daher liegt es nahe,
ihre Moglichkeiten zur Inanspruchnahme der Religionsfreiheit entwe-
der in engen Grenzen zu halten oder von einer durchgreifenden kultu-
rellen Assimilation abhingig zu machen, fiir die Bassam Tibi den schil-
lernden Begriff eines »Euro-Islam« geprigt hat?

Kulturalistische Tendenzen zeigen sich auch in der juristischen
Literatur zum Islam in Deutschland. So wirft Christian Hillgruber die
Frage auf, ob die Religionsfreiheit nicht unter einem »ungeschriebe-
nen Kulturvorbehalt« steht, »der ihre Inanspruchnahme durch Musli-
me und islamische Vereine ausschlieft«.** Zwar hilt Hillgruber letzt-

marsch vormoderner Kulturen mitsamt ihren Anspriichen tatenlos als
Multikulturalismus hinzunehmen.«

32 Vgl. Rolf Stolz, Kommt der Islam? Die Fundamentalisten vor den Toren Eu-
ropas (Miinchen: Herbig, 1997), S. 76 bzw. S. 8o. (Eine ausfiihrliche kriti-
sche Besprechung dieses Buches habe ich vorgelegt in: Newsletter. For-
schungsnetzwerk fiir ethnisch-kulturelle Konflikte, Rechtsextremismus und Ge-
walt, Nr. 11 (1/ 99), S. 44-50.)

33 Vgl. Tibi, Im Schatten Allahs, a.a.O., S. 286ff.

34 Christian Hillgruber, »Der deutsche Kulturstaat und der muslimische
Kulturimport. Die Antwort des Grundgesetzes auf eine religivse Heraus-
forderungx, in: Juristenzeitung 11 (1999), S. 538-547, hier S. 540. Vgl. auch
ebd., S. 547: »Die Feststellung, daf} sich der aus einem anderen Kultur-

5I

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ITT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

lich doch — nolens volens — daran fest, dass sich das Recht der Religi-
onsfreiheit aufgrund seiner menschenrechtlichen Struktur auch auf
Muslime erstreckt. Schon der Titel seines Aufsatzes »Der deutsche
Kulturstaat und der muslimische Kulturimport« lisst aber das kultura-
listische Grundmuster der Argumentation erkennen, das darauf hi-
nausliuft, zumindest der dffentlichen Religionsausiibung von Muslimen
— sei es in der Frage des Kopftuches, sei es im Blick auf einen islami-
schen Religionsunterricht in staatlichen Schulen — moéglichst wenig
Raum zu geben. Josef Isensee spricht Muslimen zwar ebenfalls das
Rechtauf Religionsfreiheit zu, will bei dessen inhaltlicher Ausgestaltung
jedoch am »christlich geprigten ethischen Horizont« als »dem ordre
public unserer Rechtskultur«® festhalten; Vorstellungen, dass auch
das subjektive Verstindnis der Muslime von Religion bzw. Religions-
austibung bei der Interpretation der Religionsfreiheit zu beriicksichti-
gen sei, weist er damit entschieden zuriick. Gegen Forderungen nach
einer Gleichberechtigung muslimischer Verbinde mit den christlichen
Kirchen betont er auflerdem die Funktion des Staatskirchenrechts zur
Pflege einer nationalen und europiischen kulturellen Identitit, wes-
halb eine Ausweitung staatskirchenrechtlicher Kooperation auf die
sImportkultur des Islam« nicht sinnvoll sei’® Von der kulturalisti-

kreis stammende Islam, jedenfalls in seiner heute dominanten, radikalen
Ausrichtung, in der er sich auch in Deutschland iiberwiegend organisiert
hat, in unseren sikularen, freiheitlichen, demokratischen Verfassungs-
staat nicht einfugen 1ift, wirft allerdings die Frage auf, ob nicht dem
Verfassungsvorbehalt — wenn auch verdeckt — ein Kulturvorbehalt zu-
grunde liegt und letztlich eben doch nur das Christentum den Verfas-
sungsstaat westlicher Prigung als Ergebnis einer jahrhundertelangen
abendlindischen Kulturentwicklung zu tragen vermag.«

35 Josef Isensee, »Diskussionsbeitrag«, in: Essener Gespriche zum Thema
Staat und Kirche, Heft 20 (»Der Islam in der Bundesrepublik Deutsch-
land«), 1986, S. 186. Vgl. auch die kritische Reaktion darauf von Klaus
Schlaich, ebd., S. 188.

36 Vgl. Josef Isensee, »Die Zukunftsfihigkeit des deutschen Staatskirchen-

52

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KULTURALISTISCHE VEREINNAHMUNGEN DER SAKULARITAT

schen Primisse her wire eine gleichberechtigte Integration des Islams
— wohl eher theoretisch — allenfalls am Ende eines weitreichenden kul-
turellen Assimilierungsprozesses denkbar. Mit anderen Worten: Nur
ein »Euro-Islam, der sich kulturell und institutionell den christlichen
Kirchen stark angenihert und selbst gleichsam verkirchlicht hitte, ki-
me, wenn iiberhaupt, als Kooperationspartner des Staates in Frage.”
Ansonsten sollen sich die Muslime, so die teils offen ausgesprochene
Erwartung, anscheinend damit abfinden, vom deutschen Kulturstaat
als eine kulturell fremde »Importreligion« betrachtet und entsprechend
behandelt zu werden.

Gegen die kulturalistische Vereinnahmung des sikularen Rechts-
staats sprechen allerdings historische und vor allem systematische Ge-
sichtspunkte. Zunichst ist gegen etwaige Vorstellungen, der sikulare
Rechtsstaat habe sich gleichsam organisch aus bestimmten — insbe-
sondere christlichen — Wurzeln der europiischen Kultur heraus entwi-
ckelt, daran zu erinnern, dass Menschenrechte, Religionsfreiheit und
staatliche Sdkularitit auch im Westen in langwierigen politischen Aus-
einandersetzung durchgesetzt werden mussten. Sie sind deshalb, wie
Dieter Senghaas ironisch vermerkt, »keineswegs das eherne Erbe einer
urspriinglichen kulturgenetischen Ausstattung Europas«3® Es darf in
diesem Zusammenhang nicht vergessen werden, dass gerade die christ-
lichen Kirchen gegeniiber Religionsfreiheit und sikularem Rechtsstaat

rechts. Gegenwirtige Legitimationsproblemex, in: ders. u.a. (Hg.), Fest-
schrift Listl, a.a.0., S. 67-90, hier S. 8.

37 Vgl. wiederum Hillgruber, Der deutsche Kulturstaat ..., a.a.0., S. 546.

38 Dieter Senghaas, Wohin driftet die Welt? Uber die Zukunft friedlicher Ko-
existenz (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1994), S. 112. Vgl. ders., »Schlufl mit
der Fundamentalismus-Debatte! Plidoyer fiir eine Reorientierung des
interkulturellen Dialogs«, in: Bldtter fiir deutsche und internationale Politik
1995, S. 180-191, hier S. 181: »In Wirklichkeit sind alle wesentlichen
Merkmale des heutigen Westens weit mehr das Ergebnis hochst wider-
spriichlicher und konfliktreicher Entwicklungen als das Produkt einer ur-
spriinglich chromosomenhaft angelegten, kulturgenetischen Selbstentfal-

tung.«

53

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ITT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

uber lange Zeit hinweg Skepsis gezeigt, wenn nicht offenen Wider-
stand geleistet haben. Die katholische Kirche hat die Religionsfreiheit
nach heftigem internem Ringen erst auf dem Zweiten Vatikanischen
Konzil (1962-1965) offiziell anerkannt3® Das Jesuswort »Gebt dem
Kaiser, was des Kaisers ist«, das Vertreter der christlichen Kirchen heu-
te fiir eine theologische Wiirdigung des sikularen Rechtsstaats frucht-
bar machen, bildet demnach nicht etwa die religios-kulturelle »Wur-
zel«, aus der im Laufe von fast zweitausend Jahren der sikulare Staat
mehr oder minder organisch erwachsen ist. Vielmehr verhilt es sich
eher umgekehrt so, dass auf dem Boden der Moderne riickblickend sol-
che religiésen und kulturellen Motive aufgefunden werden, die es er-
lauben, zum sikularen Staat auch theologisch ein produktives Verhilt-
nis zu entwickeln.

Entgegen der traditionalistischen Variante des Kulturalismus, die
die Struktur staatlicher Sikularitit tief in der Geschichte des christli-
chen Abendlandes verankert sieht, spricht viel fiir die Annahme, dass
die Durchsetzung des sidkularen Rechtsstaats in Europa nur im Durch-
gang durch die »Aufklirung« moglich war, die durch reflexive Distanz-
nahme von den bis dahin dominierenden religiosen und kulturellen
Traditionen Emanzipationsprozesse freigesetzt hat. Auch der Begriff
der Aufklarung kann jedoch kulturalistisch vereinnahmt werden, wenn
man ihn mit einer bestimmten philosophischen Schulrichtung, einer
konkreten Epoche der europiischen Geschichte — dem »siécle des lu-
mieres« — oder auch generell mit der westlich-modernen Zivilisation
exklusiv identifiziert. Bedenkt man dagegen, dass selbst die europdi-
sche Aufklirung im engsten Wortgebrauch ein in sich sehr pluralisti-
sches Unterfangen darstellt (zwischen Kant, Hume und den franzgsi-
schen Enzyklopidisten bestehen nicht nur marginale Differenzen!),
dann 6ffnet sich der Raum dafiir, auch andere Wege geschehener oder
zukiinftiger Aufklirung zur Kenntnis zu nehmen bzw. zumindest fiir
moglich zu halten. Gelegentlich in der Absicht der Entlarvung aufge-
worfene Fragen wie die nach einem »islamischen Voltaire« erweisen
sich deshalb als abwegig. Der Gehalt von Aufklirung kann nicht in der

39 Vgl. Hilpert, Die Menschenrechte, a.a.0., S. 147.

54

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KULTURALISTISCHE VEREINNAHMUNGEN DER SAKULARITAT

Wahrung und Nachahmung eines vorweg definierten (woméglich so-
gar symbolisch personifizierten) »westlichen« Modells bestehen. Die
Verdinglichung der Aufklirung zu einem partikularen kulturellen Erb-
anspruch, der in postaufklirerischer Selbstgewissheit lediglich zu be-
wahren sei, steht in der Gefahr, schlieflich selbst zum Bestandteile ei-
ner Gegenaufklirung zu geraten — nimlich dann, wenn das Moment
der selbstkritischen Distanznahme im identititspolitischen Gestus kul-
tureller Selbstbehauptung verloren geht.

Gegen die identititspolitische Vereinnahmung des Sikularititsbe-
griffs zum exklusiven Kulturerbe des Westens sprechen deshalb nicht
nur historische, sondern vor allem auch systematische Gesichtspunkte.
Nimmt man die normativen Leitideen, um die es in diesem Zusam-
menhang geht — Menschenrechte und Religionsfreiheit — inhaltlich
ernst, so dringen sie gerade zur Uberschreitung auch desjenigen kultu-
rellen Horizontes, in dem sie historisch zunichst entstanden sind.*°
Der normative Universalismus steht zwar keineswegs fiir jene ge-
schichts- und kulturlose »Abstraktheit«, die ihm konservative Kritiker
von de Maistre {iber Hegel bis zu Carl Schmitt immer wieder vorge-
worfen haben. Tatsichlich aber verlangt er insofern Abstraktionsbereit-
schaft, als er die je spezifischen kulturellen Kontexte, in denen norma-
tive Ideen jeweils konkrete Wirksamkeit entfalten, als zuletzt immer
nur exemplarisch begreift und fiir Verinderungen offen hilt. Die Ver-
wirklichung von Menschenrechten und Religionsfreiheit geschieht
deshalb nicht als Ubernahme eines bestimmten kulturellen Modells,
sondern vollzieht sich in der historisch unabgeschlossenen Auseinan-
dersetzung um die Aktualisierung gleichberechtigter Freiheit — eine
Auseinandersetzung, die im Medium von Politik und positivem Recht
stattfindet, zugleich aber auch die Bereitschaft zur Kritik an den positi-
vierten Rechtsnormen einschlieft. Kurz: Menschenrechte und Religi-
onsfreiheit gibt es zwar immer nur in einer bestimmten Kultur, mit der
sie aber dennoch nicht einfach gleichgesetzt werden diirfen. Andern-

40 Niher ausgearbeitet und mit weiteren Literaturhinweisen versehen fin-
den sich die folgenden Uberlegungen bei Bielefeldt, Philosophie der Men-
schenrechte, a.a.0., S. 115ff.

55

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ITT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

falls wiirde die kritisch-orientierende Funktion des normativen Univer-
salismus zugunsten der Selbstbehauptung eines einmal erreichten
»way of life« verloren gehen.

Bezogen auf die Religionsfreiheit bedeutet dies, dass ihre histori-
sche Konturierung durch die christlich geprigte europiische Geschich-
te keineswegs den zeitlos giiltigen Mafdstab ihrer Reichweite und
Grenzen abgibt. Gegen Isensees eurozentrische Bestimmung der Reli-
gionsfreiheit betont Jorg Miiller-Volbehr zu Recht: »Nicht allein der ge-
schichtlich gewordene und erfullte Wirkungskreis christlicher Kirchen
steckt den Schutzbereich fiir die Reichweite des verfassungsrechtlichen
Schutzes gegentiber einer nichtchristlichen Religionsausiibung ab. Ei-
ne derart verengte Sichtweise liefe dem Charakter der Religions- und
Weltanschauungsfreiheit als eines Menschenrechts krafl zuwider.«*
Vielmehr muss eine menschenrechtlich gedachte Religionsfreiheit sich
zuallererst am Selbstverstindnis und Problemdruck der betroffenen
Menschen orientieren. Auch Muslimen muss es daher moglich sein,
ihre spezifischen Anliegen — von Kleidungsfragen, tiber die Beachtung
muslimischer Speisevorschriften bis hin zum Problem des Schichtens
— zu Wort zu bringen und dabei Gehér zu finden. Dies bedeutet kei-
neswegs, dass dem Staat jede Definitionskompetenz in Sachen der Re-
ligionsfreiheit entzogen wiirde, wie Isensee fiichtet.** Die unverzicht-
bare rechtliche Definitionskompetenz des Staates steht jedoch ihrer-
seits im Dienst des menschenrechtlichen Universalismus,® der im

41 Miller-Volbehr, Das Grundrecht der Religionsfreiheit ..., a.a.0., S. 304.

42 Vgl. Iseensee, Diskussionsbeitrag, a.a.0., S. 186. Vgl. ders., Wer definiert
die Freiheitsrechte? Selbstverstandnis der Grundrechtstriger und Grundrechts-
auslegung des Staates (Heidelberg: C.F. Miiller, 1980), S. 35.

43 Auch die von Gerichts wegen vorzunehmende Priifung, ob eine be-
stimmte Praxis rechtlich als Religionsausiibung (z.B. im Unterschied zu
einer Wirtschaftstitigkeit) zu bewerten ist, kann deshalb nicht am Maf-
stab eines durch die christlichen Kirchen geprigten Religionsverstindnis-
ses durchgefiithrt werden. Vielmehr bedarf es dazu »abstrakterer« Krite-
rien (z.B. religionssoziologischer Art), die im Ubrigen auch ihrerseits

immer wieder daraufhin kritisch zu befragen sind, ob sie den sich wan-

56

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KULTURALISTISCHE VEREINNAHMUNGEN DER SAKULARITAT

Blick auf konkrete Unrechtserfahrungen je neu zur Geltung gebracht
werden muss und gegentiber dem Interesse an der Wahrung kollekti-
ver kultureller Identitit prinzipiell Vorrang beansprucht.

Auch die in der Achtung der Religionsfreiheit begriindete Sikulari-
tit des Rechtsstaats verlangt die kritische Uberwindung ihrer stets dro-
henden kulturalistischen Verdinglichung zu einem exklusiv »westli-
chen Modell«. Die Tatsache, dass der sikulare Rechtsstaat in Nordame-
rika und Westeuropa historisch erstmals wirksam geworden ist, soll
damit genauso wenig bestritten werden wie die faktische Prigekraft
bestimmter religiés-kultureller Motive des Christentums fiir die politi-
sche Geschichte des Westens. Deshalb aber die Geltung des sikularen
Verfassungsmodells im Sinne Huntingtons oder Tibis auf die westliche
Zivilisation zu beschrinken, wire ein identititspolitischer Kurzschluss,
durch den die kritische Pointe der Sikularitit zerstort zu werden droht.
Denn durch die schlichte Identifizierung der rechtsstaatlichen Sikulari-
tit mit einer bestimmten religios-kulturellen Tradition wiirde zuletzt
gerade jenes Prinzip der respektvollen Nicht-Identifikation, das dem siku-
laren Rechtsstaat normativ zugrunde liegt, seine kritische Funktion
einbiifen. Das Ergebnis wire der Riickfall in eine neue Variante staat-
licher Toleranzpolitik, die tiber die Figur der zu schiitzenden »kulturel-
len Voraussetzungen« des sikularen Staates »kulturell fremden« Men-
schen die gleichberechtigte Partizipation streitig machen wiirde.** Die

delnden religiosen Selbstverstindnissen in der Gesellschaft gerecht wer-
den. Vgl. dazu Miller-Volbehr, Das Grundrecht der Religionsfreiheit ...,
a.a.0,, S.302.

44 Um die religios-kulturellen Grundlagen der sikularen Rechtsordnung
zu wahren, plidiert Pannenberg dafiir, die Beziehung von Staat und Reli-
gion auf der Basis einer spezifisch christlichen Toleranzkultur neu zu de-
finieren. In bewusster Abgrenzung zu einer prinzipiellen Anerkennung
des modernen religivsen und weltanschaulichen Pluralismus insistiert er
darauf, dass die politische Toleranz des demokratischen Verfassungsstaa-
tes ihr kulturelles Zentrum im christlichen Glauben habe, der somit fiir
die politische Kultur des sikularen Rechtsstaates im Ganzen tragend blei-

ben miisse. Mit seinem Pliddoyer fiir Toleranz verbindet Pannenberg da-

57

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ITT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

kulturalistische Vereinnahmung des sikularen Rechtsstaats liefe somit,
konsequent durchgefiihrt, letztlich auf die Authebung des Sikularitits-
begriffs als eines kritisch-normativen Prinzips hinaus.

58

her die Verteidigung der christlichen Grundlagen als der geistig-kultu-
rellen Basis politischer Toleranz, wenn er (Civil Religion?, a.a.O., S. 74)
betont: »Allerdings handelt es sich dabei um ein bestimmtes — nimlich
das christliche — Glaubensbekenntnis, das solche Toleranz erméglicht.
Das ist eine andere Grundlage als die 6ffentliche Gleichgiiltigkeit gegen-
iiber der Religion iiberhaupt und darum auch gegeniiber den Unterschie-

den des religiésen Bekenntnisses.«

httpsz//dol.org/10.14361/9783839401309-002 - am 13.02.2026, 21:58:54.


https://doi.org/10.14361/9783839401309-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

