
Rezensionen

Anthropos  110.2015

659

between 1991 and 1998, where the author explicitly took 
account of Kairiru readers and chose to address an au-
dience that went beyond an anthropological readership. 
This is the track that Smith further pursues in his most 
recent book which convincingly foregrounds his personal 
voice even more strongly than before, and where he pres-
ents something in between a memoir and an ethnography. 

“A Faraway, Familiar Place” is based on the author’s 
most recent visits to Kairiru Island, one month in 2011 
and two months in 2008, some thirty-five years after his 
initial 18 months fieldwork there. In the first chapter, one 
feels taken along on a trip to the island by the author who 
is going back in time, actually recounting his very first ar-
rival in 1975. The reader senses quickly how very familiar 
Smith is with the place, its people, the environment, slip-
pery paths, and the disarming hospitality of the islanders. 
And it is against the background of this long established 
intimacy that the reader appreciates his detailed, thought-
ful reflections on the different kind of changes that oc-
curred in Kragur Village over the decades. Referring back 
to his first arrival on Kairiru and revealing his incentive 
to go there in the first place is a clever stylistic device to 
introduce the reader to the setting of the book. It also, 
however, reflects his own state in between “an eccentric 
longing” and the pleasure of being familiar with this far 
off place.

The following three chapters complete the introduc-
tion to the place and to the author’s way of being there. 
Chapter two provides some historical context while also 
giving a sense of the thorough modernity of Kragur (and 
other parts of the country), how people there “face the 
same great challenge that most other people of the con-
temporary world do” (28). The next chapter deals with the 
different connections islanders have with the mainland, 
especially in regards to economic relations. Following the 
author’s settling in 2008, the readers get many impres-
sions of what life in Kragur Village is like, including for 
visitors from overseas suffering from the “dripping heat” 
(35) of the tropics. One of the pleasures of Smith’s book 
is his ability to convey in a casual though thoughtful and 
careful way what anthropologists do when they are in the 
field. The short fourth chapter makes the fieldworker’s 
truth “being around when things happen” (62) and “doing 
without doing … the anthropological work of unplanned 
discovery” (63) particularly palpable to noninitiates. With 
the next chapter, the author depicts the current situation 
of economic relations in which Kragur people are entan-
gled – on the local as well as the global level.

As the book is increasingly focusing on ethnographic 
issues, a change in tone is already announcing itself here, 
which settles in the next six chapters. The first of them, 
“Ancestors on Paper,” deals with one of Smith’s main eth-
nographic projects in 2008 that had to do with clan his-
tory, genealogy, and social structure. Smith reacted here 
to current concerns of the villagers for written (and that 
meant: agreed on) local history, which was spurred by 
their expectation of an imminent coming of mining com-
panies and their need to defend claims to land and rights 
to resources. By conveying the arduousness of this task, 
the author imparts much of what to any Melanesianists 

sounds very familiar and what is an important character-
istic of people in this part of the world: “flexibility is a 
fundamental feature of their ‘tradition’ ” (95), changing 
“facts” should be seen in a very different light here. Lo-
cal politics is another topic that constitutes a main part of 
the book; here as well Smith allowed the prevailing cir-
cumstances to shape his fieldwork and writing. The elec-
tion campaign for the 2008 national elections were under 
way during his visit and the campaign of that year arose 
all the more interest since it was the first preferential bal-
lot election ever to be held in the country. The local con-
cerns (and tempers) that arose in this context over clan af-
filiation and block voting are vividly described in chapters 
eight and nine. Smith also addresses the Kragur version 
of Christianity, in a discussion which does an excellent 
job in conveying the openness to religious ideas from out-
side, the eclecticism, flexibility, and sense of experiment 
into which people transform the Catholic teaching they 
received since the 1930s. As in other parts of Melanesia, 
people in Kragur have a particular interest in and a vivid 
imagination of the realm of spirits. The author succeeds 
to convey the matter-of-course attitude with which Chris-
tianity is perceived as just another, modern form of spirit 
in this spirits-rich world.

Smith took his time to introduce his readers to the is-
land and made them acquainted with the place, the peo-
ple, and the perspective of a long-term visitor, friend, 
and anthropologist. He also takes his time for “The Long 
Good-bye” and ends with the feeling of “a substantial 
deep, one which I still struggle to understand and to ar-
ticulate adequately. But I would not trade this struggle 
for anything” (183), thus tying in with his longing for the 
faraway familiar place he admitted to in the first chapter. 

It is Smith’s obvious and long-term familiarity with 
Kragur, the longevity of his conversations with people 
there, that make his descriptions of social change so very 
convincing and that account for the rare historical depth 
of his observations. Smith’s style is conversational, di-
gressive, frequently referring back to stories, people, or 
issues discussed earlier, something that takes getting used 
to in the beginning, but that makes more and more sense 
as the book proceeds. In parts, it reads like a memoir but 
through it one gradually gets an empathic, deeply con-
textualized, historically informed, holistic picture of con-
temporary rural Papua New Guinea. Smith experienced 
that local people read his books (a rare phenomenon in 
regards to ethnographies) and his third book is obviously 
written with them as an audience in mind. It is certainly 
also a book that anthropology lecturers will be grateful to 
have for introductory courses and that people interested 
in or visiting Papua New Guinea should definitely read.

Almut Schneider

Steiner, Karin (Hrsg.): Wege zum Heil(igen)? Sakra
lität und Sakralisierung in hinduistischen Traditionen. 
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2014. 244 pp. ISBN 
978-3-447-10242-1. Preis: € 58.00 

ForscherInnen der indologischen Abteilung der Uni-
versität Würzburg sind mit dem Projekt “Modelle der 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-659 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-659


660 Rezensionen

Anthropos  110.2015

Konstruktion von Sakralität im Zuge der hinduistischen 
Restauration im südindischen Großreich von Vijayana-
gara (14.–16. Jh.)” an dem globalen Projekt der DFG-
Forschergruppe 1533 “Sakralität und Sakralisierung in 
Mittelalter und Früher Neuzeit” beteiligt. In “Wege zum 
Heil(igen)?” werden einige wichtige Forschungsergeb-
nisse vorgestellt. Einige Artikel ergänzen und bereichern 
sinnvoll die von der DFG geförderte Studie. Der Sammel-
band informiert über die breit gefächerte Kulturpolitik der 
damaligen Herrscher und intellektuellen Elite. Es werden 
Überlegungen zum sakralen Königtum und zur Problema-
tik der persönlich zu erreichenden Vollkommenheit disku-
tiert. Begriffe wie Sakralität/Sakralisierung, Heil, Heilung 
und deren Verwendung werden zum Verständnis hinduis-
tischer Traditionen und Erfahrungen erörtert. 

Karin Steiner gibt nach ihrer sehr guten Übersicht 
über die z. T. problematische Thematik eine Art Begriffs-
erklärung der geschichtlich und lexikalisch verwende-
ten Begriffe von Sakralität/Heiligkeit und evtl. relevanter 
Hindu Begriffe – gewiss keine neuen Erkenntnisse, aber 
eine sehr gründliche Datensammlung. 

Die Frage nach “Heiligkeit der Person? Konzep-
te der Vervollkommnung und Befreiung” wird aus der 
Perspektive von Meditation, spiritueller Erfahrung und 
Yoga gestellt. Matthias Ahlborn untersucht vor allem re-
ligiös-philosophische Texte von Vidyāraṇya, des größ-
ten “Advaita-Vedānta Denkers” nach Śaṅkara im 14. Jh. 
Seine vorzügliche Analyse der zur religiösen Vervoll-
kommnung führenden Praktiken beruht auf mehrjährigen 
Forschungen. Zahlreiche in Transkription zitierte Texte 
belegen Ahlborns korrekte wissenschaftliche Einschät-
zung eines Lebend-Erlösten nach Vidyāraṇya. Philipp 
A. Maas untersucht das Yogaśāstra, das religiös-philo-
sophische Heilssystem des Patañjali aus der Zeit 325–
425 n. Chr. Die Yogapraxis ist ein Stufenweg zum Heil. 
Der befreite Yogi, der seinen “Heilsweg ganz (oder auch 
teilweise?) gemeistert” hat, kann personenbezogen als 
Heiliger bezeichnet werden (86). Leider hat der Verlag 
bei diesem Beitrag übersehen, dass bei Änderungen im 
Drucksatz auch die internen Textverweise der Seitenzah-
len zu ändern sind (s. 85 f.).

Es folgen vier Beiträge zur Diskussion über “Sakra-
les Königtum? König und königliche Festrituale”. Hei-
drun Brückner untersucht kritisch bildliche, literarische 
und performative Hinweise auf die Rolle des Königs in 
der Festkultur Vijayanagaras. Ihre historischen und litera-
rischen Recherchen über Navarātri-Vijayadaśamī bilden 
eine gute Kombination mit einigen im Jahre 2011 von 
ihr gemachten Beobachtungen der Festrituale im heuti-
gen Hampi-Vijayanagara und 2005 in Mysore. Sprachlich 
spiegelt der Beitrag vorbildlich das lokale Verständnis re-
ligiöser Menschen und andererseits, etwas davon distan-
ziert, eine wissenschaftlich akribische Distanz zu erleb-
ter Volksreligiosität. Brückner hinterfragt und distanziert 
sich abschließend zu Recht deutlich von einigen wissen-
schaftstheoretischen Diskussionen, die auf eindeutige Zu-
ordnungen zu Dichotomien wie sakral, heilig/profan, reli-
giös/säkular basieren.

Heiko Frese untersucht in “Keine Sakralität in Süd
indien? Herrscherbilder in vorkolonialer Telugu-Litera-

tur” im 14.–17. Jh. und betont, dass Begriffe wie “Sa-
kralität” oder “Heiligkeit” als Signifikanten letztlich 
kontingent sind und nicht unreflektiert von einem Kul-
turraum in einen anderen übernommen werden dürfen. 
Nach südindischen Poeten kann “ein geistiges Bild sich 
gleichsam verdichten und so Objektstatus und Autono-
mie erlangen” (128). Sie wollten “nicht passiv Realität 
abbilden …, sondern aktiv erschaffen” (129). Es kann da-
her nicht von der Sakralität der Herrscher noch von der 
Sakralität der Gottheiten gesprochen werden. Frese ar-
gumentiert, dass es nicht um “das Verhältnis eines Herr-
schers zu einer Gottheit, sondern um das Verhältnis von 
Herrschern und Gottheiten zu Dichtern” gehe (130). Die 
Dichter waren in der Lage, “Realität oder sogar etwas, 
dass mehr als real war, zu erschaffen” (130). Sakralisie-
rung bedeutet je nach Kontext ein Zuschreibungs- und In-
szenierungsprozess.

Der Beitrag von Kerstin Sobkowiak bezieht sich auf 
die Zeit des 19.–21. Jh.s. Sie berichtet von Navrātri- und 
Vijaydaśmī-Feiern in Jodhpur (Rajasthan), die unter der 
Anwesenheit des Mahārājā stattfinden. Die Autorin infor-
miert ganz allgemein über die Quellenlage der Rituale in 
Jodhpur und berichtet über die alljährlichen Festlichkei-
ten. Der Rezensent, der während seines Studiums in Va-
ranasi das im Vergleich erwähnte Rāmlīlā in Ramnagar 
bei Varanasi (U. P.) öfters miterlebte, bedauert, dass – oft 
auch in der Formulierung, z. B. “die pūjā eines Bildes” 
(140) – wenig Verständnis für gelebte Religion feststell-
bar ist. Sobkowiak bemüht sich, über Planung und Ablauf 
einer Reinszenierung der “Heilsgeschichte” zu berichten. 
Auch heute übernehme Mahārājā Gai Singh von Jodhpur 
die “sakrale” Verantwortung, indem er sich gleichsam mit 
dem glorreichen und rechtschaffenen Rām vereinige, um 
die aus den Fugen geratene dharmische Weltordnung ri-
tuell wieder herzustellen.

Zu den besten Beiträgen des Bandes zählt “Kṛṣṇade
varāya’s pilgrimages and temple benefactions linked with 
his Kalinga war (1513–1517 ad)” von Anila Verghese, 
RSCJ. Der Untertitel “Interplay of warfare, religion and 
assertion of political hegemony” charakterisiert die Herr-
schaft des intelligenten Kṛṣṇadevarāya, der brillante Sie-
ge in kriegerischen Auseinandersetzungen auch mit poli-
tischer Cleverness gewann. Die Studie belegt vorbildhaft, 
wie er mit vielen großartigen Geschenken um die Gunst 
der Gottheiten warb und sich für die spektakulären Er-
folge im Kalinga Krieg bedankte. Er unterstützte sowohl 
Tempel zu Ehren von Viṣṇu als auch von Śiva mit Gold, 
Dörfern und Förderstiftungen großen Stils. Beachtens-
wert ist auch, dass unter seiner Herrschaft Śiva und Viṣṇu 
in einem Tempelkomplex verehrt wurden. Die wunderba-
ren Tempelanlagen – meisterhafte architektonische Leis-
tungen – mit ihren Schätzen bezeugen Kṛṣṇadevarāyas 
tolerante Gesinnung den verschiedenen religiösen Hin-
du-Gruppen gegenüber. Die Darstellungen und Inschrif-
ten reflektieren nicht zuletzt Kṛṣṇadevarāyas Bewusstsein 
eigener Größe, von Reichtum, Macht und politischem 
Kalkül – Kṛṣṇadevarāya gleichsam als irdisches Pendant 
zu den Gottheiten. 

Elisabeth Schömbucher stellt in “ ‘Heilige Offenbah-
rungen [sic] und Gesichter von Gott’. Die Schaffung gött-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-659 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-659


Rezensionen

Anthropos  110.2015

661

licher Präsenz im menschlichen Körper” nochmals vor 
allem Passagen aus ihrer bereits in 2006 veröffentlich-
ten Habilitationsschrift “Wo Götter durch Menschen spre-
chen. Besessenheit in Indien” wortgetreu zusammen. Sie 
diskutiert mit einigen stilistischen Veränderungen divina-
torische Besessenheit durch Gottheiten als religiöse Er-
fahrung von Personen, die zeitweise direkt mit der Gott-
heit in körperlichem Kontakt sind. Besessenheit wird als 
Prozess betrachtet, bei dem die Sakralität des Körpers und 
der gesprochenen Worte das Ergebnis einer Inszenierung 
ist. Sie argumentiert, dass kulturelle Konzepte, die sich 
grundsätzlich von denjenigen unterscheiden, mit denen 
Besessenheit aus westlicher Perspektive betrachtet wird, 
ernst zu nehmen sind. Daher weist sie zuerst auf “Missi-
onarische Berichte über die ‘Teufelstänze’ in Südindien” 
(160–167) als geschichtliche Beiträge zur Problematik 
der Interpretation medialer Besessenheit und zugleich 
auf religiöse westliche Konzepte gegenüber einem indi-
genen Verständnis. Ihre Feststellung: “Es fällt den Mis-
sionaren schwer, den sakralen Charakter der Besessen-
heitsrituale zu erkennen” (162), wird heute niemand in 
Zweifel ziehen. Unverständlich ist jedoch, dass Schöm-
bucher die Aufzeichnungen von Emil Ludwig Schmidt 
(1837–1906) als eines Kronzeugen früher missionari-
scher Beschreibungen und groben Unverständnisses zi-
tiert (162 f.). Schmidt war ein weltweit gereister Arzt und 
Professor für Anthropologie und Ethnologie in Deutsch-
land, kein Missionar! Selbst Traugott K. Oesterreich, aus 
dessen Werk Schmidts Text von 1897 – einmal auch mit 
falscher Seitenangabe – zitiert wird, kennt ihn nicht als 
Missionar. Schmidt beschreibt präzise das Beobachtbare 
ohne Wertung, wie Schömbucher es anerkennend beim 
Missionar “H. [sic] Frölich” (i.e. Richard Frölich) ver-
merkt. Die Feststellung, dass Missionare – übrigens wie 
manche Ethnologen – zeitgebunden urteilen, ist berech-
tigt, wenn auch nicht neu. Erfreulich ist, dass die von 
G. D. Sontheimer betonte Sicht der Volksreligiosität in 
diesem Artikel ernst genommen wird und daher die Lek-
türe über “Indigene kulturelle Konzepte” (167–180) auch 
nach Jahren empfohlen werden kann.

Zu veränderten Bewusstseinszuständen nimmt auch 
Sebastian Stinzing in “Heiliger Rausch, berauschte Hei-
lige” unter besonderer Berücksichtigung des Ṛgveda 
10.136 Stellung und kommt zum Schluss: “Veränder-
te Bewusstseinszustände sind in der Funktionsweise des 
menschlichen Gehirns begründet und waren eine Kons-
tante über die gesamte Dauer der menschlichen Entwick-
lung hinweg” (193).

Aditya Malik berichtet – gestützt auf die einschlägi-
ge Literatur und vor allem durch seine Erfahrungen vor 
Ort – von Goludev, der als Gott der Gerechtigkeit in der 
gebirgigen Gegend von Kumaon im nordindischen Utta-
rakhand an der Grenze zu Nepal und Tibet verehrt wird. 
Malik hebt durch biografische Hinweise Goludevs Bedeu-
tung für das tägliche Wohlergehen der Menschen aus fast 
allen Kasten hervor und wie er als der bevorzugte Gott 
(iṣṭadevtā) in verschiedenen Schreinen und Tempeln ver-
ehrt wird. Heil(ung), Bräuche und Riten gehören in Ku-
maon zur Volkreligiosität, die der Autor, ohne auf sakrale 
Perspektiven hinzuweisen, sinnvoll beschreibt.

“The sacred topography of the capital city of Vijayana-
gara” (14.–16. Jh.) von Anila Verghese rundet das breite 
Spektrum von “Sakralität und Sakralisierung” ab. Es ist 
eine faszinierende und kritische Analyse über die religiö-
se Bedeutung von Landschaft im damaligen Verständnis 
und wie Könige und deren Hof diese Gegend “sakrali-
sierten”. Von besonderer Bedeutung nennt Verghese den 
historisierenden Gründungsmythos der Stadt, die frühen 
Kulte, Rāma und den Einfluss der Rāmāyaṇa-Tradition, 
die verschiedenen Gottheiten und Kulte, die aus dem gro-
ßen Reich kommend in Vijayanagara Fuß fassten. Die sa-
kralen Stadtteile der Jainas und Muslime, die einer Min-
derheit angehörten, bezeugen seit dem 15. Jh. einerseits 
das wirtschaftliche und politische Interesse der Herrscher 
an den tüchtigen Jainas und Muslimen und andererseits 
die große Toleranz gegenüber einer andersdenkenden und 
religiös orientierten Bevölkerung. Meisterhafte architek-
tonische Leistungen gelten als Zeitzeugen dieser “sakra-
len Landschaft”, in der auch alle von außen kommenden 
Kulte sich unter königlicher Protektion in Hampi etablier-
ten, jedoch mit dem Niedergang der königlichen Haupt-
stadt verschwanden. Schwester Vergheses sachkundi-
ge und objektive Studie, die sich von Berichten einiger 
Christen des 15.–17. Jh.s unmissverständlich unterschei-
det, weist erfreulicherweise auf einen geschichtlichen 
Wandel in der religiösen Einstellung von Christen gegen-
über anderen Religionen hin.

Bedauerlicherweise wurde gerade bei der Veröffentli-
chung einer von der DFG finanziell geförderten Studie zu 
wenig Wert auf die Illustrationen und das Layout gelegt. 
Die inhaltlich gut durchdachten und strukturierten Bei-
träge von Verghese sind davon besonders betroffen. Die 
Karten, oft von grafisch schlechter Qualität, sagen zu we-
nig zum Text aus und hätten neu gezeichnet werden kön-
nen. Die wichtige Karte von Vijayanagara City (216) ist 
unübersichtlich und im Kleinformat mit der Lupe zu le-
sen. Wer am Ende des Inhaltsverzeichnisses unter Anhang 
den Hinweis “Abbildungen” übersehen hat, wundert sich 
beim Lesen der Beiträge, wo die nach den im Text inte-
grierten Fig. 1 bzw. 8, die Figs. 2–7 und 9–20 zu finden 
sind. Es fehlt bei Verghese, wie im Artikel von Brückner, 
ein leserfreundlicher Hinweis in einer Fußnote auf die 
Bilder im Anhang. Anscheinend werden bei Harrassowitz 
auch keine Korrekturen gelesen, so dass Tippfehler wie 
“Offenbahrungen” sogar im Titel (1, 159) vorkommen. 

Nichtsdestotrotz: “Wege zum Heil(igen)?” themati-
siert vorzüglich – wenn auch historisch etwas selektiv – 
Sakralität und Sakralisierung. Es ist ein bedeutender Bei-
trag zur Klärung der Problematik, wie weit heute eine 
vermeintliche “Hindu-Identität” sich auf Tradition(en) be-
rufen kann.  Othmar Gächter 

Stenzel, Kristina: A Reference Grammar of Kotiria 
(Wanano). Lincoln: University of Nebraska Press, 2013. 
506 pp. ISBN 978-0-8032-2822-1. Price: € 57.00 

The book “A Reference Grammar of Kotiria (Wana-
no)” presents a grammatical description, texts, and a vo-
cabulary of the Kotiria language. It is an Eastern Tukano-
an language spoken in the Vaupés region on the border 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-659 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-659

