Rezensionen

between 1991 and 1998, where the author explicitly took
account of Kairiru readers and chose to address an au-
dience that went beyond an anthropological readership.
This is the track that Smith further pursues in his most
recent book which convincingly foregrounds his personal
voice even more strongly than before, and where he pres-
ents something in between a memoir and an ethnography.

“A Faraway, Familiar Place” is based on the author’s
most recent visits to Kairiru Island, one month in 2011
and two months in 2008, some thirty-five years after his
initial 18 months fieldwork there. In the first chapter, one
feels taken along on a trip to the island by the author who
is going back in time, actually recounting his very first ar-
rival in 1975. The reader senses quickly how very familiar
Smith is with the place, its people, the environment, slip-
pery paths, and the disarming hospitality of the islanders.
And it is against the background of this long established
intimacy that the reader appreciates his detailed, thought-
ful reflections on the different kind of changes that oc-
curred in Kragur Village over the decades. Referring back
to his first arrival on Kairiru and revealing his incentive
to go there in the first place is a clever stylistic device to
introduce the reader to the setting of the book. It also,
however, reflects his own state in between “an eccentric
longing” and the pleasure of being familiar with this far
off place.

The following three chapters complete the introduc-
tion to the place and to the author’s way of being there.
Chapter two provides some historical context while also
giving a sense of the thorough modernity of Kragur (and
other parts of the country), how people there “face the
same great challenge that most other people of the con-
temporary world do” (28). The next chapter deals with the
different connections islanders have with the mainland,
especially in regards to economic relations. Following the
author’s settling in 2008, the readers get many impres-
sions of what life in Kragur Village is like, including for
visitors from overseas suffering from the “dripping heat”
(35) of the tropics. One of the pleasures of Smith’s book
is his ability to convey in a casual though thoughtful and
careful way what anthropologists do when they are in the
field. The short fourth chapter makes the fieldworker’s
truth “being around when things happen” (62) and “doing
without doing ... the anthropological work of unplanned
discovery” (63) particularly palpable to noninitiates. With
the next chapter, the author depicts the current situation
of economic relations in which Kragur people are entan-
gled — on the local as well as the global level.

As the book is increasingly focusing on ethnographic
issues, a change in tone is already announcing itself here,
which settles in the next six chapters. The first of them,
“Ancestors on Paper,” deals with one of Smith’s main eth-
nographic projects in 2008 that had to do with clan his-
tory, genealogy, and social structure. Smith reacted here
to current concerns of the villagers for written (and that
meant: agreed on) local history, which was spurred by
their expectation of an imminent coming of mining com-
panies and their need to defend claims to land and rights
to resources. By conveying the arduousness of this task,
the author imparts much of what to any Melanesianists

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:44. ©
Inhalts Im fr oder

659

sounds very familiar and what is an important character-
istic of people in this part of the world: “flexibility is a
fundamental feature of their ‘tradition’” (95), changing
“facts” should be seen in a very different light here. Lo-
cal politics is another topic that constitutes a main part of
the book; here as well Smith allowed the prevailing cir-
cumstances to shape his fieldwork and writing. The elec-
tion campaign for the 2008 national elections were under
way during his visit and the campaign of that year arose
all the more interest since it was the first preferential bal-
lot election ever to be held in the country. The local con-
cerns (and tempers) that arose in this context over clan af-
filiation and block voting are vividly described in chapters
eight and nine. Smith also addresses the Kragur version
of Christianity, in a discussion which does an excellent
job in conveying the openness to religious ideas from out-
side, the eclecticism, flexibility, and sense of experiment
into which people transform the Catholic teaching they
received since the 1930s. As in other parts of Melanesia,
people in Kragur have a particular interest in and a vivid
imagination of the realm of spirits. The author succeeds
to convey the matter-of-course attitude with which Chris-
tianity is perceived as just another, modern form of spirit
in this spirits-rich world.

Smith took his time to introduce his readers to the is-
land and made them acquainted with the place, the peo-
ple, and the perspective of a long-term visitor, friend,
and anthropologist. He also takes his time for “The Long
Good-bye” and ends with the feeling of “a substantial
deep, one which I still struggle to understand and to ar-
ticulate adequately. But I would not trade this struggle
for anything” (183), thus tying in with his longing for the
faraway familiar place he admitted to in the first chapter.

It is Smith’s obvious and long-term familiarity with
Kragur, the longevity of his conversations with people
there, that make his descriptions of social change so very
convincing and that account for the rare historical depth
of his observations. Smith’s style is conversational, di-
gressive, frequently referring back to stories, people, or
issues discussed earlier, something that takes getting used
to in the beginning, but that makes more and more sense
as the book proceeds. In parts, it reads like a memoir but
through it one gradually gets an empathic, deeply con-
textualized, historically informed, holistic picture of con-
temporary rural Papua New Guinea. Smith experienced
that local people read his books (a rare phenomenon in
regards to ethnographies) and his third book is obviously
written with them as an audience in mind. It is certainly
also a book that anthropology lecturers will be grateful to
have for introductory courses and that people interested
in or visiting Papua New Guinea should definitely read.

Almut Schneider

Steiner, Karin (Hrsg.): Wege zum Heil(igen)? Sakra-
litdt und Sakralisierung in hinduistischen Traditionen.
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2014. 244 pp. ISBN
978-3-447-10242-1. Preis: € 58.00

ForscherInnen der indologischen Abteilung der Uni-
versitidt Wiirzburg sind mit dem Projekt “Modelle der

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-659

660

Konstruktion von Sakralitdt im Zuge der hinduistischen
Restauration im siidindischen GroBreich von Vijayana-
gara (14.—-16. Jh.)” an dem globalen Projekt der DFG-
Forschergruppe 1533 “Sakralitidt und Sakralisierung in
Mittelalter und Frither Neuzeit” beteiligt. In “Wege zum
Heil(igen)?” werden einige wichtige Forschungsergeb-
nisse vorgestellt. Einige Artikel erginzen und bereichern
sinnvoll die von der DFG geforderte Studie. Der Sammel-
band informiert iiber die breit geficherte Kulturpolitik der
damaligen Herrscher und intellektuellen Elite. Es werden
Uberlegungen zum sakralen Kénigtum und zur Problema-
tik der personlich zu erreichenden Vollkommenheit disku-
tiert. Begriffe wie Sakralitidt/Sakralisierung, Heil, Heilung
und deren Verwendung werden zum Versténdnis hinduis-
tischer Traditionen und Erfahrungen erortert.

Karin Steiner gibt nach ihrer sehr guten Ubersicht
tiber die z. T. problematische Thematik eine Art Begriffs-
erklarung der geschichtlich und lexikalisch verwende-
ten Begriffe von Sakralitdt/Heiligkeit und evtl. relevanter
Hindu Begriffe — gewiss keine neuen Erkenntnisse, aber
eine sehr griindliche Datensammlung.

Die Frage nach “Heiligkeit der Person? Konzep-
te der Vervollkommnung und Befreiung” wird aus der
Perspektive von Meditation, spiritueller Erfahrung und
Yoga gestellt. Matthias Ahlborn untersucht vor allem re-
ligios-philosophische Texte von Vidyaranya, des grof3-
ten “Advaita-Vedanta Denkers” nach Sankara im 14. Jh.
Seine vorziigliche Analyse der zur religiosen Vervoll-
kommnung fiihrenden Praktiken beruht auf mehrjihrigen
Forschungen. Zahlreiche in Transkription zitierte Texte
belegen Ahlborns korrekte wissenschaftliche Einschit-
zung eines Lebend-Erlosten nach Vidyaranya. Philipp
A. Maas untersucht das Yogasastra, das religios-philo-
sophische Heilssystem des Patafijali aus der Zeit 325—
425 n. Chr. Die Yogapraxis ist ein Stufenweg zum Heil.
Der befreite Yogi, der seinen “Heilsweg ganz (oder auch
teilweise?) gemeistert” hat, kann personenbezogen als
Heiliger bezeichnet werden (86). Leider hat der Verlag
bei diesem Beitrag iibersehen, dass bei Anderungen im
Drucksatz auch die internen Textverweise der Seitenzah-
len zu dndern sind (s. 85f1.).

Es folgen vier Beitrdge zur Diskussion iiber “Sakra-
les Konigtum? Konig und konigliche Festrituale”. Hei-
drun Briickner untersucht kritisch bildliche, literarische
und performative Hinweise auf die Rolle des Konigs in
der Festkultur Vijayanagaras. Thre historischen und litera-
rischen Recherchen iiber Navaratri-Vijayadasami bilden
eine gute Kombination mit einigen im Jahre 2011 von
ihr gemachten Beobachtungen der Festrituale im heuti-
gen Hampi-Vijayanagara und 2005 in Mysore. Sprachlich
spiegelt der Beitrag vorbildlich das lokale Verstéindnis re-
ligioser Menschen und andererseits, etwas davon distan-
ziert, eine wissenschaftlich akribische Distanz zu erleb-
ter Volksreligiositit. Briickner hinterfragt und distanziert
sich abschliefend zu Recht deutlich von einigen wissen-
schaftstheoretischen Diskussionen, die auf eindeutige Zu-
ordnungen zu Dichotomien wie sakral, heilig/profan, reli-
gios/sdkular basieren.

Heiko Frese untersucht in “Keine Sakralitit in Siid-
indien? Herrscherbilder in vorkolonialer Telugu-Litera-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:44. ©
Inhalts Im fr oder

Rezensionen

tur” im 14.—17. Jh. und betont, dass Begriffe wie “Sa-
kralitdt” oder “Heiligkeit” als Signifikanten letztlich
kontingent sind und nicht unreflektiert von einem Kul-
turraum in einen anderen iibernommen werden diirfen.
Nach siidindischen Poeten kann “ein geistiges Bild sich
gleichsam verdichten und so Objektstatus und Autono-
mie erlangen” (128). Sie wollten “nicht passiv Realitiit
abbilden ..., sondern aktiv erschaffen” (129). Es kann da-
her nicht von der Sakralitit der Herrscher noch von der
Sakralitidt der Gottheiten gesprochen werden. Frese ar-
gumentiert, dass es nicht um “das Verhiltnis eines Herr-
schers zu einer Gottheit, sondern um das Verhiltnis von
Herrschern und Gottheiten zu Dichtern” gehe (130). Die
Dichter waren in der Lage, “Realitdt oder sogar etwas,
dass mehr als real war, zu erschaffen” (130). Sakralisie-
rung bedeutet je nach Kontext ein Zuschreibungs- und In-
szenierungsprozess.

Der Beitrag von Kerstin Sobkowiak bezieht sich auf
die Zeit des 19.-21. Jh.s. Sie berichtet von Navratri- und
Vijaydasmi-Feiern in Jodhpur (Rajasthan), die unter der
Anwesenheit des Maharaja stattfinden. Die Autorin infor-
miert ganz allgemein tiber die Quellenlage der Rituale in
Jodhpur und berichtet tiber die alljahrlichen Festlichkei-
ten. Der Rezensent, der wihrend seines Studiums in Va-
ranasi das im Vergleich erwidhnte Ramlila in Ramnagar
bei Varanasi (U. P.) 6fters miterlebte, bedauert, dass — oft
auch in der Formulierung, z. B. “die piija eines Bildes”
(140) — wenig Verstindnis fiir gelebte Religion feststell-
bar ist. Sobkowiak bemiiht sich, iiber Planung und Ablauf
einer Reinszenierung der “Heilsgeschichte” zu berichten.
Auch heute iibernehme Maharaja Gai Singh von Jodhpur
die “sakrale” Verantwortung, indem er sich gleichsam mit
dem glorreichen und rechtschaffenen Ram vereinige, um
die aus den Fugen geratene dharmische Weltordnung ri-
tuell wieder herzustellen.

Zu den besten Beitrigen des Bandes zihlt “Krsnade-
varaya’s pilgrimages and temple benefactions linked with
his Kalinga war (1513-1517 AD)” von Anila Verghese,
RSCIJ. Der Untertitel “Interplay of warfare, religion and
assertion of political hegemony” charakterisiert die Herr-
schaft des intelligenten Krsnadevaraya, der brillante Sie-
ge in kriegerischen Auseinandersetzungen auch mit poli-
tischer Cleverness gewann. Die Studie belegt vorbildhaft,
wie er mit vielen groBartigen Geschenken um die Gunst
der Gottheiten warb und sich fiir die spektakuldren Er-
folge im Kalinga Krieg bedankte. Er unterstiitzte sowohl
Tempel zu Ehren von Visnu als auch von Siva mit Gold,
Déorfern und Forderstiftungen grofen Stils. Beachtens-
wert ist auch, dass unter seiner Herrschaft Siva und Visnu
in einem Tempelkomplex verehrt wurden. Die wunderba-
ren Tempelanlagen — meisterhafte architektonische Leis-
tungen — mit ihren Schitzen bezeugen Krsnadevarayas
tolerante Gesinnung den verschiedenen religiosen Hin-
du-Gruppen gegeniiber. Die Darstellungen und Inschrif-
ten reflektieren nicht zuletzt Krsnadevarayas Bewusstsein
eigener Grofle, von Reichtum, Macht und politischem
Kalkiil — Krsnadevaraya gleichsam als irdisches Pendant
zu den Gottheiten.

Elisabeth Schombucher stellt in “‘Heilige Offenbah-
rungen [sic] und Gesichter von Gott’. Die Schaffung gott-

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-659

Rezensionen

licher Priasenz im menschlichen Korper” nochmals vor
allem Passagen aus ihrer bereits in 2006 verdffentlich-
ten Habilitationsschrift “Wo Gotter durch Menschen spre-
chen. Besessenheit in Indien” wortgetreu zusammen. Sie
diskutiert mit einigen stilistischen Veridnderungen divina-
torische Besessenheit durch Gottheiten als religiose Er-
fahrung von Personen, die zeitweise direkt mit der Gott-
heit in korperlichem Kontakt sind. Besessenheit wird als
Prozess betrachtet, bei dem die Sakralitit des Korpers und
der gesprochenen Worte das Ergebnis einer Inszenierung
ist. Sie argumentiert, dass kulturelle Konzepte, die sich
grundsitzlich von denjenigen unterscheiden, mit denen
Besessenheit aus westlicher Perspektive betrachtet wird,
ernst zu nehmen sind. Daher weist sie zuerst auf “Missi-
onarische Berichte iiber die ‘Teufelstéinze’ in Siidindien”
(160-167) als geschichtliche Beitridge zur Problematik
der Interpretation medialer Besessenheit und zugleich
auf religiose westliche Konzepte gegeniiber einem indi-
genen Verstidndnis. Thre Feststellung: “Es fillt den Mis-
sionaren schwer, den sakralen Charakter der Besessen-
heitsrituale zu erkennen” (162), wird heute niemand in
Zweifel ziehen. Unverstindlich ist jedoch, dass Schom-
bucher die Aufzeichnungen von Emil Ludwig Schmidt
(1837-1906) als eines Kronzeugen frither missionari-
scher Beschreibungen und groben Unversténdnisses zi-
tiert (162f.). Schmidt war ein weltweit gereister Arzt und
Professor fiir Anthropologie und Ethnologie in Deutsch-
land, kein Missionar! Selbst Traugott K. Oesterreich, aus
dessen Werk Schmidts Text von 1897 — einmal auch mit
falscher Seitenangabe — zitiert wird, kennt ihn nicht als
Missionar. Schmidt beschreibt prizise das Beobachtbare
ohne Wertung, wie Schombucher es anerkennend beim
Missionar “H. [sic] Frolich” (i.e. Richard Frolich) ver-
merkt. Die Feststellung, dass Missionare — iibrigens wie
manche Ethnologen — zeitgebunden urteilen, ist berech-
tigt, wenn auch nicht neu. Erfreulich ist, dass die von
G.D. Sontheimer betonte Sicht der Volksreligiositit in
diesem Artikel ernst genommen wird und daher die Lek-
tiire tiber “Indigene kulturelle Konzepte” (167-180) auch
nach Jahren empfohlen werden kann.

Zu verdnderten Bewusstseinszustinden nimmt auch
Sebastian Stinzing in “Heiliger Rausch, berauschte Hei-
lige” unter besonderer Beriicksichtigung des Rgveda
10.136 Stellung und kommt zum Schluss: “Verdnder-
te Bewusstseinszustinde sind in der Funktionsweise des
menschlichen Gehirns begriindet und waren eine Kons-
tante iiber die gesamte Dauer der menschlichen Entwick-
lung hinweg” (193).

Aditya Malik berichtet — gestiitzt auf die einschldgi-
ge Literatur und vor allem durch seine Erfahrungen vor
Ort — von Goludeyv, der als Gott der Gerechtigkeit in der
gebirgigen Gegend von Kumaon im nordindischen Utta-
rakhand an der Grenze zu Nepal und Tibet verehrt wird.
Malik hebt durch biografische Hinweise Goludevs Bedeu-
tung fiir das tigliche Wohlergehen der Menschen aus fast
allen Kasten hervor und wie er als der bevorzugte Gott
(istadevta) in verschiedenen Schreinen und Tempeln ver-
ehrt wird. Heil(ung), Briauche und Riten gehoren in Ku-
maon zur Volkreligiositit, die der Autor, ohne auf sakrale
Perspektiven hinzuweisen, sinnvoll beschreibt.

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:44. ©
Inhalts Im fr oder

661

“The sacred topography of the capital city of Vijayana-
gara” (14.—16. Jh.) von Anila Verghese rundet das breite
Spektrum von ““Sakralitdt und Sakralisierung” ab. Es ist
eine faszinierende und kritische Analyse tiber die religio-
se Bedeutung von Landschaft im damaligen Verstindnis
und wie Konige und deren Hof diese Gegend “sakrali-
sierten”. Von besonderer Bedeutung nennt Verghese den
historisierenden Griindungsmythos der Stadt, die frithen
Kulte, Rama und den Einfluss der Ramayana-Tradition,
die verschiedenen Gottheiten und Kulte, die aus dem gro-
Ben Reich kommend in Vijayanagara Fuf} fassten. Die sa-
kralen Stadtteile der Jainas und Muslime, die einer Min-
derheit angehorten, bezeugen seit dem 15. Jh. einerseits
das wirtschaftliche und politische Interesse der Herrscher
an den tiichtigen Jainas und Muslimen und andererseits
die grof3e Toleranz gegeniiber einer andersdenkenden und
religios orientierten Bevolkerung. Meisterhafte architek-
tonische Leistungen gelten als Zeitzeugen dieser “sakra-
len Landschaft”, in der auch alle von auBen kommenden
Kulte sich unter koniglicher Protektion in Hampi etablier-
ten, jedoch mit dem Niedergang der koniglichen Haupt-
stadt verschwanden. Schwester Vergheses sachkundi-
ge und objektive Studie, die sich von Berichten einiger
Christen des 15.—17. Jh.s unmissverstidndlich unterschei-
det, weist erfreulicherweise auf einen geschichtlichen
Wandel in der religiosen Einstellung von Christen gegen-
tiber anderen Religionen hin.

Bedauerlicherweise wurde gerade bei der Veroffentli-
chung einer von der DFG finanziell geforderten Studie zu
wenig Wert auf die Illustrationen und das Layout gelegt.
Die inhaltlich gut durchdachten und strukturierten Bei-
trige von Verghese sind davon besonders betroffen. Die
Karten, oft von grafisch schlechter Qualitit, sagen zu we-
nig zum Text aus und hitten neu gezeichnet werden kon-
nen. Die wichtige Karte von Vijayanagara City (216) ist
uniibersichtlich und im Kleinformat mit der Lupe zu le-
sen. Wer am Ende des Inhaltsverzeichnisses unter Anhang
den Hinweis “Abbildungen” tibersehen hat, wundert sich
beim Lesen der Beitrige, wo die nach den im Text inte-
grierten Fig. 1 bzw. 8, die Figs. 2-7 und 9-20 zu finden
sind. Es fehlt bei Verghese, wie im Artikel von Briickner,
ein leserfreundlicher Hinweis in einer FuBnote auf die
Bilder im Anhang. Anscheinend werden bei Harrassowitz
auch keine Korrekturen gelesen, so dass Tippfehler wie
“Offenbahrungen” sogar im Titel (1, 159) vorkommen.

Nichtsdestotrotz: “Wege zum Heil(igen)?” themati-
siert vorziiglich — wenn auch historisch etwas selektiv —
Sakralitit und Sakralisierung. Es ist ein bedeutender Bei-
trag zur Kldarung der Problematik, wie weit heute eine
vermeintliche “Hindu-Identitét” sich auf Tradition(en) be-
rufen kann. Othmar Gichter

Stenzel, Kristina: A Reference Grammar of Kotiria
(Wanano). Lincoln: University of Nebraska Press, 2013.
506 pp. ISBN 978-0-8032-2822-1. Price: € 57.00

The book “A Reference Grammar of Kotiria (Wana-
no)” presents a grammatical description, texts, and a vo-
cabulary of the Kotiria language. It is an Eastern Tukano-
an language spoken in the Vaupés region on the border

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-659

