Einheitspolitik, gestaffelte Identitaten
und neue Minderheiten: Vom Umgang mit religioser
und ethnischer Heterogenitat in Nigeria

Katharina Wilkens

In meinem Beitrag diskutiere ich historische Entwicklungen im Umgang
mit ethnischer und religioser Diversitit in Afrika und skizziere dabei eine
Linie von vorkolonialen Dominanzstrukturen iiber die Einheitspolitik der
frithen Unabhingigkeitsphase bis zum Ruf nach Minderheitenrechten in der
Gegenwart. Am Beispiel von Nigeria zeige ich auf, wie die Idee von »Minder-
heiten« nach der Unabhingigkeit bewusst diskursiv unterdriickt wurde, um
eine nationale Einheitsidentitit im Sinne des Panafrikanismus zu schaffen.
Nigeria ist ein kiinstlich geschaffener, nicht organisch gewachsener Staat, der
ungefihr 250 ethnolinguistische Gruppierungen umfasst. Drei davon, Hausa,
Yoruba und Igbo, entsprechen jeweils etwa 15 bis 20 % der Bevdlkerung (The
World Factbook 2023)." Erst mit dem Beginn der Liberalisierung von Politik,
Wirtschaft und Gesellschaft in den 1980er Jahren entstand ein rechtlicher
und politischer Rahmen, in dem Diversitit wieder — in geringem Umfang —
Anerkennung finden konnte.

Das Verhiltnis von Minderheiten und Mehrheiten zueinander wird in
diesem Artikel diskursiv verstanden. In vielen Lindern Afrikas werden ak-
tuell Kimpfe um die kulturelle, politische und juristische Anerkennung von
ethnischen und linguistischen Minderheiten* ausgefochten; Religion spielt

1 Fiir einen Uberblick zu Geschichte, Politik und Gesellschaft Nigerias verweise ich auf
das jlngst erschienene Handbuch von Falola und Heaton (2022).

2 Weder Einteilungen nach »ethnischen« noch nach »linguistischen« Merkmalen bil-
den natiirliche Kategorien der sozialen Gruppierung ab. Der Begriff der »Ethnie« re-
ferenziert eine Gruppe von Menschen (von wenigen Tausend bis vielen Millionen An-
gehorigen), die durch gewisse kulturelle Eigenheiten, siedlungspolitische Verortun-
gen und familidre Netzwerke (Lineages) charakterisiert werden. Als diskursiver Be-

- am 14.02.2026, 08:37:01. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

seltener eine Rolle (Werbner 2002; Mbanaso/Korieh 2010; Iwilade/Okwechime
2022). Die Basis dafiir ist die African Charter on Human and Peoples’ Rights, die
1981 von der Organisation of African Unity (OAU, heute African Union, AU)
beschlossen wurde. Diskurse um Minderheiten- und Mehrheitsstatus werden
jedoch invielen afrikanischen Lindern weiterhin durch Regime eingehegt, die
genau diese Dynamiken unterdriicken will. Ethnische und religiose Diversitit
waren beim nation building in den 1960er Jahren soziale Tatsachen, denen man
von Regierungsseite mit einer Politik der nationalen Einheit und Integrati-
on begegnete. Ethnische Pluralitit fithrte folglich nicht zu einer Politik des
Pluralismus, in der Diversitit ideologisch wertgeschitzt und geférdert wurde
(Mabe 2005; Thomas 2005). Erst die Liberalisierung der soziopolitischen Ord-
nung ab den 1980er Jahren erméglichte die Entstehung zivilgesellschaftlicher
Organisationen, die sich seither fir den Schutz besonders stark verfolgter
ethnischer Gruppen engagieren, die staatliche Anerkennung indigener Reli-
gionen fordern und auf der Basis globaler Debatten soziale Gerechtigkeit bzw.
politische Teilhabe fiir alle einfordern.

Ich argumentiere, dass die Charta von 1981 nicht nur in einem Spannungs-
verhiltnis zur nationalen Einheitspolitik steht, sondern auch zu vorkolonialen
Strukturen von politischer Dominanz. Ich folge dabei zunichst dem analyti-
schen Modell von Dorothea Weltecke (2020), die die Dynamik dominanter und
geduldeter Gruppierungen im mittleren Jahrtausend, also im Zeitraum von ca.
500 bis 1500, des afro-eurasischen Raumes untersucht. Die pluralen Staats-
gefiige der damaligen Zeit waren vom Zusammenleben von Angehdrigen vie-
ler verschiedener religidser und sprachlicher Gruppen gepragt. Weltecke ver-
weist nun darauf, dass nicht die nummerische Grof3e dieser Gruppen fiir ihre
Machtposition entscheidend war, sondern ihr politischer Rang und die Loya-
litit, die sie von anderen Gruppen einfordern konnten.

Analog dazu zeigt Afe Adogames’ (2021) Darstellung der religiés-ethni-
schen Minderheit der Oza in Siidzentral-Nigeria auf, wie das vorkoloniale
Geflecht an Diversitit und sozialer Dynamik der Region zunichst in eine na-
tionale Einheitspolitik iiberfithrt wurde, und ab den 1980er Jahren vermehrt

griff wird er strategisch zur Fremd- und zur Eigenidentifikation eingesetzt, so dass die
Crenzziehungen immer komplexen Auseinandersetzungen unterliegen. Die Benen-
nung von nahezu deckungsgleichen linguistischen Gruppen vermeidet die Identitéts-
diskurse nurvermeintlich, da trotz der wissenschaftlich wesentlich klareren Einteilung
von Sprachen die dialektalen Grenzen ihrerseits genauso unklar zu ziehen sind wie die
kulturell-ethnischen Grenzen.

- am 14.02.2026, 08:37:01. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Wilkens: Einheitspolitik, gestaffelte Identitdten und neue Minderheiten

im Sinne einer Minderheiten-Mehrheit-Konstellation artikuliert wurde. Bei
der Analyse von ethnisch-religioser Pluralitit in Afrika ist es notwendig, so-
ziogeographische und diskursive Rahmen genau aufeinander abzustimmen
(Ojo 2022). Innerhalb welcher Grenzen ist welche Gruppe politisch-kulturell
dominant oder numerisch in der Mehrheit oder Minderheit? Der Wechsel
zwischen lokalen, regionalen, nationalen und kontinentalen Rahmungen wird
strategisch genutzt, um eigene und gegnerische Positionen im Kampf um
Vorrechte jeweils zu relativieren.

Ich entwickele dafiir das Modell gestaffelter Identititen, um die Zugeho-
rigkeit zu mehreren Gruppen zu markieren, die - je nach regionaler und re-
ligiéser Rahmung - teils zu Minderheiten und teils zu Mehrheiten gehéren
koénnen. Im Verlauf des 20. Jahrhunderts hat sich in vielen Lindern Afrikas ein
stabiles Muster herausgebildet, bei dem individuelle und Gruppenidentititen
aus mehreren Ebenen bestehen. Im Rahmen der nationalen Einheitspolitik er-
laubte es der 6ffentliche Diskurs bis vor Kurzem nicht, von Minderheiten oder
Mehrheiten zu sprechen. Aus amtlicher Sicht ist man zunichst nur Bitrger*in
des Staates Nigeria (aber nachrangig auch an eine dervielen dutzend ethnisch-
kulturellen Gruppen gebunden), man spricht amtliches Englisch (privat selbst-
verstiandlich aber auch verschiedene regionale und lokale Sprachen) und man
gehort typischerweise entweder dem Christentum oder dem Islam an® (und
praktiziert indigene Formen von Ahnenverehrung, Orakelwesen etc. nur pri-
vat oder auf dem Dorf). Dies bedeutet auch, dass die nicht-amtlichen Identiti-
ten nicht juristisch prizise definiert werden miissen, sondern einem dynami-
schen Aushandlungsprozess unterliegen, der von kulturellen, religiosen, 6ko-
nomischen und lokalpolitischen Faktoren geprigt ist. Einer ethnischen Min-
derheit anzugehoren, bzw. einer nicht-dominanten Gruppe, ist typischerwei-
se kein Nachteil, wenn man zugleich einer der beiden dominanten Religionen
angehoért und so Zugang zu sozialem und kulturellem Kapital erhilt. Umge-
kehrt sind die einzigen indigen-religiosen Akteur*innen, die sich im nationa-
len Einheitsdiskurs etwas Gehor verschaffen konnten, diejenigen der domi-
nanten Yoruba mit ihrem religiésen Zentrum in Ile-Ife.

Dabei wird auch die spezifisch religionsbezogene Dynamik von Minder-
heiten- und Mehrheiten-Konstellationen deutlich. In Nigeria, wie in den iib-

3 Im Vergleich zu Indonesien (vgl. Franke in diesem Band) ist die Zugehorigkeit zu einer
sogenannten»Weltreligion«fiir nigerianische Blirger*innen nicht verpflichtend vorge-
schrieben. Eine entsprechende Mitgliedschaft hat jedoch im 6ffentlichen Sektor viele
Vorteile und wird habituell schlicht erwartet.

- am 14.02.2026, 08:37:01. - Open A

53


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

rigen Lindern Subsahara-Afrikas, wurde der unabhingige Nationalstaat si-
kularistisch organisiert, um einerseits die vormals starken religiosen Institu-
tionen gegeniiber dem Staat einzuhegen und um andererseits eine Machtba-
lance zwischen christlichen und islamischen Institutionen herzustellen. Die
Staatsfithrung forderte dabei von den religiosen Institutionen stets unbeding-
te Loyalitit gegeniiber dem neuen Nationalstaat, mehr noch als zu ihren jewei-
ligen globalen religiésen Netzwerken. Zum Regime der Einheitspolitik gehor-
te gleichzeitig eine massive Vernachlissigung indigener Religionen, die ent-
weder als illoyal oder als riickstindig (oder beides) eingestuft wurden. Auch
manche dieser Religionen kimpfen nun um die Anerkennung von Rechten und
Privilegien, wie sie Islam und Christentum genief3en.

1 Nigeria - Ethnische Heterogenitat und die Politik
der Afrikanisierung

Vor der Kolonisierung Ende des 19. Jahrhunderts existierten auf dem Gebiet
des heutigen Nigeria eine Vielzahl von groflen und kleinen Konigreichen, die
nicht zuletzt auch von einer grofRen Vielfalt an ethnischen Identititen und
Sprachen geprigt waren. In den Randgebieten der Konigreiche waren manche
ethnischen Gruppen gegeniiber den grofien militirischen Michten tribut-
pflichtig. Schliefilich gab es auch noch andere ethnische Gruppen, die politisch
nur auf lokaler Ebene organisiert waren und gar keine Form der zentralisier-
ten Regierung kannten. Aber auch die grofRen Konigreiche, wie das Sultanat
von Sokoto oder die Reiche von Oyo und Benin deckten ihrerseits nicht das
gesamte Gebiet ab, in denen jeweils Hausa, Yoruba oder Edo gesprochen
wurde. Diese Vielvolkerstaaten waren analog zu denen organisiert, die Do-
rothea Weltecke fiir den mittelalterlichen afro-eurasischen Raum allgemein
beschreibt: »Die mittelalterlichen Welten werden [...] besser in Abstufungen,
komplexen Beziehungsgeflechten, in Pluralismen der Normen beschrieben«
(Weltecke 2020: 52). In einem solchen Staat hat nicht notwendigerweise eine
numerische Mehrheit auch die politische Macht. Das Sultanat von Sokoto
im heutigen Nordnigeria ist ein gutes Beispiel.* Die numerische Minderheit
der Fulani, eine nomadische, militirisch starke und islamisch hochgebildete

4 Das Reich von Sokoto wurde anfinglich von Usman dan Fodio, dem Amir al-Mu'minin
(Herrscher der Glaubigen), als Kalifat gegriindet, also mit explizit theokratischem An-
spruch. Dessen Sohn, Muhammad Bello, regierte das Reich aber nur noch als Sultan,

- am 14.02.2026, 08:37:01. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Wilkens: Einheitspolitik, gestaffelte Identitdten und neue Minderheiten

ethnische Gruppe, lebte (und lebt) zwischen anderen Sprachgruppen in ganz
Westafrika verteilt von Senegal bis nach Kamerun. Ab Ende des 18. Jahrhun-
derts und im Verlauf des gesamten 19. Jahrhunderts griffen sie in der ganzen
Region erfolgreich ein altes Konigreich nach dem anderen an. Sie folgten dabei
der islamischen Ideologie des Heiligen Krieges (jihad). Das Reich von Sokoto
(1804-1903) im Hausaland wurde das langlebigste dieser neuen Jihadreiche
des 19. Jahrhunderts. Die biuerliche Hausabevolkerung, inklusive ihrer alten,
politischen Eliten wurde in das neue Herrschaftssystem integriert, ebenso
wie viele andere kleinere Sprachgruppen der Region. Die Auswirkungen der
Expansionspolitik fithrten bis weit in den Siiden des heutigen Nigeria zu
stindigen Konflikten und militirischen Auseinandersetzungen. Der Islam
blieb dabei lange eine Religion der 6konomischen und politischen Eliten,
deren Loyalitit zum neuen Regime aufler Frage stand. Erst Anfang des 20.
Jahrhunderts mit dem Beginn der englischen Kolonialherrschaft wurde der
Islam in Nordnigeria endgiiltig zur Mehrheitsreligion.

Weltecke (2020: 25-26) argumentiert, dass in solchen ethnisch, kulturell,
sprachlich und religios vielschichtigen Staaten nicht die Zugehdrigkeit zu ei-
ner Mehrheitsbevélkerung oder Religion entscheidend fiir die soziopolitische
Identifikation damit war, sondern ausschliefilich die Loyalitit gegeniiber der
zentralen Regierung. Umgekehrt bedeutet das, dass ethnische oder linguis-
tische Identititen nie exakt definiert wurden, flieende Grenzen hatten und
stindig diskursiven Verschiebungen unterlagen. Dieses Prinzip der vorkolo-
nialen Rechtsordnung hat auch im Prozess der Bildung von Nationalstaaten in
Afrika noch lange nachgewirkt und teilweise bis in die Gegenwart hinein prak-
tische Relevanz behalten. Die kolonialen Territorien waren riesige Gebiete, die
immer mehrere Konigreiche und viele Ethnien umfassten. Als diese Territo-
rien in Nationalstaaten umgewandelt wurden, konnten sie nicht dem euro-
paischen Prinzip der Einheit von Sprache und Nation folgen (Thomas 2005).
Durch eine konsequente »Afrikanisierung« von Kultur, Politik und Verwaltung
(ideell wie personell) wurde folglich ein Nationalismus vertreten, der ethnische
und religiose Identititen bewusst vernachlissigte und durch eine Form der re-
gierungstreuen Loyalitat tiberbriickte, die der in den vorkolonialen Vielvolker-
staaten nicht undhnlich war.

Es gab zudem ein zweites strukturelles Problem, das die Politik der Afri-
kanisierung als Prozess der nationalen Integration in einem Vielvolkerstaat

also als weltlicher Herrscher. Zur Geschichte des Reiches s. Last (1977) und Loimeier
(2013).

- am 14.02.2026, 08:37:01.

55


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

l6sen musste. Sie diente dazu, die soziopolitischen Griben zu schliefen, die
das Prinzip der indirect rule im Britischen Empire (ca. 1900 bis 1960) aufge-
rissen hatte und die zu einem anderen, viel problematischeren Umgang mit
ethnischer und religi6ser Diversitit gefithrt hatte. Mahmood Mamdani argu-
mentiert, dass die kolonialen Administrationen eine Reifizierung ethnischer
(»tribaler«) Strukturen geférdert hatten, um so eine Reihe von Minderheiten
zu produzieren, von denen sich keine wirkungsvoll gegen die Zentralregierung
stellen konnte: »In the colonies, there would be no native majority built to re-
semble the colonizer; instead there would be assorted minorities, each preser-
ved under the leadership of a native elite« (Mamdani 2020: 3). Die lokalen Eli-
ten wurden mit kolonialer Unterstittzung in einen Machtkampf um die neue
Identitit als einem »Stamm« verwickelt, indem neue »native chiefs« einge-
setzt wurden, die lokale Regierungsbefugnisse und eine eigene Gerichtsbar-
keit innehatten (indirect rule). Solche Chiefs hatte es vorher in vielen Regionen
gar nicht gegeben, in anderen Regionen wurden alte Machthaber militirisch
durch neue, von der Kolonialregierung unterstiitzte Machthaber ausgewech-
selt (wie im Fall des Sultanats von Sokoto in Nigeria). Die Afrikanisierungspo-
litik der Unabhingigkeit, so Mamdani, diente dazu sowohl die Dichotomie aus
kolonialen Siedlern und Einheimischen aufzuheben (vor allem in Lindern im
stiidlichen und 6stlichen Afrika) als auch die Binnenidentitit der kolonial ge-
schaffenen »Stimmec, den sogenannten Tribalismus, durch eine Identitit der
nationalen Einheit zu ersetzen — im Zweifel mit Gewalt (Mamdani, 2012).° Mit
Weltecke gesprochen wurde die kolonial erzwungene und juristisch definierte
Zugehorigkeit der Menschen zu einem bestimmten »Stamm«durch die Loyali-
tit zum neuen Nationalstaat ersetzt — der sich aber eben nicht durch ethnische
Homogenitit, sondern gerade durch die Integration der ethnischen Heteroge-
nitit auszeichnete.

In manchen Lindern Afrikas folgte man beim nation building dem Beispiel
der Sowjetunion, indem man eine sozialistische Einheitspartei schuf. Sie

5 Konflikte um religiése oder ethnische Dominanz erreichten in Nigeria nie die Ebene
der nationalen Politik, sondern wurden immer wieder auf die Ebene der Bundesstaa-
ten zurilickverwiesen. Der blutige Biafra-Krieg 1967 bis 1970, in dem die Nationalre-
gierung die abtriinnige Igbo Region brutal unterwarf, machte allen separatistischen
Bewegungen ein Ende. Fiir die aktuelle birgerkriegsdhnliche Bedrohung durch den is-
lamistisch motivierten Terrorismus von Boko Haram findet die nationale Regierung
unter anderem auch deswegen keine addquate militarische oder zivile Antwort, weil
der Umgang mit ethnischer und religioser Differenz keinen Ort im Prinzip der natio-
nalen governance hat. Die Bundesstaaten allein sind aber militdrisch Giberfordert.

- am 14.02.2026, 08:37:01. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Wilkens: Einheitspolitik, gestaffelte Identitdten und neue Minderheiten

sollte die ethnische und religiose Pluralitit auf lokaler Ebene absorbieren und
im Gegenzug zur Bildung sozialistisch (und nicht mehr ethnisch) gesinnter
Menschen beitragen. Nigeria ging einen anderen Weg und nahm das f6de-
rale System der USA zum Vorbild. Es wurden zunichst zwolf Bundesstaaten
geschaffen, die auf drei GrofRregionen aufgeteilt waren: Nordnigeria, Std-
west- und Siidostnigeria. Die drei Grofdregionen waren von den dort jeweils
ansissigen numerischen Mehrheiten der Hausa-Fulani, Yoruba und Igbo
gepragt. Die Zahl der Bundesstaaten wurde mittlerweile auf 36 erh6ht, gerade
auch mit der Begriindung, dass man der regionalen Diversitit somit besser
Rechnung tragen kénne. In den neuen Bundesstaaten wurden somit auch
andere Ethnien zu numerischen Mehrheiten, wie die Nupe oder Edo (Benin).®
Erst in den Subdivisionen (Bezirken) der Bundesstaaten und endgiiltig in
den Gemeindestrukturen werden die etwa 250 verschiedenen Sprachgruppen
Nigerias greifbar.

Minderheiten-Mehrheiten Konstellationen miissen folglich je nach ad-
ministrativem bzw. regionalem Bezugsrahmen skaliert werden (Iwilade/
Okwechime 2022). Numerisch kleine Gruppen wie die Qza werden schon
auf Bezirksebene zu Minderheiten (Adogame 2021), andere Gruppen domi-
nieren in einem oder mehreren Bundesstaaten. Nur auf drei Gruppen wird
auf nationaler Ebene Riicksicht genommen, indem Hausa, Yoruba und Igbo
zum Beispiel als Nationalsprachen (national languages) gelten. Aber die einzig
amtlich wie rechtlich offiziell anerkannte Sprache (official language) ist Eng-
lisch. Es ist die einzige »Einheitsspraches, die im ganzen Land und von allen
Biirger*innen gesprochen wird.”

6 Hier ist von Gruppen zwischen 1 % und 3 % gemessen an der Gesamtbevélkerung die
Rede.

7 Landertbergreifend unterscheidet man in Afrika zwischen lokalen Sprachen, Regio-
nalsprachen und den kolonialen Sprachen. Lokale Sprachen werden als Erstsprache
nur von Angehorigen der jeweils eigenen Ethnie gesprochen. Das kénnen ein paar
Tausend oder auch viele hunderttausende, gar Millionen Sprecher*innen sein, wo-
bei die Sprachraume nicht abgeschlossen sein miissen, sondern oft aufgrund von
(Arbeits-)Migration und Umsiedlungsbewegungen ineinander verwoben sind. Regio-
nalsprachen sind die Sprachen, die sich in einer Region als (Fern-)Handelssprachen
durchgesetzt haben und der translokalen Kommunikation dienen. In Nigeria sind dies
Hausa, Yoruba und Igbo; in anderen Landern bekannte Sprachen wie Bambara, Swa-
hili, oder Zulu. Die kolonialen Sprachen sind meistens die Sprachen der Schulen (ab
Klasse 1), der Biirokratie und der Regierung (Englisch, Franzdsisch, Portugiesisch, im
Sudan auch Arabisch).

- am 14.02.2026, 08:37:01. - Open A

57


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

2 Afrikanisierung, Religionspolitik und gestaffelte Identitaten

Die Religionsgeschichte Afrikas zeichnet sich wie die ethnisch-sprachliche
Geographie durch geschichtete Formationen aus, die von vorkolonialen,
kolonialen und postkolonialen Dynamiken gepragt ist.

»Area or ethnic studies helps us to both illuminate and guide against macro-
cosms (microcosms) of hegemony. While Yoruba, Benin, Nupe, Hausa/Fulani
Studies and so forth, but in particular studies on Yoruba religion and culture,
dominate the Nigerian knowledge production economy, this book seeks to
populate and contribute to that mix, the visibility of Oza as one of other mi-
nority people groups whose histories, cultures and spiritualities are yet to be
inscribed within the global academy.« (Adogame 2021: 21)

In der Einleitung zu seiner Studie tiber die Kultur und Religion der Qza, einer
kleinen Ethnie in Stidzentral-Nigeria, verweist Adogame auf zwei Dinge. Dies
ist einerseits die bereits diskutierte Vielschichtigkeit hegemonialer Strukturen
in der politisch-6konomischen Arena, die nicht nur durch die britische Kolo-
nisierung gekennzeichnet ist, sondern auch durch lokale Herrschaftsansprii-
che benachbarter Ethnien, die seit Jahrhunderten miteinander in Konflikt ste-
hen. Adogame beschreibt hier die Qza als Minderheit gegeniiber mehreren,
um Vorherrschaft ringenden Akteursgruppen, die so vollig in der Unsichtbar-
keit verschwinden.

Zugleich spricht Adogame die Unsichtbarkeit der indigen-religiésen Tra-
ditionen der Oza an: »By invincibilizing Oza histories, cosmologies and reli-
gious cultures, we attempt to demonstrate their indigeneity, while also un-
derscoring the inherent homogeneity and heterogeneity of African religions
and spiritualities.« (Adogame 2021: 21) Mit »homogeneity« und »heterogenei-
ty« benennt er die klassifikatorische Schwierigkeit, tiberhaupt eine klare Ab-
grenzung fiir die Kategorie »indigene Religion« zu finden. Indigene Religio-
nen haben typischerweise keinen Eigennamen, sondern sind an ihre ethnisch-
sprachlichen Trigergruppen gebunden. Zugleich wurde die Heterogenitit indi-
gener Orakel, Opferschreine, Priesterbiinde, Heilungsriten und Ahnenvereh-
rung von Seiten der Missionar*innen, der Kolonialadministration und spiter
auch der akademischen Religionsforschung unter der Kollektivbezeichnung
»African Traditional Religion« (ATR, meist im Singular verwendet) homogenisiert.
Die auf politischer Ebene verfolgte Taktik von Afrikanisierung als Mittel zur
Bildung einer nationalen Einheitsidentitit wurde auch im Feld der Religion

- am 14.02.2026, 08:37:01.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Wilkens: Einheitspolitik, gestaffelte Identitdten und neue Minderheiten

von verschiedenen Akteur*innen aufgegriffen (Goshadze 2025). Adogame ver-
folgt mit der Benennung der Qza Religion als »indigener« Religion explizit ei-
ne Strategie der Sichtbarmachung von Differenzen gegeniiber der Kategorie
afrikanisierter »traditioneller Religion«.

Mit der Kollektivbezeichnung African Traditional Religion wurde den indi-
genen Religionen zunichst ein klassifikatorischer Raum neben den »Weltre-
ligionen« des Islam und des Christentums eingeriumt (Goshadze 2025). Bis
in das erste Drittel des 20. Jahrhunderts hinein waren die indigenen Religio-
nen auf dem Staatsgebiet des heutigen Nigeria jedoch in der Summe gegen-
tiber dem Islam und dem damals noch nahezu unbedeutenden Christentum
numerisch in der Mehrheit. Mitte des 20. Jahrhunderts wurde es iiblich, reli-
giose Zugehorigkeit zu dritteln; in Nigeria war es war politisch korrekt, von
je einem Drittel Muslim*innen, Christ*innen und traditionell Religiésen zu
sprechen. Ausvielen, numerisch sehr kleinen ethnisch gebundenen Religionen
wurde als ATR eine grof3e, sichtbare, aber immer noch marginalisierte Grup-
pe. Das Machtverhiltnis zwischen den Religionen war von einem immensen
Gefille geprigt. Der sufisch geprigte, sunnitische Islam der nérdlichen Regi-
on Nigerias war die Religion der alteingesessenen Fulani-Hausa Eliten des So-
koto Reiches, die auch im postkolonialen Nationalstaat noch grofien Einfluss
hatten. Das Christentum in seiner europiisch-missionarischen Prigung (aber
nicht konfessionsgebunden) war die Religion der Anfang des 20. Jahrhunderts
neu aufstrebenden Eliten des Siidens, die bei der Bildung des postkolonialen
Nationalstaates den grofiten Einfluss hatten. Bildung, medizinische Versor-
gung und Handelsmonopole waren (und sind weiterhin) eng an Institutionen
und Akteure der beiden grofien Religionen gebunden.®

Die traditionellen, oder indigenen Religionen Nigerias wurden folglich im
Prozess des nation building nicht wertgeschitzt, sondern als riickstindig und
illoyal bezeichnet. Im Zuge der Afrikanisierung wurde dezidiert eine moder-
nistische Kulturpolitik gefordert, die Kunst, Theater und Musik von allen ritu-
ellen Beiklingen trennte (Sarré 2009; Wilkens 2024). Maskenschnitzerei wur-
deinder frithen postkolonialen Phase zu nationalem Kulturerbe erhoben, aber
die den Masken innewohnenden Ahnen wurden dabei verdringt. Trommeln
wurden im neuen Genre der afrikanischen Weltmusik gefeiert, aber nicht als
Mittel zur Kommunikation mit den Gottern und Gottinnen. African Traditio-
nal Religion (ATR) wurde (und wird noch) an den Schulen und Universititen als

8 Einen Uberblick iiber die Religionsgeschichte Nigerias bieten Adogame (2010) und
Vaughan (2016).

- am 14.02.2026, 08:37:01.

59


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

eigenstindiges Fach unterrichtet, in der Regel aber von christlichem Lehrper-
sonal (Adogame et al. 2012).

Der nigerianische Nationalstaat (wie viele andere afrikanische Staaten
auch) hat eine ausdriicklich sikulare Verfassung. Dieser Sikularismus trennt
zwar zwischen religiésen und staatlichen Institutionen, spiegelt aber keine
allgemeine Tendenz zur Abkehr von Religion wider. Im Sinne von Einheits-
politik und Afrikanisierung dient der staatliche Sikularismus vor allem dazu,
religiése Differenzen aller Art, insbesondere aber die Konkurrenz zwischen
christlichen und islamischen Eliten zu unterbinden und zugleich die be-
dingungslose Loyalitit dieser Eliten gegeniiber der Einheitsregierung zu
erzwingen (Wilkens 2024). Es gibt folglich islamische und christliche Natio-
nalfeiertage, islamische und christliche Lehrstithle an den Faculties of Divinity
der nationalen Universititen, Fordergelder fiir die Wallfahrt nach Mekka
sowie fiir christliche Groflereignisse, und in der Hauptstadt Abuja gibt es
eine nationale Moschee und eine nationale Kirche (Omotola, 2010). Es gibt die
politische Vereinbarung, dass — innerhalb derselben Partei — ein muslimischer
Prisident aus dem Norden des Landes von einem christlichen Vizeprisiden-
ten aus dem Siiden vertreten werden muss und umgekehrt. Dieses Prinzip
wurde tatsichlich immer eingehalten, sowohl nach militirischen Putschen als
auch nach freien Wahlen. Aber die indigenen Religionen werden im sikularen
Gefiige nicht wahrgenommen.

Diese Situation hat zur Folge, dass die meisten Nigerianer*innen sich heu-
te entweder dem Christentum oder dem Islam zugehorig fithlen (oder beiden).
Indigene Riten, Heilungsbriuche und Ahnenopfer werden stattdessen meist
unter dem Label »Kultur« vollzogen. Mit dem Beispiel der Oza verweist Adoga-
me (2021) beispielsweise auf die notorische Unméglichkeit bei indigenen Re-
ligionen analytisch zwischen Kultur und Religion unterscheiden zu kénnen.
In seiner Darstellung wird schnell deutlich, dass in der lokalen Praxis neben
dem Christentum kein anderer »religioser« Diskurs méglich ist; bestenfalls ist
von »Spiritualitit« oder »Kosmologie« die Rede. Man lebt und agiert typischer-
weise in Bezug auf zwei Orientierungssysteme: der lokalen indigenen Religion
(aber meist unter dem Namen »Kultur« gefiihrt) und einer der beiden Mehr-
heitsreligionen. Gestaffelte ethnische Identititen iiberlagern sich in Nigeria
(und anderswo) also zugleich mit gestaffelten religiésen Identititen.

Mit dem Modell der gestaffelten Identitit mochte ich insbesondere auf
ein Merkmal multipler Identitit hinweisen, das den europiischen Natio-
nalstaaten fremd (geworden) ist, aber in solchen Nationalstaaten verbreitet

- am 14.02.2026, 08:37:01. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Wilkens: Einheitspolitik, gestaffelte Identitdten und neue Minderheiten

ist, die im Zuge des Kolonialismus gebildet wurden.” Diese kiinstlich ge-
schaffenen Nationalstaaten kennen nicht die Einheit von Sprache, Kultur,
Religion und Nation, sondern verbinden unterhalb der nationalen Ebene eine
Vielzahl von Sprachen, Kulturen und Religionen miteinander. Mit Bourdieu
(1998) gesprochen hat jeder Mensch verschiedene Feldidentititen, da man
im Alltag immer in wechselnden Feldern agiert (z.B. Beruf, Familie, Arzt-
besuch, Freizeit). Ubertragen auf koloniale Nationalstaaten entsprechen die
Sprachgruppen, die einzelnen Lineages und die rituell-religiosen Verbinde
Bourdiewschen Feldern. Je nach Bezugsrahmen der Kommunikation und den
»Mitspielern« im Feld dndern sich bestimmte Ausprigungen des Habitus,
Autorititsmuster und die Sprache selbst. Eine gestaffelte Identitit verweist
also darauf, dass Menschen je nach Feldkontext, verschiedene Identititen
ins Spiel bringen kénnen, und dies auch strategisch tun. Man kann also auf
die Zugehorigkeit zu kleineren oder gréfleren Einheiten von Familie und
Ethnie verweisen, auf die Ahnen der Familie oder die Moscheegemeinde am
Freitag, auf Altersklassen sowie auf die nationale oder amtliche Identitit.
Die relative Dominanz verschiedener Identititen untereinander ist diskursiv
und habituell geprigt und er ist oft auch mit gewissen Privilegien, amtlichen
Rechten oder auch mit materieller Verdringung verbunden (vergleichbar mit
den Dominanzstrukturen, die Weltecke beschreibt, s. oben).

Die strategische Nutzung dieser multiplen Zugehorigkeiten steht in einem
deutlichen Gegensatz zu einer Identifikation mit einer klar zu benennenden
Minderheit oder Mehrheit in einem solchen nationalstaatlichen Gefiige. Alle
Menschen mit gestaffelter Identitit gehoren sowohl numerischen Minderhei-
ten wie Mehrheiten an - je nach kommunikativem Kontext: lokale Mehrheits-
gruppen konnen regional in der Minderheit sein; national dominante Grup-
pen wie die Yoruba, Igbo oder Hausa sind auferhalb ihrer Regionen in der
Minderheit; und Mitglieder einer Mehrheitsreligion in einer Region (wie das
Christentum in Siidnigeria) kénnen zu Minderheiten in einer anderen Regi-
onwerden (dem islamischen Norden des Landes). Um wieder mit Bourdieu zu
sprechen: kulturelles und symbolisches Kapital erwichst je nach Feldkontext

9 Klassisch ist Ernest Gellners (1983) Theorie der Homogenitat von Politik, Kultur, Eth-
nizitdt usw. in einem modernen, industrialisierten Nationalstaat. Mit der Politik der
Afrikanisierung strebten die Akteur*innen der Unabhingigkeitsbewegungen zwar ei-
ne solche Homogenisierung an, verkniipften dabei aberimmer zugleich nationale und
panafrikanische Identitidten. AufRerhalb des staatlichen Diskurses entstand jedoch in
den Landern Afrikas nie eine nationale Homogenitat wie in (West-) Europa.

- am 14.02.2026, 08:37:01. - Open A

61


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

aus allen Teilen der gestaffelten Identitit, lokal, regional oder national durch
Familiennetzwerke, religidsem Bekenntnis oder die Beherrschung eines »amt-
lichen< Habitus. Die zwei grofRen Religionen Islam und Christentum sind im
nationalen Gefiige zu einem wesentlichen Aspekt von mehrheitlichen und do-
minierenden Identititen geworden — grofier noch als die Identifikation mit
den grofiten Sprachgruppen Yoruba, Hausa oder Igbo. Die Dominanzstruk-
turen gewisser religioser und ethnischer Gruppen werden seit einigen Jahren
jedoch zunehmend in Frage gestellt. Beispielsweise verschaffen sich indigen-
religiése Akteur*innen der dominanten Yoruba mit ihrem religiésen Zentrum
in Ile-Ife zunehmend Gehér gegeniiber Christentum und Islam. Und auch der
globale Menschenrechtsdiskurs um ethnische und religiése Minderheiten bie-
tet sich idealerweise an, um Verinderungen herbeizufiithren. So kénnen (mis-
sen aber nicht) aus gestaffelten Identititen nun doch eindeutige Zuordnungen
zu bestimmten (Minderheiten-)Gruppen erwachsen.

3 Liberalisierung und Beispiele zeitgendssischer MMK

Mit dem Beginn der globalen Monetarisierungspolitik und dem Ende des
Kalten Krieges kam eine neue weltpolitische Phase der (Neo-)Liberalisierung
auf, die sich in den Lindern Afrikas durch Verfassungsinderungen und die
Einfithrung von Mehr-Parteien-Demokratien ausdriickte. Damit wurde zwar
vermehrt politischer Mehrstimmigkeit und zivilem Engagement Raum im
offentlichen Diskurs eingeriumt. Regierungen und Verwaltungen riickten
jedoch nicht vom governance-Prinzip der nationalen Einheit ab. Aufbrechen-
de ethnische Unruhen, Streit um Landnutzung und Siedlungspolitik™, der
Kampf um Geschlechtergerechtigkeit und auch die Folgen von 6kologischer
Ausbeutung auf die lokale Bevolkerung (Iwilade/Okwechime 2022) hatten
ab den 1980er Jahren zur Folge, dass sich zivilgesellschaftliche Vereine von
Betroffenen bildeten, die sich fiir die Wahrung ihrer jeweiligen Rechte ein-
setzten. Der Ruf nach social justice wurde in vielen afrikanischen Lindern,
wie auf der ganzen Welt, zu einem zentralen Prinzip auf der Suche nach
politischer Teilhabe, kultureller Anerkennung und anti-diskriminatorischer
Aufklirung (Werbner 2002; Udogu 2010).

10 Volkerwandungen haben bis zum Beginn der pax colonia vielerorts zu lokalen Verwer-
fungen gefiithrt und insbesondere zu Konflikten zwischen Wildbeutergesellschaften,
Nomaden und agrarischen Cesellschaften —in aufsteigender sozialer Dominanz.

- am 14.02.2026, 08:37:01.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Wilkens: Einheitspolitik, gestaffelte Identitdten und neue Minderheiten

Im Zuge dieser Entwicklungen war 1994 das Ende des Apartheidregimes in
Siidafrika von herausragender Bedeutung. Dem Rassismus des alten Regimes
wurde durch die African National Congress (ANC) mit einer bewussten For-
derung von Diversitit begegnet. So wird der rechtliche Rahmen gezielt mit
Blick auf Freiheitsrechte ausgebaut, und zwar sowohl fiir Individuen wie fur
Gruppen. Damit wird sehr bewusst auch die politische Wende hin zur »Regen-
bogennation« markiert. Nationale Integration bleibt ein wesentliches Ziel der
offentlichen Identititspolitik, aber eben nicht mehr auf Kosten der zugrund-
liegenden Diversitit (Burchardt 2017).

In Nigeria ist die Entwicklung dhnlich. Die nigerianische Verfassung (in
allen Versionen) garantiert Menschenrechte sowie die Rechte religioser, eth-
nischer, geschlechtlicher und anderer Minderheiten so wie es internationalen
Rechtsnormen entspricht. Im Sinne der Einheitspolitik wurde davon bis in
die 1980er Jahre hinein jedoch nur selten Gebrauch gemacht. Mit der politi-
schen Liberalisierung und den neuen zivilgesellschaftlichen — und eben nicht
traditionell verfassten ethnisch-religiosen — Gruppen entsteht seit knapp
drei Jahrzehnten erstmals ein diskursiver Rahmen, in dem die Argumentation
iiber Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen 6ffentliche Relevanz gewinnt
(Iwilade/Okwechime 2022). Auch hier wird nun immer 6fter der juristische
Weg gesucht, um auf spezifische Minderheitenkonstellationen aufmerksam
zu machen. Einer der wichtigsten Motoren fiir diese Entwicklung ist die
Bezugnahme auf die African Charter on Human and Peoples’ Rights von 1981.

In multi-ethnischen und multi-religiésen Staatsgebilden wie Nigeria,
Suidafrika und anderen Nationen ist Diversitit immer gegeben. Mit der ge-
sellschaftlichen Liberalisierung stellt sich nun die Frage fir die aufkeimende
Zivilgesellschaft, welche Konturen diese Diversitit annehmen soll. Wo be-
stimmt man nun ethnische Grenzen, wenn man als Ethnie sichtbarer werden
will? Wer wird in diesem Prozess ausgeschlossen? Wie korreliert man indigene
Religionen mit den ethnischen Grenzen? Welche christlichen Konfessionen
treten auf und wie werden Skumenische Verbinde gefithrt?" Welche isla-
mischen Strémungen, Schulbildungen oder Bruderschaften formieren sich
mit- und gegeneinander, und welche politische Relevanz soll diese religicse

1 Ich gehe in diesem Artikel nicht auf kleine christliche Kirchen ein, wie die Jehovas Zeu-
gen, Siebenten-Tags-Adventisten oder die Neuapostolische Kirche. Sie alle sind in Ni-
geria prasent, werden aber tatsdchlich nicht als unterprivilegierte oder marginalisier-
te Gruppen wahrgenommen, und somit auch nicht als Minderheiten, die sich gegen
Mehrheiten zur Wehr setzen missten.

- am 14.02.2026, 08:37:01. - Open A

63


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

Debatte haben? Akteur*innen im religiésen Feld (bzw. in den verschiedenen
konfessionellen Feldern) konnen im Rahmen ihrer gestaffelten Identititen
nun strategische Uberlegungen anstellen, welche der aktuellen Debatte um
Dominanz und Privilegien auf einen Minderheiten-Mehrheiten-Diskurs
zugespitzt und welche eher im etablierten Muster von Einheitspolitik und
gelebter Heterogenitit gelost werden sollen (Iwilade/Okwechime 2022). Im
ersten Fall muss zudem die Frage gestellt werden, ob die vielen mittelgro-
8en Gruppen eher Minderheiten sein wollen, die dann wiederum besondere
Rechte einfordern diirfen, oder sie lieber versuchen sollen, Teil der (wie auch
immer zu definierenden) Mehrheit zu werden, um von Dominanzstruktu-
ren zu profitieren? Das sind gesellschaftliche Entwicklungen, die sich iiber
Jahrzehnte strecken und nun, im ersten Drittel des 21. Jahrhunderts, immer
noch am Anfang stehen. Es ist auch nicht zu erwarten, dass ein Minderheiten-
Mehrheiten-Diskurs im selben Maf} wirkmachtig werden wird wie in den
monolingualen und monoethnischen Nationen Europas. Ein paar Beispiele
sollen aber nun die Situation veranschaulichen.

Der Norden Nigerias ist, wie oben dargestellt, seit Jahrhunderten mus-
limisch gepriagt und unterlag in grofRen Teilen auch einem jihadistisch ge-
fithrten Kalifat. Diese theokratische Ordnung wurde mit dem Kolonialregime
durch das Prinzip der indirect rule stark eingehegt und im unabhingigen Staat
Nigeria vollstindig durch eine sikularistische Ordnung ersetzt. Im Zuge der
Liberalisierung wurde jedoch der Unmut nérdlicher Akteure im Staatswesen
lauter: Man fiihlte sich, zum Teil durchaus zurecht, vom christlichen Sii-
den des Landes unterdriickt (Vaughan 2016; Ojo 2022). Rohstoffgewinnung,
Bildungszentren und politische Zentralinstitutionen waren im Siiden. Der
Vorwurf lautete, dass Muslim*innen zu einer Minderheit im eigenen Land
geworden seien. Im Sinne der sozialen Gerechtigkeit miisse es aber mog-
lich sein, in der eigenen Region die eigene Religion im vollen Umfang zu
praktizieren. In insgesamt zwolf Bundesstaaten wurde in den spiten 1990er
Jahren die Scharia™ eingefiihrt. Die nigerianische Bundesregierung liefk diese
Entwicklung zu, und zwar ausdriicklich mit dem Verweis auf den nationalen
Sakularismus: Dieser betone ja die Religionsfreiheit. Der Umgang mit den
Christ*innen im Norden wurde in der Folge zu einem hitzig debattierten
Thema: Sollten sie juristisch eine Sonderbehandlung als geschiitzte religiose

12 Islamische Regelungen fiir das Personenstandsrecht, in den Bereichen Ehe und Erb-
schaft beispielsweise, waren immer iblich. Neu war die Einfithrung der Scharia im Be-
reich des Zivil- und Strafrechts.

- am 14.02.2026, 08:37:01. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Wilkens: Einheitspolitik, gestaffelte Identitdten und neue Minderheiten

Minderheit unter islamischem Recht erhalten — oder waren sie schlicht Biirger
des Nationalstaates mit denselben national-sikularen Rechten wie im Rest
des Landes? Meist wird nach nationalem Recht entschieden, so dass zwar
formal die Distinktion in religiése Mehrheit und Minderheit auf nationaler
Ebene im Sinne der Einheitspolitik vermieden werden kann, de facto kommt
es aber immer wieder zu Verwerfungen und Diskriminierungen. An diesem
Beispiel wird deutlich, wie ein Minderheiten-Mehrheiten-Diskurs auf Ebene
der Bundesstaaten sehr effizient getriggert werden konnte: Durch die eigene
Zuordnung als Minderheit im Sinne der sozialen Gerechtigkeit konnten die
muslimischen Eliten wieder eine (traditionelle) Dominanzstruktur herstellen,
in der sie selbst die religiose Mehrheit bilden.

Das Recht auf den Schutz von religiésen Minderheiten wird ansonsten in
den Lindern Afrikas kaum in Anspruch genommen. Zu gering sind die Er-
folgsaussichten in Staaten, die weiterhin vorwiegend auf einer nationalen Ein-
heitspolitik beharren. Ich méchte stattdessen noch in aller Kiirze auf alterna-
tive Zuginge zu diesem Diskurs verweisen. Im Kampf um juristische Aner-
kennung ist der Weg tiber individuelle Freiheitsrechte, die aus der Zugehorig-
keit zu einer Minderheit erwachsen, wesentlich wichtiger als der um die An-
erkennung der gesamten Gruppe. Hier sei beispielhaft wiederum auf Sudafri-
ka verwiesen. Fessha und Dessalegn (2021) diskutieren umfinglich verschie-
dene derartige Rechtsstreitigkeiten, bei denen Angehéorige von Religionen wie
Rastafari oder der Hindu-Minoritit in Stidafrika Verordnungen von Berufs-
vereinigungen oder Schulen teilweise auler Kraft setzen durften, um den Ge-
briuchen ihrer Religion folgen zu kénnen. Der Rastafari-Angehdrige war An-
walt, der aufgrund seines (rituellen) Haschischkonsums aus dem Berufsver-
band ausgeschlossen worden war; im anderen Fall sollte ein Midchen von der
Schule verwiesen werden, da ihr (ritueller) Nasenring als Piercing der Kleider-
ordnung widersprach. In diesen wie in vielen anderen Fillen, auch in anderen
Lindern Afrikas, wird die Anerkennung des Status der religiésen Minderheit
und der damit einhergehenden Rechte von den Gerichten meist problemlos
anerkannt. In der folgenden Auseinandersetzung geht es dann nur noch um
die Verhandlung des Einzelfalles.

Eine besondere Minderheit, die in Nigeria kaum toleriert wird, stel-
len atheistische oder humanistische Verbande dar (vgl. Schréder in diesem
Band). Hier wird das Loyalititsprinzip, das Weltecke beschreibt, noch einmal
klar sichtbar. Der nigerianische Staat wird von zwei Religionen gestiitzt: Islam
und Christentum. Die sikulare Verfassung soll die Gleichwertigkeit dieser
Religionen schiitzen, ohne sie dabei im Sinne eines europiischen Sikularis-

- am 14.02.2026, 08:37:01. - Open A

65


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

mus in Abrede zu stellen. Wer also keine dieser beiden Religionen vertritt,
steht im Verdacht illoyal gegeniiber Staat und Gesellschaft zu sein. Auch wenn
der Humanistische Verband Nigeria politisch anerkannt ist und rechtlich als
Verein registriert werden konnte, bleibt die Ablehnungshaltung doch sichtbar
und Anhidnger*innen sehen sich immer wieder der Gefahr von Verhaftungen
ausgesetzt. Die Verfolgung von Atheist*innen und Humanist*innen in Nige-
ria (und anderswo, vgl. Franke in diesem Band) basiert auf dem Verdacht von
Immoralitit, der aber nicht nur einer allgemeinen kulturellen Haltung von
Ablehnung und Unverstindnis folgt, sondern auch der institutionellen Sorge
vor Illoyalitat.

Ein letztes Beispiel sei genannt. Die oben bereits diskutierte Marginalisie-
rung indigener Religionen, ihre politische Entmachtung und ihre Assoziation
mit Ritckschrittlichkeit zu Zeiten der Kolonisierung und in der frithen Phase
der Unabhingigkeit kehrt sich nun im Zuge der gesellschaftlichen Liberalisie-
rung in ihr Gegenteil. Afe Adogames Wunsch, die numerisch sehr kleine indi-
gene Religion der Oza in die akademische Aufmerksambkeit einzuschreiben, ist
eine klare Folge dieser Entwicklung. Wesentlich erfolgreicher ist ein westafri-
kanisch-transatlantisches Netzwerk, das mal unter dem Namen Yoruba Re-
ligion, oder Orixa/Orisha, oder seltener Voodoo/Vodun bekannt ist.” Trans-
atlantisch hat sich im 19. Jahrhundert eine Vielzahl von neureligiosen Grup-
pen herausgebildet, zu denen Candomblé, Santeria, Voodoo und viele andere
gehoren. Nach einer langen Phase der politischen Unterdriickung zugunsten
des Katholizismus versucht man nun im Zuge von Liberalisierung und kul-
tureller Emanzipation die gemeinsame afrikanische »Indigenizitit« und Au-
thentizitit zu betonen. Ein akademischer Sammelband mit dem Titel Origa
Devotion as World Religion (Olipona/Rey, 2008) markiert bewusst die diskursive
Verneinung der Yoruba Religion(en) als einer Minderheit in einer Arena soge-
nannter »Weltreligionen«. Als ethnolinguistische Gruppe sind die Yoruba eine
der drei numerischen Mehrheitsgruppen in Nigeria. Obwohl die meisten nige-
rianischen Yoruba entweder Christ*innen oder Muslim*innen sind, taugt die
ethnische Mehrheitsposition sehr gut dazu, nun auch die indigene Religion
aus der phinomenologischen Einheitskategorie der »African Traditional Religi-
on« herauszuldsen bzw. als Mehrheitsreligion innerhalb dieser Kategorie dar-

13 Orisha/Orisa ist im Yoruba der Name fiir die vielen verschiedenen Gotter (Orixa in der
brasilianischen Schreibweise); Vodun sind die Gotter im Ewe, also in Ghana und an-
grenzenden Landern. Die Pantheone teilen zwar viele Gemeinsamkeiten, unterschei-
den sich auf lokaler Ebene aber auch deutlich voneinander.

- am 14.02.2026, 08:37:01. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Wilkens: Einheitspolitik, gestaffelte Identitdten und neue Minderheiten

zustellen. Auf beiden Seiten des Atlantiks begegnet man der religiésen Min-
derheitenposition im eigenen Land mit einer transregionalen Vernetzung, die
zu numerischer Sichtbarkeit fithrt. Es geht in dieser Konstellation nicht um
rechtliche, sondern primir um kulturelle Anerkennung als Gruppierung, die
in gesamtgesellschaftlichen und globalen Debatten eine horbare Stimme ha-
ben soll.

4 Zusammenfassung

Diskurse um Mehrheiten und Minderheiten in Nigeria miissen vielfach ska-
liert und relativiert werden, da gestaffelte Identititen die Norm und nicht die
Ausnahme sind. Zudem wird die historische longue durée einer Tendenz zu to-
lerierter Diversitit in einem Gefuige staatlicher Einheitspolitik deutlich sicht-
bar. Die globale Aufmerksamkeit, die Fragen der sozialen Gerechtigkeit (social
justice) erhalten, fithrt auch in Nigeria und anderen afrikanischen Staaten zu
einer diskursiven Verschiebung in der Wahrnehmung von ethnischer, religis-
ser, geschlechtlicher und siedlungsékonomischer Diversitit. Wenn (religiose)
Minderheiten als zahlenmiRig kleine Gruppen verstanden werden, die als un-
terprivilegiert wahrgenommen werden (und nicht als toleriert nach Weltecke
2020), und die deshalb gegen eine Mehrheitsgruppe um rechtliche, politische
und kulturelle Anerkennung kimpfen miissen, dann ist diese Konstellation in
Nigeria aber weiterhin kaum wirkmdichtig. Soziale Gerechtigkeit wird eher im
Rahmen einer Einheitspolitik gesucht, in der Tolerierung wichtiger als aktive
Anerkennung ist.

In manchen Fillen findet heute dennoch ein Ringen um die Anerkennung
als religiose Minderheit statt, insbesondere wenn Freiheitsrechte von Individu-
en tangiert sind. Im Vergleich zu Europa sind solche Fille aber insgesamt sel-
ten (mit Ausnahme der Regenbogennation Siidafrika) und haben wenig Aus-
sicht auf Erfolg. Der Diskurs um Minderheiten und Mehrheiten wird in Nige-
ria klar von rechtlichen Auseinandersetzungen um die Anerkennung von klei-
nen Sprachen und um die unterschiedlichen Siedlungsformen kleiner Ethnien
bestimmt. In allen diesen Fillen gilt die Maxime, dass Diversitit von staatli-
cher Seite nicht als Wert an sich gesehen wird. Man feiert ein nigerianisches
oder (pan-)afrikanisches Erbe, nicht aber die Vielfalt der indigenen Religionen
und Kulturen.

In anderen Fillen wird eine bisherige Position der politisch-kulturellen
Schwiche oder gar Unterdriickung nun neu diskursiv gerahmt, und zwar in

- am 14.02.2026, 08:37:01.

67


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

zwei Schritten: Beschreibt man sich selbst als Minderheit und nicht nur als
beliebige, tolerierte Gruppe in einem Vielvolkerstaat bzw. in einer vielfiltigen
religiésen Arena, dann erhilt man mehr Aufmerksamkeit von 6ffentlicher
Seite. Der Verweis auf Minderheitenrechte kann dann bei entsprechendem
numerischem Gewicht zum Anspruch auf eine Mehrheitenposition fithren.
Beispiele hierzu sind die Einfithrung der Scharia im islamischen Norden von
Nigeria und die akademisch-kulturelle Anstrengung, das transatlantische
Yoruba-Netzwerk als Weltreligion einzufithren. Wesentlich ist hierbei die
Erkenntnis, dass numerische Grofie und Marginalisierung nicht miteinander
korrelieren miissen. Dominanz basiert nicht auf GrofRe. Der relativ neue
Diskurs um Minderheitenrechte als Form der sozialen Gerechtigkeit ist in Ni-
geria in eine wesentlich komplexere Auseinandersetzung mit herkdmmlichen
Strukturen von Dominanz und nationaler Einheit, mit gestaffelten und regio-
nal zu differenzierenden Identititen eingebettet, als es in monolinguistischen
Nationen der Fall ist.

Literaturverzeichnis

Adogame, A. (2010): »How God became a Nigerian: Religious impulse and the
unfolding of a nation, in: Journal of Contemporary African Studies 28 (4),
S. 479-498.

Adogame, A./Chitando, E./Bateye, B. (Hg.) (2012): Vitality of indigenous religions.
African traditions in the study of religion in Africa: Emerging trends, indigenous
spirituality and the interface with other world religions; essays in honour of Jacob
Kehinde Olupona, Farnham.

Adogame, A. (2021): Indigeneity in African Religions: Oza Worldviews, Cosmologies
and Religious Cultures, London.

Bourdieu, P. (1998): Praktische Vernunft: Zur Theorie des Handelns, Frankfurt a.M.
(Originalwerk veréffentlicht 1980).

Burchardt, M. (2017): »Statecraft, witchcraft, God’s craft: Religious diversity
and the forces of law in South Africa, in: Journal of Religion in Africa 47 (2),
S. 257-284.

Falola, T./Heaton, M. M. (Hg.) (2022): The Oxford handbook of Nigerian history,
Oxford.

Fessha, Y. T./Dessalegn, B. (2021): »Freedom of religion and minority rights in
South Africa«, in: Religions 12 (10), S. 901.

Gellner, E. (1983): Nations and Nationalism, Oxford.

- am 14.02.2026, 08:37:01.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Wilkens: Einheitspolitik, gestaffelte Identitdten und neue Minderheiten

Goshadze, M. (2025): »African Traditional Religiong, in: Stausberg/Wilkens
(Hg.), Religionswissenschaft: Aktuelle Anndherungen, Berlin, S. 97-106.

Iwilade, A./Okwechime, I. (2022): »Ethnic nationalism and minority politics
in Nigeriax, in: Falola/Heaton (Hg.), The Oxford handbook of Nigerian history,
Oxford, S. 483-500.

Last, M. (1967): The Sokoto Caliphate, New York.

Loimeier, R. (2013): Muslim societies in Africa: A historical anthropology, Blooming-
ton.

Mabe, J. E. (2005): »Multikulturelle Gesellschaften«, in: Bundeszentrale fiir Po-
litische Bildung (Hg.), Dossier Afrika. Zugriff unter: https://www.bpb.de/th
emen/afrika/dossier-afrika/s8880/multikulturelle-gesellschaften/

Mamdani, M. (2012): Define and rule: Native as political identity. The W. E. B. du Bois
Lectures, Cambridge.

Mamdani, M. (2020): Neither settler nor native: The making and unmaking of perma-
nent minorities, Cambridge.

Mbanaso, M. U./Korieh, C. J. (Hg.) (2010): Minorities and the state in Africa,
Amberst.

Ojo, M. A. (2022): »Religious nationalisms in Nigeria, in: Falola/Heaton (Hg.),
The Oxford handbook of Nigerian history, Oxford, S. 461-482.

Olupdna, J. K./Rey, T. (Hg.) (2008): Orisa devotion as world religion: The globaliza-
tion of Yoruba religious culture, Madison.

Omotola, S. ]. (2010): »The Nigerian state and multiple minorities«, in:
Mbanaso/Korieh (Hg.), Minorities and the state in Africa, Amherst,
S. 267-292.

Sarrd, R. (2009): The politics of religious change on the Upper Guinea Coast: Iconoclasm
done and undone, Edinburgh.

The World Factbook (2023): Nigeria. Zugriff unter: https://www.cia.gov/the-w
orld-factbook/countries/nigeria/

Thomas, D. (2005): »Constructing national and cultural identities in sub-Saha-
ran francophone Africa, in: Spencer/Wollman (Hg.), Nations and National-
ism, Edinburgh (Nachdruck von 1997), S. 248-257.

Udogu, E. I. (2010): »Minority groups and human rights in Africa: An
overview«, in: Mbanaso/Korieh (Hg.), Minorities and the state in Africa,
Ambherst, S. 27-49.

Vaughan, O. (2016): Religion and the making of Nigeria, Durham.

Weltecke, D. (2020): Minderheiten und Mehrheiten: Erkundungen religioser Komple-
xitdt im mittelalterlichen Afro-Eurasien, Berlin/Boston.

- am 14.02.2026, 08:37:01.

69


https://www.bpb.de/themen/afrika/dossier-afrika/58880/multikulturelle-gesellschaften/
https://www.bpb.de/themen/afrika/dossier-afrika/58880/multikulturelle-gesellschaften/
https://www.cia.gov/the-world-factbook/countries/nigeria/
https://www.cia.gov/the-world-factbook/countries/nigeria/
https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bpb.de/themen/afrika/dossier-afrika/58880/multikulturelle-gesellschaften/
https://www.bpb.de/themen/afrika/dossier-afrika/58880/multikulturelle-gesellschaften/
https://www.cia.gov/the-world-factbook/countries/nigeria/
https://www.cia.gov/the-world-factbook/countries/nigeria/

70 Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

Werbner, R. (2002): »Challenging minorities, difference and tribal citizenship
in Botswana, in: Journal of southern African studies 28 (4), S. 671-684.

Wilkens, K. (2024): »African Socialism and Secular State Formation, in: Bur-
chardt/Echtler/Wilkens (Hg.), Multiple Secularities in Africa, special issue of the
Journal of Religion in Africa 54 (3), S. 326-356.

- am 14.02.2026, 08:37:01.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

