
V. �berzeitliche und zeitliche Grundgenese des
Leidens

1. Die reale Vorbedingung des Leidens: das Erleiden (affectio)
als Grenzerfahrung und seine zwei Grundformen
»Widerstand« und »Widerfahrnis«

»… nämlich gerade das Leben spüren, heißt am Leben leiden.«
(Nietzsche)

Was bisher »Getroffenheit« hieß, ist nichts anderes als das »Erleiden«.
Und eben dies steht am Anfang der Genese des Leidens. Was ist das
Getroffenwerden (Erleiden, affectio, Pathos i. e.S.)? Es ist, wie schon
Aristoteles (1974, S. 70) in seiner Kategorienschrift schrieb, die dem
initiativen Tun (poiein) gegenüberstehende »Weltkategorie« unseres
möglichen »Objektwerdens« (pathein): Etwas, das nicht ich bin bzw.
nicht in mir ist (oder zu sein scheint), wirkt auf mich ein, affiziert, ja
affligiert mich. Spinoza (1887, S. 151) formuliert dies präzise auf fol-
gende Weise:

»Ich sage, dass wir tätig sind (handeln), wenn etwas in uns oder außer uns
geschieht, dessen adäquate Ursache wir sind, d.h., (nach der vorigen Definiti-
on), wenn etwas in uns oder außer uns aus unserer Natur erfolgt, das durch sie
allein klar und deutlich erkannt werden kann. Dagegen sage ich, dass wir leiden
(pati), wenn in uns etwas geschieht oder aus unserer Natur etwas folgt, wovon
wir nur die partiale Ursache sind.«1

120

1 »Leiden« (pati) meint hier also eindeutig »Erleiden« (affectio, Widerfahrnis) und
nicht Gefühl, Leidenschaft, Unlust, Angst, Trauer usw. Gibt es doch sogar nach Spinoza
Gefühle (Affekte, Emotionen), deren vollständige, also adäquate Ursache wir selbst sind,
da wir sie nicht von außen erleiden, sondern selbst ihre innerste Quelle sind, und die
sich Spinoza (1887, S. 151, 3. Definition) deshalb auch nicht scheut, »Tätigkeiten« im
vollen Sinne zu nennen. Recht besehen wird aber, wie noch zu zeigen sein wird, über-
haupt kein Gefühl von außen erzeugt, sondern bestenfalls ausgelöst. Kein Verlust kann
unmittelbar Trauer, kein Erfolg unmittelbar Freude, keine Drohung unmittelbar Angst
machen. Allerdings machen auch wir selbst unsere Gefühle nicht im Sinne einer freien

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hinter dem Phänomen des Erleidens verbirgt sich bekanntlich ein gro-
ßes, schwer lösbares metaphysisches und erkenntnistheoretisches Pro-
blem: Wie kann etwas, das ich erlebe, das also, insofern ich davon weiß,
von mir konstituiert ist, wie kann solches ursprünglich nicht ich sein
und gar noch in mich hineinwirken? Rein phänomenologisch erleben
wir das Erleiden als ein Geschehen, das irgendwie in mich oder wenigs-
tens auf mich eindringt, also »von außen« kommt. Zumindest ist rein
erlebnismäßig unzweifelhaft, dass das, was da an oder mit mir ge-
schieht, nicht initiativ von mir ausgegangen ist. Andererseits gilt eben-
so zweifelsfrei, dass dieses erlebte Geschehen, insofern ich es erlebe
und also »für mich« habe, nur durch mich selbst »für-mich« werden
konnte. Wie lässt sich dieses Paradox verstehen und auflösen? Offen-
sichtlich nicht rein phänomenologisch, was besagt, dass im Falle des
Erleidens eine Transzendenz in je meine Erlebnisimmanenz hinein-
reicht, die sich nicht vollständig immanentistisch oder transzendental
aufheben lässt. Es bleibt, so könnten wir auch sagen, immer ein letzt-
lich unerfahrbarer, phänomenologisch nicht »gebbarer« Rest an Trans-
zendenz, den wir nicht anschauen, sondern nur erahnen, vermuten,
erschließen oder glauben können. Auflösen lässt sich das Paradox da-
her nur, wenn wir Wirkfaktoren, »Kräfte«, Mächte annehmen, die ori-
ginär auf mich einwirken können und deren Einwirkungen durch mich
mitvollziehbar sind, also nicht-originär, sondern »mimetisch« durch
mich nachgesetzt und in mich aktiv-rezeptiv hinein genommen wer-
den. Nur in diesem Fall, wenn es ihn denn gibt, bliebe sowohl die Ei-
genkonstitution des Erleidens als erlebtes, subjektives Geschehen als
auch die Möglichkeit einer originären Fremdeinwirkung gewahrt.

Klassischerweise kennen wir drei Richtungen, aus denen solche
assimilierten Fremdeinwirkungen einwirken können: aus dem gesam-
ten sinnlich vermittelten Weltgeschehen, das uns gleichsam »horizon-
tal« begegnet; aus dem Traumleben bzw. überhaupt aus dem »Unbe-
wussten«, das in je mein Bewusstsein »aus der Tiefe« hereinwirkt; und
aus dem sittlichen Gewissen, das »aus der Höhe« in die Immanenz des

121

Die reale Vorbedingung des Leidens

Willenshandlung, sondern bereiten sie vor, ermöglichen sie nur, ja »züchten« sie oft. Im
Wesen ergeben sich die Gefühle als die inneren, naturgemäßen, insofern »notwendi-
gen« Folgen unserer (meist unreflektierten) Selbstbestimmung und unseres Selbstver-
ständnisses. Gefühle sind der aktive, weder wie die Willenshandlungen frei gesetzte
noch durch äußeren Zwang erlittene, sondern innerlich gebundene und bindende Spie-
gel unseres Selbstseins, unseres seelischen Lebens. Sie sind also weder (von außen) er-
litten noch frei gewollt, frei gesetzt, sondern, wenn man so will, »von innen erlitten«.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erlebens eintritt. In allen drei Richtungen scheint das menschliche Be-
wusstsein transzendierbar, und es ist klar, dass es in allen drei Fällen
diese Transzendenzen als Transzendenzen zwar selbst erkennen und
konstituieren muss, aber in ihren Ursprüngen nicht voll erfassen kann,
eben weil sie in ihren Ursprüngen jenseits der Erfahrung liegen.

Diese Einsicht verschärft sich, wenn wir den Ursprung unseres
Daseins in den Blick nehmen. Da der Mensch vor aller Selbstbestim-
mung ins Sein gebracht ist und sich darin vorfindet (Heidegger spricht
etwas despektierlich von »Geworfenheit«, 1979), ohne daran initiativ
mitgewirkt zu haben, ist er je schon »Objekt«, d.h. »Seiendes durch
Anderes«, allerdings durch ein Anderes, das verborgen ist. Natürlich
gilt es, diese naive Evidenz philosophisch einzuholen, d.h. herauszuar-
beiten, wie es möglich ist, dass ich mich überhaupt als ein Seiendes, das
nicht von sich her entstanden ist, wissen kann. Denn eines ist klar:
Diese naive Evidenz kann nur von mir her konstituiert sein, heißt, sie
ist als meinWissen je meine geistige Leistung. Doch kann dies philoso-
phisch nicht genügen, vielmehr muss aufgewiesen werden, was der
Grund meines Überhaupt-Geword(f)enseins ist, was mich ermöglicht,
was mich ins Sein gehoben und dadurch als aktuales Objekt und poten-
tiales Subjekt situiert hat.

Leicht ersichtlich ist das eine Frage, die jegliche Phänomenologie
transzendiert, denn deren Grenze liegt bekanntlich da, wo die unmit-
telbare Selbsterfahrung und Selbstkonstitution aufhört. Der seins-
gebende Grund meines Seins als Bewusstsein ist also notwendig mei-
ner Anschauung entzogen und kann daher nur, wenn überhaupt, als
notwendige Bedingung meines Seins als Bewusstseins aus eben dem-
selben regressiv erschlossen werden. Damit gehört dieses Problem in
die Metaphysik des Leidens und Erleidens. Da sich jedoch andererseits
alles Leiden an einemWiderstand oder einemWiderfahrnis entzündet,
also dem Leiden als subjektivem Aktgefüge vorangeht, muss es auch
schon hier behandelt werden. Wie genau?

Jedes Leiden ist, wie das Exemplarbeispiel zeigt, ein aktuales
Nicht-Können-aber-Wollen oder Nichtwollen-aber-Müssen. Insofern
ist es eine subjektiveGrenzerfahrung. Dies impliziert die Begrenztheit,
damit Endlichkeit des leidenden Subjektes: Es kann unmöglich alles,
unmöglich absolut sein, und also muss es noch Anderes, ein »Nicht-
Ich« oder ein »Über-Ich« (im nichtpsychoanalytischen Sinne) geben.
Zwei Möglichkeiten kommen hier in Betracht, die seit Urzeiten be-
kannt sind: Entweder ist das Subjekt initiativ tätig und wird gehemmt

122

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder es erleidet ein Widerfahrnis, ein »Unglück«, wird also bedrängt,
eingeengt, verletzt. Diese Doppelung entspricht der initiativ-rezepti-
ven Doppelnatur des Menschen: Er kann in initiativ-schöpferischer
und in rezeptiv-aufnehmender Weise aktiv sein. Entsprechend kann
er in beidem gestört werden. Widerstand und Widerfahrnis sind die
beiden Grundmöglichkeiten des Pathos im Sinne des Erleidens, der Af-
fektion. Es muss aber betont werden, dass weder der Widerstand, den
unser Tun erleidet, noch das Widerfahrnis, das uns trifft, notwendig
leidvoller Natur sind. Jeder Sportler kennt lustvoll erlebte Widerstän-
de, jeder Abenteurer lustvoll erlebte Widerfahrnisse. Leidvoll werden
diese beiden Formen des Erleidens erst aufgrund eines subjektiven
Wertungsgeschehens, das wir bald näher untersuchen. Wenn wir lei-
den, dann allerdings muss dieses Leiden mit einer der beiden grenz-
setzenden Formen des Erleidens verbunden sein, mit dem Widerstand
oder mit dem Widerfahrnis (oder mit beiden). Schon der Stoiker Epik-
tet, der »Apostel der sittlichen Freiheit« (Capelle), sah dies klar und
deutlich:

»Wer den Gegenstand seines Begehrens nicht erreicht, ist unglücklich; ein an-
derer ist unglücklich, weil ihm das widerfährt, was er gern vermeiden will.«
(Epiktet 1925, S. 26)

Alles Erleiden impliziert darum eine Grenzerfahrung, die allerdings
nicht notwendig leidvoll erlebt werden muss. Steigert sich diese Grenz-
erfahrung aber zur Hemmung eines lebendigen Strebens, das trotz sei-
ner Vergeblichkeit nicht aufgegeben werden kann, dann erhält sie
einen leidvollen Charakter.

»Was ist dieses Leid? Es ist im Grunde stets eine unmittelbare Behinderung der
Entfaltung des menschlichen Daseins, eine unmittelbare Lebenshemmung:
möglich wird es nur dadurch, dass der Mensch einesteils erlebend tätig, ande-
renteils aber auch dem Erleiden unterworfen und dabei mangelfähig, anschlag-
bar ist. Ohne Bewusstsein – und das ist die Erlebnisfähigkeit im weitesten Sinne
– könnte er selbstverständlich auch kein Leid erleben; und wenn er nicht we-
sentlich selbsttätig wäre und in und mit dieser Selbsttätigkeit sich entfalten
würde, könnte er auch keine eigentliche Behinderung erleiden und Erleiden
wäre für ihn überhaupt natürlich und nicht leidig.« (Brandenstein 1948, S. 12)

Ähnlich Schopenhauer (1859, Bd. I, §56): »Leiden ist Hemmung des Willens,
von der Erkenntnis begleitet, das Ausbleiben seiner Befriedigung.«

123

Die reale Vorbedingung des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Am weitesten geht Jaspers (1948, S 492): »Leiden ist Einschränkung des Da-
seins, Teilvernichtung; hinter allem Leiden steht der Tod.«

Leiden ist also notwendig an ein Erleiden, Erleiden aber nicht notwen-
dig an ein Leiden geknüpft: Ein Wesen, das leiden kann, muss begrenzt
und entstanden sein, d.h. es ist geworden, gesetzt, geworfen, nicht pri-
mordial sein eigener Herr, sondern hat von Gnaden einer zunächst ver-
borgenen Seinsquelle sein Dasein erlitten. Damit offenbart sich der
primäre Objektstatus eines des Leidens fähigen Wesens, eines end-
lichen Subjektes. Genau dieses Erleiden-Können ist aber nicht nur
Grenze oder gar Mangel, sondern eröffnet die Möglichkeit von Wech-
selwirkung und Kommunikation! Ob diese förderlich, neutral oder
schädlich sind, ist offen – im Leiden sind sie mindestens unangenehm,
hemmend, irritierend, manchmal verletzend. Gewiss jedoch sind
Wechselwirkung und Kommunikation nurmöglich, wenn das Erleiden,
die affectio, in ihren beiden Formen von Widerstand und Widerfahrnis
möglich ist. Daher ist die vollständige philosophische Einholung der
Möglichkeit des Erleidens ein genuin metaphysisches Problem und
wird uns in der Metaphysik des Leidens wieder beschäftigen.

Ohne Erleiden demnach kein – immer irgendwie reaktives – Lei-
den, selbst dann, wenn sich das Erleiden sehr unmerklich wie z.B. bei
einer langsam sich einschleichenden Depression entwickelt. Damit
wird auch klar, dass das Erleiden zwar die notwendige Voraussetzung
des Leidens ist, nicht eigentlich aber in den Leidensring gehört, also
Leiden (pati, pathein) keineswegs, wie z.B. W. Blankenburg (2002,
S. 17–31) meint, mit Erleiden (affectio) identisch ist. Das Erleiden löst
unter Umständen, aber keineswegs notwendig das Affektgefüge des
Leidens aus, verursacht es jedoch nicht, sondern ist nur sein »Anlass«.
Die Ursache des Leidensringes ist der Leidende selbst, ja es ist der Lei-
dende, der von sich her eine »äußere« Einwirkung als »für ihn äußere«
und für ihn abträgliche überhaupt konstitutiv bestimmt, wenn auch
nicht initiativ bewirkt. Wie wir später sehen werden, gibt es eine sehr
interessante endliche Anzahl von Erleidens-Konstellationen, also von
Kausal- oder Wechselwirkungsverhältnissen des Leidens.

124

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Die Intentionalit�t des Leidens

Wenn wir »Leiden« nicht nur als passives und blindes Erleiden verste-
hen, sondern als eine Antwort auf einen »feindlichen«Widerstand bzw.
auf ein subjektiv bedrohliches Widerfahrnis, dann kommen wir nicht
umhin, darin einen Selbstvollzug, einen spezifischen Akt des Betroffe-
nen zu erblicken. Die Kernstruktur dieses komplexen Aktes habe ich in
den vorigen Kapiteln dargelegt, sie ist die dynamisch-dialektische Dis-
krepanz. Jetzt steht der Hinweis auf ein Moment aus, das man dem
Leiden für gewöhnlich nicht zurechnet: das Moment der Intentionali-
tät. Was bedeutet es?

Im Anschluss an F. Brentano (1982, vgl. Einleitung, S. IX–XXI)
und E. Husserl meint Intentionalität, dass jeder Selbstvollzug eines le-
bendenWesens, zumal eines bewusstenWesens notwendig auf ein »Et-
was«, auf einen »Inhalt« gerichtet, und zwar aktiv und sinnhaft gerich-
tet ist. Woher dieser Inhalt kommt, ist zunächst offen und nicht
entscheidend, besonders Husserl sah seine Quelle in der Welt und
ihren Gegenständen. Und zweifellos, wir leiden an allerlei, was aus
derWelt – aus der Natur, dem Leib und derMitwelt – an uns herantritt.
Naturkatastrophen, Verletzungen, Krankheit, Seuchen, Verfolgungen,
Verleumdungen, Intrigen, Missverständnisse, Isolierung, Ausgren-
zung usw. schaffen Situationen, an denen der Betroffene leiden kann,
wenn auch nicht muss. Um all diese Widerfahrnisse aber als Übel zu
erleben, muss sich der Betroffene ihnen im Sinne der Aufmerksamkeit
wahrnehmungsmäßig zuwenden, sie intentional-rezeptiv aufnehmen,
sie intentional als Übel bewerten und gegen sie wenigstens emotional
aufbegehren. Alle vier Teilkomponenten implizieren intentionale Ak-
tivitäten, ohne die das Leiden unmöglich konstituiert werden könnte.

Darüber hinaus können wir auch reflexiv an uns selbst leiden, an
unserem Aussehen, unserer Endlichkeit, an unserem sozialen Status,
unserer beruflichen Erfolglosigkeit, unseren Launen, an unserer Ent-
scheidungsschwäche, Ängstlichkeit, Gewordenheit, unserem Suchen-
müssen, Fragen, an Angst, Langeweile, unserer Kontingenz usf. Hier-
bei handelt es sich nicht um Weltgegenstände, ja es handelt sich
überhaupt um keine Gegenstände (oder Objekte),2 sondern um Selbst-

125

Die Intentionalit�t des Leidens

2 Im Gegensatz zu Husserl sieht Brentano (1982, Einleitung) klar den Unterschied zwi-
schen der Intentionalität, die auf echte Objekte (Nicht-Iche), und jener Intentionalität,
die reflexiv auf das Ich gerichtet ist. Im ersten Fall spricht er von »primären Objekten«,

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zustände, Selbstvollzüge oder »Inständlichkeiten«, deren wir durch Re-
flexion gewahr werden. Dass auch hier die Intentionalität konstitutiv
ist, liegt auf der Hand. Denn um etwa meine Ängstlichkeit als Übel
erleben zu können, muss ich mich intentional-reflexiv auf sie richten,
sie rezeptiv wahrnehmen und sie als Übel bewerten. Damit wird klar,
dass mit der Intentionalität als solcher noch keineswegs »Welt« impli-
ziert ist, wie etwa Husserl oder Heidegger meinen. Dieser Umstand
erhellt des Weiteren, dass es kein Erleben ohne (wenigstens implizite)
Intentionalität geben kann. Selbst die »Stimmungen«, von denen Hus-
serl und die meisten Phänomenologen annehmen, dass sie intentions-
los seien, sind inWahrheit, wie Brandenstein (Bedeutung und Grenzen
der Intentionalität, 1965b, S. 147–149) betont, wesenhaft intentional
auf den Gestimmten bezogen: Der Ängstliche hat um sich Angst; der
traurig Verstimmte leidet an sich und irgendeinem bestimmten oder
unbestimmten Verlust; der Zuversichtliche glaubt an sich und seine
Möglichkeiten. In jedem Fall aber ist Leiden nicht-intentional unmög-
lich, auch wenn es natürlich kein typisch intentional-initiativer Hand-
lungsakt ist und auch nicht explizit-reflexiv erfolgen muss. Darum
können wir folgern, dass das Leiden da aufhört, wo der intentionale
Selbstvollzug aufhört, verschwindet oder zerstört wird. Und in der Tat
gibt es Leiden – wie z.B. die klinische Melancholie, der Schock oder die
posttraumatische Belastungsstörung –, unter deren Einwirkung die Fä-
higkeit zur intentionalen Selbst- und Weltergreifung nahezu gelähmt
oder zerrüttet wird, sodass in diesen schwersten Leiden die Leidens-
grenze erreicht wird, wo Leiden überhaupt noch möglich ist. Das be-
weisen die Aussagen solcher Kranker, in denen oft von völliger Leere,
Lähmung, Gefühllosigkeit, ja von einem Seelentod, der soweit geht,
dass selbst der eigene Körper nicht mehr gespürt werden kann, die
Rede ist. Der griechische Mythos von der zu einem – immerfort wei-
nenden! – Stein erstarrten Niobe hat diese Leidensgrenze in ein er-
schütterndes Bildsymbol umgesetzt. In solchen Grenzfällen, wozu

126

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

im zweiten Fall leider, weil missverständlich, von »sekundären Objekten«. Reflexiv er-
fahrene Akte oder Zustände (z.B. Stimmungen, Einstellungen) sind aber niemals inner-
lich gegenüberstellbare Gegenstände, sondern nur direkt einzuschauende Inständlich-
keiten. Die Konfusion dieser Verhältnisse richtet immer wieder enormen Schaden in
Philosophie und Psychologie an. Es schlug sich im Theorem der Subjekt-Objekt-Korre-
lation nieder, das wir spätestens bei Fichte (aber wahrscheinlich schon bei Aristoteles)
finden und das noch die Theorie des In-der-Welt-Seins Heideggers bestimmt und nur
selten hinterfragt, geschweige denn korrigiert wird.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch das Exemplarbeispiel gehört, kann sich das betroffene Subjekt
nicht mehr oder gerade noch (mit äußerstem inneren Kraftaufwand)
als Subjekt, und d.h. eben in synthetisch-intentionalen Akten konsti-
tuieren. Wo die synthetische Intentionalität vollständig zum Erliegen
kommt, da verschwindet das Subjekt als erlebendes Wesen (vgl. Bernet
im Anschluss an Lacan: Symptome als Sprache unmäßigen Leidens,
2003, S. 45–58).

3. Leidwahrnehmung und implizite Reflexivit�t (unmittelbares
Selbstgewahrsein) im Leiden

Alle Intention bedarf eines Inhaltes, auf den sie gerichtet ist und den sie
irgendwie und im weitesten Sinne wahrnimmt (im Falle unseres
Exemplarbeispieles den kranken Leib). Intentionalität impliziert Wahr-
nehmung, aber Wahrnehmung impliziert auch Intentionalität. Wenn
Leiden ohne Intentionalität unmöglich ist, dann impliziert Leiden auch
irgendeine Form derWahrnehmung. Und so ist es auch, das lehrt schon
die Erfahrung. Primär wird im Leiden das wahrgenommen, was leiden
macht, das Leidübel. Implizit wird dabei aber auch immer der Betrof-
fene wahrgenommen – er ist sich ja als Leidender seiner selbst inne,
wenn auch nicht unbedingt in explizit-reflexiver Weise. Das aber be-
deutet, dass es mindestens eine implizite Reflexivität geben muss! Und
in der Tat ist sie als unmittelbares Selbstgewahrsein die notwendige
Vorbedingung einer jeden expliziten Reflexivität, zu der es bei vielen
Leiden aufgrund des Leidensdruckes bald kommt. Dann leidet der Be-
troffene nicht nur an einem Übel, sondern er leidet auch unter sich
selbst, unter seinem Leidendsein. Implizit-reflexive Leiden sehen wir
z.B. bei sehr kleinen Kindern, bei Bewusstseinsgetrübten und bei
Tieren.

Der Inhalt der Leidwahrnehmung kann nun bestimmt oder unbe-
stimmt, gegenständlich oder ungegenständlich, weltbezogen oder
selbstbezogen, real oder virtuell sein, ja eine Kombination all dieser
Dimensionen ist möglich. Da in jede Wahrnehmung wenigstens unbe-
wusst (präreflexiv) sowohl die Tätigkeit des Verstandes als auch der
Imaginationskraft mit eingeht, kann schon die Leidwahrnehmung zur
größten Quelle von Leiden werden, klassischerweise etwa beim Para-
noiker, der sich von allem und jedem verfolgt fühlt. In solchen Fällen
überlagern Deutungen und Phantasien die Wahrnehmung, der Betrof-

127

Leidwahrnehmung und implizite Reflexivit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fene »projiziert« innere Welten in die sinnlich wahrgenommene Welt
hinaus. Dieser Gefahr ist selbst im normalen Alltagsleben kaum zu
entgehen. Letztlich drückt sich darin die enorme imaginative und ra-
tionale Eigentätigkeit und Schöpferkraft des menschlichen Geistes aus.
Er ist eben nie nur eine tabula rasa, sondern ein geäderter Marmor-
block (Leibniz 1967, S. 121), ja eine sprudelnde Lebensquelle, auch
wenn das, was da sprudelt, nicht immer hell und klar, sondern oft sehr
trüb und dunkel ist.

4. Leiden, Bewertung und Selektion

Wer leidet, bezieht sich intentional auf einWoran und (wenn auch, wie
oft, nur präreflexiv) auf ein Worum des Leidens. Da beides nicht bzw.
nicht in einer bestimmten Weise erfolgen muss, trifft, wer leidet, eine
(meist unbewusst-implizite) Entscheidung. Wer aber entscheidet, der
wertet, und zwar spontan, intuitiv und mit seiner ganzen Existenz.
Diese Wertentscheidung vollzieht sich im Leiden nicht nur durch eine
eigene, vom Leiden abgesetzte Kognition (wie sie von den Psychologen
gemeint und untersucht wird), sondern als Leiden, im Leiden, und d. h.,
als wertendes Gefühl. Aus ihm kann dann, muss aber nicht eine eigene,
abgeleitete, mittelbare kognitive Wertung entspringen. Ein Beispiel:
»Ich habe Angst vor Dir, aber eigentlich habe ich dazu keinen Grund.«
In der Angst werte ich das Gegenüber unmittelbar als Gefahr, im nach-
folgenden Satz hinterfrage ich diese spontane wertende Regung in
einem eigens gesetzten kognitiven Werturteil. Eine Wertung nun ist
des Weiteren ein Akt, in dem ein Lebewesen eine innere oder äußere
Wirklichkeit aufgrund des Kriteriums des Zuträglichen, Förderlichen,
Neutralen, Abträglichen oder Schädlichen auf sich bezieht. Und es tut
dies und kann dies, weil es sich je schon selbst als Wert, ja als Seinswert
gesetzt hat, zumindest implizit. Ohne solch eine Wertung könnte sich
das Leiden nicht konstituieren, denn erst durch sie wird eine erfahrene
Wirklichkeit zum Leid, zum Übel, eben zu einer Wirklichkeit, die als
Wert oder Unwert auf das leidende Lebewesen als Seinswert bezogen
wird.

Da der Wertende und die bewertete Wirklichkeit nicht identisch
sind, besteht ein gewisser Spielraum, wie der Leidbetroffene ein Übel
auf sich bezieht. R. S. Lazarus (in Oerter/Montada 1995, S. 321; 1977;
R. S. Lazarus, The Nature of Coping, S. 141–222) hat in einer feinen

128

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Analyse die Bewertungsprozesse bei emotionalem Stress und Leid he-
rausgearbeitet. Dabei unterstreicht er, dass es keine emotionale Reak-
tion, keinen Affekt ohne spontane und meist implizite kognitive
Abschätzungen (appraisals) gibt. Selbst die physiologischen Stress-
reaktionen sind von ihnen wesentlich abhängig und bleiben aus, wenn
der Betroffene eine Situation nicht mehr (z.B. als Gefahr oder als Hil-
fe) bewerten kann.3 Lazarus unterscheidet drei Phasen des Coping-
oder Bewältigungsprozesses.
1. Am Anfang steht die Abschätzung der Situation (primary apprai-

sal); sie schließt kognitive und affektive Aspekte ein.
2. Es folgt eine zweite Abschätzung (secondary appraisal), die den

eigenen Problemlösungsmöglichkeiten bzw. den für die Bewälti-
gung verfügbaren Kompetenzen, Handlungsressourcen und mög-
lichen Alternativen gilt.

3. Der Prozess endet im Zuge der Selektion einer Handlung und
ihrer Ausführung mit einer dritten Abschätzung (tertiary apprai-
sal), die das Ergebnis der Ausführung mit dem erwarteten Ziel
vergleicht. Vornehmlich bei Stagnation, Fehlschlag und beim Zu-
fluss neuer Informationen, die eine Neubewertung nötig machen,
kommt sie in Gang.

Das primäre Wertgeschehen im Leiden entspricht zweifellos dem pri-
mary appraisal oder geht diesem sogar noch voraus. Denn das spontane

129

Leiden, Bewertung und Selektion

3 Wohl im Anschluss an Bergson und neuerdings M. Henry neigen moderne lebens-
philosophisch-phänomenologische Vertreter wie z.B. R. Kühn (2007, S. 12–28) dazu,
Gefühle vollständig vom Weltbezug und von den »Vorstellungen« (Kognitionen) zu
trennen, als »ebenso absolut wie autonom« (Kühn 2007, S. 14) zu betrachten und mit
dem (vitalen?) »Lebensgrund« bzw. Leben schlechthin gleichzusetzen. Dabei bleibt die-
ses »Leben« weitgehend unbestimmt, dunkel und geheimnisvoll und wird als »reines
Empfinden in der Urmächtigkeit des einen Lebens« (Kühn, S. 25), als »Anströmen des
absoluten Lebens« (Kühn, S. 24) umschrieben. In Wahrheit handelt es sich hier um eine
abstrakte metaphysische Konzeption, die einen unklaren Begriff (Gefühl) durch einen
anderen, noch unbestimmteren Begriff (Leben) zu bestimmen sucht. Gefühle sind aber
immer bestimmt, gegliedert, je schon unterschieden, und zwar als wesentlich personale,
partiell auch autonome, etwa gegenüber der Ratio und der Welt autonome, doch durch-
aus von einer je eigenen inneren Logik strukturierte Akte und Zustände (z.B. Wunsch-
gefühle, Affektreaktionen, Stimmungen), die sehr wohl und von Anbeginn mit allen
anderen Persönlichkeitsaspekten, mit der Geschichte dieser Person und meist auch mit
der aktuellen Weltsituation sinnhaft-intentional verbunden sind. Gefühle sind Leben,
und Leben (im nicht nur vitalen Sinne!) ist personales, geistiges Leben (vgl.Wandrusz-
ka 2007, S. 29–47), das sich natürlich innigst mit dem leiblich-vitalen Leben verbindet.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Missfallen bzw. der Widerwille im Leiden erfolgt in der Regel nicht
kognitiv-diskursiv, sondern affektiv-kognitiv-intuitiv; dabei ist das
Werturteil der emotionalen Komponente des Leidens inhärent. Emo-
tionen sind nie nur sinnlich-sensuale Eindrücke, sondern, wie Scheler
(1922, 1954, S. 341–356) und N. Hartmann herausgearbeitet haben,
Akte, Vollzüge.

Es liegt auf der Hand, dass alle drei Bewertungen vom Subjekt,
also von seiner Einstellung, seiner Lebensgeschichte, seinen internali-
sierten gesellschaftlichen Prägungen, seinen Vorurteilen, seinen Er-
wartungen und Hoffnungen abhängig sind, sodass es auch zu realitäts-
verzerrenden Verwerfungen kommen kann. Von großer Wichtigkeit
ist hier die »Kausalattribution«, die intern oder extern erfolgen kann.
Wenn ein Depressiver jedes Missverständnis, jede Schwierigkeit, jeden
Konflikt sich selbst als Schuld zurechnet, dann handelt es sich um eine
interne Kausalattribution. Schreibt dagegen ein Mensch alles Schwie-
rige, Problematische, Destruktive in seinem Leben Anderen zu und
verleugnet seine eigenen Anteile, dann attribuiert er im Sinne einer
externalen Projektion. Gerade das Leiden, das oft mit Scham verbun-
den ist und zum Eingeständnis eigener Unzulänglichkeiten nötigt, baut
einen Druck auf, der zur externalen Kausalattribution verführt. Nicht
umsonst sagt daher der Weise:

»Sieht einer, dass Leiden über ihn kommen, untersuche er seine Handlun-
gen.« (Rabbi Raba)

5. Wert und Unwert im Leiden

Alle Phänomenologie beschreibt, aber sie beschreibt nicht nur neutrale
Fakten und reine Sachzusammenhänge, sondern sie erfasst, wie die
materialen Wertethiken von Scheler (1954) und Hartmann (1926) mit
Erfolg beweisen, durch intuitive Werterfassungsakte auch objektive
Wertqualitäten (»Wertmaterien«), subjektive Wertungsakte, personale
Vorzüge und Auswahlen. Man geht wohl nicht zu weit mit der Be-
hauptung, dass auch eine Wertung, insofern wir als lebendige Wesen
nicht nicht werten können, ein Faktum ist, allerdings ein inneres oder
ein zwischenmenschliches, eben ein wesentlich seelisch-geistiges Fak-
tum. Doch darf nicht übersehen werden, dass Wertungen auch tief in
das physisch-materielle Leben hineinwirken, so vor allem jene Wer-

130

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tungen, die dem Leiden inhärent sind und sich leiblich und zwischen-
menschlich, meist vermittelt über Affekte, auswirken.

Der letzte Abschnitt zeigte, dass im Leiden ein Transformations-
prozess stattfindet, durch den ein für das betroffene Subjekt neutrales,
förderliches oder schädliches Widerfahrnis einen negativ-störenden
oder sogar bedrohlichen, also im weitesten Sinne wertwidrigen Cha-
rakter erhält. Diese Wertung setzt der Betroffene, wenn er eine Ein-
wirkung als bedrohlich oder als Übel erlebt.

»Nicht die Dinge beunruhigen den Menschen, sondern ihre Meinungen über
die Dinge.« (Epiktet 1925, S. 27)

Und da kann bekanntlich eine Erfahrung, die dem einen angenehm ist,
dem anderen widerwärtig oder belanglos erscheinen. Daraus schloss
man im Sinne eines radikalen Wertrelativismus immer wieder allzu
rasch auf die angeblich beliebige Subjektivität der Wertungen im Lei-
den zurück und verkannte, dass die Wertung keineswegs beliebig ist,
sondern wesentlich in einem umfassenden leiblich-seelisch-sozial-
noetischen Kontext steht, durch den die Wertung ontologisch verwur-
zelt wird und durch reale, innere wie äußere Bedingungen bestimmt
ist. Wohl können zwei Subjekte ein und dasselbe Geschehen völlig ge-
gensätzlich erleben, aber doch wohl deswegen, weil sie selbst verschie-
den, ja gegensätzlich gestimmt, eingestellt und betroffen sind! Dass
jemand, der auf Licht allergisch reagiert, die Sonneneinstrahlung
flieht, ist kaum als eine bloß subjektive Wertung anzusehen, sondern
objektiv in seiner spezifisch dafür empfänglichen Leiblichkeit ver-
ankert. Um ein Wertgeschehen zu begreifen, müssen wir daher den
gesamten objektiv-subjektiv-intersubjektiven, wir könnten auch sa-
gen, den ökologischen Seinszusammenhang berücksichtigen. Die meis-
ten Wertungen sind tatsächlich weitaus objektiver, d.h. realitätsbezo-
gener, und viel weniger willkürlich4 als gemeinhin gedacht wird, nur
kommt es darauf an, die möglichst vollständige Zahl der wichtigsten
Bedingungen dieser Wertung zu berücksichtigen! M.E. wird dies von
der Psychoanalyse nicht immer genügend beachtet, da sie a priori jedes
Leiden als unbewusstes »Agieren«, sprich als egoistisch-triebhafte
Ausbeutung Anderer und nicht als intuitive und oft sehr »kluge« Ant-
wort auf ein Widerfahrnis auf dem Hintergrund eines biopsychosozia-

131

Wert und Unwert im Leiden

4 Selbst die »willkürlichen« Wertungen haben ihre Gründe, etwa wenn sie Ausdruck
eines spielerischen Probierens, einer Unwissenheit, einer Charakterschwäche usw. sind.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


len und tiefenpsychologischen Gewordenseins interpretiert. Zu dieser
Objektivität des Gesamtkontextes gesellt sich des Weiteren die Objek-
tivität der transsubjektiven »materialen« Werte und Werthaltungen,
wie sie Kant (z.B. in Pflicht und Achtung), Scheler und Hartmann he-
rausgearbeitet haben. Eine Ethik des Leidens wird zeigen, dass die in-
nere Seinsstruktur wesentlich davon abhängt, auf welchen Wert, der
mangelt, bzw. Unwert, der dominiert, es bezogen ist. In der Tat ist ein
Leiden, das durch ein leibliches Unwohlsein bedingt ist, unvergleich-
lich verschieden von einem Leiden, das die Folge von Unrecht, Pflicht-
verletzung, Ressentiment, Lüge, Betrug, Gemeinheit oder eines inne-
ren Integritätsverlustes ist.

Wenn also im Leiden eine Wertung erfolgt, dann deswegen, weil
der Unwert eines Übels am Wirken ist, ein Übel, das eben für ein Sub-
jekt objektiv ein Unwert ist. Ob jemand eine Krankheit erleidet, poli-
tisch verfolgt wird, als Person nicht ernst genommen wird, sich gegen-
über beruflichen Überforderungen nicht abgrenzen kann, sexuell
missbraucht wird, ob er sittlich versagt oder dies einfach nur so erlebt,
immer ist da ein reales oder ein – aus wiederum »guten«, also realen
Gründen! – fehlinterpretiertes bzw. phantasiertes Übel, das das Leiden
evoziert. Dabei kommt es zu dem interessanten Phänomen, dass der
Unwert vom Übel auf das Leiden übergeht. Denn im Leiden wird das
Leiden selbst zum Übel, das – wenn es chronisch anhält – sogar zum
Hauptübel mutieren kann. Bei allen Neurosen ist eigentlich nicht mehr
das ursprünglich verursachende Übel, also eine bestimmte Subjekt-
Welt-Konstellation, sondern die Verselbständigung der »Fehlverarbei-
tung« und konsekutiven Fehlhaltung zum Hauptübel geworden (als
deren letzter Grund die existenzielle »Endlichkeit« des Menschen –
seine begrenzte Intelligenz, seine begrenzte Reife, seine begrenzte Be-
wältigungskapazität, Duldungsfähigkeit, seine begrenzte moralische
Stärke und Reinheit –, also seine allgemeine »Fallsüchtigkeit« steht).
In all diesen Fällen leidet der Betroffene an sich selbst und seinem
»Nicht-anders-Seinkönnen«.

Darum gilt grundsätzlich: Leiden ist ein Übel, dem primär kein
eigenständiger bzw. ursprünglicher Wert zukommt, wie z.B. Hegel
und Diederichs5 meinen; es ist in der Sprache der Ethiker kein Selbst-
oder Endwert. Darin gründet die Berechtigung, prinzipiell jedes Leiden

132

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

5 »Das Leid ist selber etwas Absolutes und muss mithin eine Stelle im Absoluten ha-
ben.« (Diederichs 1930, S. 118)

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vermindern oder beseitigen zu wollen. Ich kann darum Nietzsche,6

V. Frankl7 (1950) und N. Hartmann8 (1926, S. 315–318) nicht zustim-
men, wenn sie das Leiden heroisieren oder idealisieren und zum besten
Lehrer des Lebens küren. Gewiss kann Leiden die besten und tiefsten
Kräfte und Tugenden im Menschen wecken – man denke an F. Schiller
und an die LehreA. Adlers –, aber doch wesentlich nur als Gegenkräfte
und Gegentugenden! Das Leiden selbst ist immer zunächst einmal
Schmerz, Last, Einschränkung, Behinderung, Verdüsterung, Verstel-
lung, Auszehrung, ist also primär lebens-, ja geistfeindlich. Und, wie
das Leben lehrt, besitzt es eine fundamentale Janusgesichtigkeit: Es
kann zum Guten wie zum Bösen, in eine Verwandlung wie in eine
Zerstörung, zu einer größeren Lebendigkeit oder in eine völlige Ver-
härtung führen. Darin liegt der Hauptgrund, warum das Leiden nicht
gesucht werden darf, obschon es, wie das Leben lehrt, oft nicht geflohen
werden soll. Ist Letzteres der Fall, dann allerdings haben wir uns ihm
zu stellen und eine möglichst Leid überwindende oder doch Leid lin-
dernde Antwort darauf zu geben. Leiden zu pflegen und zu vergrößern
muss daher immer als Perversion abgestempelt werden. Mit einer Aus-
nahme: Wenn ein höheres Gut nicht anders bewahrt bzw. erreicht wer-
den kann, dann wird Leiden zum freiwillig übernommenen Opfer für
eine höhere, lebendigere Wirklichkeit!9

Wie man sieht, entspricht dem Unwert im Leid-Übel und im Lei-
den der zwieträchtige Mangel seiner ontischen Struktur. Darum liegen

133

Wert und Unwert im Leiden

6 »Die Zucht des Leidens, des großen Leidens – wisst ihr nicht, dass nur diese Zucht alle
Erhöhungen des Menschen bisher geschaffen hat?« (Nietzsche, Jenseits von Gut und
Böse, 1988, Aphorismus 225) Wirklich alle?
7 Frankl ist ein Schüler Schelers, der in seiner außerordentlichen Arbeit »Vom Sinn des
Leids« (1923) gewiss sehr tief, aber auch einseitig das Leiden als Opferbereitschaft und
Opferhaltung bestimmt. Eine gewisse Heroisierung des Leids ist damit zumindest an-
gelegt.
8 Im Unterschied zu Frankl und Scheler, die »Metaphysiker« sind, lehnt Hartmann jede
metaphysische Dimension ab. Da er andererseits an der Absolutheit der sittlichenWerte
festhält, denen der Mensch in seiner Endlichkeit nie vollkommen gerecht werden kann,
stellt sich zwangsläufig ein tragisch-heroisches Weltbild ein. Einen ähnlichen Herois-
mus mit wahrer »Todes- und Nichtsentschlossenheit« finden wir bei Heidegger (1979).
Einer der interessantesten Antipoden zu diesen heroistischen Philosophien bildet
E. Bloch (1974) mit seinem »Prinzip Hoffnung«, das die Leidfrage umgeht.
9 Das arbeitet Scheler (1923) sehr schön heraus, wenn er zeigt, dass die niedrigereWert-
ebene im Konfliktfall immer für die höhere Wertebene geopfert werden muss, z.B. das
Angenehme für das Edle, das Edle für das Rechte, Wahre, Schöne oder diese drei für das
Heilige.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wir wohl richtig, wenn wir das Leiden nicht »positivieren«. Nur darf
das Pendel nicht zu weit in die andere Richtung ausschlagen, die dann
den immer auch positiven Seinsbestand in Leid und Leiden verkennt.
Denn zum einen ist jedes Leiden die Folge einer (kollisiven) Seinskon-
stellation und spiegelt diese irgendwie wider; zum anderen stellt das
Leiden eine aktive, lebendige, sinnverbundene, wenn auch nicht immer
sinnvolle Antwort auf eine konfrontative Seinserfahrung dar. Zu Recht
definiertDiederichs (1930, S. 124) darum das Leiden (und desWeiteren
auch die Krankheit) als ein Oszillieren zwischen zwei Werten bzw.
zwischen einem niederen und höheren Wert. Schließlich und endlich
kennen wir destruktive »Leidenshandlungen« wie den Suizidversuch
oder die Selbstverletzung, die – tiefer betrachtet – ein noch weitaus
verheerenderes Übel, wie z.B. den völligen seelischen Selbstverlust,
abwenden. Da Sinn und Sein letztlich identisch sind (Brandenstein
1957, Kap. 15), wird auch ein Leiden um so seinsvoller, je sinnreicher
und wertvoller es ist.

Auf der Einsicht in die elementare Wert-Unwert-Bestimmtheit
allen Leidens kann entsprechend der dritten Grundfrage zum Leiden
eine umfassende Ethik oder Lebenslehre des Leidens aufgebaut wer-
den, die den speziellen Wertformen des Leidens und den rechten bzw.
unrechten Umfangsformen mit dem Leiden nachgeht. Sie soll im drit-
ten Teil der Philosophie des Leidens gegeben werden.

6. Ohnmacht und Widerstand im Leiden; die Formen des
Krankheitsgewinns

»Was sterblich ist, das wehrt sich seiner Haut.«
(G. Hauptmann, Der arme Heinrich)

»Das Leiden hat einen Sinn, wenn du selbst ein anderer wirst.«
(Yehuda Bacon)

Vielleicht der fundamentalste Unwert im Leiden ist die Ohnmacht.
Denn da alles Leben »Macht« ist, d.h. irgendeine Form von »Können«,
bedeutet die totale Ohnmacht ein totales Nicht-Leben-Können, also
den Tod. Nicht von ungefähr sah man seit Urzeiten im Leiden den Vor-
boten des Todes, und in der Tat kann ein harmlos erscheinendes Übel
plötzlich in allergrößte Gefahr umschlagen. Wer eine Geburt erlebt
hat, weiß, wovon ich spreche. Die Ohnmacht im Leiden ist das Ergebnis

134

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verschiedener Kräfte, die aufeinander prallen. Zuerst ist da ein Zusam-
menstoß oder eine Konfrontation zwischen den Lebensstrebungen
eines Lebewesens und einem Hindernis: Das Lebewesen will, wünscht
und erstrebt etwas – z.B. Ruhe, Bewegung, Schlaf, Nahrung, Zuwen-
dung, Anerkennung, Schutz, Erfolg, Besitz, Macht, Lust usw. – und
wird an der Verwirklichung seiner Bedürfnisse gehindert.

»Denn alles Leiden ist nichts anderes als unerfülltes und durchkreuztes Wol-
len.« (Schopenhauer)

In dieser Hinderung macht es die Erfahrung einer Grenze10 und wird
seiner Endlichkeit schmerzlich bewusst, woraus folgt, dass jedes Leiden
eine Strebungs- und Bedürfnisstörung in einer uns transzendierenden
Welt ist. Da diese Grenzerfahrung nicht neutral ist und im Leiden nicht
einfach beseitigt werden kann, konstituiert sich ein Zwang (vgl. Bran-
denstein 1948, S. 14): Ich erfahre, dass ich das Objekt von etwas Ande-
rem bin, und erfahre damit im Leiden überhaupt ein Anderes, ein
»Nicht-Ich«, etwas, das mich übersteigt und mir wesentlich unverfüg-
bar ist.11 Diesem Zwang setze ich im Leiden einen Widerstand ent-
gegen (Fichte12 1979, S. 131: »Keine Tätigkeit des Ich, kein Anstoß.«):
Wohl muss ich leiden, aber ich will es nicht. Dieser Widerstand speist
sich wiederum, da ich mich im Leiden zu behaupten suche, aus irgend-
einer, oft unbewussten oder diffusen Art Selbstgefühl, Selbstwissen
und Selbst-Welt-Entwurf.

In allen psychoneurotischen Leiden liegen Selbstgefühl und der
damit oft in Widerspruch13 befindliche Selbst-Welt-Entwurf wenigs-

135

Ohnmacht und Widerstand im Leiden; die Formen des Krankheitsgewinns

10 Jaspers (1948, S. 467–513; 1973, S. 18) spricht im Falle von Tod, Leiden, Schuld,
Kampf und Zufall von »Grenzsituationen«, in denen das Fragen nach Sein, Wahrheit
und nach der Stellung des Menschen im Sein fundamental aufbricht (1947, S. 879).
11 Vgl. Levinas (1984, S. 42): »Es gibt im Leiden eine Abwesenheit der Zuflucht. Sie ist
der Sachverhalt, direkt dem Sein ausgesetzt zu sein … Die ganze Schärfe des Leidens
liegt in dieser Unmöglichkeit des Ausweichens.«
12 Fichte mühte sich allerdings in endlosen Anläufen und letztlich wohl vergebens, aus
dem Selbstsetzen des Ich das Nicht-Ich (das Objekt, die Welt), durch das es sich dann
begrenzt und seinen Widerstand findet, abzuleiten. Der Widerspruch ist offensichtlich:
Wie soll ein Tätigkeitszentrum durch seine eigene Schöpfung begrenzt werden? Um
diesen Widerspruch zu heben, hypostasiert Fichte darum ein transzendentales, nicht
erscheinendes absolutes, unendliches Ich, das beide – Subjekt und Objekt als Phänomena
– zugleich einander gegenüber setzt und dadurch beide verendlicht und begrenzt.
13 Rogers (1996, S. 41–45; 2003, S. 65–68) und Schmid (1992, S. 83–125) sprechen vom
Standpunkt der humanistischen »Gesprächspsychotherapie« aus von einer Inkongruenz
zwischen tatsächlicher Erfahrung und Selbstbild, zwischen (präreflexiver) vitaler Ak-

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tens teilweise im Dunkeln, sind verdrängt oder werden verleugnet,
weshalb es in der Therapie darum geht, sowohl die unbewusstenWün-
sche und Bedürfnisse als auch die unbewussten Gegenspieler dieser
Bedürfnisse, die Angst- und Schuldgefühle, die Bewertungen und Ideo-
logien aufzudecken. Ursprünglich richtet sich jederWiderstand im Lei-
den gegen das Leidübel, also z.B. gegen eine Demütigung, doch kann
sich sekundär sowohl ein Widerstand gegen das Leidenmüssen selbst,
etwa gegen das Spüren einer Angst, als auch ein Widerstand gegen die
Einsicht in die Gründe des Leidens und in die Möglichkeiten der Über-
windung des Leidens, also in die therapeutische Hilfe entwickeln. Da-
rum ist es wichtig, zwischen dem Leidwiderstand, dem Leidenswider-
stand, dem Einsichtswiderstand (»fehlende Krankheitseinsicht«) und
dem therapeutischen Widerstand zu unterscheiden. Letzterer kann da-
rin bestehen, Hilfe abzulehnen oder ein Hilfsangebot im Sinne der so
genannten »negativen therapeutischen Reaktion« immer wieder zu
unterminieren. Der Widerstand als der Widerpart der Ohnmacht ist,
wie Freud (1970, S. 36 ff.) klar sah, der stärkste Beweis für die Aktivität
im Leiden, sodass wir – überspitzt – sagen dürfen: Leiden ist – trotz, ja
wegen aller Ohnmacht – ein Machtbegehren und kann als Macht ge-
braucht und missbraucht werden. Damit nicht genug müssen wir sogar
die Ohnmacht selbst als einen wenn auch passiven Widerstand erken-
nen. Denn solange noch Leben ist, bietet es Widerstand, und sei es an
der äußersten Grenze der Ohnmacht mit seiner puren Existenz. In der
Psychotherapie wird diese Tatsache dann von größter Bedeutung,
wenn sich – was oft der Fall ist – der Betroffene in seiner Ohnmacht
und Hilflosigkeit mit eben dieser Ohnmacht identifiziert und sie aktiv
einsetzt, also instrumentalisiert. Die grundlegenden Macht- und damit
Widerstandsformen des Leidens sind die von mir nun unterschiedenen
primären, sekundären, tertiären und quartären Formen des Krank-
heitsgewinns:
1. Der primäre Krankheitsgewinn entsteht, wenn das Symptom der

Krankheit zur inneren Entlastung beiträgt, also einen Sinn in der
Leidensbewältigung erhält. So kann eine Depression davor be-
wahren, das Leben verantwortlich in die eigenen Hände zu neh-
men.

136

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

tualisierung und bewusster (aber verzerrter) Selbstaktualisierung und treffen damit das
Wesen des Leidens in einem zentralen Aspekt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Der sekundäre Krankheitsgewinn entsteht, wenn mit der Krank-
heit die Mitwelt zu einem Verhalten genötigt wird, das dem
Leidenden einen Vorteil erbringt, z.B. Mitgefühl, Schonung,
schlechtes Gewissen der Anderen, Wiedergutmachung usw.

3. Der tertiäre Krankheitsgewinn entsteht, wenn ein Leiden an die
Mitwelt delegiert wird, klassischerweise an einen Schwächeren,
z.B. an ein Kind in der Familie. Das Sündenbockphänomen beruht
auf diesem Prinzip.

4. Der quartäre Krankheitsgewinn entsteht, wenn ein Leiden ideo-
logisch gerechtfertigt und überhöht wird und dadurch als be-
sondere Leistung imponiert. Alle Krankheitsgewinne sind »Not-
lösungen«, die das psychische Überleben auf einer minderen
Lebensstufe garantieren. Man sollte sie daher nie verurteilen,
sondern in bessere Lösungen umzuwandeln versuchen.

7. Doppelte Aktstruktur, Grundgenese und das W�nschen
im Leiden

Die bisherigen Einsichten in die komplexen Verhältnisse von Erleiden
und Leiden ermöglichen uns nun die Entfaltung der vollen Aktstruktur
des Leidens. Denn das Leiden ist weder nur Erleiden noch irgendein
»Objekt«, sondern es ist ein spezifischer Selbstvollzug, eine spezifische
Selbstsynthese, die letztlich nur in der reflexiven Selbstanschauung
erfasst werden kann: Es ist unmöglich, das Leiden als Weltding oder
gegenständliches Weltgeschehen zu verorten, vielmehr ist es das Erle-
ben selbst in bestimmter Weise. Was wissen wir bisher über die Struk-
tur des Leidens und seine innere Genese? Oder: Wie synthetisiert sich
der Betroffene im Leiden als Leidender?

Am Anfang steht, wie gesehen, die das erlittene Leid als Erfah-
rungsrealität (nach-) setzende Leidwahrnehmung. Ihr folgt eine affek-
tiv bzw. emotional getönte Bewertung jener Erfahrungsrealität als
eines Übels, die wir als Missfallen oder Widerwillen bezeichnen kön-
nen: Ich höre den Lärm und bewerte ihn als störend. Wir können sie
auch als emotionale Stellungnahme mit einem »antipathischen Mo-
ment« bezeichnen. Da diese antipathisch-emotionale Stellungnahme
das Leid-Übel durch seine Wertung nur negativ auszeichnet, ohne da-
durch dasselbe schon zu überwinden, muss das Leid-Übel ausgehalten,
ertragen, erduldet werden. Ohne ein Mindestmaß an Geduld und Lei-

137

Doppelte Aktstruktur, Grundgenese und das W�nschen im Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den ist Leid nicht erlebbar und erfahrbar.14 Aus jener freiwilligen Wer-
tung und dieser erzwungenen Leiderduldung entspringt dann der frus-
trane Leidaufhebungsversuch, mit welchem sich adhoc die innere Lei-
denszwietracht oder Leidensdiskrepanz konstituiert. Alle diese
Momente bestehen, obwohl sie in dieser seinsmäßig-unzeitlichen Ge-
nese auseinander hervorgehen, wesentlich zugleich, und zwar deswe-
gen, weil die Abwesenheit nur eines Momentes die ganze Realität des
Leidensaktes zerstört. Darum korrelieren diese Momente, d.h. sie be-
stehen in Wechselabhängigkeit ineinander. Damit könnte die Leidens-
analyse als abgeschlossen gelten, und in gewisser Weise ist sie es auch,
nämlich in der Weise ihrer inneren unzeitlichen Genese. Doch genau
dieses Strukturgefüge generiert nun ein zeitlich folgendes, darum echt
neues Geschehen, einen neuen Akt.

Aus dem ersten Akt des Leidens, dem in sich komplexen »Leidlei-
den«, entspringt nämlich fast unvermeidlich ein zweiter Akt des Lei-
dens, das Wünschen im Leiden, das »Leidenswünschen«, das sich aus
dem Verwünschen des Übels und dem Erwünschen des Heils zusam-
mensetzt. Mit ihm wird die echte volle Zeitdimension der Sukzession
eröffnet und synthetisch gestaltet, da ja ein Noch-Nicht, das nur später
kommen kann, intentioniert wird. Setzen wir voraus (was allerdings
noch zu erweisen wäre), dass diesem Wünschen in der Realität eine
mögliche Erfüllung entspricht, dann erhält das »Prinzip Hoffnung«
einen realen Bezug und degeneriert nicht zur bloßen Illusion:

»Der Durst beweist die sichere Existenz von Wasser.« (F. Werfel, Der ver-
untreute Himmel). Oder in den Worten des großen Medizinhistorikers
H. Schipperges (1985, S. 21): »Leiden ist ein beständiger Appell, sich nicht mit
dem biologischen Bestand unserer Existenz allein zu identifizieren, sondern
unser Leben zu transzendieren, transzendieren auf ein anderes um uns, ein
Gegenüber, das mit uns leidet, auf ein höheres und absolutes Bezugssystem,
das letztlich allem Leiden Sinn gibt.«15

138

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

14 Über die Geduld als »passive Tugend« geht die aktive Tugend der Tapferkeit hinaus,
die beide durch den Bezug auf eine belastende, bedrohliche oder leidvolle Situation
bedingt sind (vgl. Näheres z.B. bei N. Hartmann 1926, S. 393ff., bei Hessen, 1954,
S. 67–70).
15 Ähnlich sehen es Jaspers (1948, S. 494), Frankl (1950, 1989, S. 18 ff.) und der Wert-
philosophHessen (1954, S. 146–162), wenn sie von der Selbsttranszendierung desMen-
schen sprechen, die letztlich auf den Ursprung, das Absolute, das »Umgreifende« (Jas-
pers), die reine Wertfülle (Hessen) der Existenz ziele.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Somit dürfen wir bis hierher drei zeitlich sukzessive Elemente oder
Stadien des vollständigen Leidensgeschehens festhalten: das Erleiden
oder Sichbetreffenlassen (Affektion, »Pathos«, Widerfahrnis) – das
Leidleiden – und das Leidenswünschen. Mit allen Elementen im Ein-
zelnen stellt sich das Aktgeschehen zeitlich geordnet, wie folgt, dar:
– Erleiden (Affektion, Affliktion)
– Leidwahrnehmung (Leidposition)
– negative kognitiv-emotionale Bewertung (Mangel- und Zwiespalts-
erfahrung) als Missfallen/Abneigung/Widerwille

– Erduldung des Leids (Leidensdruck)
– Leidverwünschung und Heilerwünschung (Leidspannung)
– Hemmung, Ohnmacht, Auslieferung (weiterer Leidensdruck)
– frustraner Leidaufhebungsversuch (vergebliche Leidnegation)
– Leidenszwietracht (dynamisch-dialektische Diskrepanz) und offener
Leidenszustand

8. Leidensdruck und Bed�rfnissystem

»Beschreibung des Menschen: Abhängigkeit, Verlangen nach Un-
abhängigkeit, Bedürfnisse.« (Pascal, Pensées, §137)

Menschen, die als Therapeuten arbeiten, wissen um die »zentrale Grö-
ße« des so genannten Leidensdruckes. Obwohl er wissenschaftlich
schwer zu fassen ist (vgl. Veith 1997, S. 338–339; Wandruszka 2004,
Kap. F), leitet er in unmittelbar-intuitiver Weise den diagnostischen
Blick oder besser noch das diagnostische Ohr beim Verständnis einer
Störung. Schon Freud (1905, S. 21) betonte, dass eine therapeutische
Kur wenig Hoffnung auf Erfolg hat, wenn der neurotisch Betroffene
unter keinem Leidensdruck leidet.

»Dem Leiden soll beim Patienten die Größe seines eigenen Strebens nach Ge-
nesung entsprechen.« (Freud 1905, S. 21)

Im Grunde gilt das für alle Leidenden und Kranken, und in der Tat
kennen wir Menschen, die zwar schwer krank sind, aber den Gang
zum Arzt – sei es aus Angst, Scham, Nachlässigkeit oder aus Stolz –
verweigern.

Was ist aber der Leidensdruck? Können wir ihn irgendwie näher
bestimmen? Zuerst ist wohl zu sagen, dass der Leidensdruck Ausdruck

139

Leidensdruck und Bed�rfnissystem

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Leidens an sich selbst ist. Denn es ist ja mein Leiden woran auch
immer, das mich unter Druck setzt, und zwar so unter Druck setzt, dass
es mir unangenehm und eng in der eigenen Haut wird. Erreicht der
Leidensdruck – wie in allen Notleiden – eine unerträgliche Intensität,
dann treibt das Leiden gleichsam aus der Enge des Selbstseins hinaus:
»Ich könnte aus der Haut fahren.« Betrachten wir den Leidensdruck
genauer, dann finden wir einen komplexen Aufbau, in den sich mehre-
re Momente einweben.

Als erstes ist der Druck des Erleidens zu nennen: Irgendetwas
trifft mich (und das ist immer mit einem Druck verbunden), etwa eine
Krankheit, ein Vorwurf, ein Unrecht und veranlasst mich, daran zu
leiden. Ich spreche hier vom »Konfrontationsdruck« – er ist noch nicht
der eigentliche Leidensdruck.

Wird diesem ersten Druckmoment oder Druckvektor ein Wider-
stand entgegengesetzt, was, wie gesehen, im Leiden immer der Fall ist,
dann entsteht ein füglich so zu nennender »Widerstandsdruck«. In
diesen gehen das Leidverwünschen, das Heilerwünschen und der ohn-
mächtige, aber nichtsdestotrotz aktive Leidaufhebungswille ein. Beide
Druckvektoren zusammen gestalten erst eigentlich den Leidensdruck,
und sie nähren sich einerseits aus dem, was den Betroffenen konfron-
tiert, begrenzt, bedrängt, bedroht, und andererseits aus dem, was der
Betroffene an eigenen Strebungen und Bedürfnissen zu bewahren
sucht und entgegen setzt.

Dabei kommt ein fundamentales Bewertungssystem des Betrof-
fenen ins Spiel (vgl. Blankenburg 1980, S. 212–215; 1981), das von
seinen Grundbedürfnissen geleitet ist. Somit erweist sich der Leidens-
druck als ein Integral über mindestens zwei einander entgegengesetzte
und zusammengefasste Druckgradienten und dürfte darum als »syn-
thetischer Diskrepanzdruck« bezeichnet werden.

Über die Diskrepanz finden dann die fünf Leidensurmomente –
Mangel, Zwiespalt, Spannung, Hemmung, Zwietracht – in den Lei-
densdruck Eingang, sodass es uns nicht wundert, wenn es Leidensfor-
men gibt, in denen der Mangeldruck oder der Zwiespaltsdruck oder der
Spannungsdruck oder der Hemmungsdruck oder der Zwietrachts- bzw.
Konfliktdruck überwiegt. Genau betrachtet kommen sie immer zu-
gleich vor, in jedem Leiden, nur in bestimmten Leiden verschieden ge-
wichtet. Als un- oder überspezifische Quellen des Leidensdruckes sind
darum die Belastung oder Bedrängnis, die Vergeblichkeit und Ohn-

140

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


macht, die Zerrissenheit und Ausweglosigkeit und die fünf Leidensur-
momente zu nennen, was vor allem für das Notleiden zutrifft.

Als spezifische Quellen des Leidensdruckes sind dann die konkre-
ten Leidensgefühle (Trauer, Angst, Wut, Verzweiflung, Scham, Schuld
usw.), die erstrebten Willenshandlungen (z.B. Befreiungsversuche wie
Flucht, Rückzug, Angriff und das »Agieren«) und durchaus auch das
Bestreben, das Leiden kognitiv zu verstehen und zu verarbeiten, anzu-
führen.

Alle leiblichen Quellen des Leidensdrucks, wie z.B. eine unbefrie-
digte Sexualität, wirken wesentlich indirekt über die Bewertungs-
instanz des Subjektes auf das Erleben und Verhalten des Betroffenen
ein und gestalten sein Leiden mit. In ihrem Fall ist vom indirekten
Leidensdruck zu sprechen.

Die spezifischen Quellen des Leidensdruckes können wir in einem
übergeordneten Bedürfnissystem, das in leicht veränderter Anlehnung
an Maslow (1997, S. 156 ff.) und J. D. Lichtenberg (1988, S. 85–97;
2000) fünf Komponenten umfasst, wie folgt, zusammenfassen:
1. das Bindungssystem, das wesentlich über die Emotionen auf-

gebaut wird und Bindung, Geborgenheit, Zugehörigkeit, Aner-
kennung, Liebe usw. garantiert;

2. dasAutonomiesystem, das wesentlich über Wollen und Handlung
aufgebaut wird und Selbstwirksamkeit, Eigenverantwortlichkeit,
Selbständigkeit, Freiheit garantiert;

3. das Explorationssystem, das wesentlich über die Kognition auf-
gebaut wird und Orientierung, Klarheit, Erkenntnis, Erfahrung,
Wahrnehmung und Wissen garantiert;

4. das System der leiblichen Bedürfnisse und Triebe mit den Bedürf-
nissen nach Luft zum Atmen, nach Nahrung und Wasser, nach
sexueller Lust, Wärme, Bewegung, Schlaf, Sicherheit, Ruhe, Aus-
scheidung u.v. a.m.

5. Und schließlich ist das Selbstwertsystem zu nennen, das nur un-
eigentlich von den anderen Systemen abgesetzt werden kann, da
jedes Selbstwerterleben immer an eines der anderen Bedürfnisse
geknüpft ist, bzw. jedes Grundbedürfnis eine Selbstwertkom-
ponente umfasst. Ich nenne es trotzdem eigens, da es Störungen
gibt, in denen das Selbstwertproblem im Zentrum steht, nämlich
die so genannten »narzisstischen Störungen«.

141

Leidensdruck und Bed�rfnissystem

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wie zu sehen, wird die Begrenzung der Bedürfnissysteme auf nur zwei
Triebe, wie von der Psychoanalyse geübt, der Komplexität der mensch-
lichen Bedürfnisse nicht gerecht und muss daher, um die Nöte und
Leiden der Menschen gerecht zu beurteilen, erheblich erweitert wer-
den. Die Vielfalt der Bedürfnisse lehrt jedoch noch etwas Weiteres: Da
jedes Bedürfnis einen Kontext zwischen dem Bedürfendem und dem,
was er bedarf, herstellt, ist jedes Leiden, in dem ja irgendwelche Be-
dürfnisintentionen verhindert werden, in eine Situation (Sartre 1997,
S. 833 ff.) oder Bewandtnisganzheit (Heidegger 1979, S. 83–88) hi-
neingestellt, mit der Folge, dass jedes Leiden, so irrational es sonst auch
sein mag, einen verstehbaren, »rationalen« Sinnzusammenhang kon-
stituiert. Verstehbarkeit ist hier weit gefasst und meint auch solche
Fälle, wo z.B. ein Alzheimer- oder Schizophreniekranker seiner eige-
nen Denkprozesse nicht mehr Herr ist, weil sein Gehirn irgendwelche
Schäden erlitten hat. Verstehen umfasst hier also auch das Erklären.
Wenn wir begreifen, dass jedes Leiden von einem ihm jeweils spezi-
fischen Leidensdruck bestimmt ist, dann werden auch die grundlegen-
den Formen der Minderung des Leidensdruckes verständlich. Denn da
Leiden bedrückt und beengt, versucht der Betroffene es irgendwie los-
zuwerden. So kann der Leidensdruck internal verstanden und emotio-
nal-kognitiv verarbeitet oder durch Handlung aufgehoben werden; er
kann aber auch externalisiert, projiziert, delegiert, ideologisiert, etwa
beschönigt, idealisiert und überhaupt instrumentalisiert werden. Die
Formen des instrumentalisierten Leidensdruckes sind nichts anderes
als die vier Formen des Krankheitsgewinnes.

Das Phänomen Leidensdruck kann noch unter vielen anderen
Hinsichten betrachtet werden. Hervorzuheben sind die Formen be-
wusster und unbewusster Leidensdruck und der Leidensdruck im Rah-
men der Zeitekstasen. So unterscheide ich
– einen imperfekten Leidensdruck, der von einer vergangenen, aber
noch in die Gegenwart reichenden Belastung (z.B. als Trauma) her-
rührt,

– von einem präsenten Leidensdruck, der in einer aktuellen Insuffi-
zienz gründet,

– und von einem prospektiven Leidensdruck, der sich einem ungeleb-
ten, aber zu lebenden Leben verdankt.

Es wäre noch vieles zum Thema Leidensdruck zu sagen, doch sprengt
dies den Rahmen dieser Arbeit. In meiner Dissertation (Leidensdruck

142

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Leidenswiderstand 2004) habe ich die Problematik ausführlich
ausgebreitet. In diagnostisch-therapeutischer Hinsicht verweise ich
auf die Arbeit vonHauser (2004, S. 138), wo u.a. ein sehr interessanter
Test zur Messung des Leidensdruckes, der so genannte PRISM-Test
(Pictorial Representation of Illness and Self Measure), dargestellt und
erläutert wird.

9. Der negativ-pathische Gestaltkreis im Leiden

V. v. Weizsäcker, ein außerordentlich kreativer und originaler Arztphi-
losoph, hat in seinem gleichnamigen Buch (1973) den bedeutenden Be-
griff des Gestaltkreises geprägt. Ähnliche Begriffe gab es vorher schon,
etwa bei J. v. Uexküll (1956, S. 94 ff.), der vom Funktionskreis, oder
später bei T. v. Uexküll (1998a, S. 214–263), der vom Situationskreis
spricht. Rein logisch handelt es sich dabei um zwei Wirklichkeiten oder
Wirklichkeitskomponenten, die in einem logischen, sich gegenseitig
bedingenden Wechselverhältnis stehen. Weizsäcker wies als Physiolo-
ge nach, dass es keine sinnliche Wahrnehmung ohne physische Bewe-
gung und keine Bewegung ohne sinnlicheWahrnehmung gibt. Ähnlich
zeigt J. v. Uexküll, dass Organismus und Umwelt nicht trennbar sind,
sondern aufeinander wechselseitig bezogen sind. Die Umwelt bildet
nur die weitere organismische Hülle des Organismus i. e.S. Vermittelt
wird beider Zusammengehörigkeit im Konzept von J. v. Uexküll durch
die Einheit vonMerkwelt undWirkwelt, vonWahrnehmung und Han-
deln. Wenn sich der Organismus harmonisch in seiner Umwelt bewegt,
d.h. seine Gestalt und seine Bedürfnisse mittels der Umwelt adäquat
erhält und befriedigt, dann greifen die Kreisprozesse mühelos ineinan-
der. Werden sie gestört, und das ist eigentlich ständig der Fall (z.B. bei
jeder Hunger-, Durst-, Müdigkeitsempfindung, bei Angst, Wut usw.),
dann können die Kreisprozesse desynchronisieren, gleichsam aus dem
Takt geraten und zu objektiven Funktionsstörungen und subjektivem
Leiden führen. Umgekehrt bedeutet dies, dass jedes Leiden in irgend-
einer Form einen gestörten Gestaltkreis bildet, sei es zwischen Wahr-
nehmung und Handeln, zwischen Wahrnehmung und Bedürfnis oder
sei es zwischen Organismus und Umwelt. Das Subjekt des Leidens ist
in solchem Falle dann zu einem eigenen Energieaufwand gezwungen,
um sich wieder einzuregulieren. Leiden ist immer diese gestaltkreis-
artige Wechselbedingung zwischen dem Betroffenem und seinem

143

Der negativ-pathische Gestaltkreis im Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Übel, deren Beziehung durch den Leidensvollzug vermittelt wird. Nur,
in diesem Ring waltet keine Harmonie, kein glattes Kreisen, sondern
Diskrepanz, Hemmung, Zwietracht: Die Wirklichkeit (oder Wirklich-
keitskomponente), die als Übel fungiert, lässt sich nicht assimilieren
und integrieren. Und also ist das Subjekt, solange es leidet, gefordert,
den Kreis des Leidens, der zunächst nicht schließbar ist und doch ge-
schlossen werden soll, zu schließen. Das ist der fundamentale mora-
lische Imperativ des Leidens: »Ende dein Leiden!«

Vom pathischen ist der pathologische Gestaltkreis zu unterschei-
den. In seinem Fall kommt es nicht nur zu Irritation, Hemmung und
Leiden, sondern zu echter Schädigung, gleichgültig in welcher Dimen-
sion des Humanen. Geht die Schädigung in einen Prozess über, der
überwiegend fremdbestimmt ist, dann liegt das vor, was wir Krankheit
nennen.

10. Die Dynamik des Leidens: Selbsttranszendierungstendenz
und Retroflexio passionis

»Leid und ewiges Suchen stand in seinem Blick
geschrieben, ewiges Nichtfinden.« (Hesse, Siddharta)

So passiv und statisch das Leiden im ersten Moment auch anmuten
mag, es verbirgt sich darin eine gewaltige Dynamik. Hierbei sind meh-
rereMomente zu unterscheiden. Zunächst ist schon die Wahrnehmung
dessen, was als Übel erlitten wird, eine Aktivität, wenn auch eine vor-
wiegend rezeptive. Dann folgt die schon weit dynamischere Aktivität
der Bewertung eines erlittenen Widerfahrnisses als Übel, das Missfal-
len. Mit dieser Bewertung versetzt sich das Subjekt selbst in einen
Konflikt: Denn es muss etwas unfreiwillig ertragen, was es gerne los-
werden will, aber nicht loswerden kann. Dabei tauchen neue Aktivi-
tätsmomente auf, so vor allem das oft wenig sichtbare Ertragen, Dul-
den, Aushalten.16 Denn in der Tat ist es unmöglich, an etwas zu leiden,
wenn keinerlei Kraft zum Aushalten, zum Ertragen da ist. Wer leidet,

144

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

16 Ein ägyptischer Priester klagt um 1800 v.Chr. in einer von Anarchie geprägten Zeit:
»Hätte ich doch ein Herz, leiderfahren, dann würde ich bei ihm Zuflucht finden; ich
könnte es damit beladen, mein Leid zu klagen, würde ihmmeinen Schmerz auferlegen!«
(Altägyptische Dichtung, 2006, S. 96)

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erträgt und duldet, wie minimal auch immer.17 Und nicht von ungefähr
kennen wir schwere Leidenszustände, die gerade durch einen Mangel
an Duldungs- bzw. Frustrationsfähigkeit ausgezeichnet sind. Fragen
wir uns, was das Ertragen ist, dann kann kein Zweifel daran bestehen,
dass es sich dabei weder um einen Erkenntnisakt noch einen Gefühls-
zustand, sondern um einen »statisch-gegenhaltenden«Willensakt han-
delt. Schließlich erträgt der Leidende nicht nur sein Leid, sondern ver-
wünscht es und ersehnt die Befreiung davon. Auch das ist eine
Aktivität, sogar eine sehr dynamische, vor allem deswegen, weil sie
aus der Mitte des Gefühlslebens aufsteigt und zeitstiftend über den
Ist-Zustand hinausdrängt, d.h. ihn zu transzendieren sucht, aber dazu
aufgrund der Handlungshemmung nicht in der Lage ist. Denn mit dem
Verwünschen des Leids ist ja das Leid nicht aufgehoben, sondern erst
nur »dynamisiert«: »Wer sein Leiden leidet, zeigt sich schon auf dem
Wege zur Befreiung von diesem Leide.« (Diederichs 1930, S. 68).

Ausgehend von all diesen Aktivitätsmomenten bildet sich eine
neue, weitere, und zwar eine reflexiv-zirkuläre Aktivitätsfigur aus.
Jeder, der leidet, leidet nicht nur an etwas Anderem, Fremden, sondern
auch an sich selbst. Ja, das Leiden ist immer »Selbstleiden«, d.h. ein
Sich-ertragen-müssen in einer Form, die nicht annehmbar ist und –
vergeblich – abgewiesen wird. Mit dem Leiden an sich selbst werden
ein »Selbstleid« und damit ein reflexives Verhältnis im Leiden kon-
stituiert. Überdeutlich wird dies im Alltag daran, dass der Leidende
sich um sich selbst sorgt. Diese um sich besorgte und sich um sich
sorgende retroflexio passionis (die über die bloße implizite und expli-
zite Reflexivität im Leiden hinausgeht) kann sich nun verselbständi-
gen und entgleisen. Dann entstehen die Formen der retrofixatio pas-
sionis, so vor allem in allen hypochondrischen Leidensgestalten, und

145

Die Dynamik des Leidens

17 Vergleiche die schöne und tief dringende Studie von N. Diederichs »Leiden und Dul-
den« (1930, S. 122–162), die allerdings in dem Punkt irrt, das Dulden sei frei vonWider-
stand und Selbstbehauptung. In Wahrheit fehlt dem Dulden zwar ein aktiv verändern-
des, aber durchaus nicht ein aktiv gegen- und standhaltendes Willensmoment. Dulden
ist nicht nur ein Gefühl, eine Befindlichkeit oder ein leiblicher Zustand. ImWesen setzt
Diederichs (z.B. S. 139) Dulden und (totales) liebendes Sichergeben gleich, was zu weit
geht. Darüber hinaus scheint es mir sinnvoll, zwischen Dulden (Aushalten, Ertragen),
Geduld und Tapferkeit zu unterscheiden. Gegenüber dem bloßen, oft dumpfen, unre-
flektierten Dulden hebt sich die Geduld als bewusstere und freiere Stellungnahme ab,
während an der Tapferkeit überhaupt ein stärker intentionales, nicht nur passiv-rezeptiv
ertragendes, sondern sich freiwillig in die Gefahrsituation hineinbegebendes Moment
mitwirkt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die sich selbst verstärkende Autoaffirmation im Leiden. Hier wird
durch die leidvolle Selbstbeschäftigung im Leiden das Leid aktiv fest-
gehalten18 und immer mehr verstärkt, mit allen seinen möglichen kör-
perlichen, psychischen und sozialen Folgen. Im Unterschied zur pro-
gressiv-linearen Dynamik der Selbstüberwindungstendenz des
Leidens, die wir zuerst betrachteten, handelt es sich jetzt um eine
Kreisstruktur, die wesentlich in zwei Richtungen offen ist: Als positiv-
zirkuläre Dialektik führt sie in den konstruktiven Formen der Sorge
zur Linderung oder Überwindung des Leidens; als negativ-zirkuläre
Dialektik führt sie in der Retrofixatio, Autoaffirmatio und Circulatio
passionis zur Deviato passionis, also zur Entgleisung und damit zur
Krankheit. Mit gutem Recht dürfte diese Leidensdynamik »Psycho-
dynamik des Leidens ersten Grades« genannt werden, doch ist be-
kanntlich dieser Begriff für die tiefenpsychologische, d.h. an unbe-
wussten Motiven orientierte, Dynamik des Leidens zweiten Grades
aufgespart, die wir bald untersuchen werden. Wir dagegen stellen hier
nicht die motivationale, sondern die ontologische Eigendynamik des
Leidens vor, die sich natürlich mit jener innig verknüpft.

11. Implizite und explizite Reflexivit�t im Leiden

Schon in der Tierwelt begegnen wir dem Phänomen, dass sich sowohl
bedrohte und leidende Individuen als auch Kollektive um ihr Überle-
ben sorgen: Das geängstigte Reh flieht, der angegriffene Löwe wirft
sich in den Kampf, das bedrohte Murmeltier versteckt sich, das über-
wältigte Kaninchen stellt sich tot. Schon rein empirisch haben wir es
hier mit »reflexiven Lebensgestaltungen« zu tun. Diese Konstellation,
bei den Tieren nur von außen betrachtbar, kann im Menschen reflexiv
ins Selbstbewusstsein treten: Ich weiß dann, dass ich an einer Phobie,
unter Selbstzweifeln, an Verstimmungen, an einer Angst vor dem Ver-
gehen usw. leide. Ich spreche von der expliziten Form der Leidensrefle-
xivität. An ihrem Vorkommen ist nicht zu zweifelen.

Doch ist sie die einzige Form? Keineswegs. Ich behaupte, dass
jedes Leiden, so diffus oder halbbewusst es auch sein mag, einen not-
wendigen reflexiven Selbstbezug impliziert. Denn selbst im Falle, wo

146

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

18 J. Küchenhoff (2003, S. 249–256) hat dazu einen lesenswerten Aufsatz geschrieben:
»Das Festhalten am Leiden«.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ich gebannt und explizit an einem äußeren Widerfahrnis, z.B. einem
Erdbeben, leide, leide ich doch wenigstens implizit auch um meiner
selbst willen an mir selbst. Denn es geht im Leiden stets um mich oder
uns selbst, weil es eben die spontane, meist emotional diktierte Ant-
wort auf die Bedrohung jemeiner oder unserer Integrität ist. In diesem
»mein« bzw. »uns«, ohne das ein Leiden unmöglich ist, steckt die im-
plizite, weil nicht eigens ausgesprochene oder überhaupt bewusstseins-
mäßig herausgehobene Reflexivität. Es handelt sich um ein basales,
von Sartre (1973, S. 7) »präreflexiv« genanntes, in Wahrheit aber im-
plizit-reflexives Selbstgefühl, das nicht eigens kognitiv vermittelt sein
muss, nichtsdestotrotz einen – eben unmittelbar-fühlenden – Selbst-
bezug einschließt. Heidegger (1979, §40) bestätigt diese Wahrheit für
das Leidensgefühl der Angst, wenn er aufzeigt, dass es in ihr immer
zugleich um ein Wovor und ein Worum geht. Das Worum ist aber der
Sich-Ängstigende selbst, und also ist Angst ohne ein Moment der Re-
flexivität unmöglich.19

Es ist klar, dass sich im therapeutischen Feld die Aufgabe stellt,
implizite, vor allem implizit-verdrängte Leiden explizit zu machen, in
Worte zu fassen und so einem integrierenden Verstehen zuzuführen.
Dass diese Explizierung letztlich möglich ist, gründet in dem Umstand,
dass jedes Leiden – auch das der Neurose und Psychose – ein Moment
der impliziten Reflexivität in sich trägt.

12. Die einfache Zeitstruktur des Leidens (Teil 1)

Kant (1881, S. 48–66) ordnet in seiner »Kritik der reinen Vernunft« die
Zeit mehr der inneren Selbstwahrnehmung, den Raummehr derWelt-
erfahrung zu. Auch wenn dies gewiss eine tiefe Einsicht birgt, so ist es
in dieser Ausschließlichkeit nicht haltbar. Denn es bedeutete in der
Konsequenz, dass das Weltsein zeitlos und das Selbstsein raumlos wä-
re, was schon der alltäglichen Erfahrung widerspricht. So wie wir z.B.
einer Blume eine räumliche Struktur zuerkennen, so weisen wir ihr,
besonders wenn wir ihr Wachstum beachten, eine eigene Zeitstruktur

147

Die einfache Zeitstruktur des Leidens (Teil 1)

19 Die Sprache ist reich an solchen Beziehungspartikeln wie woran, worüber, wodurch,
worin, weswegen, worum usw., mit denen bestimmte Konstellationen angezeigt wer-
den. Es lässt sich daraus Vieles an rein a priorisch kaum denkbaren Zusammenhängen
ermitteln.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu. Umgekehrt besitzt unser seelisches Innenleben, z.B. unser Phanta-
sieleben, unzweifelhaft räumliche Momente, die von der Sinneswahr-
nehmung völlig unabhängig sein können. Ja selbst primär unräumli-
chen Akten und Zuständen unseres Selbstseins, z.B. dem Gefühl der
Trauer, eignet eine raumgestaltende Potenz, die wir klar im leiblichen
Ausdrucksverhalten, z.B. im Weinen, und im zwischenmenschlichen
Dasein, als emotional-raumfüllende, z.B. bedrückende Atmosphäre
(vgl. H. Schmitz 1969; 1998, S. 22–27 und T. Fuchs 2000, S. 213–230)
erfahren können.

Dass Letzteres vom Leiden insgesamt gilt, kann kaum bezweifelt
werden: Es hat seine eigene Zeitdynamik und Zeitrhythmik, und es
wirkt mächtig in das räumliche Phantasieleben (z.B. im Traum), in die
räumliche Sphäre des Leibes und in die immer wesentlich räumlich
bestimmte Mitwelt hinein. Hier wollen wir nun die spezifische Zeit-
lichkeit des Leidens, d.h. die bestimmte Zeitkonstitution und Zeit-
gestaltung im Leiden durch den Leidenden, näher betrachten.

Zuvörderst muss betont werden, dass das Leiden in seinem Kern
eine Seinsstruktur aufweist, die bloß-zeitlich gar nicht fassbar, son-
dern, wenn auch nicht unzeitlich-ewig, so doch »überzeitlich-zeitüber-
wölbend-zeitsammelnd«, man könnte auch sagen: zeitschaffender und
zeitsynthetischer Natur ist. Denn die Momente der statisch-dyna-
mischen Diskrepanzstruktur des Leidens zeigen zwar eine Ordnungs-
und Folgestruktur, doch ist diese nur seinsmäßig-logischer und eben
nicht zeitlicher Art: So bestehen die fünf Leidensurmomente, wie ge-
sehen, immer zeitlich zugleich, obschon der Mangel das erste, der
Zwiespalt das zweite, die Spannung das dritte, Hemmung und Zwie-
tracht das vierte und fünfte Moment darstellen. Heideggers Gleichset-
zung von Sein und Zeit in »Sein und Zeit« (1979) erweist sich schon
hier als zu kurz gegriffen.

Und dennoch ereignet sich diese »Zeitlosigkeit« oder besser
»Überzeitlichkeit« nicht außerhalb, sondern innerhalb der werdenden
Zeit! Das mag paradox klingen, ist es aber nicht, wenn wir bedenken,
dass jedes Seiende struktural nicht nur »horizontal«, sondern auch
»vertikal« verfasst ist und verschiedene Tiefenschichten aufweist, von
denen die tiefsten eben nicht vom sukzessiven Zeitgeschehen, nicht
von Wandel und Wechsel berührt, aber natürlich in der wechselnden
Zeit als deren sich durchhaltende Basis »mitgeführt« werden. Es ist
klar, dass die überzeitliche Seinsstruktur des Leidens die Zeitstruktur
des Leidens ermöglicht und trägt, sodass diese verschwinden würde,

148

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wenn jene verschwände. Das ist leicht durch Negation eines der fünf
Seinsurmomente des Leidens überprüfbar.

Die Kernstruktur des Leidens ist also überzeitlicher Natur, und
dennoch ist, wie schon gesehen, das Leiden, besonders über seine
Wunschdynamik, wesentlich, d.h. unabdingbar, zeitlich-wechselhaft
bestimmt. Denn da das in jedem Leiden mitwirkende Verwünschen
des Übels bzw. das Erwünschen des Heils notwendig auf etwas gerichtet
ist, was noch nicht existiert, aber als existenzfähig erhofft wird, wird
die Zeitform der Sukzession, und damit wenigstens der mögliche
Wechsel, die mögliche Veränderung konstituiert. Was wir hier vor
uns haben, ist die Verankerung des Prinzips Hoffnung (Bloch 1974)
im leidenden Subjekt: Wo keine Hoffnung ist, muss das Leiden an sich
selbst verzweifeln und sich darin selbst verzehren. Akzeptieren wir
dagegen die Hoffnungslosigkeit und entsagen, dann endet das Leiden.
Oder das Leid-Übel ist so übermächtig, so vernichtend, dass nicht mehr
gehofft werden kann, und auf diesem Wege das Leiden endet.

Über diese Zeitverhältnisse hinaus lehrt uns die Erfahrung, dass
jedes Leiden beginnt, in der Regel einen wechselvollen Verlauf hat und
in vielen Fällen auch endet. Das Leiden ist also kein rein zeitloses, son-
dern ein wesentlich zeitliches On (Seiendes). Und darum bedarf es
einer Zeitontologie des Leidens. Was lässt sich da im Grundsätzlichen
feststellen und sagen?

Zunächst steht jedes Leiden wie jedes Erleben in der Gegenwart, ja
es konstituiert eine besonders hervorgehobene Gegenwart. Wodurch?
Durch seinen Schmerz, seine Last und durch seine Diskrepanzstruktur.
Die Gegenwart des Leidens ist gleichsam ein Schrei, auch dann, wenn
der Schrei stumm nach innen geht. Wir können sagen: Im Leiden wird
eine Gegenwart konstituiert, die nicht sein soll, aber dennoch unab-
wendbar und unausweichlich da ist und dadurch gleichsam die Zeit
anhält:

»Äußerster Schmerz: richtungslose Zeit.« (Simone Weil, Schwerkraft und Gna-
de, S. 169).

Diese Präsenz des Leidens wird durch das Leiden selbst gesteigert, denn
der Betroffene bäumt sich, wie gesehen, in der Leidnegation vergeblich
gegen das Leiden auf. Dadurch wird in eminenter Weise Gegenwart,
Hier und Jetzt, geschaffen.

Wogegen bäumt sich aber der Leidbetroffene auf? Gegen eine Ver-
gangenheit, die nicht untergehen will und im Leiden nicht hinter sich

149

Die einfache Zeitstruktur des Leidens (Teil 1)

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gelassen werden kann; gegen eine meist jüngste Vergangenheit, die
sich in die Gegenwart oft gewaltsam hineindrängt, also gegen eine
»faktische Synthese der Zeit« (Kupke 2003, S. 79–112), die nicht »un-
faktisch« werden will. Der Leidende wird von etwas getroffen, was ihn
bindet und an seiner freien und natürlichen Weiterentfaltung, d.h. an
der »genetischen Synthese« der eigenen Zeitlichkeit (Kupke 2003,
S. 79–112), hindert: Wie eine Eisenkugel hängt ein Widerfahrnis an
ihm, das nicht vergehen will, sondern weiter seine Gegenwart und Zu-
kunft in Beschlag nimmt. Im Leiden waltet also eine nicht-vergehen-
könnende oder nicht-vergehen-wollende Vergangenheit, etwas, was
die Alten als »Fatum«, als »Geschick« oder »Karma« erlebt und be-
zeichnet hatten. Schon im Kleinen erfahren wir dies, so etwa, wenn
ein Traum nachwirkt, ein Kindheitskonflikt sich nicht auflöst, eine
Kränkung nicht vergessen, eine Ungerechtigkeit nicht gesühnt oder
wieder gutgemacht werden kann usw. Die Last im Leiden geht ganz
wesentlich auf diese Schwere der nicht vergehenden, eben auf Gegen-
wart und Zukunft lastenden Vergangenheit im Leiden zurück. Darum
ist die Gegenwart im Leiden »unnatürlich« belastet, ihrer selbst ent-
fremdet, sodass sie nicht frei für sich selbst und ihre Zukunftsmöglich-
keiten wird. Im Leiden ist die Gegenwart nicht gelöst, weil von einer
unerlösten Vergangenheit fixiert. Das sah S. Freud (1970, S. 13) klar,
der für die Vergangenheitsgebundenheit des neurotisch Kranken den
Begriff der »Fixierung« einführte.

Damit wird durch das Leiden die Dimension der Zukunft in spezi-
fischer Weise vorbestimmt, nämlich mehr oder weniger verstellt. Das
lehrt schon die Erfahrung: Im Leiden sind wir oft so sehr mit der Ge-
genwart oder einer Vergangenheit beschäftigt, dass wir den Blick für
das Kommende und Anstehende nicht frei bekommen. Andererseits
drängt in uns ein heftiges Begehren, das Leid abzuschütteln, und eröff-
net so die Zukunft. Dieses Drängen der Heilerwünschung ist aber im
Leiden gebunden, gefesselt, im Notleiden immer ohnmächtig und hilf-
los. Zwar schreit in uns alles: »So nicht weiter!«, doch oft lässt sich
nichts bewegen, die »genetische Synthese des Ich«, seine weitere
Selbsthervorbringung ist blockiert wie z.B. bei einer unheilbaren
Krankheit, einem unwiederbringlichen Verlust, einer unsühnbaren
Schuld, einer klinischen Depression oder Angstkrankheit.

Man sieht: Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft nehmen im
Leiden ein eigenes, charakteristisches »Gesicht« an: Die Gegenwart
»bohrt und brennt«, die Vergangenheit drängt sich auf, lastet und

150

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


quält, die Zukunft ist verdüstert, verstellt und entzieht sich. Im Men-
schen, der ja auch einen überzeitlichen Kern besitzt, werden diese drei
Zeitekstasen des Leidens durchaus zugleich erlebt und erlitten, aber
natürlich dann sogleich in der Zeit weitergelebt und durchlebt. Es gibt
Leidenszustände – so die »Unendlichkeitsfalle« der schweren Depressi-
on –, in denen der Strom der Zeit zum Stehen kommt und sich eine
allerdings qualvoll lastende Zeitlosigkeit einstellt. In anderen Leidens-
zuständen wie in Panikattacken oder Manien kann die Zeit dagegen
geradezu ins Rasen geraten. Hier geht jeder Halt und Ruhepunkt ver-
loren, der Betroffene findet keinen Grund in einer »faktischen Synthe-
se« und wird in einem fort in eine überstürzend »genetische Synthese«
fortgerissen. T. Fuchs (2002, S. 35–60) hat in seinem Buch »Zeit-Diag-
nosen« das Wesen der Zeitlichkeit des Leidens von vielen Seiten fein-
sinnig und in Übereinstimmung mit der hier gegebenen Analyse be-
leuchtet.

Unternimmt man eine genaue Betrachtung, dann zeigt sich, dass
die verschiedenen Leidensgefühle wie Wehmut, Trauer, Ärger, Scham,
Angst, Wut, Reue, Hass, Neid, Verzweiflung, Resignation usw. ihre je
eigene Zeitstruktur, sozusagen eine eigene Melodie und Rhythmik,
aufweisen, die nicht von ungefähr von der Musik am unmittelbarsten
und lebendigsten vergegenwärtigt werden kann.

Diese kurz gefasste Überzeit- und Zeitstruktur des Leidens be-
weist erneut, dass der Mensch einen »doppelten Ursprung« hat
(Dürckheim 2001): Er ist ein Kind der wechselnden Zeit, unaufhebbar,
und doch reicht er mit seiner Seinstiefe in eine überzeitliche (wenn
auch nicht ewige) Dimension, in der alles, was er erfahren und je er-
lebt hat, gesammelt und zur unvergänglich-unverlierbaren Tiefen-
gegenwart wird, die manchmal – so im Traum oder in der Psychose –
den Menschen überschwemmen kann. Denn in Wahrheit kann der
geistig-seelische Seinskern des Menschen nichts vergessen, nichts
wirklich in die Vergangenheit versinken lassen, sondern alles, was er
je erfuhr, trägt er mit in seine Zukunft hinein, unverlierbar (Branden-
stein 1975, S. 75 ff.). Daher wird jeder Mensch auch von allem, was er
je tat oder nicht tat, »unerbittlich gerichtet«. Dazu bedarf es keines
Reinkarnationskarmas oder einer äußeren strafenden Instanz, denn
der unbestechlichste Richter des Menschen ist seine eigene »einver-
leibte Lebenszeit«.

151

Die einfache Zeitstruktur des Leidens (Teil 1)

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


13. Schlussformen des Leidens

Solange der Mensch leidet, so lange bleibt der Gestaltkreis des Leidens
offen und verharrt in Unruhe, Zwiespalt, Spannung, Hemmung und
Zwietracht. Die Auswirkungen sind vielfach, in jedem Fall kommt es
zu einem Kraft- und Energieverbrauch auf allen Ebenen bis zur psy-
chophysischen Erschöpfung im Bilde des psychovegetativen Erschöp-
fungssyndroms (»Neurasthenie«). Seelisch liegen dieser Dynamik
mehrere mögliche zentrale Lebensgestalten zugrunde. Zuerst die Ent-
täuschung: Wenn der oben entdeckte Leidüberwindungswunsch sein
Ziel nicht erreicht, also nicht in der Lage ist, solche emotionalen, ko-
gnitiven und vor allem handlungsmäßig-praktischen Ressourcen zu
aktivieren, die das Leiden beenden, dann entsteht notwendig die Ge-
fühlsgestalt der Wunschunerfüllung, die Enttäuschung. Bei ihr handelt
es sich um einen einzelnen Gefühlsakt mit einem akuten seelischen
Schmerz. Daher ist sie eine besondere Form der dynamisch-dialekti-
schen Diskrepanz des Leidens. Wiederholt sich die Enttäuschung oder
wird chronisch, dann bildet sich ein Enttäuschungszustand, eine Ent-
täuschungshaltung aus, die wir als Verbitterung und Groll kennen.
Auch diese beiden stellen Formen des Leidens dar, in denen nicht nur
eine tief wurzelnde Unzufriedenheit glüht, sondern eine zurückgehal-
tene, dafür umso mehr wühlende Aggressivität. Immer wenn sich in
die Enttäuschung ein Moment der Aggressivität mischt, entsteht die
Leidensform des Ärgers. Die Verbitterung ist dann die reine Form der
chronifizierten Enttäuschung, im Groll wird die Enttäuschung mit
einem chronischen Ärger (Vorwurfshaltung) angereichert. Mischt sich
in die Enttäuschung kein Ärger, sondern eine Art Trauer bzw. mehr
noch das Gefühl der Ohnmacht und Hilflosigkeit, dann entsteht die
Leidensform der Resignation, der Selbstaufgabe. Sie stellt den Kern
aller Depressionen dar: Hier kann derMensch nicht mehr und soll doch
– eine der quälendsten Formen des Leidens, im Grunde eine Form der
Verzweiflung, der Hoffnungslosigkeit. Letzteres begründet die ent-
schiedene Differenzierung von Depression und Trauer. Der Trauernde
ist nicht notwendig verzweifelt, vielmehr ist er auf demWeg, sein Leid
anzunehmen, wieder Hoffnung zu schöpfen und auf diese Weise das
Leid zu überwinden. In aller Verzweiflung (auch der Verzweiflung der
Resignation und Depression!) wirkt dagegen immer ein Moment der
Negation, des Aufbegehrens, der Rebellion. Wendet sich diese verzwei-
felte Aggressivität, wie in der Depression, gegen sich selbst, dann kann

152

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


es zum Suizid kommen – das radikalste Ende des pathischen, dann
schon pathologischen Gestaltkreises.

Aber natürlich kann das Leiden auch anders enden, der Leidens-
kreis kann sich positiv schließen. Das ist der Fall, wenn der Heilwunsch
im Leiden sein adäquates Ziel findet, also jenen Seinswert realisiert,
der den Leidensmangel aufhebt. Gefühle des glücklichen Ausganges
stellen sich ein: Erleichterung, Erlösung, Zufriedenheit, Freude, Glück-
seligkeit. Mit ihnen endet die Unruhe des Leidens.

Entgegengesetzt verhält es sich, wenn der pathische in den patho-
logischen Gestaltkreis übergeht. Im Bild der Depression waren wir die-
sem Übergang schon begegnet: Hier erzeugt das Leiden Schäden – Stö-
rungen, Verletzungen, Krankheiten. Handelt es sich um psychische
Störungen, dann zehrt sich der Mensch gleichsam von innen her auf.
Es ist nur eine Frage der Zeit, wann er auch körperlich krank wird.
Spätestens mit der leiblichen Miterkrankung ist das seelische Leid in
der realen physischen Welt angekommen.

153

Schlussformen des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120 - am 16.01.2026, 08:43:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Die reale Vorbedingung des Leidens: das Erleiden (affectio) als Grenzerfahrung und seine zwei Grundformen »Widerstand« und »Widerfahrnis«
	2.  Die Intentionalität des Leidens
	3.  Leidwahrnehmung und implizite Reflexivität (unmittelbares Selbstgewahrsein) im Leiden
	4.  Leiden, Bewertung und Selektion
	5.  Wert und Unwert im Leiden
	6.  Ohnmacht undWiderstand im Leiden; die Formen des Krankheitsgewinns
	7.  Doppelte Aktstruktur, Grundgenese und das Wünschen im Leiden
	8.  Leidensdruck und Bedürfnissystem
	9.  Der negativ-pathische Gestaltkreis im Leiden
	10.  Die Dynamik des Leidens: Selbsttranszendierungstendenz und Retroflexio passionis
	11.  Implizite und explizite Reflexivität im Leiden
	12.  Die einfache Zeitstruktur des Leidens (Teil 1)
	13.  Schlussformen des Leidens

