[l. Theoretische Grundlegung - Thesenentwicklung I-II

transnationalen Ebene, [..] sowohl in der (bzw. den) Herkunftsregion(en) und der
(bzw. den) Ankunftsregion(en) (Pries 2003, 32).°

1.3 Raumverstandnis

Cultural turns - spacial turn

In den Kultur- und Sozialwissenschaften ist ein Trend zu beobachten, welcher
unter dem Begriff des spacial turn zu subsumieren ist. So spricht beispielsweise
Silke Térpsch vom >Raumc als einer »Zauberformel transdisziplinirer kulturwis-
senschaftlicher Forschung« (Térpsch 2010, 165). Die verschiedenen Forschungen
schreiben diesem turn dabei unterschiedliche Geltungsanspriiche zu.’° Des Wei-
teren konkurriert er mit anderen turns, wie dem performative, dem iconic, dem
pictorial oder dem translational turn." Dabei stelle der spacial turn keinen groflen
Paradigmenwechsel dar, im Gegensatz zum linguistic turn in den 1970-er Jahren
(Doring/Thielmann 2009a, 12f£.).

Der spacial turn stellt den >Raum« ins Zentrum, und es ist die Rede von einer
»Wiederentdeckung des Raums«. Eine solche »Wiederentdeckung« setzt jedoch
voraus, dass der Raumbegriff in Vergessenheit geraten sei, wobei oftmals eine
Verdringung des Begriffes durch die Zeitperspektive gemeint ist (Bachmann-Me-
dick 2009, 285-287). Laut Jorg Doring und Tristan Thielmann ging der Raumbe-
griff jedoch nie verloren, es handle sich eher um eine »Raumignoranz« (Déring/
Thielmann 2009a, 15).

Die Betonung der Raumdimension in den Kulturwissenschaften sei jedoch
auch problematisch. Die Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler gebrauchten
den Raumbegriff inflationir, und es fehle ein Bedeutungskern, woraus sich jen-
seits der Alltagssprache eine theoretische Perspektive entwickeln lief3e (Térpsch
2010, 165f.).

Absolutes und relationales Raumverstandnis

Das wissenschaftliche Arbeiten mit unterschiedlichen, mitunter auch diffusen
Raumbegriffen gehort zum spacial turn. Vertreterinnen und Vertreter des spacial
turns erwahnen immer wieder, dass der absolute Raumbegriff ausgedient habe
und ein relationaler Raumbegriff ins Zentrum riicke. Das Raumverstindnis
habe sich transnationalisiert und erst dadurch kénne das Phanomen der Dias-

9 Inwiefern sich diese Definition aus der Kritik an Phasenmodellen sowie dem Fokus auf die Trans-
nationalisierung herauskristallisiert vgl. Kapitel Il. 2.4.

10 Verschiedene Interpretationen des Geltungsbereichs sind im Sammelband Spatial Turn, heraus-
gegeben von J6rg Doring und Tristan Thielmann (2009b), zu finden.

11 Eine Zusammenstellung der verschiedenen turns findet sich in Cultural Turns von Doris Bach-
mann-Medick (2009).

https://dol.org/10:14361/9783839451519-006 - am 14.02.2026, 14:33:23.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Moschee-Neubauten

poragruppen erfasst werden. Die Diasporagruppen seien weltweit vernetzt und
teilten kulturelle Vorstellungen, seien jedoch nicht am selben Ort ansissig (Bach-
mann-Medick 2009, 295). Was den absoluten Raum bzw. das Container-Modell
betrifft, gehen Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler von einem Verstind-
nis aus, dass der Raum eine Art Container darstellt. Dieser Raum kann Dinge und
Menschen aufnehmen (Schroer 2009a, 135). Die Situation hat sich jedoch in der
heutigen Zeit durch die zunehmende grenziiberschreitende Kommunikation so-
wie die Migrationsbewegungen verdndert. Viele Menschen ordnen sich nicht nur
in einen einzigen geographisch-riumlichen >Container« ein (Pries 2007a, 124). Da-
neben steht der relationale Raumbegriff, der offen und dynamisch ist. Das rela-
tionale Konzept betont »die kreativen Anteile der Individuen mittels ihrer Kérper
bei der Konstitution riumlicher Strukturen« (Schroer 2009a, 136f.).

Markus Schroer geht davon aus, dass Wissenschaftler und Wissenschaftle-
rinnen beide Begrifflichkeiten verwenden kénnen und sie sich nicht fiir eine ent-
scheiden miissen:

Riaume konnen sowohl offen als auch geschlossen, sie kénnen sowohl statisch
als auch dynamisch sein. Keine dieser Qualitidten ist dem Raum gleichsam ein-
geschrieben. Es kommt vielmehr auf den jeweiligen Kontext an und darauf, wie
er wahrgenommen wird. Riume sind zwar nicht immer schon >das, kénnen aber
durchaus den Eindruck erwecken, als seien sie immer schon >da< gewesen und so-
zusagen stabil und unerschitterlich (Schroer 2009b, 365).

Die Autorin der vorliegenden Studie folgt dem Raumverstindnis nach Schroer
und somit einem Verstindnis, welches den Raumbegriff nicht definiert, son-
dern besagt, dass verschiedene Riume und Raumkonzeptionen existieren. Die
Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen sollen sich nicht dem naturwissen-
schaftlichen Raumkonzept anpassen, denn »[iln verschiedenen Kontexten, zu
verschiedenen Zwecken, fiir verschiedene Funktionen herrschen unterschiedliche
Raumkonzepte vor« (Schroer 2006, 179).

Offentlicher und privater Raum

Neben der Unterscheidung zwischen absolutem und relationalem Raumverstind-
nis, existiert eine Unterscheidung des Raumes in 6ffentlich und privat, wobei
wiederum viele verschiedene Begrifflichkeiten nebeneinander bestehen. Der 6f-
fentliche Raum, die ffentliche Sphire, die Offentlichkeit'? sind alles Begriffe mit

12 Jiirgen Habermas versteht die Offentlichkeit»als Raum des verniinftigen kommunikativen Um-
gangs miteinander. Als Medium der kollektiven Selbstverstindigung. Unter den Bedingungen
moderner Gesellschaften gewinnt insbesondere die politische Offentlichkeit des demokrati-
schen Gemeinwesens eine zentrale Bedeutung fir die Integration der Gesellschaft« (Nanz 2009,

https://dol.org/10:14361/9783839451519-006 - am 14.02.2026, 14:33:23. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839451519-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[l. Theoretische Grundlegung - Thesenentwicklung I-II

einem sehr weiten geschichtlichen Hintergrund, und die Wissenschaftlerinnen
und Wissenschaftler” definieren und verwenden die Begriffe zu unterschiedli-
chen Zeiten verschiedentlich.

In der Stadtsoziologie ist die Unterscheidung zwischen Offentlichkeit und
Privatheit, bzw. zwischen 6ffentlichem und privatem Raum von grofier Bedeu-
tung. »[D]urch die zunehmende Ausdehnung und Invasion des privaten in den
offentlichen Bereich« (Schroer 2006, 232) kann der éffentliche Raum aus stadt-
soziologischer Perspektive als gefihrdet betrachtet werden. Der offentliche
Raum wird dabei mit Privatrdumen, welche einigen Bevolkerungsgruppen den
Zutritt nicht gestatten, durchsetzt. Aber auch der private Raum sei nicht mehr
»der kontrollierbare, nach aufien vollstindig abschlief3bare Raum« (Schroer 2006,
233), sondern werde vorwiegend durch die Medien von einem 6ffentlichen Raum
durchdrungen. Laut Schroer besteht jedoch eine Verklirung des klassischen of-
fentlichen Raumes, denn in der Vergangenheit habe auch nicht jede und jeder den
offentlichen Raum betreten diirfen; so seien Frauen und Kinder oftmals von den
offentlichen Raumen ausgeschlossen worden. In der Gegenwart sei die Verdrin-
gung des Offentlichen durch das Private oder umgekehrt nicht ausschlaggebend.
Typisch fiir die heutige Zeit sei der Bedeutungsverlust der strengen Polarisierung
zwischen den beiden Begrifflichkeiten. So kénnen sich »Privates und Offentli-
ches [...] gegenseitig penetrieren und dabei Ableger hinterlassen« (Schroer 2006,
234). Das fithre dazu, dass sie ihre Dauerhaftigkeit und Geschiedenheit verlie-
ren und »Riume nun jeweils voriibergehend privat oder 6ffentlich sein kénnen«
(Schroer 2006, 234). In diesem Sinne heif3t >privat nach Schroer, »sich temporar
unsichtbar machen zu kénnen, sich vor den Blicken und Ohren der Anderen zu-
mindest voriibergehend schiitzen zu konnen, wihrend 6ffentlich stets bedeutet,
potenziell fiir jedermann sicht- und hérbar zu sein« (Schroer 2006, 235). Der 6f-
fentliche Raum spielt in der vorliegenden Studie eine Rolle, da die Gesellschaft
den Bau einer Moschee als ein »Vordringen« der Muslime in den westeuropdi-
schen offentlichen Raum wahrnehmen konnte. Der »offentliche Raum« wird
mithin als Ausdruck einer »westeuropdischen Identitit« gesehen, wobei andere
kulturelle Symbole, wie beispielsweise ein Minarett oder eine orientalische Fas-
sade, keinen Platz hitten." In diesem Zusammenhang ist der oben definierte 6f-

358). Das Werk von Jiirgen Habermas hat den Begriff der Offentlichkeit im deutschsprachigen
und angloamerikanischen Raum stark beeinflusst (Nanz 2009, 358). Zur Verwendung des Be-
griffes im Werk Habermas’ siehe Patrizia Nanz (2009).

13 Hanna Arendt (2010) und John Rex (1996) sind nur zwei Personen, die sich intensiv mit dem Pha-
nomen des 6ffentlichen Raumes beschéftigt haben.

14 Siehe beispielsweise die Ausfiihrungen von Martin Baumann und Andreas Tunger-Zanetti
iber das Heraustreten aus der Unsichtbarkeit der Muslime in der Neuen Zircher Zeitung (NZZ
01.10.2009, 13).

https://dol.org/10:14361/9783839451519-006 - am 14.02.2026, 14:33:23. - Open A

33


https://doi.org/10.14361/9783839451519-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Moschee-Neubauten

fentliche Raum nach Schroer erkennbar, denn die Moschee wird >fiir jedermann
sichtbar«.

Eine genaue Unterscheidung zwischen 6ffentlichem und privatem Raum ist
somit nicht immer klar gegeben. Dariiber hinaus existiert nicht der 6ffentliche
Raum, sondern eher mehrere verschiedene 6ffentliche Riume. So ist der 6ffentli-
che Raum nach Christian Geulen (2004, 47) im Plural zu sehen.

2. Phasen- und Stufenmodelle

Phasen- und Stufenmodelle dienen der wissenschaftlichen Erforschung von ge-
schichtlichen Ereignissen und Abliufen durch die idealtypische Einteilung eines
geschichtlichen Zeitraumes. Das Thema der vorliegenden Studie ist pridestiniert
fur die Hinzuziehung von Phasen- und Stufenmodellen, die den Lindervergleich
vereinfachen.

Klassische Beispiele von Phasendarstellungen sind das Assimilationskonzept
der Chicagoer Schule nach Roland Taft sowie dasjenige von Hartmut Esser. Taft
unterteilt in seinem Assimilationskonzept aus dem Jahre 1953 den Eingliede-
rungsprozess von Migrantinnen und Migranten in sieben Phasen: »(1) kulturel-
les Lernen, (2) Entwicklung einer positiven Einstellung zu der Aufnahmegesell-
schaft, (3) Entwicklung einer negativen Einstellung zur Herkunftsgesellschaft, (4)
wirtschaftliche Akkomodation, (5) soziale Akzeptanz durch die Aufnahmegesell-
schaft, (6) Identifikation mit der Aufnahmegesellschaft und (7) Einverstindnis
mit den Werten und Normen der Aufnahmegesellschaft« (Pries 2003, 31).

Das andere oft zitierte Assimilationsmodell von Esser (1980) strukturiert die
individuelle Eingliederung in drei Phasen: die Akkulturation, die Integration und
die Assimilation. Die letzte Phase ist wiederum in vier Unterphasen mit bestimm-
ten »Lernschritten« unterteilt: kognitiv, strukturell, sozial und identifikatorisch
(Oswald 2007, 111).

Nachfolgend werden Phasenmodelle vorgestellt, die im Kontext der Etablie-
rung der Muslime und der Einrichtung von Moscheen in Europa stehen bzw. ge-
sehen werden konnen.

https://dol.org/10:14361/9783839451519-006 - am 14.02.2026, 14:33:23.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

