
3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt

»Eine neue Gesellschaftsform ist im Entstehen, die

sich nicht mehr auf Arbeitsteilung, sondern auf Bot-

schaftsteilung aufbaut.«

FLUSSER/2007B, 236

Flussers Entwurf der Nachgeschichte lässt sich in drei Analysen gliedern: in die un-
seres theoretischen Weltverhältnisses entlang den Kategorien Sprache und Erkennen,
unseres praktischen Weltverhältnisses anhand der Kategorien Arbeit und Technik so-
wie in unser Verhältnis zu Anderen hinsichtlich der Kategorien Gemeinschaft und
Sittlichkeit. Der Begriff des Codes ist Flussers zentrale Kategorie, anhand derer er
unser theoretisches Weltverhältnis erläutert. Er greift damit eine traditionell erkennt-
nistheoretische Frage auf, welche auf die Gewissheit, den Umfang, die Quellen und
die Grenzen des menschlichen Wissens abzielt. Als erkenntnistheoretische Frage ist
sie solange theoretisch, wie Handlungen ausgeklammert werden und man davon aus-
geht, dass Erkenntnis oder Denken keine äußerlichen Veränderungen hervorruft. Die
Frage nach der Erkenntnis wurde laut den Vertretern des linguistic turn lange Zeit oh-
ne Rücksicht auf die Sprachgebundenheit des Denkens behandelt (Rorty 1967).28 Ob
dieser Vorwurf berechtigt ist, kann hier nicht geprüft werden. Jedenfalls schwimmt
Flusser im Fahrwasser dieses Bekenntnisses zur Sprache und zur Kommunikation,
was entscheidende Auswirkungen auf seine Modellierung unseres theoretischen und
praktischen Weltverhältnisses hat.

Flussers Entwurf liest sich wie ein Mosaik klassischer Kulturkritik (vgl. Koners-
mann 2009) gepaart mit philosophischen Theoremen. In seiner spezifischen Aneig-
nung garniert Flusser dieses Konglomerat mit einem kybernetischen Sprachkleid. Ich

28 | Auch bei Habermas findet sich ein ähnlicher Vorwurf, wenn er Hegel so rekonstruiert,

dass dieser zwar die Grundzüge zu einem Programm der kommunikativen Vernunft gelegt,

jedoch nicht ausgeführt habe, was dann Habermas (1988, 42-43) nachholen will.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


78 | Das Ding namens Computer

stelle hier seine Bezugnahmen aus der Philosophie in den Vordergrund und rekonstru-
iere ohne Anspruch auf Vollständigkeit seine Anleihen bei Kant, Marx und Arendt.
Flussers Lesarten anderer Autoren erscheinen oft verkürzt. Derweilen bekommt man
den Eindruck, er hat bestimmte Autoren gar nicht gelesen. Es geht mir deswegen nicht
um einen Kontrast auf Augenhöhe. Auch ziele ich nicht darauf ab, die Stellen heraus-
zupicken, an denen Flusser seinen Quellen Unrecht tut. Stattdessen möchte ich die
Mechanik des Flusser’schen Denkens offenlegen. Dies ist zum großen Teil Sortierar-
beit. Auch wenn sich bei Flusser vieles durchmischt, werde ich hier in systematisie-
render Absicht seine Überlegungen zu unserem theoretischen und zum praktischen
Weltverhältnis in jeweils einem Unterkapitel durchgehen und mit einem Unterkapitel
zu Fragen der Gemeinschaft und Sittlichkeit schließen. Flussers zentraler Begriff des
Codes hätte in jedem der drei Unterkapitel herausgestellt werden können. Mir sind
jedoch drei Punkte wichtig, die meine Systemtatisierung leiten: Erstens läd Flusser,
an Kant inspiriert, seine Kategorie der Codes mit einer quasi-transzendentalen Be-
deutung auf, was ihm als Grundlage seines Entwurfs der Nachgeschichte dient (Kap.
3.1). Zweitens basiert diese Mystifizierung der Kategorie der Codes, wie zu zeigen
ist, nicht auf einer transzendentalen Überlegung, sondern Flusser verweilt kategori-
al auf der Ebene des Realen. Seine Geschichte der Codes fußt dadurch letztlich auf
einer Technikphilosophie bestimmten Typs (Kap. 3.2). Die Frage nach unserem prak-
tischen Weltverhältnis steht bei ihm eigentlich im Mittelpunkt. An seine technikphilo-
sophischen Konstruktionen bindet er seine Utopie der »telematischen Gesellschaft«,
auf die sein Entwurf der Nachgeschichte hinausläuft (Kap. 3.3).

3.1 SPRACHE UND ERKENNTNIS

In den »Vorlesungen zur Kommunikologie« definiert Flusser Kommunikation, in-
dem er ein »Kompetenzfeld« absteckt, für das seine Kommunikologie als Theorie
zuständig sein soll, nämlich für »die Untersuchung von Formveränderungen, die bei
Kopplung verschiedener Systeme durch Konventionen beobachtet werden« (2007b,
246-247). Mit einer kritischen Polemik übernimmt er als grundlegendes Schema für
die Analyse von Kommunikation, »das verharmlosende und idiotisierende Modell des
Kommunikationsprozesses, das in populären Schilderungen verbreitet wird« (2007b,
270). Hiermit ist das mathematische Modell der Informationsübertragung nach Shan-
non gemeint, wobei Flussers Polemik vermutlich auf die Popularisierung des Mo-
dells und dessen Übertragung auf menschliche Kommunikationssprozesse durch den
Kommentar von Weaver (1979, 11-12) sowie die mathematisch-kybernetische Mo-
dellierung der menschlichen Kommunikation durch Wiener (1966) anspielt:

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 79

»Nach diesem Modellchen des Kommunikationsprozesses kann immer folgendes unterschieden

werden: ein ›Sender‹ (das Mikrophon), ein ›Empfänger‹ (der Hörer), ein ›Kanal‹ (die Drähte

dazwischen), und auf der anderen Ebene ein ›Code‹ (die Sprache, in der man zum Beispiel

telefoniert), eine ›Botschaft‹ (was gesagt wird) und ›Geräusche‹ (was die Übertragung der Bot-

schaft stört und in diesem Sinn hinzukommt).« (Flusser 2007b, 270)

Flussers Polemik verwundert, weil er dieses Modell nicht nur übernimmt, sondern
weil er insgesamt stark von kybernetischen Ideen populärer Art beeinflusst ist. Aus
dem Modell, welches Abbildung 1 »Modell der Informationsübertragung« veran-
schaulicht, entnimmt er die für ihn zentralen Begriffe, mit denen der Vorgang der
menschlichen Kommunikation analysiert werden soll: » ›Information‹ (Formverän-
derung), ›Kanal‹ (Kopplung) und ›Code‹ (Konventionen) « (Flusser 2007b, 247).

Abbildung 1: Modell der Informationsübertragung

Der Code ist verantwortlich dafür, was eine Botschaft überhaupt bedeuten kann und
was nicht: » ›Code‹ [...] wird jedes System meinen, welches die Manipulation von
Symbolen ordnet« (Flusser 2007a, 75). Codes sind die Konventionen, die Regeln, in
welcher Art und Weise wir etwas Bedeutung geben. Gemeint sind nicht nur einzel-
ne Zuordnungsregeln, wie die Konvention, dass das Wort Baum die Sache »Baum«
bezeichnet, sondern das System, das solche einzelnen Zuordnungen regelt, wie et-
wa natürliche Sprachen. Entscheidend für Flussers Codebegriff ist, dass er nicht nur
die Bedeutungskonvention einer zwischenmenschlichen Übertragung von Botschaf-
ten regelt, sondern dass ein Code allgemein regelt, welche Bedeutung die Welt, in der
ein bestimmter Code herrscht, haben kann und wie man zu dieser Welt steht:

»Die Regeln, die innerhalb eines Codes die Symbole ordnen, bilden das Netz, auf welchem In-

formation überhaupt erst zu Information wird. Im Englischen (und in ähnlichen Sprachen) wird

dieses Netz unter anderem von der Regel Subjekt-Prädikat gebildet. Daher wird alle Informa-

tion in diesem Code zu einer Information hinsichtlich der Relation Subjekt-Prädikat. Im Eng-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


80 | Das Ding namens Computer

lischen wird über eine Welt gesprochen, welche, unter anderem, nach dem Verhältnis Subjekt-

Prädikat artikuliert und daher so erlebt, verstanden und gewertet wird.« (Flusser 2007a, 82)

Das Konzept der Codes entlehnt Flusser dem mathematischen Modell der Informati-
onsübertragung, in dem Codes die Ver- und Entschlüsselung von Nachrichten regeln,
und weitet es radikal aus, indem er mit diesem Modell nicht nur menschliche Kom-
munikation analysiert, sondern es ebenfalls auf unser Erleben, Verstehen und Bewer-
ten der Kulturwelt überhaupt bezieht. Auf diese Weise ist ›Code‹, und nicht etwa der
Begriff des Mediums, die zentrale Kategorie der Flusser’schen Kulturanalyse:

»Die Rolle eines Codes für die Kultur ist nicht zu überschätzen. Nicht nur gibt jeder Code der

Welt eine ihm spezifische Bedeutung (kodifiziert sie auf seine Weise), sondern die Struktur des

Codes strukturiert auch das Denken, Fühlen und Wollen.« (Flusser 2007b, 242)

Die jeweilige Kultur, d.h. die epochenspezifische Art und Weise, wie wir uns die Na-
tur aneignen, ist in dieser Sicht durch Beschreibung der Funktion der Codes sowie
der Geschichte ihrer Dominanz analysierbar. Der je herrschende Code legt die Ka-
tegorien fest, in denen überhaupt gedacht, gefühlt und gewollt werden kann. Codes
schreibt Flusser somit eine lebenswichtige Funktion zu, sie sind das Mittel (und auch
das Medium), mit dem sich der Mensch in einer Kulturwelt einrichtet.

Um zu erklären, warum sich Codes im Laufe der Geschichte wandeln, überträgt
Flusser die Tragik des menschlichen Daseins auf Codes. Einmal herrschend, erfüllt
ein Code die Funktion, dem Menschen die ursprüngliche Welt zu vermitteln, die da-
durch zur »kodifizierten Welt« wird (Flusser 2005h). Je besser ein Code zu vermitteln
versucht, desto mehr stellt er sich zwischen Mensch und ursprüngliche Welt. Er kann
der Aufgabe, den Menschen ihre verlorene Welt zurückzugeben, definitionsgemäß
nicht gerecht werden. Daher hat jeder Code einen prekären praktischen Status: Wird
er der Unfähigkeit, seiner Aufgabe gerecht zu werden, überführt, wird er entthront.
Ein Code herrscht genau so lange, wie er nicht hinterfragt wird, d.h. solange die mit
ihm gedeutete Welt kollektiv selbstverständlich ist. Da wir als Menschen wesentlich
an die Codevermittlung von Welt gebunden sind, bedeutet der Verlust des Glaubens
an einen Code, dass eine Kultur bereits den Standpunkt eines anderen Codes ein-
genommen hat, von dem aus der vorangegangene Code kritisch beäugt wird.29 Die

29 | An wenigen Stellen bringt Flusser diese Thronfolge der Codes mit einer Art Geschich-

te der Klassenkämpfe zusammen. In der Regel sei es die herrschende Elite, die einen neuen

Code einführt und als erstes gebraucht. So sei der von der Elite der Kaufleute entwickelte Code

der Texte durch die Alphabetisierung der Massen im Zuge der Industriellen Revolution opak

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 81

historische Entwicklung der Codes ist für Flusser (2006b, 8-12) eine Geschichte der
Kritik an dem jeweiligen Vorgängercode.

3.1.1 Kurze Geschichte der Codes

In seiner kurzen Geschichte der Codes erzählt Flusser, dass wir kulturgeschichtlich
in unterschiedlich kodifizierten Welten lebten, d.h. in verschiedenen Kulturen, die er
an einigen Stellen auch Universen nennt:

»Zuerst wird aus der Raumzeit [Urwelt] das Universum der Skulptur, zum Beispiel das der ›Ve-

nus‹, herausgehoben werden, daraus das Universum der Bilder, zum Beispiel das der Höhlen-

malereien, daraus wiederum das Universum der Texte, zum Beispiel das der mesopotamischen

Epen, und schließlich daraus das Universum der Komputation, zum Beispiel das der Taschen-

rechner.« (Flusser 1995d, 9)

Da Codes Regelsysteme sind, also Strukturen, kommen sie in der Welt nur medi-
al gebunden vor. Weil Kodifizierungen je nach Medium anders funktionieren, sind
überhaupt nur Medien für den Kommunikologen interessant (Flusser 2007b, 271).
Spricht Flusser vom Code der Bilder, der Texte, der Technobilder, meint er folg-
lich eine bestimmte konventionelle Verschlüsselung von Botschaften, wie sie in den
Medien Bild, Text, Technobild wirksam werden. Skulpturen, Bilder, Epen und Ta-
schenrechner dienen ihm als Ausdruck verschiedener Codes und damit als Chiffren
der kulturellen Epochen. Auf dieser Basis teilt Flusser die Kulturgeschichte der Co-
des30 grob in vier Epochen ein, in denen jeweils einem anderen Code die Deutungs-
hoheit über die Welt zukommt. Hier findet sich die viergliedrige Kulturgeschichte
wieder, welche bereits aus dem vorherigen Kapitel bekannt ist: Vorgeschichte (VG),
Geschichte, Nachgeschichte (NG), wobei die Epoche der Geschichte in zwei Phasen
unterteilt ist. In jeder dieser kulturellen Epoche erleben, verstehen und bewerten die

geworden, weswegen sich die jetzige Elite einem neuen »Geheimcode« widmet – dem Zahlen-

code (Flusser 2009, 122-123).

30 | Diese Kurzgeschichte der Kommunikationscodes erzählt Flusser an mehreren Stellen

(Flusser 1995d, 2006a). Im Grunde lässt sich seine ganze Kommunikologie als eine Erläute-

rung dieser kurzen Geschichte der Kommunikation lesen. Eine knappe Variante findet sich als

»Modell der Kulturgeschichte und der Entfremdung des Menschen vom Konkreten« in Flusser

(1990d, 10). In seinen Bochumer Vorlesungen erzählt Flusser (2009, 29-32) diese Geschichte

als eine der »Gedächtnisstützen«: Steine, Bilder, Texte, Algorithmen. Dietmar Kamper (1999,

8) weist darauf hin, dass Flusser Hören und Sprechen in seinen Tableaus auslässt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


82 | Das Ding namens Computer

Menschen ihre Welt nach den Regeln des herrschenden Codes, woraus sich je ver-
schiedene Sichtweisen, Einstellungen zur Welt ergeben.

Die Dominanz eines Codes besteht darin, eine Art allgemein gültiges Paradigma der
Deutung der jeweiligen Kulturwelt zu sein. Das bedeutet nicht, nur weil Texte in ei-
ner bestimmten Zeit über alle anderen Codes dominieren, werden keine Bilder mehr
gemalt, keine Skulpturen mehr hergestellt und interpretiert. Bilder und Skulpturen
werden in der Epoche der Texte allerdings unter dem Regelsystem des Codes der
Texte ver- und entschlüsselt. Übrigens betont Flusser (2007a, 106), nur eine klei-
ne Auswahl der Kodifizierungssysteme zu besprechen, eigentlich verwenden wir un-
zählbar viele Codes. Allerdings ist seine Auswahl an charakteristischen Codes nicht
einfach beliebig gewählt; sie basiert auf der These, dass der typische Code einer Epo-
che zur paradigmatischen Deutungsweise der Welt wird. Dies lässt sich exemplarisch
an seiner Analyse des Codes der Bilder zeigen: Bilder definiert Flusser (2007a, 111)
als Flächen, die mit Symbolen bedeckt sind. Damit ist explizit ein weiter Begriff von
Bildern gemeint, der keineswegs an der Malerei geschult ist. Nach Flusser zeigen alle
Bilder zugleich ein deontologisches und ein epistemologisches Motiv. Sie stellen eine
mögliche oder reale Szene dar, und diese Darstellung könne nicht anders, als durch
das Darstellen auch zu zeigen, wie etwas sein soll, wie sich Menschen verhalten sol-
len: »Jeder Versuch, den ›deontologischen‹ Aspekt von seinem ›epistemologischen‹
zu trennen, muß scheitern: [...] wenngleich in manchen der eine, in manchen der an-
dere Aspekt vorherrscht.« (2007a, 112). Wegen dieser Überzeugung kommt Flusser
zu der Einschätzung:

»Selbst wenn sie nur an der Wand rumhängen, sind Bilder mehr als ›schön‹. Sie sind Modelle

für verschiedene Arten, die Welt zu erleben.« (Flusser 2007a, 113)

Da der Mensch nach Flussers anthropologischem Diktum allein in der Kommunika-
tion Trost findet, und Codes die Regel der Deutungsverschlüsselung in Kommunika-
tionen bestimmen, scheint die wichtige Rolle, die den Codes bei Flusser zukommt,
konsequent. Seinem Geschichtsmodell zufolge sind seine typischen Codes Skulp-
tur, Bild, Text, Technobild auch keine Deutungsoptionen neben anderen, sondern die
jeweils herrschenden Modelle, in denen wir die Welt denken, erleben, fühlen und
wollen. Daher resultiert für Flusser aus jedem epochalen Umbruch eine ›Umprogram-
mierung‹ unseres Bewusstseins. Dabei sind den jeweiligen Epochen verschiedene Be-
wusstseinstypen zugeordnet: Zum Code der Bilder gehört ein magisches Bewusstsein,
zu dem der Texte ein historisches, und passend zum neuen Code der Technobilder
bildet sich ein kalkulatorisches Bewusstsein heraus. Zwischen Code und Bewusstsein

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 83

besteht jeweils eine Art strukturelle Isomorphie. Jedem Code ordnet Flusser darüber
hinaus ein Vermögen zu, aus den Codes die Kulturwelt zu entschlüssen, und umge-
kehrt Welt zu codieren: Zu Bildern gehört die Imagination, zu Texten die Interpreta-
tion, zu Technobildern die Projektion. Tabelle 1 »Kulturgeschichte der Codes I« gibt
diese Zuordnungen wieder:

Epoche VG Geschichte NG

Code Skulptur Bild Text Technobild
Bewusstsein ? magisches historisches kalkulatorisches
Vermögen ? Imagination Interpretation Projektion

Tabelle 1: Kulturgeschichte der Codes I

Den Vorgang der Deutung modelliert Flusser als »Abstraktionsspiel« (1995d), d.h.
als eine Übersetzung einer kodifizierten Botschaft in Wirklichkeit oder umgekehrt
der Kodifizierung von Wirklichkeit in eine symbolische Botschaft. Entscheidend ist
nun, dass er diesen Ver- und Entschlüsselungsprozess von Botschaften mit der Evo-
lution der Codes parallelisiert. Man wiederhole bei der ›Übersetzung‹ eines Textes
in Wirklichkeit den Vorgang, in dem sich evolutionär Texte aus Bildern, Bilder aus
Skulpturen und Skulpturen aus Wirklichkeit ›entwickelt‹ hätten.31 Flussers Geschich-
te der Codes folgt dem Modell des Abstraktionsspiels, welches oft erzählt, aber nicht
systematisch ausformuliert wird. Hier ein Rekonstruktionsversuch:

Für Flusser ist die Evolution der Codes eine fortschreitende Abstraktion. Abstrak-
tion verwendet er hier im wörtlichen Sinne; lateinisch abstrahere bedeutet abziehen,
entfernen, trennen. Ausgangspunkt des Abstraktionsspiels ist die Konzeptualisierung
von Wirklichkeit als Vierdimensionalität:

»Alles ›Wirkliche‹ – im Sinn von auf uns von außen Wirkende – hat die vier Dimensionen der

Raumzeit: Es handelt sich um Körper, die sich bewegen.« (Flusser 1995d, 9)

Die Evolution der Codes besteht darin, dass mit jedem epochalen Schritt unserer
Kulturgeschichte eine Dimension dieser vierdimensionalen Wirklichkeit in unser Be-

31 | Diese eigenartige Abbildung der Codegeschichte auf unsere Deutung der Welt ist Flus-

sers Variante der Formel »Ontogenese rekapituliert Phylogenese«, die auf den Biologen Ernst

Haeckel (1988) zurückgeht und zu dessen »Biogenetischem Grundgesetz« sich Flusser (1998b,

165-168) in anthropologischer Hinsicht ausdrücklich bekennt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


84 | Das Ding namens Computer

wusstsein ›hinübergezogen‹ wird. Das Abstraktionsspiel ist daher eine Art Verrech-
nung der vier Dimensionen Zeit, Tiefe, Höhe, Breite zwischen Welt und Bewusstsein.
So ist das Universum der Skulpturen ein Universum von stillstehenden Körpern. Da
aus diesem Universum die Zeit abgezogen worden ist, bewegen sie sich nicht (Flus-
ser 1995d, 10). Das Universum der Bilder ist ein Universum von Flächen, bei denen
aus der ursprünglichen Wirklichkeit Zeit und Tiefe abgezogen worden sind. Das Uni-
versum der Texte ist ein Universum von Linien – Zeit, Tiefe und Höhe (oder Brei-
te?) sind abgezogen. Das Universum der Punkte (also die Nachgeschichte) ist eine
Kulturwelt, bei der aus der ursprünglichen vierdimensionalen Wirklichkeit alle Di-
mensionen abgezogen sind. Es ist folglich nulldimensional. In der Rechnung dieses
Abstraktionsspiels sind entleerte Natur und kalkulatorisches Bewusstsein äquivalent.
Beide entsprechen einem nulldimensionalen Code. Gleichzeitig ist die Kultur maxi-
mal »voll« und daher eigentlich rechnerisch in maximaler Frontstellung zur Natur.
Wenn die Natur jedoch leer geworden ist, kann die Kultur weder eine Brücke zu ihr
bauen noch sich wie eine Mauer zwischen Mensch und Natur stellen. Da die Kul-
tur jedoch ihren Zweck darin hatte, den Menschen mit der Natur zu vermitteln, ist
sie gewissermaßen überflüssig oder sinnlos geworden. Deswegen steht der Mensch
am Übergang zur Nachgeschichte vor einem Abgrund. Alles um ihn herum scheint
sich in Nichts und Leere aufzulösen. Für Abhilfe sollen die vier Dimensionen sorgen,
die jetzt zum Inventar des kalkulatorischen Bewusstseins gehören. Mit den richtigen
Mitteln kann das kalkulatorische Bewusstsein die vier Dimensionen so kombinieren
und zusammensetzen, dass aus ihnen »alternative Welten« entstehen. Diese sind dann
keine Welten mehr, die der Mensch um sich hat und zu erkennen versucht, sondern
es sind Welten, die er selbst erst entwerfen muss. An diesem Punkt kommen Com-
puter so ins Spiel, dass Flusser sie als raffinierte Apparate versteht, mit denen sich
alternative Welten entwerfen lassen (s. Kap. 3.2.2).

In diesem Modell wird allerdings der Begriff der Wirklichkeit sinnlos. Konse-
quent müsste Flusser hier stattdessen von ›Natur‹ sprechen, im Sinne seiner Fiktion
einer ursprünglichen, eigentlichen Welt (s. Kap. 2.2.2). Denn es ist offensichtlich die
ursprüngliche Welt, aus der im Laufe der Kulturgeschichte immer mehr Dimensio-
nen abgezogen werden und die daher für uns immer abstrakter wird. Dass Flusser
die Evolution der Codes als Abstraktionsspiel nicht systematisiert, passt dazu, dass er
das Spiel als eine Art »Tanz« verstanden haben will: »Die bereits geleisteten Schritte
zurück können dabei immer wieder sozusagen trippelnd in umgekehrter Reihenfolge
rückgängig gemacht werden« (Flusser 1995d, 10). Wenn wir einen Text interpretie-
ren, entschlüsseln wir aus ihm die kodifizierte Wirklichkeit. Wichtig ist hierbei, dass
dieses Resultat für Flusser eine Wirklichkeit zweiten Grades hervorbringt: eben die
kodifizierte Wirklichkeit, d.h. die Kulturwelt, welche Flusser ja gegenüber der Na-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 85

tur abwertet. Mir scheint, der Begriff der Wirklichkeit, auch der einer kodifizierten
Wirklichkeit, trifft hier nicht das, was sein Modell eigentlich sagen will. Denn auch
wenn ein Fussballspiel, das wir im Fernsehen anschauen, für uns im Vergleich zu
einem Spiel, welches wir im Stadion verfolgen, in einem höheren Grade technisch
vermittelt ist, so handelt es sich doch in beiden Fällen um Wirklichkeit. Jedenfalls
ist es erläuterungsbededürftig, worin das Weniger an Wirklichkeit beim Fernsehen
bestehen soll.32

Die fortschreitende Abstraktion der Wirklichkeit geht für Flusser mit einer Prä-
zisierung unserer Welterkenntnis einher. Codes können die Welt je genauer erfas-
sen, desto abstrakter sie werden und damit unsere Kultur wird, und d.h. in der Flus-
ser’schen Tragik: desto weiter sie uns von der Natur als ursprünglicher Welt entfer-
nen. Gemäß dem Verrechnungsmodell des Abstraktionsspiels heißt das, ein Code ist
umso genauer, je mehr Dimensionen der Raumzeit (Natur) von seiner Deutungsstruk-
tur her reguliert werden. Dem Modell zufolge sind die Codes außerdem genetisch
ineinander verwoben. Das heißt, das Referenzobjekt, auf das sich ein Ausdruck, co-
diert in einem bestimmten Code, bezieht, ist selbst im historischen Vorgängercode
codiert: Technobilder bedeuten Begriffe, Begriffe wiederum bedeuten Bilder und Bil-
der bedeuten die gegenständliche Welt (Objektwelt). Konkret referiert (im Sinne von
bedeutet) z.B. ein Technobild, das die Milchstraße zeigt, nicht auf einen Gegenstand
im Universum, sondern auf die astronomischen Theorien, die das Modell »Milch-
straße« überhaupt ermöglicht haben. Entsprechendes gilt für Röntgenbilder, Fernseh-
bilder, Videobilder usw. (Flusser 2007a, 137-150). Tabelle 2 »Kulturgeschichte der
Codes II« nimmt die Dimensionalität der Kulturwelt in die Zuordnung auf und fügt
den Epochen eine Spalte für die Fiktion des Naturzustandes hinzu, welchen Flusser
als normatives Ideal gegenüber der Kulturwelt in Anschlag bringt.

3.1.2 Technobilder und kalkulatorisches Bewusstsein

Um den Code der Technobilder als Paradigma der Weltdeutung in der Nachgeschichte
auszuweisen, muss Flusser ihn einerseits vom Code der Texte abgrenzen, andererseits
vom Code der Bilder, denen die Technobilder auf den ersten Blick gleichen. Flusser
vergleicht in dieser Absicht funktional Deutungsformen von traditionellen Bildern,

32 | Hubig (2011) macht diesbezüglich einen Differenzierungsvorschlag, der von einer

stärkeren Virtualisierung des im Fernsehen übertragenen Fussballspiels gegenüber dem im Sta-

dion erlebten ausgeht.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


86 | Das Ding namens Computer

Epoche NZ VG Geschichte NG

Code / Skulptur Bild Text Technobild
Bewusstsein / ? magisches historisches kalkulatorisches
Vermögen / ? Imagination Interpretation Projektion
Natur 4D 3D 2D 1D 0D

Tabelle 2: Kulturgeschichte der Codes II

von Texten und von Technobildern. Bilder deuten wir, indem wir mit den Augen über
ihre Fläche ›kreisen‹; Texte, indem wir sie ›Zeile für Zeile‹ lesen. Der ausschlag-
gebende Unterschied liegt in der jeweiligen Konzeption von Zeit und Raum in den
codierten Botschaften. Ein traditionelles Bild stellt eine Szene dar. Flussers simples
Beispiel ist ein Bild (bei ihm Skizze b), auf dem eine Sonne, zwei Männer und ein
Hund zu sehen sind. Er analysiert nun, in welchem konzeptuellen Verhältnis zeit- und
raumtechnisch die Symbole des Bildes stehen. Ergebnis:

»Die in der Fläche kreisenden Zeiten ordnen [...] die Elemente nicht zeitlich (etwa vorher,

nacher, während), sondern örtlich: rechts, links, oben, unten, größer, kleiner. Die Zeiten sind

hier Kategorien des Ortes. In Skizze (b) ist es sinnlos, von der Sonne zu sagen, sie komme vor

oder nach dem Hund; denn je nach der Richtung des kreisenden Auges wird sie einmal früher

und einmal später als der Hund gesehen.« (Flusser 2007a, 119)

Ein Bild stellt somit keine Geschichte dar, für die es wesentlich ist, dass Ereignisse
nacheinander passieren. Erst Texte können eine solche zeitliche Abfolge codieren
und damit Elemente in ein Verhältnis von Vorher und Nachher bringen und darauf
auch festlegen. Deswegen ist das Bewusstsein, welches die Welt im Modell der Texte
deutet, ein historisches Bewusstsein. Es denkt Zeit als Geschichte und nicht als ewige
Wiederkehr des Gleichen, wie das magische Bewusstsein der Epoche der Bilder:

»Dieses Zusammensehen der Elemente, diese Komplementarität aller Elemente innerhalb einer

Ganzheit der Szene, dieses Ordnen des Raums durch die kreisende Zeit, das eben heißt ›ma-

gisches Bewußtsein‹: das Erlebnis der Wirklichkeit als einen Kontext von Szenen.« (Flusser

2007a, 120)

Semantisch gesehen übertragen Texte gegenüber Bildern weitaus weniger Informa-
tionen, weswegen man auch ganze Bibliotheken füllen müsse, um die Verhältnisse
der Elemente eines Bildes vollständig in Textform zu formulieren. Das liegt daran,

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 87

dass der Code der Texte »nur über eine einzige Dimension [verfügt], um darin ihre
Symbole zu ordnen« (Flusser 2007a, 126). Alle Elemente sind hier linear angeord-
net, d.h. Texte reduzieren die konzeptuellen Verhältnisse der Elemente auf ganz we-
nige Typen, »vielleicht sogar einzig und allein auf den Wenn-Dann-Typus« (Flusser
2007a, 127). Beim Übergang von der Epoche der Bilder zur Epoche der Texte ist die
Zeit aber nicht einfach nur von einer Kreisform in eine gerade Linie gebogen worden,
sondern ihr Verständnis ist ein ganz anderes. Entsprechendes gilt für den Raum und
damit für unsere Deutung der Wirklichkeit (der Naturwelt) überhaupt. Vom Stand-
punkt der Codes, also der Kommunikation, aus, erscheinen Raum und Zeit als bloße
Konventionen (Flusser 2007a, 132).

Den Unterschied zwischen den Codes macht Flusser an ihrer Semantik fest. Es ist
für ihn irrelevant, dass traditionelle Bilder vom Menschen gemalt, technische Bilder
von Apparaten prozessiert werden. Entscheidend allein ist, dass Technobilder keine
Szenen bedeuten, sondern Begriffe (Flusser 2007a, 140). Technobilder sind so gese-
hen nicht nur technisch erzeugte Bilder, sondern alle Bilder, die Begriffe bedeuten,
»wie blueprints, Designs, Kurven in Statistiken« (Flusser 2007a, 140). Mit dieser
Überlegung wird »Technobild« zu einer Metakategorie von begrifflichen Sprachen:

»Technocodes sind ›international‹, weil sie Texte in allen möglichen Nationalsprachen bedeu-

ten und darum jede einzelen Nationalsprache unnötig machen. [...] Es sind ›Schriftsprachen‹

in einem neuen Sinn dieses Wortes: nicht alphabetisch niedergeschriebene gesprochene Spra-

chen, sondern Sprachen, welche in Bildern alle möglichen geschriebenen Texte bedeuten, also

Sprachen, deren Codestruktur nicht die Schrift ist, sondern deren Bedeutung.« (Flusser 2007a,

146)

Die gegenwärtige Krise besteht nun nach Flusser darin, dass wir die meisten Tech-
nobilder nicht entziffern können, weil wir es nicht gelernt haben, sie angemessen zu
deuten. Wenn die Semantik aller Technobilder – von Röntgenbildern bis zu Werbe-
plakten – darin besteht, Texte zu bedeuten, dann müssen wir alle Technobilder auch
in Texte rückübersetzen, um ihre Botschaft verstehen zu können. Dafür benötig man
jedoch Spezialisten. Nur die Experten, die Röntgenbilder entziffern können, verste-
hen diese richtig, indem sie sie in wissenschaftliche Theorien (Texte) rückübersetzen.
Werbeplakte und Fernsehbilder werden hingegen fälschlicherweise – aufgrund ihrer
oberflächlichen Ähnlichkeit – wie traditionelle Bilder gedeutet. Wegen der verschie-
denen Handhabe spricht Flusser auch von elitären Technobildern und Massentechno-
bildern. Das Kernmoment der Krise besteht hiernach in einer Manipulation der Mas-
sen durch Technobilder, die wie traditionelle Bilder entschlüsselt werden (Flusser
2007a, 148). Um alle Technobilder korrekt deuten zu können, müssten wir unser Be-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


88 | Das Ding namens Computer

wusstsein vom historischen zum kalkulatorischen umprogrammieren. Der Umgang
der wissenschaftlichen Elite mit Technobildern soll hierfür ein Vorbild sein. Doch
die Lösung der Krise sei nicht allein von den Wissenschaftlern zu erwarten, da diese
sich im Kino und im Supermarkt wie alle anderen auch von denjenigen Technobil-
dern, auf die sie nicht spezialisiert sind, verzaubern lassen. Es gilt daher nach Flusser,
gemeinsam ein neues Bewusstseinsniveau zu entwickeln, d.h. eine neue Konventi-
on einzuführen, die Flusser »Technoimagination« nennt. Den Standpunkt dieses Be-
wusstseins zeichne aus, dass es für es keinen objektiven Standpunkt gäbe. Es müsse
seine Standpunkte immerzu wechseln (Flusser 2007a, 211) – und genau das versucht
der Kommunikologe mit seinen Essays durchzuführen.

An dieser Stelle steht Flusser methodisch mit seiner Diagnose in einer Ambiva-
lenz, die er zwar benennt, jedoch weder auflöst noch auflösen will. Die Ambivalenz
besteht darin, dass er mit seinen kurzen Geschichten – historisierend gemäß dem,
was er historisches Bewusstsein nennt – versucht, den Standpunkt der Technobil-
der zu erklären. Er verwendet eben jene ›Methode‹, die er in Anwendung derselben
Methode für überholt erklärt. Das Ergebnis seiner inhaltlichen Analysen, nämlich
die (bereits vorab aufgestellte) These eines Übergangs in die Nachgeschichte, un-
terminiert die mögliche Geltung seiner Überlegungen. Er erklärt diese Ambivalenz
schlichtweg zum Schicksal der gegenwärtigen Übergangsphase, in der die älteren Ge-
nerationen (Reflexionsebene) noch historisch programmiert seien, während die Welt
(Inhaltsebene) bereits kalkulatorisch geworden sei (Flusser 1990c). Damit löst er je-
doch die fundamentale Ungereimtheit in seiner Gegenwartsdiagnose nicht auf. Wie
soll man, folgt man der These eines Übergangs in die Nachgeschichte, vom Stand-
punkt des kalkulatorischen Bewusstseins aus eine Geschichte überhaupt erzählen und
ernst nehmen können? Flussers Clou zu behaupten, der Code der Technobilder sei nur
durch seine Genese beschreibbar, d.h. nur mit Blick in seine Entstehungsgeschichte,
lässt sich als Verlegenheit verstehen, diese Ambivalenz zu verschleiern. Selbst wenn
man Flusser in der Einschätzung folgt, der Code sei genetisch zu erklären, bleibt der
Widerspruch, in den er sich performativ verstrickt, bestehen. Noch unstimmiger wird
die Passung von Reflexions- (Erzählen von kurzen Geschichten) und Inhaltsebene
(die aus diesen kurzen Geschichten resultierende These eines Endes der Geschichte),
wenn Flusser Bewusstsein und Welt auf der Inhaltsebene parallelisiert. Damit unter-
höhlt Flusser ein weiteres Mal seinen Reflexionsstandpunkt, der nicht gemäß der
eigenen These historisch überholt ist, sondern den er, weil er ja im Code der Texte
programmiert wurde, explizit für überholt erklärt.

Grundsätzlich wird Flussers Diagnose unglaubwürdig, weil er seine eigene Spre-
cherposition nicht hinreichend reflektiert. Um seine Diagnose vornehmen zu können,

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 89

muss er seine Thesen nämlich selbst auf bestimmte Weise codieren: Er schreibt Tex-
te. Was den Inhalt der Thesen angeht, setzt er implizit eine Reihe von grundlegenden
und für ihn nicht zu hinterfragenden Modellierungen voraus. Über die in Kapitel 2
offen gelegten Annahmen hinaus sind dies vor allem drei Voraussetzungen:

1. Der Vorgang der Kommunikation wird gemäß Shannons Modell der mathema-
tischen Informationsübertragung modelliert. Diesem Modell entnimmt Flusser
die Grundbegriffe seiner Kulturkritik, speziell den der Codes.

2. Seinen Vergleich der verschiedenen Codes nimmt er selbst im Register des
Textes vor. Wenn er Syntax und Semantik unterscheidet und die Codes dahin-
gehend voneinander abgrenzt, worin ihre referentiell verstandene Bedeutung
liegt, ist dies offenkundig an der Semantik von Begriffen orientiert. Genauer
gesagt: Hier steht die symbolische Codierung von Sprache als Zeichen Pate.
Die auf Ferdinand de Saussure (1931) zurückgehende Grundunterscheidung
an Zeichen in eine Ausdrucks- und eine Inhaltsdimension überträgt Flusser
auf Bilder und Technobilder.

3. Flusser geht davon aus, dass unser Weltverhältnis immer sprachlich vermittelt
ist. Diese Annahme meint bei ihm radikal mehr als die Überlegung, dass Den-
ken sprachgebunden sei. Weil er mit seinem Anthropologismus Kommunika-
tion ins Zentrum der Diagnose stellt und diese alle Überlegungen durchzieht,
erhält bei ihm Welt einen zur Botschaft einer Kommunikation analogen Status.
Ohne Kodifizierungs-Konvention ist sie nicht entschlüsselbar. Da Flusser nir-
gends das Verhältnis von kultureller Deutung der Welt und realer Welt klärt,
legen seine Überlegungen eine radikal-konstruktivistische Ausdeutung nahe.
In der Tendenz löst sich somit Realität in Konventionen auf.

3.1.3 Zur Kategorie des Codes

Wie sehr Flusser unser theoretisches Weltverhältnis durch sein Modell der Kom-
munikation determiniert sieht, wird deutlich, wenn man seinen Codebegriff mit der
kritischen Bestimmung des Verhältnisses von Erkenntnis und Gegenstand bei Kant
kontrastiert. Wie Kant analysiert, unterliegt der menschliche Bezug auf Gegenstände
bestimmten notwendigen und konstitutiven Bedingungen. Weil Flusser seiner Ka-
tegorie der Codes eine ähnliche Funktion zuweist, wie die, welche die Kant’schen
Bedingungen der Möglichkeit von Erkenntnis (die Kategorien) erfüllen, lohnt es,
sich das Kant’sche Programm einer Kritik der reinen Vernunft zu vergegenwärtigen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


90 | Das Ding namens Computer

1. Vergleich der Methodik

Kant versteht seine Kritik der reinen Vernunft (KrV) als eine Propädeutik zu einem
System der Vernunft. Die Kritik hat einen negativen Zweck, sie dient zur »Läute-
rung« (KrV, A 12) der Vernunft, indem sie die reine Vernunft hinsichtlich »so wohl
der Quellen, als des Umfangs und der Grenzen derselben« (KrV, A XII) bestimmt.
Deshalb bestimmt Kant in seiner Transzendentalen Elementarlehre die Grenzen der
Erkenntnis. Hierfür geht er von zwei grundlegenden Unterscheidungen aus. Die erste
betrifft die »Grundquellen des Gemüts« und unterscheidet zwei Quellen unserer Vor-
stellungen: Sinnlichkeit und Verstand. Die Sinnlichkeit ist das Vermögen der Rezep-
tivität, des Empfangenkönnens von Eindrücken. Der Verstand dagegen ist das Ver-
mögen, spontan Begriffe zu bilden (KrV, A 51). Kant unterscheidet folglich zwei
Typen von Vorstellungen: Anschauungen, die wir aus unseren Sinnen empfangen,
und Begriffe, die der Spontanität des Verstandes entspringen. Für die menschliche
Erkenntnis ist die Zusammenarbeit von Sinnlichkeit und Verstand konstitutiv. Durch
die Sinnlichkeit wird uns ein Gegenstand in der Anschauung gegeben, durch den
Verstand wird er unter Begriffe gedacht. Dabei hat die Sinnlichkeit gewissermaßen
einen Vorrang gegenüber dem Verstand, weil der Bezug auf einen Gegenstand immer
über die Anschauung vermittelt sein muss. Begriffliche Vorstellungen können sich
nur auf andere Vorstellungen beziehen (auf Vorstellungen des Verstandes und/oder
der Sinnlichkeit). Über Begriffe alleine beziehen wir uns nicht auf Gegenstände, son-
dern beurteilen Vorstellungen. Nun ist eine Erkenntnis nach Kant nicht jede beliebige
Vorstellung, sondern nur eine solche, die sich auf einen Gegenstand bezieht; es muss
also eine Verbindung von Begriffen zu einer Anschauung geben, wenn es sich um
Erkenntnis handeln soll.

Die zweite fundamentale Unterscheidung in der Kritik der reinen Vernunft ist
die zwischen »rein« und »empirisch«. Anschauungen und Begriffe können entwe-
der rein oder empirisch sein. Empirisch ist eine Vorstellung dann, wenn in ihr eine
Empfindung enthalten ist, wenn unser Gemüt »auf irgend eine Weise affiziert wird«.
Rein ist eine Vorstellung, wenn ihr »keine Empfindung beigemischt ist« (KrV, A 51).
Diese Unterscheidung hängt eng mit dem Begriffspaar »Form-Materie« zusammen,
weil der Anteil der Empfindung in einer Vorstellung die Materie der sinnlichen Wahr-
nehmung bildet, das ›Reine‹ der Vorstellungen sich folglich allein auf die Form der
Vorstellung bezieht. Kant unterscheidet Vorstellungen also in zwei Hinsichten; zum
einen im Hinblick auf ihre Quelle (Sinnlichkeit, Verstand), zum anderen im Hinblick
auf ihren Inhalt, der sich in Form (reiner Gehalt) und Materie (empirischer Inhalt)
unterscheiden lässt. Auf diese Weise ergibt sich diese systematische Unterscheidung
von Vorstellungen: 1. Reine Anschauung, 2. Empirische Anschauung, 3. Reine Be-
griffe, 4. Empirische Begriffe. Ausgehend von diesen Unterscheidungen spürt Kant

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 91

die Bedingungen der Möglichkeit von gegenständlicher Erkenntnis auf und kann in
ihnen zugleich die Grenzen der Vernunft benennen. Sein Anliegen besteht folglich
in einer Kritik des Vernunftvermögens (KrV, A XII). Insofern sich seine Kritik auf
das Vernunftvermögen als solches richtet, sieht er von empirischer Erkenntnis (Er-
fahrung) ab. Seine Betrachtungsweise ist kritisch, indem sie nach den der Erfahrung
vorausliegenden, ›transzendentalen‹ Bedingungen der Möglichkeit von Erkenntnis
fragt.

Flusser hingegen nimmt einen gemischten Standpunkt ein. Dass unser Weltbezug
überhaupt ein vermittelter ist und dass in unserem Bewusstsein bestimmte Konsti-
tutionsprinzipien herrschen, übernimmt er aus der Kritischen Philosophie. Die Cha-
rakteristik dieser Konstitutionsprinzipien, die Flusser mit seiner Kategorie der Codes
adressiert, leitet er jedoch nicht transzendental, sondern empirisch her. Hierdurch
erhält seine Kategorie der Codes gegenüber Kants Konstitutionsprinzipien einen an-
deren Status.

2. Bedingungen unseres Gegenstandsbezuges

Die Bedingungen der Möglichkeit der Erkenntnis und damit auch der Vernunft findet
Kant in den reinen Anschauungen, den reinen Anschauungsformen und den reinen
Begriffen, den reinen Verstandesbegriffen, die er in Anlehnung an Aristoteles auch
»Kategorien« nennt (KrV, A 80). Flussers Kategorie der Codes unterscheidet sich
hiervon, wie ich folgend erläutern werde, grundsätzlich in viererlei Hinsicht:

1. Kants Überlegungen beschränken sich auf die Frage nach den Bedingungen
der Möglichkeit von Erkenntnis. Flussers Codes bestimmen und bedingen hin-
gegen nicht nur unsere Erkenntnis der Welt, sondern ebenso und auf gleiche
Art und Weise unser Handeln, Erleben und Fühlen. Der Anwendungsbereich
des Flusser’schen Codebegriffs ist radikal allgemein.

2. Flusser unterläuft Kants systematische Unterscheidung zwischen Anschauun-
gen und Begriffen. Wie in Flussers Abstraktionsspiel deutlich wird, betrifft
sein Codebegriff zwar insbesondere Raum und Zeit, die reinen Anschauungs-
formen Kants. Hierauf ist Flussers Codebegriff aber nicht beschränkt. Er um-
fasst darüber hinaus paradigmatische wissenschaftliche Konzepte, wie etwa
den Begriff der Kausalität, welcher bei Kant unter die reinen Verstandesbe-
griffe fällt. Entscheidend ist hier weniger, ob Flusser das Kant’sche Inventar
inhaltlich modifiziert, sondern dass er die Unterscheidung in Anschauung und
Begriffe ignoriert.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


92 | Das Ding namens Computer

3. Gleiches gilt für die zentrale Unterscheidung in rein und empirisch.

4. Hierdurch verwischen sich letztlich bei Flusser die Ebenen des Transzenden-
talen und des Empirischen.

Das heißt, dass Flusser alle grundlegenden systematischen Überlegungen der Kritik
von Kant übergeht. Betrachten wir zunächst die Bestimmung von Raum (und Zeit). In
§2 seiner Transzendentalen Ästhetik weist Kant gleichermaßen das absolute Raum-
konzept Isaac Newtons und das relationale Raumkonzept Leibniz’ zurück, welche
zu dieser Zeit die konkurrierenden Bestimmungen von Raum waren. Analoges gilt
für die Vorstellung von Zeit. Newton (1988, 44) spricht im allgemeinem Scholium
seiner Principia Mathematica Raum und Zeit eine eigenständige Existenz zu; der
absolute Raum bestehe sowohl unabhängig vom Erkenntnissubjekt als auch von Ma-
terie. Leibniz vertritt die gegenteilige Auffassung: Raum und Zeit seien nichts weiter
als die Anordnung von Dingen, und zwar im Sinne eines Nebeneinander (Raum) und
eines Nacheinander (Zeit). Hiernach kommt Raum und Zeit keine eigenständige Rea-
lität zu, sondern sie sind nichts weiter als die Ordnung der Dinge. Für Leibniz (1991,
37-38, 40) kann es deswegen auch keinen leeren Raum geben, da von Ordnung ohne
Materie, die in einer Ordnung stehen muss, keine Rede sein kann. Nach Kant sind
Raum und Zeit weder etwas Empirisches noch etwas unabhängig vom Subjekt Be-
stehendes. Im Grunde übernimmt Kant die Newton’sche Raumvorstellung, weist ihr
jedoch einen anderen Status zu. Der Raum ist ein einziger, unendlich teilbarer, aber
er ist kein Realraum, sondern eine subjektive Anschauungsform.33 Raum ist kein em-
pirischer Begriff, weil er allen Verortungen von Gegenständen, die uns affizieren,
voraus geht. Ihm kommt zugleich objektive Realität und transzendentale Idealität zu.
Seine objektive Realität besteht darin, unabhängig von den erscheinenden Gegen-
ständen zu sein; deswegen ist er apriorisch und notwendig. Seine transzendentale
Idealität liegt darin begründet, nur von der reinen Vernunft als reine Anschauungs-
form begriffen werden zu können; als Bedingung der Möglichkeit von Erfahrung ist
er transzendental (KrV, A 28). In seiner Transzendentalen Ästhetik ermittelt Kant die
reinen Anschauungsformen »Raum« und »Zeit« durch zwei Abstraktionen:

33 | Die Kant’sche Auffassung von Raum und Zeit ist schon allein deswegen revolutionär,

weil Raum und Zeit hiernach nicht mehr Gegenstand einer Kosmologie, also der Naturphiloso-

phie, sind, sondern in den Bereich der rationalen Psychologie fallen. Letztere ist als Lehre von

der Seele/dem Gemüt ein Teilgebiet der klassischen Metaphysik und nicht mit der empirischen

Psychologie zu verwechseln.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 93

»So, wenn ich von der Vorstellung eines Körpers das, was der Verstand davon denkt, als Sub-

stanz, Kraft, Teilbarkeit etc., imgleichen, was davon zur Empfindung gehört, als Undurchdring-

lichkeit, Härte, Farbe etc. absondere, so bleibt mir aus dieser empirischen Anschauung noch

etwas übrig, nämlich Ausdehnung und Gestalt. Diese gehören zur reinen Anschauung, die a

priori, auch ohne einen wirklichen Gegenstand der Sinne oder Empfindung, als eine bloße Form

der Sinnlichkeit im Gemüte stattfindet.« (KrV, A 21)

Zieht man von einer beliebigen Vorstellung gemäß Kants grundlegender Unterschei-
dung alles Begriffliche ab, weil man sich für die Anschauung interessiert, dann blei-
ben empirische und reine Anteile der Anschauung. Von diesen zieht man ab, was
zur Empfindung gehört, also empirisch gegeben ist. Kant behauptet nun, dass im-
mer genau ein Anteil der Sinnlichkeit übrig bleiben müssen, nämlich die Form des
Gegebenseins von Gegenständen, und diese ist raumzeitlich. Hieraus folgt: Gegen-
stände der Anschauungen (die Kant, sofern sie nicht mittels Begriffen bestimmt sind,
Erscheinung nennt) sind immer extensiv. Sie sind räumlich ausgedehnt und besitzen
Gestalt. Gleichfalls sind sie intensive Größen, sie sind in der Zeit. Weil die Zeit eine
Größe ist, die weder zur Gestalt noch zur Lage gehört, kann sie »keine Bestimmung
äußerer Erscheinung sein« (KrV, A 34). Vielmehr bestimmt sie »das Verhältnis der
Vorstellungen in unserem inneren Zustande« (KrV, A 34). Da wir Gegenstände nur
in Raum und Zeit vorstellen können, gehören diese zu den subjektiven Bedingungen
der Möglichkeit von Erkenntnis. Auch reine Gegenstände, also solche, die allein der
Form nach vorgestellt oder beurteilt werden, wie etwa Gegenstände der Mathema-
tik, können wir nur als in Raum und Zeit gegebene vorstellen (Streng genommen
sind solche reinen Gegenstände keine realen, sondern mögliche Gegenstände). Für
Kant besteht jede Erscheinung aus Form und Materie, wobei das Materielle durch
die Empfindung gegeben wird, die Formen jedoch das sind, was a priori im »Gemüt«
liegt:

»In der Erscheinung nenne ich das, was der Empfindung korrespondiert, die Materie derselben,

dasjenige aber, welches macht, daß das Mannigfaltige der Erscheinung in gewissen Verhält-

nissen geordnet werden kann, nenne ich die Form der Erscheinung. Da das, worinnen sich die

Empfindungen allein ordnen, und in gewisse Form gestellt werden können, nicht selbst wie-

derum Empfindung sein kann, so ist uns zwar die Materie aller Erscheinung nur a posteriori

gegeben, die Form derselben aber muß zu ihnen insgesamt im Gemüte a priori bereit liegen,

und dahero abgesondert von aller Empfindung können betrachtet werden.« (KrV, A 20)

Der Materie-Anteil der Anschauung wird folglich durch Affektion von außen gebil-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


94 | Das Ding namens Computer

det, der Form-Anteil durch das Subjekt. Die reinen Anschauungsformen leisten, dass
wir Gegenstände in Raum und Zeit vorstellen.

Entgegen Kants Bestimmung als reine Anschauungsformen versteht Flusser Raum
und Zeit gegenständlich, was durch seine Bestimmung der ursprüngliche Welt als
»Raumzeit« offenkundig wird. In Flussers religiös-romantisch idealisierter Erzäh-
lung der Vorgeschichte des Menschen, also der Sphäre, in der Menschen noch kein
Bewusstsein erlangt hatten, »badeten« diese Urmenschen in der Raumzeit. Diese
Behauptung läuft nicht nur methodisch Kants Philosophie zuwider, der bei der Er-
kundung der Grenzen der Vernunft weder historisierend noch empirisch vorgeht.
Flusser kommt auch zu einem anderem Konzept von Raum und Zeit. Er unterläuft
hinsichtlich der Anschauungsformen Kants Unterscheidung zwischen rein und em-
pirisch. Raum und Zeit sind bei ihm keine Anschauungsformen, sondern Materie der
Anschauung, das, worauf sich die Anschauung bezieht. Flusser bleibt hiermit der
Idee eines Newton’schen Realraums verhaftet. Auch wenn er sich mit seiner These
von der Notwendigkeit eines neuen Raumbegriffes vom absoluten Raum abwendet
und ein topologisches Raumkonzept favorisiert, basiert seine Modellierung auf einem
absoluten Raumverständnis (s. Kap. 3.3). Flusser hypostasiert so nicht nur Raum und
Zeit, sondern ebenso Natur, deren Begriff bei ihm die Idee einer ursprünglichen,
eigentlichen, verloren gegangenen Welt meint. Flusser nimmt Bewusstwerdung als
historischen Vorgang, als Vorgang der menschlichen Evolution. Die These von der
Urwelt als vierdimensionaler Raumzeit ist eine Projektion des modernen physikali-
schen Materiebegriffs auf die Fiktion einer ursprünglichen Welt.

Ähnlich wie Kant geht Flusser davon aus, dass wir die eigentliche Welt, bei Kant
die Sphäre der Noumena, nicht erkennen/denken können. Über die Dinge an sich
können wir nichts wissen, sondern nur über Erscheinungen, Phaenomena. Bei Flus-
ser können wir die eigentliche, ursprüngliche Welt, sprich die Natur, ebenfalls nicht
erkennen, sondern nur die Kulturwelt. Allerdings postiviert Flusser die Kant’sche
kritische Grenze der Vernunft, wenn er die Sphäre der Noumena zur eigentlichen, ur-
sprünglichen, historisch verlorenen Welt macht. Wie Kant zeigt, ist diese eigentliche
Welt, als das, was sie sein soll, gar nicht denkbar. Denn: um als verloren gegangene
Welt adressierbar zu sein, müssten wir sie vergegenständlichen; damit hätten wir sie
jedoch in den Bereich der Phaenomena geholt und einen kategorialen Fehler began-
gen. Von allem jenseits der Grenze des Erfahrbaren können wir streng genommen nur
negativ sprechen, nicht wie Flusser positiv. Genau diese falsche Ontologisierung des
Begriffs der Noumena, welcher ein Grenzbegriff ist, kritisiert Kant (KrV, A 256). Die
Sphäre der Noumena ist eine »leere« (KrV, A 252) Menge. Folglich sind die Objekte,
die den Erscheinung zugrunde liegen, keine ontologischen Objekte, sondern tran-
szendentale (KrV, A 250-252). Mit Kant lässt sich sagen, dass Flusser diese Sphäre

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 95

deswegen fälschlicherweise positiviert, weil er nicht zwischen transzendentaler Re-
flexionsebene und empirischer Ebene der Erfahrung unterscheidet.

Weil sich bei Flusser transzendentale Reflexion und (vermeintlich) empirische
Befunde vermischen, scheint es so, als würde er seinen Begriff des Codes als eine Art
Metakategorie zu den Kant’schen reinen Verstandesbegriffen und reinen Anschau-
ungsformen einführen. Flussers Begriff des Codes ist im Sinne Kants ein Reflexions-
begriff, der sich zunächst nur auf andere Begriffe bezieht; namentlich die verschie-
denen Verschlüsselungssysteme von Skulpturen, Bildern, Texten und Technobildern.
Codes sind an sich Vorstellungen, die sich auf diese Systeme beziehen und nicht etwa
bereits auf Gegenstände. Einen gegenständlichen Bezug erlangen Codes erst durch
mediale Vermittlung. Wenn Flusser vom Code der Skulpturen, der Bilder, der Tex-
te (Begriffe), der Technobilder spricht, dann zielt er auf das Verschlüsselungssystem,
welches jeweils bei den Medien Skulptur, Bild, Text, Technobild zur Geltung kommt.
Hiernach fallen Flussers Codes selbst nicht unter Anschauungsformen, sondern unter
Begriffe. Insofern Begriffe konstitutiv für unsere Erkenntnis sind, nennt Kant sie »rei-
ne Verstandesbegriffe«. In seiner »Tafel der Kategorien« führt Kant genau vier Ka-
tegorien auf: »Quantität«, »Qualität«, »Relation« und »Modalität«. Nach Kant sind
diese Kategorien subjektive Bedingungen des Verstandes, unter denen allein in Be-
zug auf die Mannigfaltigkeit der Anschauung ein Objekt gedacht werden kann. So
wird der raumzeitliche Gegenstand der Anschauung allererst zum Objekt geformt, so
dass er uns in der Erkenntnis objektartig gegeben ist. Demzufolge ist unsere Erkennt-
nis von Gegenständen immer schon und immer nur begrifflich (und durch die reinen
Anschauungsformen) vermittelt. Folgt man jedoch Flussers Modell der Evolution der
Codes, trifft die Analyse Kants allein auf die zweite Hälfte der Epoche der Geschich-
te zu, auf den Teil, in dem der Code der Texte (bzw. der Begriffe) herrscht und in der
der Mensch ein historisches Bewusstsein erlangt. Zuvor, unter der Herrschaft des Co-
des der Bilder, dürften die Kategorien dann keine reinen Verstandesbegriffe gewesen
sein, sondern »Verstandes-Bilder«, davor »Verstandes-Skulpturen«. Erst in der ein-
brechenden Epoche der Nachgeschichte ist das menschliche Bewusstsein schließlich
durch »Verstandes-Technobilder« strukturiert. Eine solche Beschreibung ist von der
Kant’schen Analyse der Verstandestätigkeit aus gesehen unsinnig. Von Kant aus ist
es nicht verständlich, was eine prä- oder eine post-begriffliche Erkenntnis überhaupt
sein soll. Sie ist im wahrsten Sinne des Wortes schlicht nicht vorstellbar.

Diese Unsinnigkeitsvermutung lässt sich ein Stück weit dadurch reaktivieren,
dass Flussers Thesen nicht transzendental sind. Deswegen können seine Codes auch
keine Metakategorien zu den Kant’schen Verstandesbegriffen darstellen. Entschei-
dend ist, dass es in Flussers Geschichte der Codes nicht um die Architektonik des
menschlichen Bewusstseins im transzendentalen Sinne geht, sondern um eine kultu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


96 | Das Ding namens Computer

relle Prägung unseres Bewusstseins. Flussers Codes beziehen sich auf eine Analyse
des Umgangs mit den jeweils nach den Codes codierten Medien (Höhlenmalerei-
en, Texte, Fotografien, Fernseh- und Computerbilder). Damit ist das systematische
Problem einer grundlegenden Ambivalenz aber nicht gelöst. Mit Kant könnte man
argumentieren, dass sowohl reine Anschauungsformen als auch reine Verstandesbe-
griffe konstitutiv für unseren theoretischen Gegenstandsbezug sind und bleiben, und
dies ganz unabhängig davon, ob die Leute mehr Fernsehen als Briefe schreiben. Für
Flusser ist dies anders.

Die Art der Kodifizierung von Botschaften, d.h. der je herrschende Code, pro-
grammiert für Flusser grundlegend unser Bewusstsein. Was bei Kant eine Art uni-
versale Architektonik des Bewusstseins ist (weil es sich um transzendentale Bedin-
gungen der Erkenntnis überhaupt handelt), ist bei Flusser kulturell geformt, Resultat
einer kulturellen Programmierung und damit historisch kontingent. Die Architektonik
des Bewusstseins selbst unterliegt hier einer kulturellen Evolution. Deswegen spricht
Flusser auch von verschiedenen Bewusstseinsformen und ordnet den Herrschaftse-
pochen der Codes die typischen Erscheinungsarten des magischen, historischen und
kalkulatorischen Bewusstseins zu. Das führt dazu, dass Flusser zwar von Bewusst-
sein spricht, jedoch kein inhaltliches Konzept von Bewusstsein hat. Vielmehr wird
der Ausdruck unter der Hand zu einer Art leererem Behälter, in den die verschiede-
nen kulturellen Paradigmen des Gegenstandsbezuges aufgenommen werden.

Bei Kant ist der Gegenstandsbezug transzendental vermittelt; in der Synthesis
werden Vorstellungen zu einer Einheit verbunden. Dabei beziehen sich Begriffe im-
mer auf andere Vorstellungen, also entweder auf andere (reine oder empirische) Be-
griffe oder auf (reine oder empirische) Anschauungen. Der Bezug auf Gegenstände
und damit Erkenntnis muss dabei letztlich immer über Anschauungen vermittelt sein,
weil nur Anschauungen sich direkt auf Gegenstände beziehen, und zwar entweder
auf reine (wie in der Mathematik) oder auf empirische. Bei Flusser wird der Gegen-
standsbezug hingegen nicht durch die Beschaffenheit des menschlichen Bewusstseins
vermittelt, sondern durch den je herrschenden Code als Regelsystem der möglichen
Kodifizierung von Botschaften. Letztlich ist so unser theoretischer Gegenstandsbezug
durch Kommunikation vermittelt. Es ist folgerichtig, dass Flusser das Bezogensein
auf Gegenstände im Modell der mathematischen Informationsübertragung begreift,
d.h. als Übertragung einer symbolisch kodifizierten Botschaft zwischen Welt (W)
und Bewusstsein (BW) (oder umgekehrt), was Abbildung 2 »Weltbezug als Informa-
tionsübertragung« illustriert. Da Flusser nicht transzendental, sondern konstitutions-
theoretisch argumentiert, rückt der praktische Weltbezug in den Mittelpunkt seines
Entwurfes der Nachgeschichte. Die Frage des praktischen Weltbezugs ist die danach,
wie sich der Mensch in der Natur, in seiner Umwelt einrichtet, wie er sich eine Kultur-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 97

welt baut. In dieser Hinsicht schließt Flusser an marxistische Traditionen an, welche
den praktischen Weltbezug traditionell unter dem Begriff der Arbeit verhandeln.

Abbildung 2: Weltbezug als Informationsübertragung

3.2 ARBEIT UND TECHNIK

Im Vergleich zum Code spielt die Kategorie der Arbeit, oder der Begriff der Tech-
nik, in den Schriften, mit denen Flusser im deutschen Sprachraum bekannt wurde,
eine weniger prominente Rolle. Sein Technikverständnis ist jedoch zentral für sei-
ne Kulturkritik, weil nach seiner Anthropologie neben der Kommunikation eben die
Technik die spezifische Seinsweise des Menschen ausmacht. Hierbei geht es nicht
um die Kodifizierung der Bedeutung der Kulturwelt, sondern um das materielle ›In-
Form-Bringen‹ von Natur in Kultur (Flusser 2006b, 21). So überrascht es nicht, wenn
Flusser in seinem auf deutsch verfassten Erstlingswerk »Die Geschichte des Teu-
fels« (Flusser 2006a) eine technik-evolutionistische Geschichte des Fortschritts er-
zählt. Auch wenn Flusser meint, hier verschiedene Dimensionen des menschlichen
Lebens wie Ökonomie und Politik zu betrachten, verkürzt er diese technomorph, oh-
ne dies zu reflektieren. Wie es dazu kommt, soll hier aufgewiesen werden. Es geht
Flusser mit der Thematisierung der Technik um die praktische Seite unseres Weltver-
hältnisses; diesen Entwurf werde ich im Folgenden rekonstruieren.

Flusser analogisiert den praktischen und theoretischen Gegenstandsbezug, ähn-
lich wie Kant und Hegel das mit Blick auf die praktische Vernunft mit Erkenntnis
und Willen tun. Er schließt implizit an Überlegungen Hegels an, wenn er behaup-
tet, dass die verschiedenen Arbeitsformen in unserer Kulturgeschichte jeweils ver-
schiedene Verhältnisse zwischen dem Subjekt und dem Objekt der Arbeit sowie eine
bestimmte Vorstellung von Natur konstituieren. Hegel definiert die Arbeit in seiner
»Jenaer Realphilosophie« (JR) als eine in sich reflektierte Tätigkeit, die er von der

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


98 | Das Ding namens Computer

bloßen Tätigkeit abgrenzt (JR, 197). Gemäß seiner Philosophie des Werdens ist die
›bloße Tätigkeit‹ das, was grundsätzlich allen Gegenständen zukommt, insofern sie
stetig dabei sind, im Laufe der Zeit anderere Gegenstände zu werden. Hegel versteht
Gegenstände wie die Zeit selbst prozessartig, sie befinden sich permanent im Über-
gang in ein Anderes. Arbeiten geht hierüber zweifach hinaus. Erstens ist es eine ab-
sichtliche Tätigkeit, die von einem Ich (Subjekt) ausgeführt wird, welches mit dieser
Tätigkeit bestimmte Zwecke verfolgt. Arbeiten wird hiernach durch ein Willensver-
hältnis konstituiert. Zweitens weiß dieses Ich der Tätigkeit, dass es bestimmte Zwe-
cke verfolgt und erkennt dies im Resultat der Tätigkeit, im verwirklichten Zweck. Im
Gegenstand, welcher durch Arbeit hervorgebracht wird, erkennt ein Ich somit seinen
Willen und seinen technischen Vollzug, der diesen Gegenstand (mit)verursacht hat.
Wie Hegel darlegt, können wir auf diese Weise von den Resultaten her auf die einge-
setzten Mittel, mit denen wir den Zweck verfolgt haben, zurückschließen. Außerdem
kommt hierbei eine bestimmte Vorstellung von Natur zum Tragen. Sie ist einerseits
das Material unserer Arbeit. Andererseits unterstellen wir im geplanten Gebrauch von
Mitteln zur Verwirklichung bestimmter Zwecke eine Natur, welche sich gemäß den
Naturgesetzen verhält. Hieran schließt Marx, an dem sich wiederum Flusser stark
orientiert, an.

Insofern Hegel die Arbeit als Befriedigung eines Triebs, als eine Struktur des
subjektiven Geistes beschreibt, geht es hier zunächst nur um den praktischen Gegen-
standsbezug des Willens. Allerdings ist die Kategorie der Arbeit sowohl bei Hegel als
auch bei Marx in ihrer Wirklichkeit in ein System der Sittlichkeit einbezogen, d.h.
sie wird als Moment der Sittlichkeit, des Rechts, der politischen Ökonomie betrach-
tet (GPR, EPW III) bzw. als deren materielle Voraussetzung verstanden (Marx und
Engels 1990, 26). Auffälligerweise fehlen bei Flusser die klassischen Themen der po-
litischen Ökonomie. Aspekte der Arbeitsteilung, der Produktionssteigerung oder der
Mehrwertproduktion und überhaupt Markt und Tausch kommen nicht vor. Ebenso
wenig werden soziale Fragen der Arbeitsverhältnisse behandelt. Es geht Flusser al-
lein um die Typik des praktischen Gegenstandsbezugs. Das Verhältnis Mensch-Welt
betrachtet er hier unter dem Gesichtspunkt des Verhältnisses eines idealtypisch tä-
tigen Subjektes zur Natur, die es bearbeitet. Dabei denkt er dieses Bearbeiten als
einen Stoffwechselprozess, bei dem Natur in Kultur umgeformt wird. Die entschei-
dende Differenz zu Marx besteht darin, dass Flusser die Ebene der Kontrolle und
Regelung des Stoffwechsels nicht reflektiert, gar ignoriert. Das arbeitende Subjekt
erscheint hier ausschließlich als Teil des Stoffwechsels. Verändert sich die Form des
Stoffwechsels, resultiert entsprechend ein anderes Arbeits-Subjekt. Hierzu passend
legt Flusser den Fokus auf die technischen Mittel des Arbeitsvorganges, die in einer
Epoche typischerweise benutzt werden. Nachdem ich Flussers kurzer Geschichte der

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 99

Arbeit nachgegangen bin (Kap. 3.2.1), lege ich seine Analysen des typischen prakti-
schen Gegenstandsbezugs in der Nachgeschichte frei (Kap. 3.2.2). Da es Flusser im
Kern um ein technisches Handeln geht, gilt folgend seinen Technikbegriff zu klären
(Kap. 3.2.3).

3.2.1 Kurze Geschichte der Arbeit

Das typische Arbeitsgerät der Computerwelt ist der Apparat, dessen Funktionalität
Flusser, wie bei dem Code der Technobilder, durch eine schematisierende kurze Ge-
schichte seiner Genese beschreibt. In dem Essay »Unsere Arbeit« kontrastiert Flusser
den Gebrauch von Apparaten mit dem von Werkzeug und Maschine, indem er den
Wandel unserer Arbeitsverhältnisse im Vergleich von Agrar-, Industrie- und nachin-
dustrieller Gesellschaft skizziert.

Der Agrargesellschaft entspricht das Subjekt »Bauer«, der »Lebewesen« bearbei-
tet und dabei in einem »aristotelischen organischen Kosmos« lebt. Der Industriege-
sellschaft entspricht der »Arbeiter«, der »Rohstoffe« bearbeitet. Seine Welt ist das
»unbelebte Universum der Naturwissenschaften« (Flusser 1990f, 76). Diesen beiden
Einstellung zur Welt in der Epoche der Geschichte – die Epoche der Vorgeschichte
bleibt unbeachtet – stellt Flusser die nachindustrielle Einstellung gegenüber, die der
Nachgeschichte zugesprochen wird. Das ihr entsprechende Subjekt des Arbeitsver-
hältnisses ist der »Funktionär«, der mit »Symbolen« spielt und nicht mehr im eigent-
lichen Sinne arbeitet. Während die Natur für den Bauern ein belebter Kosmos, für
den Arbeiter das Universum der Naturgesetze war, wird für den »Funktionär« Natur
zum Symbol. Der Symbole manipulierende Funktionär lebt im Universum der Tech-
nobilder (Flusser 1990d) bzw. im Punkteuniversum (Flusser 1990f, 76-77). Dass die
Geschichte unserer Arbeitsverhältnisse weitaus differenzierter erzählt werden kann,
ist für Flusser nebensächlich, weil es ihm um eine Beschreibung »der je herrschenden
Ontologie« (Flusser 1990f, 76) geht, die sich »auf den gesamten Wirklichkeitsbereich
ausgedehnt [hat]« (Flusser 1990f, 75). In dieser Absicht kommt er zu folgender Ein-
schätzung:

»Für den Bauern heißt ›Leben‹: verwurzelt sein in der belebten Natur, auf seiner väterlichen

Scholle stehen, seinen ›gerechten Platz‹ in der Ordnung des Kosmos besetzen. Der Bauer em-

pört sich, wenn ihm der Platz versagt wird. Er ist konservativ. Für den Arbeiter heißt ›Leben‹: in

den Genuß seines Werkes gelangen. Er fühlt sich um einen Teil seiner Arbeit, den ›Mehrwert‹,

betrogen und ist um eine ›gerechtere Verteilung der Güter‹ bemüht. Der Arbeiter ist revolu-

tionär. Für den Funktionär heißt ›Leben‹: vom Apparat versorgt werden. Das ist die Funktion

des Apparats, wie es die des Funktionärs ist, Symbole zu behandeln. [...] Der Funktionär ist

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


100 | Das Ding namens Computer

formal. In der nachindustriellen Gesellschaft werden Konservativismus und Revolution (rechts

und links) jeden Sinn verlieren. Die Politik ist zu Ende.« (Flusser 1990f, 78)

Ähnlich wie für die kurze Geschichte der Codes lassen sich auch hier die ideal-
typischen Kategorien zusammentragen, wie Tabelle 3 »Kulturgeschichte der Ar-
beit(smittel)« zeigt. Die Spalten Naturzustand und Vorgeschichte sind wegen ihrer
diesbezüglichen Irrelevanz für Flusser ausgelassen.

Epoche Geschichte NG

Arbeitsmittel Werkzeug Maschine Apparat
Subjekt der Arbeit Bauer Arbeiter Funktionär
Naturkonzept organisch mechanisch punktartig
Gesellschaftsform Agrar Industrie Information

Tabelle 3: Kulturgeschichte der Arbeit(smittel)

Arbeiten denkt Flusser im Paradigma des Handwerks: »Dieses Herstellen und In-
formieren von Naturgegenständen heißt ›Arbeit‹ und deren Resultat heißt ›Werk‹«
(2006b, 21-22). Er fokussiert die Tätigkeit damit zum einen auf das Resultat, das
hergestellte Werk. Zum anderen verkürzt er Hegels Arbeitsbegriff, der allgemein ein
Hervorbringen meint, auf ein Herstellen. Allerdings greift er den Hegel’schen Gedan-
ken auf, der sich auch bei Marx findet, wonach sich die menschliche Arbeit dadurch
auszeichnet, zugleich eine Formänderung und eine Zweckrealisierung hervorzubrin-
gen (JR, 194-198), wodurch sie sich grundlegend von tierischen Tätigkeiten unter-
scheidet, etwa der von Bienen und Spinnen (Marx 1961, 186).

Flussers Parallelisierung von Herstellen und Informieren ist bezüglich letzterem
zweideutig: Erstens bedenkt sie, dass jede Gegenstandsherstellung ein Formen ei-
nes Inhaltes bedeutet, also ein ›In-Form-Bringen‹. Zweitens behauptet Flusser, dass
hierdurch zugleich ein Informieren der Mitmenschen stattfinde, sofern für andere aus
den hergestellten Gegenständen Verschiedenes lesbar ist, wenigestens jedoch die In-
formation, dass ein anderer Mensch dort gewesen ist und Arbeit vollbracht hat. Die
soziale Dimension der Arbeit taucht hier einseitig in Form potentieller Empfänger
von Botschaften auf. Gäbe es keine anderen, die Informationen lesen, wäre die Rede
von Information und Kommunikation hinfällig. Über diese basale Voraussetzung des
Kommunizieren-Könnens hinaus wird Sozialität von Flusser nicht bedacht.

So wie Erkenntnis durch Codes (und Medien) vermittelt ist, ist Arbeit durch Ar-
beitsmittel vermittelt. Das heißt für Flusser, das sich ein jeweils anderes Verhältnis

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 101

zwischen Mensch und Natur in Abhängigkeit der idealtypischen Arbeitsmittel kon-
stituiert. Daher gliedert er die Kulturgeschichte unter dem Gesichtspunkt der Arbeit
nach den Arbeitsmitteln in historische Phasen, die sich in etwa mit den Phasen der
Kulturgeschichte der Codes decken (meiner Kenntnis nach bringt Flusser diese Ge-
schichten jedoch nirgends systematisch zusammen). Je nach Arbeitsmittel konstitu-
iert sich dann ein anderer Subjekt- und Objekttyp der Arbeit.34 Die typischen Ar-
beitsmittel Werkzeug, Maschine und Apparat fungieren dadurch wie die Codes als
Chiffren verschiedener Phasen der Kulturgeschichte. Bis zur Industriellen Revoluti-
on waren Werkzeuge die idealtypischen Arbeitsgeräte, dann Maschinen und jetzt, mit
der Informationsrevolution, sollen es Apparate sein.

Flusser zielt mit dieser Kontrastierung nicht nur auf die veränderten Nutzungs-
weisen von Arbeitsgeräten ab, sondern ebenso auf die Veränderung der diesen Ge-
brauch ermöglichenden und stabilisierenden Strukturen. Um diese Strukturen zu ver-
gleichen, versucht er ihren Unterschied topologisch zu erläutern. Im Kern repetiert
er die Marx’schen (1961, 387-532) Analysen der kapitalistischen Produktionswei-
se, fällt aber hinter dessen Differenzierungen zurück. Dies zeig sich bereits daran,
dass Flusser die verschiedenen Gesichtspunkte, unter denen Marx Arbeit betrachtet,
nicht thematisiert. Ein prinzipieller Unterschied liegt ähnlich wie bei dem Vergleich
mit Kant in der Perspektive der Autoren begründet. Während Flusser seine kurze

34 | Flussers Schematisierung erinnert an andere neomarxistische Typisierungen der ver-

schiedenen Arbeitsweisen, die prominent z.B. Serge Moscovici in eine historisierende Per-

spektive stellt (Moscovici 1990). Auch bei den politischen Gegnern der Neomarxisten finden

sich Anleihen bei Marx, etwa in Hans Freyers »Theorie des gegenwärtigen Zeitalters». Freyer

konstatiert vier Trends, welche die spätmoderne Industriegesellschaft kennzeichnen sollen. Der

erste Trend betrifft das Muster der Bearbeitung der Natur. Während Bauer und Hirte die Na-

tur (Lebewesen) hegen und pflegen, formen die Handwerker Natur (Stoff) um. Erst sie stellen

im eigentlichen Sinne Sachen her und warten nicht wie der Bauer auf das Wachsen des Korns

oder die Geburt von Kälbern. In diesem Sinne haben sich Handwerker gegenüber dem Rhyth-

mus der Natur emanzipiert, da sie selbst Tempo und Rhythmus ihrer Arbeit vorgeben. Diese

Emanzipation radikalisiert sich mit dem 20. Jahrhundert, wenn prototypisch die moderne Che-

mie nicht nur Stoffe umformt, sondern in die Substanz selbst eingreift (Freyer 1963, 15-31). In

Moscovicis (1990) wissenschaftshistorischer Studie findet man diese Einteilung wieder, wobei

Moscovici hier weitaus detailreicher auf die entsprechenden Naturkonzepte eingeht. Auch bei

ihm ist es die synthetisierende Chemie, die er auch eine kybernetische Arbeit nennt, welche

sich vermeintlich keinen von Natur gegebenen Grenzen mehr konfrontiert sieht. Diese Gren-

zenlosigkeit bringt Flusser ebenso ins Spiel, nur dass sie bei ihm den Symbole manipulierenden

Funktionären oder, genauer, den »Projekten« zukommt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


102 | Das Ding namens Computer

Geschichte der Arbeit und die daraus plausibilisierten Thesen auf der Basis seines
Anthropologismus entwirft, steht bei Marx ein kritisches Interesse im Vordergrund,
und zwar eine Kritik an den Theorien der politischen Ökonomie seiner Zeit. Auch
wenn Marx das menschliche Arbeiten zunächst mit einer anthropologischen Abgren-
zung gegenüber dem tierischen Instinktverhalten (der obigen Ameisen und Bienen)
einführt, bilden diese Überlegungen nur die Basis seiner ökonomischen Analysen.
Die anthropologische Überlegung liefert die abstrakte Grundlage der folgenden Aus-
einandersetzung. Unter diesem abstrakten Gesichtspunkt, d.h. »unabhängig von jeder
bestimmten gesellschaftlichen Form« (Marx 1961, 185), beschreibt Marx Arbeit im
fünften Kapitel des ersten Bandes des »Kapitals« in einem ersten Schritt wie folgt:

»Die Arbeit ist zunächst ein Prozeß zwischen Mensch und Natur, ein Prozeß, worin der Mensch

seinen Stoffwechsel mit der Natur durch seine eigene Tat vermittelt, regelt und kontrolliert. Er

tritt dem Naturstoff selbst als eine Naturmacht gegenüber. Die seiner Leiblichkeit angehörigen

Naturkräfte, Arme und Beine, Kopf und Hand, setzt er in Bewegung, um sich den Naturstoff in

einer für sein eigenes Leben brauchbaren Form anzueignen. Indem er durch diese Bewegung

auf die Natur außer ihm wirkt und sie verändert, verändert er zugleich seine eigne Natur.«

(Marx 1961, 185)

Wichtig für die Unterscheidung vom Tier ist die Unterwerfung des Arbeitsprozesses
unter die eigenen Zwecke. Diese Zwecke sind das leitende Motiv, welches den Vor-
gang des Arbeitens »vermittelt, reguliert und kontrolliert«. Dieser Stoffwechsel mit
der Natur, der von dem Menschen kontrolliert und geleitet wird, ist die allgemeinste
Form des Arbeitens als ein individuelles Handeln, das sich in jeder gesellschaftlichen
Form findet, aber je nach dieser Form dort anders konkretisiert. Unter diesem ab-
strakten Gesichtspunkt stellt Marx drei Momente des Arbeitsprozesses heraus: »die
zweckmäßige Tätigkeit oder die Arbeit selbst, ihr Gegenstand und ihr Mittel« (Marx
1961, 186) und definiert Arbeitsmittel zunächst als »ein Ding oder ein Komplex von
Dingen, die der Arbeiter zwischen sich und den Arbeitsgegenstand schiebt und die
ihm als Leiter seiner Tätigkeit auf diesen Gegenstand dienen« (Marx 1961, 187). Da
für Marx nicht nur entscheidend ist, was gemacht wurde, sondern auch wie, sollte die
Entwicklung der Arbeitsmittel nicht nur in Bezug auf eine Untersuchung konkreter
Arbeitsprozesse, sondern auch in der Geschichtsschreibung eine Rolle spielen. Auf
den ersten Blick sieht es so aus, als folge Flusser mit seiner Gliederung der Kultur-
geschichte nach Arbeitsmitteln diesem Hinweis. Allerdings ergänzt Marx nur wenige
Zeilen später:

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 103

Wirkung der Arbeit auf ihren Gegenstand vermitteln und daher in einer oder der andren Weise

als Leiter der Tätigkeit dienen, alle gegenständlichen Bedingungen, die überhaupt erheischt

sind, damit der Prozeß stattfinde. Sie gehen nicht direkt in ihn ein, aber er kann ohne sie gar

nicht oder nur unvollkommen vorgehn.« (Marx 1961, 188)

Unter Arbeitsmitteln versteht der Philosoph folglich nicht allein eine bestimmte Sorte
von Artefakten, sondern insgesamt all die Dinge und wirklichen Bedingungen, wel-
chen den Arbeitsprozess vermitteln oder anders gesagt: mediieren. Diese gegenständ-
lichen Bedingungen bleiben bei Flusser allerdings außen vor, der anders als Marx, bei
einem abstrakten Arbeitsbegriff bleibt. Ein großer Teil des »Kapitals« widmet sich
der Analyse der konkreten ökonomischen und gesellschaftlichen Verhältnisse, d.h.
der konkreten Veränderungen durch die kapitalistische Wirtschaftsform, unter denen
der Arbeitsprozess nun steht. Deswegen betrachtet Marx Arbeit auch als Produktions-
und Konsumtionsprozess (vom Standpunkt des Resultats eines Arbeitsprozesses aus,
dem Produkt, lässt sich der Arbeitsprozess als Produktionsprozess beschreiben) sowie
als Verwertungsprozess (hinsichtlich der wertbildenden Dimension der Arbeitskraft).
Flusser konstatiert zwar eine Veränderung der ökonomischen Bedingungen des Ar-
beitens im Übergang zur Informationsgesellschaft, wird hier aber nicht konkret.

Die von Marx analysierte Mediierung des Arbeitsprozesses durch die Arbeits-
mittel (Dinge und gegenständliche Bedingungen) meint immer zugleich eine Ermög-
lichung – ohne Arbeitsmittel lassen sich bestimmte Sachen zumindest nicht in be-
stimmter Weise machen – und eine bestimmte Strukturierung des Arbeitsprozesses.
Marx öffnet mit diesem Hinweis nicht nur seine Perspektive für im engeren Sinne
nicht-technische Dimensionen des Arbeitsprozesses, sondern gibt mit dem Bezug zur
»Erde« den Pfad vor, auf dem Flusser seine topologischen Überlegungen ausführt.
Die Erde ist für Marx das Arbeitsmittel schlechthin. In der Erde findet der Mensch
einerseits den »allgemeinen Gegenstand« (Marx 1961, 186) seiner Arbeit, anderer-
seits »sein ursprüngliches Arsenal von Arbeitsmitteln« (Marx 1961, 187). Außerdem
ist die Erde auch im Hinblick auf die gegenständlichen Bedingungen des Arbeitspro-
zesses das allgemeine Arbeitsmittel. So führt Marx zu den Arbeitsmitteln als gegen-
ständlichen Bedingungen, wie es in dem obigen Zitat beschrieben ist, weiter aus:

»Das allgemeine Arbeitsmittel dieser Art ist die Erde selbst, denn sie gibt dem Arbeiter den

locus standi [den Platz, wo er steht] und seinem Prozeß den Wirkungsraum (field of employ-

ment). Durch die Arbeit schon vermittelte Arbeitsmittel dieser Art sind z.B. Arbeitsgebäude,

Kanäle, Straßen usw.« (Marx 1961, 188)

»Im weiteren Sinn zählt der Arbeitsprozeß unter seine Mittel außer den Dingen, welche die

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


104 | Das Ding namens Computer

Flusser hingegen versteht Erde nicht als allgemeines Arbeitsmittel, sondern als Sphä-
re, als Verortung des Arbeitsprozesses. So heißt es bei ihm:

»Solange ohne Werkzeug fabriziert wird, also solange homo faber unmittelbar mit der Hand in

die Natur eingreift, um Dinge daraus zu entwenden und umzuwenden, solange ist die Fabrik

nicht lokalisierbar, sie hat kein[en] ›topos‹. Der sogenannte ›Eolithen‹ montierende Urmensch

fabriziert überall und nirgends. Sobald Werkzeuge ins Spiel kommen, können und müssen spe-

zifische Fabrikbezirke aus der Welt ausgeschnitten werden. Zum Beispiel Orte, an denen Silex

aus Bergen gebrochen und andere, an denen Silex umgewendet wird, um angewendet und ver-

wendet zu werden. Diese Fabrikbezirke sind Zirkel, in deren Mitte der Mensch steht und in

exzentrischen Kreisen die Werkzeuge liegen, die dann ihrerseits von der Natur umkreist sind.«

(Flusser 2005g, 167-168)

Im Gerätegebrauch manifestiert Flusser auf diese Weise die Daseinsform des jeweili-
gen historischen Subjekt-Typus sowie die jeweilige raumzeitliche Ordnung und Glie-
derung der Kulturwelt, in der dieser Gerätegebrauch stattfindet. Anhand der idealtypi-
schen Arbeitsmittel und den sich daraus ergebenden Arbeitsverhältnisse stellt Flusser
die idealtypischen Topologien der Wohn- und Arbeitsgegend der jeweiligen Kultur-
welt heraus. Auf diese Weise schleicht sich in das dialektische Muster der Arbeit eine
Gewichtung in Richtung der Arbeitsmittel ein. Es erscheint so, als verursachten sie
den jeweiligen Subjekt- und Objekttyp sowie die jeweilige Topologie der Kulturwelt.
Dabei verengt sich der Begriff der Arbeitsmittel tendenziell auf Dinge, mit denen der
Mensch hantiert, also auf Arbeitsgeräte, unabhängig von den konkreten Bedingun-
gen der Erde im Marx’schen Sinne. Offenkundig wird hier außerdem, dass Flusser
zentrale Themen Marx’ wie etwa die Gestaltung der Arbeitszeit und die Entlohnung
der Tätigkeit, also gesellschaftliche Dimensionen der Arbeit, nicht interessieren. Er
engt die Form der Arbeitsorganisation auf das »topologische« Verhältnis zwischen
Arbeiter und Arbeitsgerät ein.

Typisch für die Epoche des Werkzeuggebrauchs sei, dass die Gliederung der Ar-
beit vom Ort her organisiert ist. Mit dem Werkzeuggebrauch wechselt die Mensch-
heit in eine sesshafte Lebensform. Gearbeitet wird dann an bestimmten Orten, etwa
Ackerfeldern, an denen man sich niederlässt. Auf diese Weise bilden diese Orte des
Arbeitens Zentren, um die herum Kulturlandschaften entstehen. Die Welt des Werk-
zeugmenschen ordnet sich in exzentrischen Kreisen, die die Orte des Arbeitens zum
Mittelpunkt haben. Bis zur Industriellen Revolution steht am Ort des Arbeitens zu-
dem der Mensch im Zentrum; z.B. gliedert sich in einer Werkstatt die Organisation
der Tätigkeit vom Handwerker aus. Arbeitsgeräte sind um den Handwerker herum
sortiert. Mit der Erfindung der Maschine wandelt sich dieses Mensch-Arbeitsgerät-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 105

Verhältnis: die Arbeiter ordnen sich um die Maschinen an (und folgen ihrem Takt).35

Hierbei bleibt die Topologie des Arbeitens im Bezug auf die Kulturlandschaft im
Prinzip gleich. Ob Fabrik, Werkstatt oder Acker, diese Orte des Arbeitens bilden
weiterhin kulturelle Zentren, um die sich herum das (städtische) Leben anordnet. Im
Maschinenzeitalter weiten sich die konzentrischen Kreise der Kultur auf die ganze
Welt aus, so dass es tendenziell keine unberührte Landschaft mehr gibt und Natur
vor allem als Rohstoff verstanden wird. Die Topologie der Fabrik wird zum globalen
Netz:36

»Die Maschinen sind im Netz miteinander zu Maschinenkomplexen und diese wieder mitein-

ander zu Industrieparks verbunden, und die menschlichen Siedlungen bilden im Netz jene Orte,

von denen aus die Menschen in die Fabriken gesogen werden.« (Flusser 2005g, 168)

Dass sich die kapitalistische Produktionsweise global ausweiten würde und daher die
kommunistische Revolution eine ›Weltrevolution‹ sein müsse (s. Kap. 2.2.3), befand
bereits Marx (1961, 401-402). Nach Marx und Engels (1990, 60) lässt sich Geschich-
te, und die kommunistische Revolution ist geschichtliche Tätigkeit des Proletariats,
spätestens mit der Ausbreitung der "großen Industrieäb dem 18. Jahrhundert nur noch
als »Weltgeschichte« verstehen, weil die materiellen Bedingungen der Arbeit (im
Sinne des sinnlichen Tätigseins, in dem sich der Mensch selbst produziert) derart
globalisiert werden, so dass die Verhältnisse in denen der individuelle Arbeiter steht
Verhältnisse eines Weltmaßstabes sind.

Mit seiner These einer Zäsur beim Übergang in die Informationsgesellschaft
meint Flusser über Marx’ Kapitalismuskritik hinauszugehen. Sachlich gesehen geht
sein Modell freilich nur insoweit über Marx hinaus, dass er eine neue Epoche in un-
sere Kulturgeschichte einfügt, d.h. genauer, dass Flusser nicht die kommunistische

35 | Auch diese Veränderung der Arbeitsorganisation wird bei Marx weitaus differenzierter

behandelt, wenn er etwa den »objektiven Produktionsorganismus« des »Maschinensystems«

aufweist, »den der Arbeiter als fertige materielle Produktionsbedingung vorfindet« (1961, 404).

Entscheidend ist hier, dass die Maschinerie kooperatives Arbeiten erfordert und damit zugleich

Arbeitsteilung sowie räumliche und zeitliche Organisation dieser Kooperation vorstrukturiert,

wobei freilich ein Gestaltungsspielraum des Einsatzes der Maschinen und der Arbeitskräfte

immer bestehen bleibt.

36 | Bemerkenswerter Weise greift Flusser diesen Vernetzungsaspekt des Maschinenzeit-

alters in seinem Entwurf der Nachgeschichte nicht auf, jedenfalls nicht systematisch. Er sug-

geriert gar vielmehr, das Netzartige sei etwas radikal Neues; etwas Nachgeschichtliches (Spät-

modernes).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


106 | Das Ding namens Computer

Revolution als Übergang in ein ›Reich der Freiheit‹ anvisiert, sondern die Informati-
onsrevolution. Man mag Marx’ Argumente bestreiten, aber man kann ihm sicherlich
nicht vorwerfen, dass er gar nicht erst versucht habe, den erwünschten Übergang
theoretisch zu begründen. Flusser versucht seine These einer Revolution durch seine
Beschreibung unseres Umgangs mit Apparaten zu plausibilisieren. Weil eine Ar-
gumentation diesbezüglich, wie häufig bei seinen zentralen Thesen, fehlt, bleibt er
tatsächlich analytisch weit hinter Marx zurück.

Entscheidend ist für Flussers Nachgeschichte, dass weder der Mensch die Determi-
nante des Arbeitens (wie beim Verhältnis von Werkzeug und Mensch) bildet noch der
Apparat (wie die Maschine beim Verhältnis von Mensch und Maschine). Der Hand-
werker nutzt sein Werkzeug, wie er es braucht, so dass sich dieses seinem Agieren
fügt: Werkzeuge stehen somit in Abhängigkeit vom Handwerker. In der Fabrik gibt
die Maschine den Takt vor; sie fordert wann und wie sie von ihren Arbeitern bedient
werden muss: Die Arbeiter stehen in ihrem Arbeitsverhalten in Abhängigkeit von
der Maschine. Den Unterschied unseres Umgangs mit Werkzeugen, Maschinen und
Apparaten macht Flusser folglich am Steuerungsverhältnis fest, also der Frage, ob
dem Menschen oder dem Arbeitsgerät die Steuerhoheit zukommt. Dieser Aspekt der
Steuerung – lenkt der Mensch das Gerät oder umgekehrt – spiegelt sich in der Fra-
ge, welcher Part topologisch den anderen um sich herum organisiert. Diesbezüglich
stehen Mensch und Apparat in einem symmetrischen Abhängigkeitsverhältnis:

»Es wird immer deutlicher, daß das Mensch-Apparatverhältnis reversibel ist und daß beide nur

miteinander funktionieren können: zwar der Mensch in Funktion des Apparates, aber ebenso

der Apparat in Funktion des Menschen. Daß der Apparat nur tut, was der Mensch will, aber der

Mensch nur wollen kann, was der Apparat tun kann.« (Flusser 2005g, 168)

Das Verhältnis Mensch-Apparat organisiert sich nach Flusser weder vom Menschen
noch vom Apparat her. Weder Apparate noch Menschen zentrieren die nachgeschicht-
liche Arbeit. Weder der Eine noch der Andere wirkt an einem festen Ort, um den
herum sich der jeweils andere Teil des Arbeitsverhältnisses anordnet. Im Vergleich
zur Topologie der Fabrik und der Werkstatt ist daher fraglich, welche raumzeitliche
Ordnung diesem Mensch-Apparatverhältnis zukommt:

»Auf den ersten Blick sieht es so aus, als seien wir daran, in die Vorwerkzeugphase des Fabri-

zierens zurückzukehren. Genau wie der Urmensch, der unmittelbar dank seiner Hand in die Na-

tur eingriff und daher immer und überall fabrizierte, sind die künftigen, mit kleinen, winzigen

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 107

oder gar unsichtbaren Apparaten versehenen Funktionäre immer und überall fabrikatorisch.«

(Flusser 2005g, 169)

Weil Flusser die Vermittlung, Regulation und Kontrolle des Stoffwechsels mit der
Natur auf das Verhältnis von arbeitendem Individuum und seinen Arbeitsgeräten ver-
engt, kann überhaupt erst die Suggestion entstehen, dass die Kontrolle der zweckge-
richteten Tätigkeit etwas sei, was der Mensch zwischen sich und seinem Arbeitsgerät
ausmachen müsste. In dieser abstrakten Sicht werden die gegenwärtigen über das Ar-
beitsgerät hinausgehenden Bedingungen des Arbeitens vernachlässigt. Insbesondere
die geschichtliche Dimension der Arbeit, die Marx unterstreicht, gerät aus dem Blick:

»Wenn ein Gebrauchswert als Produkt aus dem Arbeitsprozeß herauskommt, gehn andre Ge-

brauchswerte, Produkte frührer Arbeitsprozesse, als Produktionsmittel in ihn ein. Derselbe Ge-

brauchswert, der das Produkt dieser, bildet das Produktionsmittel jener Arbeit. Produkte sind

daher nicht nur das Resultat, sondern zugleich Bedingung des Arbeitsprozesses.« (Marx 1961,

189)

Um die Frage nach der Steuerung und Regulation des Arbeitsprozesses auf den Um-
gang mit Arbeitsgeräten zu verkürzen, muss Flusser folglich die geschichtliche Di-
mension des Arbeitens selbst ignorieren. Indem er von den gegenständlichen Be-
dingungen des Arbeitsprozesses, und damit von der Vielfalt und Menge vorheriger
Arbeitsprozesse, absieht, verliert er, so scheint es, die Zweckgerichtetheit dieser Tä-
tigkeiten aus dem Auge. Denn die Bedingungen des Arbeitens sind nichts anderes als
Vergegenständlichungen vollzogener zweckgerichteter Tätigkeiten. In Flussers ab-
strakter Perspektive jedenfalls, löst sich das Fabrizieren genau in dem Sinne vom
Ort, dass es im Zeitalter der Apparate prinzipiell überall stattfinden kann. Es gäbe
demnach nachgeschichtlich keinen spezifischen Ort des »Fabrizierens«, wie eine Fa-
brik oder eine Werkstatt, mehr, sondern potentiell sei in der Apparatgesellschaft jeder
Ort ein Ort des Arbeitens. Damit ist weniger gemeint, dass wir überall und jederzeit
arbeiten oder arbeiten können, z.B. in Form der Telearbeit, die in den achtziger Jah-
ren für Furore sorgte (stellv. Ulich 1990). Vielmehr postuliert Flusser, alles, was wir
tun, folge dem Muster eines Umgangs mit Apparaten. Wir verhalten uns sozusagen
grundsätzlich »apparatisch« (Flusser 2005c, 73). Das Verhältnis Mensch-Apparat soll
folglich nicht nur exemplarisch für unseren Umgang mit Arbeitsgeräten, sondern all-
gemein für unser praktisches Verhältnis zu allen »Kulturdingen« der Nachgeschichte
stehen. Wenn wir aber mit jedem Kulturding in einem apparatischen Verhältnis ste-
hen, so begegnet uns das Apparatische überall und jederzeit – es gibt dann nichts
Nicht-Apparatisches.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


108 | Das Ding namens Computer

3.2.2 Apparate und Projekte

Das Verhältnis Mensch-Apparat modelliert Flusser als ein technisches Rückkopp-
lungssystem, bei dem Mensch und Apparat in Feedback-Strukturen zueinander ste-
hen, welche ihr Verhalten steuern. Augenscheinlich sind kybernetische Systeme Vor-
bild für Flussers Verständnis von Apparaten. Ein solches System ist beispielsweise
eine durch ein Thermostat geregelte Heizung, bei der das Thermostat in Abhängig-
keit zur Diskrepanz zwischen Ist- und Soll-Wert des Thermometers die Temperatur
der Heizung regelt. Das Thermostat verhält sich mithin in Abhängigkeit zur Heizung,
und die Heizung temperiert in Abhängigkeit vom Thermostat. Flusser nennt dieses
Verhältnis auch den Apparat-Operator-Komplex, welchen er anhand seiner Analyse
des Fotografierens in seiner Schrift »Für eine Philosophie der Fotografie« (2006b)
exemplifiziert. Während sich Fotograf und Fotografierter in Hinsicht auf Aspekte wie
Lichteinfall, Position usw. auf den Fotoapparat einstellen müssen, produziert dieser
auf Knopfdruck ein Bild. »Anders gesagt: In der Fotogeste tut der Apparat, was der
Fotograf will, und der Fotograf muß wollen, was der Apparat kann« (Flusser 2006b,
33). Daher kann das Abhängigkeitsverhältnis nicht sinnvoll als das eines Steuer-
mannes und eines gesteuerten Dinges beschrieben werden. Nur die Außenseiten, die
Knöpfe und Tasten an der Oberfläche des Apparates, kann der Fotograf manipulieren,
der Ablauf im Inneren bleibt ihm prinzipiell verborgen.37 Und mehr noch: Er hat auf
diesen Ablauf wenig Einfluss, kann ihn nur vermittelt über die Außenseite des Ap-
parates beeinflussen, durch die Wahl des Fotoobjektes und der Perspektive sowie die
Entscheidung, dass und wann der Prozess ausgelöst wird. Die Struktur des Apparates
ist folglich für den einfachen Benutzer die einer »Black Box« (Flusser 2006b, 30).
Diese Verborgenheit des inneren Prozesses muss aber nicht zwangsläufig durch eine
materiale Kistenform gegeben sein. Vielmehr erscheinen uns alle »Informationsgerä-
te« als Black Box, so auch Textverarbeitungsprogramme:

»Bei Word Processors etwa ist das Schreiben mittels Tastendruck längst ein undurchsichtiger

Vorgang geworden, ein sich in einer Black Box vollziehender Ablauf, in welchen der Tasten-

de keinen Einblick hat. Ein Apparat ist keine Maschine und das Mechanische hat sich aus ihm

37 | Bei Flusser ist diese Verborgenheit im übertragenden Sinne gemeint. Freilich kann man

den Fotoapparat aufschrauben und hinein schauen, aber auf diese Weise ›sieht‹ man die inneren

Prozesse nicht. Die Erschließbarkeit der Funktionalität scheint jedoch nur einen Aspekt dieser

Verborgenheit zu treffen. Denn selbst für Experten bleibt nach Flusser das Apparatische wegen

seiner Höherstufigkeit prinzipiell undurchschaubar. Doch was sich hier eigentlich verbirgt, führt

der Kommunikologie nicht aus.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 109

verflüchtigt. Betrachtet man, wie Bilder auf Computerbildschirmen mittels Tastendruck synthe-

tisiert werden, dann kann man, sozusagen rückblickend, das Wunder auch des mechanischen

Tastendrückens ersehen: Es ist das Wunder eines Komputierens vorangegangener Kalkulatio-

nen, ein Wunder[,] dem die technischen Bilder ihr Entstehen verdanken.« (Flusser 1990d, 24)

Einmal in Gang gesetzt, produzieren Apparate ein Ergebnis, ohne dass dabei der Pro-
zess, der zu diesem Ergebnis führt, einsehbar wäre – er ist prinzipiell nicht wahr-
nehmbar. Gerade bezüglich der Wahl des Inputs zeigt sich, wie der Apparat auf die
Entscheidung des Fotografen Einfluss nimmt. Der Apparat ist nicht nur notwendi-
ge Bedingung für die Möglichkeit des Fotografierens, sondern prägt die Ästhetik
des Outputs. Genau hierin liege das gegenseitige Abhängigkeitsverhältnis begründet.
Charakteristisch hierfür sei das Drücken von Tasten:

»Tasten sind allgegenwärtig. [...] Was dabei als erstes auffällt, ist die Tatsache, daß sich die

Tasten in einer dem menschlichen Alltag unangemessenen Zeit bewegen, einer Zeit, für die

andere Größenordnungen gelten. Denn die Tasten bewegen sich im infinitesimalen Universum

der Punktelemente, im unendlich Kleinen, wo die Zeit blitzartig aufflammt. Das zweite, das

bei Tasten auffällt, ist die Tatsache, daß sie vom unendlich Kleinen in menschliche Größenord-

nungen, aber auch ins Riesenhafte übersetzen. Ein Druck auf den Lichtschalter übersetzt aus

dem Universum der Elektronen ins Gebiet, wo der Mensch das Maß aller Dinge ist. Und ein

Druck auf einen anderen Schalter kann Berge sprengen oder der Menschheit ihr Ende bereiten.«

(Flusser 1990d, 23)

Weil Apparate auf das Tastendrücken angewiesen bleiben, mag es vorerst den Ein-
druck erwecken, als sitze der Mensch doch am längeren Hebel in dieser Beziehung.
Dem ist nicht so, weil das gesamte Verhalten höherstufig von Apparaten determi-
niert wird. Flusser veranschaulicht dies mit einer Skizze der Filmerzeugung und des
Filmverbrauchs. Produzieren Fotograf und Fotoapparat als Komplex eine Fotogra-
fie, so produziert ein Kameramann mit seiner Kamera das Rohmaterial, das von ei-
nem anderen Apparat-Operator-Komplex, wie dem Schnitt, als Input verwendet und
weiterverarbeitet wird; der Cutter produziert mit dem Input Filmmaterial seinerseits
ein Output, das wiederum ein Input für den nächsten Verarbeitungsprozess ist. Diese
Verkettung von In- und Output hört allerdings nicht mit dem Herstellen einer Sache,
wie hier einem Kinofilm, auf, sondern setzt sich fort. »[W]ir funktionieren während
unserer Aktivitäten (der ›Arbeit‹) genauso wie bei unseren Freizeitbeschäftigungen
(dem ›Konsum‹) als Funktionen zahlreicher Apparate« (Flusser 1993b, 27). Wird der
fertige Film im Kino ausgestrahlt, so bildet er für die Zuschauer einen neuen In-
put. Entscheidend für diese Input-Output-Verkettung ist, dass der jeweilige Prozess

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


110 | Das Ding namens Computer

zwischen einem Input und einem neuen Output programmiert ist und damit automa-
tisch abläuft. Ein Cutter ist darauf programmiert, Rohmaterial zu einem Filmstreifen
zusammenzuschneiden. Erhält er gefilmtes Rohmaterial, ist dieses Erhalten wie das
Drücken auf eine Taste, das in ihm das Schneiden auslöst. Arbeitsmaterial oder Kon-
sum eines Films, beides schematisiert Flusser als Input, der ein bestimmtes Verhalten
auslöst, wofür die »Apparate« bereits vorprogrammiert sind:

»Im Kino wird man programmiert, um in den Supermarkt zu strömen, und aus dem Supermarkt

wird man entlassen, um im Kino für den nächsten Supermarktbesuch programmiert zu werden

– das ist der Metabolismus der Konsumgesellschaft.« (Flusser 2005i, 97-98)

Alle Bereiche der Gesellschaft und des menschlichen Handelns modelliert Flusser auf
diese Weise als Teil einer Apparatstruktur. Dadurch wird die Verkopplung einzelner
Apparate zum Selbstläufer: Je öfter auf eine Taste gedrückt wird, desto dichter wird
die Apparat-Verkopplung. In dieser Tendenz unserer Kultur umgibt uns das Apparat-
Paradigma als eine Art lebensweltliche Kapsel, aus der wir nicht auszubrechen im-
stande sind. Die Apparatstruktur wird so mit einer totalitären Tendenz aufgeladen.
Sie herrscht für jeden und überall zu jeder Zeit, sowohl zur Arbeits- wie zur Frei-
zeit, sowohl zu Hause, wie am Arbeitsplatz. »Wo der Apparat sich installiert, bleibt
nichts mehr übrig als zu funktionieren« (Flusser 1993b, 29). Mit »Apparat« bezeich-
net Flusser demnach sowohl ein technisches Artefakt (Apparat als Gerät), mit dem
wir in oben erläutertem Verhältnis stehen, als auch ein paradigmatisches Verhalten,
welches zunehmend überhand nehme. In der Tendenz verwandelt sich demnach unse-
re Kultur im Ganzen in einen Apparat (Flusser 2009, 28). Perspektivisch agiert jeder
Mensch als Funktionär der Apparate, so dass er andere Personen als Input oder Out-
put eines Apparates betrachtet, so, wie man Personen durch einen Fotoapparat als
Fotoobjekt sieht. In der Konsequenz dieser Tendenz wird jeder Mensch verdinglicht,
weil er ausnahmslos als Funktion der Apparate fungiert:

»Jeder dieser Apparate wird zunehmend automatischer und ist kybernetisch mit anderen Appa-

raten verkoppelt. Jedem Apparat wird sein Programm durch einen anderen Apparat in seinem

Input gefüttert, und er füttert seinerseits andere Apparate durch seinen Output. Der Apparate-

komplex ist damit eine aus Black Boxes zusammengesetzte Super-Black-Box.« (Flusser 2006b,

65)

Diese Allgegenwart der Apparatstruktur, bzw. die vollständige Verkopplung der Ap-
parate miteinander, hat zur Folge, dass sich prinzipiell niemand außerhalb dieser
Struktur befinden kann, um von dort aus etwa aus dem Apparatgeschehen seinen

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 111

Nutzen zu ziehen. Im Apparatgeflecht, so Flusser (2009, 111), verlieren die marxisti-
schen Kategorien der Gesellschaftskritik, deren Geltung auf das Verhältnis Mensch-
Maschine begrenzt sei, ihre Bedeutung, da sich in der Apparatstruktur nicht von einer
Klasse der Produktionsmittel besitzenden Profiteure und einer ausgebeuteten Klasse
der Proletarier sprechen lasse. In der komplexen Verkopplung der Apparate sei es
sinnlos, nach einem Besitzer der Apparate zu fragen. Da jeder Einzelne ein Element
der Gesellschaft ist, die als Ganzheit wie ein kybernetisches System funktioniert, ist
er derart in Rückkopplungsprozesse verstrickt, dass es keinen Sinn hat, sein Verhal-
ten in politischer Absicht zu interpretieren. Eine Arbeiterbewegung kann es schon
deswegen nicht mehr geben, weil die Klassen verwischt sind:

»Folglich kann es keinen Besitzer von Apparaten geben in dem Sinne, daß Menschen Apparate

für ihre eigenen, privaten Zwecke programmieren. Denn Apparate sind keine Maschinen. Der

Fotoapparat funktioniert für die Fotoindustrie, diese für den Industriepark, dieser für den sozio-

ökonomischen Apparat, und so fort.« (Flusser 2006b, 28)

Es ist bemerkenswert, dass Flusser aus der komplexen Verstrickung der gesellschaft-
lichen Verhältnisse und damit der Einzelinteressen den Schluss zieht, dass überhaupt
niemand mehr eine Interesse vertreten könnte oder gar habe, weil sich ja niemand der
Apparatstruktur konsequent entziehen kann. Warum es überhaupt eine Voraussetzung
sein sollte, sich der gesellschaftlichen Struktur (sei diese nun apparatisch oder nicht),
in der man lebt, zu entziehen, um ein Interesse zu verfolgen oder zu haben, wird nicht
erklärt. Die Arbeiterbewegung jedenfalls, der Flusser offenkundig ein politisches In-
teresse zuschreibt, stand keineswegs außerhalb der gesellschaftlichen Verhältnisse,
gegen die sie protestiert hat. Flusser scheint hier auf den Gedanken hinaus zu wollen,
dass der nachgeschichtliche Mensch aufgrund der gesellschaftlichen Strukturen, in
denen er sich befindet, nicht mehr in der Lage ist, a) eigene Zwecke zu setzen und
b) diese auch zu verwirklichen. Arbeiten wäre dann der von Hegel und Marx her-
ausgestellten menschlichen Dimension enthoben, sie wäre nicht mehr zweckmäßige
Tätigkeit im emphatischen Sinne. Das apparatische Arbeiten wäre dann quasi instink-
tanalog. Mit der Analyse des Fotografierens und der Beobachtung, dass ein Fotograf
sein Fotomodell ins rechte Licht rückt, kann Flusser diese Behauptung jedoch nicht
belegen. Er müsste sich hierfür überhaupt erst einmal auf eine Debatte über Zwe-
cke, Werte und das Instrumentelle der Vernunft einlassen, wie sie ja bereits vor den
achtziger Jahren geführt wurde (stellv. Horkheimer 1991; Marcuse 2005).

Flusser insistiert darauf, dass auch die Programmierer der Apprate apparatisch
handeln und damit zu Funktionären des Superapparates werden. Denn auch sie ste-
hen in den verkoppelten Feedbackschleifen des Apparatkomplexes. Sie sind zwar

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


112 | Das Ding namens Computer

diejenigen, die bestimmte Programme herstellen, stehen jedoch ihrerseits in Abhän-
gigkeiten, z.B. zu Unternehmen, für die sie arbeiten. Ein Funktionär benutzt somit
nicht nur Apparate, um seiner Arbeit nachzugehen, sondern sein Handeln und Den-
ken wird insgesamt durch das Apparatische beherrscht. Auch hier hilft den Experten
ihr Spezialwissen nicht weiter. Damit gleicht alles Geschehen in der Kultur einem au-
tomatischen Prozess, welcher nach einem Programm abläuft. In einem solchen Pro-
zess gibt es keine unwahrscheinlichen Zustände, weswegen der Prozess im Ganzen
nicht informativ ist. Das wäre nach der Flusser’schen Dramaturgie ein Todesurteil,
da es das Wesen des Menschen ist, Informationen herzustellen. Für Flusser gilt es
daher, diese Tendenz aufzuhalten. Hierzu müsse als erstes das Wesen der Apparate
und das Wesen des Menschen durchschaut werden, so Flusser. Dann könne man die
Apparate spielerisch austricksen, z.B. indem man, wie in der experimentellen Kunst,
unwahrscheinliche Fotografien herstellt (Flusser 2006b, 29, 64, 74). Wodurch sich
das Informative der experimentellen Kunst jedoch auszeichne, erklärt er nicht.

Wichtiger aber ist: Flussers inhaltliche Vagheit bezüglich des Austricksens der
Apparate korreliert mit einer systematischen Schwierigkeit seiner Diagnose des Ap-
paratverhältnisses, die sich aus seiner Kulturanalyse ergibt. Selbst wenn es dem Foto-
grafen gelänge, unwahrscheinliche Fotografien hervorzubringen, stünde er von einer
höheren Stufe aus gesehen weiterhin in Abhängigkeiten von Apparaten. Hier wie-
derholt sich, was wir bereits für Flussers Geschichtsverständnis feststellen konnten
(s. Kap. 2.2): Das menschliche Bemühen, sich gegen den Tod aufzulehnen, muss
scheitern. Die Negentropie der Kulturgeschichte bleibt ein kleiner Epizyklus auf dem
großen Kreis der Naturgeschichte, welche unweigerlich auf den Wärmetod (Entropie)
zusteuert. Das Austricksen der Apparate kann demnach keine Strukturveränderung
hervorrufen, sondern nur ein punktuelles Vergessen der natürlichen Verurteilung zum
Tode. Flussers Plädoyer, gegen die Apparate zu spielen, ist somit nicht nur sachlich
unklar und theoretisch inkonsistent, sondern bestenfalls so heilsam wie ein Drogen-
rausch. Ob das eine sinnvolle Einstellung zum Leben in der Nachgeschichte ist, kann
bezweifelt werden.

Dennoch macht Flusser einen optimistischen Vorschlag. Der Name für diejeni-
gen, welche das Apparatische durchschauen und menschenwürdig gegen es spielen,
das Gegenbild zum Funktionär, lautet »Projekt«. In der Nachgeschichte darf man sich
nicht mehr als Subjekt verstehen, sondern muss zum Projekt werden. Für Flusser ist
dies schon aus etymologischen Gründen einleuchtend. Denn während subicere auf la-
teinisch ›unterwerfen‹ bedeutet, bedeutet proicere ›entwerfen‹. Projekte leben daher
nicht in Unterwürfigkeit, sondern in Aufrichtigkeit. Den Unterscheid kann Flusser
nur exemplifizieren. In seinem letzten Werk »Vom Subjekt zum Projekt« schildert er
typische Projekte des nachgeschichtlichen Lebens, die vom Titel her allerdings recht

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 113

traditionell anmuten: Städte, Häuser, Familie, Körper, Sex, Kinder, Technik, Arbeit
»entwerfen«, heißen die ersten Kapitel (Flusser 1998b). Der Grundgedanke des Pro-
jizierens ist es, sich selbst und seine Mitmenschen als alleinige Gesetzgeber der ge-
meinsam zu entwerfenden Welten zu verstehen. Weder die Solidität der Dinge, noch
ein Gott oder soziale Normen zwingen den Projekten Gesetze auf, nach denen sie
sich richten müssen, da all diese herkömmlichen Strukturierungsformen durch ihre
jeweiligen Krisen zu Punkten zerfallen sind. In ihrer Aufrichtigkeit sind die nachge-
schichtlichen Projekte scheinbar frei von allem. Selbst wenn dies faktisch möglich
wäre, was sich nicht einfach vorzustellen ist, ist nicht ersichtlich, welchen Gewinn
für das individuelle Leben diese Norm- und Konventionslosigkeit haben solle. Denn
Normen bedeuten nicht nur Unterwerfung, sondern auch Orientierung. Hinter Flus-
sers Romantik der experimentellen Projekte verbirgt sich ein naiver Freiheitsbegriff,
nämlich die Vorstellung, man sei nur dann frei, wenn man völlig frei von allen äuße-
ren und inneren Umständen handeln könnte. Dies setze allerdings voraus, dass man
zu nichts und niemandem in einem Verhältnis steht, was oder der einen beeinflussen
könnte. Dennoch spricht Flusser davon, dass man in dieser eigenartigen Freiheit ge-
meinsam alternative Welten entwerfen sollte. Es ist nur dadurch verständlich, dass
Flusser hier von vornherein die Möglichkeit von Interessenkonflikten ausschließt,
weil nach seiner anthropologistischen Ideologie sowieso alle das gleiche wollen: In-
formationen herzustellen, um ihren Tod zu vergessen. Diese Praxis des Projizierens
gleicht der des Fotografen: Es gelte, die umherschweifenden Punktelemente so zu
verrechnen, dass aus ihnen neue Kulturwelten entstehen. Es geht um Simulation:

»Daher die neue Praxis des Komputierens und Projizierens von Punktelementen zu Linien,

Flächen, Körpern und uns angehenden Körpern.« (Flusser 1998b, 22)

Computer sind hierfür freilich die bislang geeignetesten Arbeitsmittel der Mensch-
heitsgeschichte. Diese Fassung des Apparatischen und des Widerstandes gegen sie
gründet letztlich in Flussers Technikbegriff, der allerdings nur scheinbar ein sehr wei-
ter ist.

3.2.3 Zum Technikbegriff

Den Ausdruck ›Technik‹ bezieht Flusser auf all diejenigen Mittel, mit denen sich der
Mensch in seiner Welt einrichtet, mit denen er Natur in Kultur formt:

»Werkzeuge im üblichen Sinn reißen Gegenstände aus der Natur, um sie dorthin zu stellen

(herzustellen), wo der Mensch ist. Dabei verwandeln sie die Form dieser Gegenstände: Sie

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


114 | Das Ding namens Computer

drücken ihnen eine neue, beabsichtigte Form auf. Sie ›informieren‹: Der Gegenstand gewinnt

eine widernatürliche, unwahrscheinliche Form, er wird kulturell.« (Flusser 2006b, 21)

Mit dem Fokus aufs »Wenden« steht der Vorgang der »Naturumformung« im Mit-
telpunkt. Für diesen Vorgang verwendeten wir im Laufe unserer Kulturgeschichte
verschiedene Mittel, wie Werkzeuge, Maschinen, Apparate. Diese Mittel denkt Flus-
ser allein von dem Zweck der Formgebung her. Ein Mittel kann daher prinzipiell
all das sein, was der Praxis der Formgebung dient. Diese Formgebung bezieht sich
nicht allein darauf, materielle Gebilde herzustellen, sondern auf alle Dimensionen
des kulturellen Lebens, insbesondere der Sinnordnung, die sich z.B. neben Häusern
und Straßen ebenso in Institutionen, Machtverhältnissen und Kategorien kristallisiert.
Mit »Wenden« beschreibt Flusser den Sachverhalt, dass wir in einer Kultur leben, als
gattungsgeschichtlichen Vorgang oder Prozess, nämlich als Umwenden der Natur in
Kultur. Beim Wenden geht es individuell gesehen um die Auflehnung gegen den eige-
nen genetischen Code, zum Tode verurteilt zu sein, und gattungsgeschichtlich um die
Auflehnung gegen die naturgeschichtliche Perspektive des Wärmetods. Flusser stützt
sein Technikverständnis mit seinem Anthropologismus und schließt sich darüber hin-
aus der anthropologischen Deutung von Technik als Organprojektion an, wie man sie
bei Gehlen (1957, 8) findet. So heißt es bei Flusser:

»Werkzeuge im üblichen Sinne sind Verlängerungen menschlicher Organe: verlängerte Zähne,

Finger, Hände, Arme, Beine. Da sie verlängern, reichen sie weiter in die Natur hinein und reißen

die Gegenstände kräftiger und schneller aus ihr heraus als der bloße Körper. Sie simulieren das

von ihnen verlängerte Organ.« (Flusser 2006b, 22)

Was bei Gehlen als Organprojektion beschrieben wird, nennt Flusser Simulation. Al-
le Dinge, die wir als Mittel zum Umwenden von Natur in Kultur verwenden, sind
Technik, und können als Simulation von organischen Vermögen verstanden werden.
Das gilt für Werkzeuge und Apparate wie für Maschinen:

»Maschinen sind simulierte Organe des menschlichen Körpers. Der Hebel zum Beispiel ist ein

verlängerter Arm. Er potenziert die Hebefähigkeit des Arms und vernachlässigt alle übrigen

Armfunktionen.« (Flusser 1993a, 47)

Flusser schließt in dieser Hinsicht an solche anthropologisch fundierten Konzepte an,
die Technik als Entlastung, Verstärkung und/oder Subsitution eines Körpervermö-
gens deuten, wie es im Diskurs des Digitalen nicht nur die federführenden Motive
des Computers als intelligenzverstärkendem Arbeitsgerät vorgeben, sondern ebenso

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 115

richtungsweisend McLuhans (2011) These einer digitalen Zäsur. Im Rückgriff auf
diese Überlegungen bietet Flusser eine Definition von Technik an, die Technik als
»Verbum« des Menschseins versteht:

»Falls wir mit ›Mensch‹ das Gegenüberstehen meinen (also ›Subjekt‹, ›Ek-sistenz‹), dann be-

deutet ›Technik‹ die Einstellung des Gegenüberstehens. Anders gesagt, ›Technik‹ ist das Ver-

bum des Substantivs ›Mensch‹ und ›Mensch‹ das Substantiv des Verbums ›Technik‹, und falls

man dagegen einwenden wollte, daß ›Technik‹ doch ein Substantiv zu sein scheint, so ließe

sich statt dessen auch ›existieren‹ sagen. Mit dieser Definition von ›Technik‹ als einem Syn-

onym von ›existieren‹ läßt sich operieren.« (Flusser 1998b, 136)

Mit diesem weiten Verständnis von Technik als Verbalform des Menschseins zielt
Flusser auf das Performative der Technik ab. Alle Handlungen, Zustände, Gescheh-
nisse, in denen sich das menschliche Vermögen zu kultiviertem Leben äußert, können
»Technik« genannt werden. Technik ist dann der andauernde Prozess dieses »Kul-
turlebens«, in gewisser Weise eine stetige Reproduktion von Bedeutungen und Kul-
turwelt. Ihren symbolischen Charakter beweist die Technik nicht nur durch ihren
Zweck, Bedeutungen zu schaffen, sondern ebenso damit, wie sich in ihr das Ver-
mögen »Mensch« äußert, in Kultur zu leben.

Dennoch hat Flusser kein weites Verständnis von Technik, sondern ein enges,
wenn auch nicht im herkömmlichen Sinne. In der Technikphilosophie kursiert eine
Reihe von Technikbegriffen, welche man in der Regel in Begriffe enger, mittlerer
und weiter Reichweite unterscheidet. Ropohl (2010) schlägt außerdem vor, Strate-
gien der Begriffsverwendung zu differenzieren. Dem folge ich, gehe aber von einer
anderen Leitunterscheidung aus und schlage vor, nicht wie Ropohl eine nominalisti-
sche gegen eine essentialistische Verwendungsweise auszuspielen, sondern zunächst
eine artefaktbezogene von einer handlungsorientierten Begriffsverwendung zu unter-
scheiden. Es ist eine ganz andere Perspektive, Technik auf eine bestimmte Sorte von
Gegenständen zu beziehen (durchaus eine nominalistische Verwendung), welche so-
dann in Klassen mit engerer (moderne technische Artefakte/Sachsysteme), mittlerer
(allgemein Werkzeuge, Maschinen, technische Systeme) oder weiter (alle vom Men-
schen hergestellten Dinge) Extension weiter unterschieden werden könnte – oder im
Hinblick auf einen Typ von Handlungen. Diese erste Unterscheidung scheint mir die
»Vielfalt möglicher Bedeutungen« des Technikbegriffs, welche Ropohl zu Beginn
seines Aufsatzes aufzählt, besser zu treffen, ohne dass man dabei von einem Wesen
der Technik sprechen oder gegen eine solche Rede polemisieren müsste. Ropohl stellt
fest:

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


116 | Das Ding namens Computer

»Mal meint ›Technik‹ eine Menge künstlicher Gegenstände, mal ein spezifisches Können,

mal ein besonderes Wissen, mal eine bestimmte Form des Handelns und mal die Quintessenz

menschlicher Weltbemächtigung [...].« (Ropohl 2010, 41)

Diese Verwendungsweisen spiegeln sachlich meine Leitunterscheidung wider, weil
die artefaktbezogene Sicht, die durchaus ebenso auf Sachsysteme bezogen sein kann,
auf Resultate menschlichen Handelns abzielt und hierbei vom Handeln selbst absieht.
Dagegen nimmt die handlungsorientierte Perspektive den Prozess eines technischen
Gegenstands- oder Weltbezugs in den Blick. Da man gemeinhin ein technisches Han-
deln als ein planmäßiges, wiederholbares Handeln versteht, welches auf eine nicht-
zufällige Zweckrealisierung aus ist, darf man davon ausgehen, dass ein solches Han-
deln ein »spezifisches Können« und ein »besonderes Wissen« umfasst. Diese hand-
lungsorientierten Verwendungen des Technikbegriffs lassen sich dann ebenfalls in
enge (Herstellen von Artefakten und technischen Systemen), mittlere (Herstellen,
Entwickeln und Nutzen von technischen Artefakten/Systemen) und weite (schemati-
sches, regelgeleitetes Handeln im Allgemeinen) Verwendungsweisen unterteilen (vgl.
die Tabelle in Banse und Hauser 2010, 22). Quer hierzu liegt die prinzipielle Unter-
scheidung von Technik und Natur, wonach Technik das vom Menschen Gemachte
bzw. menschliches Handeln bezeichnet und Natur das Gegebene bzw. natürliche ge-
genüber technischen Vorgängen meint.

Letzteres Unterscheidungskriterium zwischen ›technisch‹ (im Sinne von künst-
lich) und ›natürlich‹ findet sich zwar in Flussers Definition der Technik als »Verbum«
des Menschen wieder. Ein weiter Technikbegriff kritisiert die Einengung der Technik
aufs Artefaktische/Sachtechnische und betont, wie Flusser, auch das Performative;
er zielt auf Technik als einen Typ von Handlung ab. In diesem Verständnis bezieht
sich Technik nicht nur auf die Resultate von Handlungen, sondern umfasst das Her-
stellen und Verwenden von Artefakten/sachtechnischen Systemen, und berücksichtig
etwa sozial-ökonomische Kontexte, in denen diese Handlungen stattfinden (Banse
und Hauser 2010, 17-22). Doch diese Kontexte berücksichtig Flusser gerade nicht.
Im Gegenteil, bei ihm ist jeder Kontext gleichbedeutend; in der Nachgeschichte geht
es immer um die Manipulation von Symbolen, in der Geschichte um das Herstellen
von Werken usw. Flusser ist hier extrem abstrakt. Er bezieht Technik zwar einerseits
nicht allein auf das Herstellen von Artefakten oder sachtechnischen Systemen, son-
dern deutet auch das Schreiben eines Briefes als technischen Vorgang (Zweckrealisie-
rung und Informierung!), sieht dabei aber konsequent von jedem Kontextparameter
ab. Da Flusser Technik als Handlung im Paradigma der handwerklichen Fertigung
von Werken denkt, weitet er das enge Technikverständnis radikal aus und bezieht es
letztlich auf alle kulturellen, d.h. alle nicht natürlichen Vorgänge. Damit hat er we-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 117

der ein enges Technikverständnis im geläufigen Sinne noch ein weites, sondern ein
technizitisches Kulturverständnis. Kultur ist auf Technik im engen Sinne reduziert.
Dies hat Konsequenzen für die Weise, in der Flusser überhaupt über Gemeinschaft
und Sozialität nachdenkt (und nachdenken kann).

3.3 GEMEINSCHAFT UND SITTLICHKEIT

Auf das nachgeschichtliche Verhältnis Mensch-Mensch geht Flusser aus zwei Rich-
tungen ein. Zum einen geht er von einem Wandel der Lebensform aus, zum anderen
von einem Wandel der Kommunikation. Da Kommunizieren wesentlich ein intersub-
jektiver Vorgang ist, dechiffriert Flusser (2007b, 250) an den Kommunikationsformen
seiner Zeit das Muster eines auf Gegenseitigkeit beruhenden Handelns. Das heißt:
Flusser betrachtet zwischenmenschliche Beziehungen nach dem Muster des Austau-
sches von Botschaften, welches grundlegend durch Medien (und Codes) vermittelt
und determiniert ist. Nach der Darlegung seiner Diagnose gilt es daher, seinen Be-
griff der Kommunikation kritisch zu rekonstruieren.

3.3.1 Kurze Geschichte der Lebensformen

Flusser beginnt seine kurze Geschichte der Lebensformen abermals mit der neoli-
thischen Revolution. Diesmal hebt er auf das Sesshaft-Werden durch Ackerbau und
Viehzucht ab: Das sesshafte Leben charakterisiere die Epoche der Geschichte. In der
Nachgeschichte würden wir ähnlich wie in der Vorgeschichte in ein neues Nomaden-
tum übergehen (Flusser 2005m, 152), so die These. Den Unterschied zwischen Sess-
haften und Nomaden erläutert Flusser so, dass »Seßhafte sitzen und Nomaden fahren«
(2005m, 153). In Dörfern oder Städten sitzend be-sitzen die Sesshaften, während No-
maden umherziehend er-fahren, so seine Ausbuchstabierung dieses Wortspieles; die
einen leben in Gewohnheiten (wohnen), die anderen in Gefahren (fahren). Nomaden
und Sesshafte bewegen sich jeweils anders in der Welt. So haben Weg und Ziel für
einen Nomaden eine ganz andere Bedeutung als für einen Sesshaften:

»Nomaden sind Leute, die hinter etwas herfahren, etwas verfolgen. Etwa zu sammelnde Pilze

oder zu tötende Tiere oder zu melkende Schafe. Gleichgültig, welches das verfolgte Ziel ist,

das Fahren ist keineswegs beendet, wenn es erreicht wurde. Alle Ziele sind Zwischenstationen,

sie liegen neben dem Weg (griechisch metodos), und als Ganzes ist das Fahren eine ziellose

Methode. Ganz anders als das Pendeln des Seßhaften zwischen privat und politisch ist das

Fahren des Nomaden ein offenes Schweifen.« (Flusser 2005m, 155)

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


118 | Das Ding namens Computer

Flusser geht es nicht darum, dass Sesshafte sich auch bewegen, Nomaden auch ru-
hen, sondern zu demonstrieren, wie sich die Typik beider Lebensformen durch ihre
andersartige Erfahrung von Raum und Zeit unterscheidet:

»Das heißt zuerst einmal, daß man Seßhafte im Raum lokalisieren kann (sie haben Adressen),

während Nomaden erst im Raum-Zeit-Kontinuum definiert werden können.« (Flusser 2005m,

153, Hervorh. S.A.)

Zur Lokalisierung eines Sesshaften muss man die Raumkoordinaten und ein Zeitda-
tum wissen. Ein Nomade hingegen lässt sich nicht auf diese Art lokalisieren. Man
kann nur die Stelle angeben, an der er zu einer bestimmten Zeit gewesen ist. Für
diese flüchtige Verortung benötigt man Raumkoordinaten und eine Uhrzeit. Diese
Verschiedenheit meint nicht nur, dass ein Nomade andere Wege nimmt als ein sess-
hafter Städter (das können zwei verschiedene Städter schließlich auch), sondern dass
Wege sich für Städter typischerweise wiederholen, während Nomaden stets weiter-
ziehen. Die alltägliche Fortbewegung des sesshaften Städters ist die der Auskehr und
Einkehr, routinierte Wege morgens vom Wohnort aus zu stets denselben Orten in der
Stadt und abends wieder zurück. Der Städter kann pendeln, weil er einen fixen Ort
hat, von dem aus er seine Wege organisieren kann; alle seine Bewegungen in der
Stadt beziehen sich auf diesen Ort, von dem sie strahlenförmig weg- und auf ihn
hinweisen. Der Wohnort ist das Zentrum der Bewegung jedes Städters, der Nomade
hingegen bewegt sich ohne Zentrum. In seinem Dasein gibt es keinen solchen Ort mit
einer herausragenden, existentiellen, Bedeutung.

Flusser spielt mit dieser Gegenüberstellung der Lebensformen auf die politische Ord-
nung einer Gesellschaft an. Das Grundschema dieser Ordnung sei die antiken Repu-
blik, die Polis. Die politische Ordnung der Republik schematisiert Flusser zwar mit
Verweis auf Platon,38 er greift darüber hinaus aber nicht auf antike Staatstheorien
zurück. Sein Politikbegriff ist vielmehr an einer bestimmten Lesart Hannah Arendts
geschult.39 Nach dieser Lesart Flussers, die ich hier rekonstruiere, modelliert Arendt

38 | Der Verweis, in dem Flusser keinen Text angibt, sondern nur den Namen Platon nennt,

bezieht sich auf die Untersuchung der drei Raumtypen »Häuserraum (oike)«, »Martkplatz (ago-

ra)«, und dem »Hügel (temenos)« (Flusser 1998b, 45). Offensichtlich läßt sich Flusser hier von

Platons Politeia (2005) inspirieren, in der das Buch 2 die soziale Gliederung der Polis, des

antiken Stadtstaates, bespricht.

39 | Flussers Lesart beschränckt sich weitestgehend auf Arendts zweites Kapitel »Der

Raum des Öffentlichen und der Bereich des Privaten«, wobei er freilich auf die analytischen

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 119

(2010) in »Vita activa oder vom tätigen Leben« (orig. The human condition, 1958)
ein bestimmtes Verständnis der antiken Polis und ernennt es zum Vorbild und damit
zur normativen Kontrastfolie des modernen Stadtlebens: Nach Arendt basiert die an-
tike Polis auf dem Axiom der Unterscheidung von privatem und öffentlichem Raum,
die hier einer geographischen Trennung von Drinnen und Draußen, Wohnorten und
Marktplätzen entspricht. Im Kern weist diese Unterscheidung auf zwei Dinge hin:
Erstens hängt der Sinn menschlichen Tätigseins von dem Ort ab, an dem es sich voll-
zieht (Arendt 2010, 96). Zweitens gibt es Dinge, »die ein Recht auf Verborgenheit«
haben und Dinge, »die nur, wenn sie öffentlich zur Schau gestellt werden, gedeihen
können« (Arendt 2010, 90). Die Unterscheidung von öffentlich und privat benennt
eine Grenze, die zwei komplementäre soziale Räume konstituiert, denen bestimmte
Funktionen zukommen. Dem Bereich des Privaten, des Oikos (Haushalt), sind die für
das Überleben notwendigen Tätigkeiten zugeordnet. Diese Arbeit (Produktion und
Reproduktion) erledigen für gewöhnlich Sklaven und Frauen. Dem Bereich des Öf-
fentlichen ist das Politische zugeordnet, welches solche Tätigkeiten umfasst, die sich
um die genuin menschlichen Angelegenheiten kümmern, und der die freien Bürger
der Polis nachgehen. In diesem Tun allein zeichnet sich der Mensch gegenüber den
Göttern auf der einen und den Tieren auf der anderen Seite aus. Zum Öffentlichen
gehören die Tätigkeiten des Handelns und Sprechens. In der Polis treffen freie Bür-
ger ihresgleichen. Er ist deswegen frei von Herrschaft. Der private Raum hingegen
ist hierarchisch gegliedert. Der Pater familias als Oberhaupt beherrscht die ihm un-
tergebene Familie, zu der alle im Oikois lebenden Personen zählen. Im Privaten tref-
fen Ungleiche aufeinander. Allerdings bleibt der öffentliche Raum der freien Bürger
angewiesen auf das Erledigen des Notwendigen im Privaten sowie darauf, dass die
Bürger das eigene Heim als einen Ort der Rückkehr wissen. Flusser übernimmt die
funktionale Dichotomie von privatem und öffentlichem Raum von Arendt und macht
sie zum Ausgangspunkt seiner Analyse:

»Ich habe Politik definiert als die Methode, dank welcher die Informationen weitergegeben

werden, prinzipiell von Generation zu Generation. Es ist die Verantwortung der Politik, die

neue Generation in den Kulturbetrieb einzuverleiben. [...] Wenn ich mich politisch engagiere,

Ergebnisse Arendts nicht weiter eingeht. Eigenartig ist außerdem, dass er die Leitunterschei-

dungen von Arendts Studie – Arbeiten, Herstellen, Handeln – gekonnt ignoriert. Damit sieht er

von einer elaborierten, an die Tradition anschließenden Arbeitstheorie ab. Lesarten, die Arendts

Position in analytischer Hinsicht stärker machen, finden sich bei Alfons Söllner (1990) und

Alexandra Popp (2007).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


120 | Das Ding namens Computer

wenn ich ein βιος πολιτικος (bios politikos) bin, dann habe ich Informationen ausgearbeitet

und stelle sie im politischen Raum aus. Damit steht die Information anderen zur Verfügung.

Man kann sie abholen. Die Politik ist da, damit das, was im Privatraum ausgearbeitet wird, in

der Öffentlichkeit verfügbar wird, um dann wieder nach Hause getragen zu werden.« (Flusser

2009, 154)

Für Arendt wandelt sich das Politische mit dem Beginn der Neuzeit deswegen drama-
tisch, weil mit der Vergesellschaftung der Menschen die Differenz zwischen Privatem
und Öffentlichem nicht nur unterlaufen wird, sondern beide Bereiche gleichsam vom
Gesellschaftlichen überformt werden. Insgesamt bringt sie die Veränderung im Über-
gang zur Moderne auf die Formel einer Ablösung des Politischen durch das Gesell-
schaftliche. Gemeint sind folgende Verschiebungen: Erstens findet eine weitgehende
Privatisierung des Öffentlichen statt. Was in der Polis Sache des privaten Haushalts
war, wird zur öffentlichen Angelegenheit in Form der Nationalökonomie. Das Wirt-
schaften wird öffentlich. Dem entspricht zweitens, dass sich die neuzeitliche Gesell-
schaft nach dem Bild der Familie gliedert. Die Bürger der modernen Gesellschaft
stehen zueinander wie die Mitglieder einer Familie, das Staatsoberhaupt übernimmt
formal die Rolle des Pater familias. Während der personale, antike Pater familias
im rechtsfreien Raum herrscht, herrscht im modernen Staat das Gesetz, somit herr-
schen Institutionen. Durch die demokratischen Institutionen herrscht das Volk. Weil
alle herrschen, herrsche letztlich niemand. Arendt will hier auf die in Anschluss an
Marx häufig vorgelegte Überlegung hinaus, dass in der modernen Gesellschaft Herr-
schaftsbeziehungen zwischen Menschen (wie im antiken Oikos) von der ›Verwaltung
der Sachen‹ (Arendt 2010, 57; Freyer 1963, 100-106) abgelöst werden. Herrschaft
bedeutet dann nicht mehr als Bürokratie, Verwaltung. Hiermit geht drittens eine Neu-
zuordnung der Tätigkeiten zu den Sphären des Privaten und des Öffentlichen einher.
Während in der Polis Handeln und Sprechen in den Bereich des Öffentlichen ge-
hörten, Arbeit in den Bereich des Privaten, wird mit der Neuzeit Arbeit öffentlich,
was Handeln und Sprechen ins Private verdrängt. Dies führt nicht nur zu einer Qua-
litätsminderung herausragender Leistungen, sondern letztlich vernichten diese Ver-
schiebungen den Bereich der Freiheit, die Möglichkeit des Freiseins im öffentlichen
Raum. In dieser Lesart Arendts erklingt die Diagnose als ein elitäres Klagelied, wenn
durch diese Neuzuordnung der Tätigkeiten der Bürger seiner traditionellen Wirklich-
keit beraubt wird:

»Beraubt nämlich der Wirklichkeit, die durch das Gesehen- und Gehörtwerden entsteht, be-

raubt einer ›objektiven‹, d.h. gegenständlichen Beziehung zu anderen, die sich nur dort ergeben

kann, wo Menschen durch die Vermittlung einer gemeinsamen Dingwelt von anderen zugleich

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 121

getrennt und mit ihnen verbunden sind, beraubt schließlich der Möglichkeit, etwas zu leisten,

das beständiger ist als das Leben.« (Arendt 2010, 73)

Der öffentliche Raum stellt in der Polis nicht nur das Reich der Freiheit, sondern dar-
über hinaus dasjenige dar, was das individuelle Leben überdauert. Genau hier klinkt
sich Flusser mit seiner Todesanthropologie ein. Weil der antike öffentliche Raum
auch als Gesamtheit der das einzelne Leben überdauernden Kulturdinge verstanden
werden kann, ist er für Flusser der vortrefflichste Ort, an dem sich das (kulturelle) We-
sen des Menschen entfaltet: An dem man sich gegen den Tod auflehnt. Daher ist es für
ihn besonders dramatisch, wenn der öffentliche Raum verschwindet. Flusser folgt in
dieser Einschätzung Arendt, verschiebt jedoch erneut den historischen Zeitpunkt und
den Auslöser der Veränderung. Bei ihm wandelt sich die räumlich-politische Ordnung
der Polis erst mit der Informationsrevolution:

»Die informatische Revolution strukturiert die informatische Lage um, genauer: Sie baut den

öffentlichen Raum ab. Die Informationen dringen jetzt in den Privatraum, um dort empfan-

gen zu werden. Geschäfte, Banken, Schulen, Kinos und alle übrigen öffentliche Orte werden

von den neuen Technologien ausgeschaltet. Die Sender der Informationen müssen dank die-

ser Technologien nicht mehr publizieren, sondern sie können durch verzweigte Kanäle ihre

Informationen an die einzelnen Empfänger verteilen lassen. Wo bisher der öffentliche Raum,

der Stadtplatz, das Forum offen stand, werden in naher Zukunft strahlenförmig und netzförmig

strukturierte Kanäle liegen. Die Menschen werden an den Ausgängen dieser Kanäle sitzen, um

Informationen zu empfangen und zu senden.« (Flusser 2005e, 172)

Der öffentliche Raum wird infolgedessen funktionslos. Informationen werden in der
neuen Stadt direkt von einem privaten Raum, einem Wohnort, Arbeitsplatz, Unter-
nehmen usw. zum anderen privaten Raum gesandt. Das heißt, die Informationen sind
nur noch in privaten Räumen anzutreffen, sie werden nicht mehr im öffentlichem
Raum verhandelt. Entsprechend verliert der Bereich des Privaten seine herkömmli-
che Funktion. Der Zweck des Hauses in der Textwelt war es, das Verarbeiten der
draußen gesammelten Eindrücke zu ermöglichen, einen Ort der Vertrautheit und ein
Höchstmaß an Gewohnheit zu bieten.40 Bedingung für diese Sphäre der Intimität ist
die architektonische wie rechtliche Eingrenzung eines Ortes:

40 | Diese Funktion des Hauses formuliert sehr ähnlich bereits Otto F. Bollnow (1959,

1970).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


122 | Das Ding namens Computer

»Dächer sind Werkzeuge für Untertanen. [...] Sie ziehen die Grenze zwischen dem Hoheits-

bereich der Gesetze und dem Privatraum des untertänigen Subjektes. Unter Dach gelten die

Gesetze nur mit Reserven. [...] Mauern sind Verteidigungsanlagen gegen außen, [...] Sie haben

zwei Wände: Die Außenwand wendet sich gegen gefährliche (draußen fahrende) Ausländer,

potentielle Immigranten, die Innenwand wendet sich an die Häftlinge des Hauses, um für ihre

Sicherheit zur haften.« (Flusser 2005k, 160-161)

Die neuen Medien überfluten den ehemals privaten Bereich: »Materielle und immate-
rielle Kabel haben es [das Haus] wie einen Emmentaler durchlöchert« (Flusser 2005k,
162). Privates und Öffentliches wird räumlich derart vermischt, dass eine Unterschei-
dung in privaten und öffentlichen Raum hinfällig wird, da das Überschreiten ihrer
Grenze zum Zweck des Informationsaustauschs nicht mehr notwendig ist. Man muss
nicht mehr pendeln, um Informationen zu empfangen oder zu senden. Entscheidend
daran ist weniger der Gedanke, dass wir, anstatt ins Theater zu gehen, daheim vor
dem Fernseher sitzen, sondern dass wir uns, selbst wenn wir uns an vermeintlichen
öffentlichen Orten wie Supermärkten oder Kinos aufhalten, im Modus des Privaten
verhalten:

»Der Supermarkt ist ein kuppelüberdachtes Labyrinth aus Technobildern, das den Zweck hat,

seine Verbraucher zu verschlingen, seine Konsumenten zu konsumieren. Er hat weit geöffnete

Tore, um die Illusion des freien Zutritts, also eines öffentlichen Raums, zu erwecken. Er gibt

sich als ›Markt, Marktplatz‹, also als agora oder polis. Aber das ist ein Köder. Ein echter Markt-

platz ist ein politischer Raum, weil er den Austausch von Dingen und Meinungen, ›Dialoge‹,

gestattet. Der Supermarkt schließt Dialoge aus, und sei es nur, weil er von ›weißen und schwar-

zen Geräuschen‹, von ausgestrahlten Farben und Tönen erfüllt ist. In diesem Sinne ist er ein

privater Raum, nämlich ein Raum für Privatmenschen (griechisch: idiotes).« (Flusser 2005i,

97)

Kino und Supermärkte, so die Apparatanalyse, sind derart aneinander gekoppelt,
dass man im Kino zum Konsum im Supermarkt programmiert wird und umgekehrt.
In diesen Privaträumen (Medien, s. Kap. 3.3.2) entstehen keine neuen Informationen.
In ihnen finden nicht nur keine Gespräche statt, sondern man kann, weil sich alle
gleich verhalten, nicht einmal aus dem Verhalten der anderen neue Informationen
gewinnen. Die informatische Umstrukturierung führt infolgedessen zu einem Bedeu-
tungswandel von Orten in der Stadt und zu einer Veränderung der alltäglichen Wege,
der Art des Bewegens und Wohnens.

Das Ende der Politik benennt folglich die negative Variante der Nachgeschichte, de-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 123

ren positiven Gegenpart Flusser ja als Umstellung von Subjekten zu Projekten ent-
wirft. Beide Varianten entsprechen einer nomadischen Lebensform, die durch ein
ganz anderes raumzeitliches Schema charakterisiert ist als die Sesshaftigkeit. Weil
sich das Raum- und Zeiterleben für den Nomaden der Nachgeschichte so grundle-
gend ändert, ist er auf neue Konzepte von Raum und Zeit angewiesen. Flusser skiz-
ziert seinen Vorschlag dafür in Abgrenzung vom Lebensraum der sesshaften Städter,
welche in ihren Städten wie in großen Kisten leben:

»Die Kiste kann viele Kilometer lang und breit sein. Aber sie hat nur eine Höhe von einigen

Metern und kaum eine Tiefe. Sie sitzt gleichsam auf dem Boden.« (Flusser 1991, 20)

Der Kistenraum teilt sich normativ, rechtlich und materiell in die Bereiche des Pri-
vatraums und des öffentlichen Raums. Hinzu kommt die Seite, zu der hin die Kiste
einzig offen ist, nämlich nach oben, zum sakralen Raum, von dem das Subjekt (als
Untertan) seine Gesetze empfängt. Die Mauern der Häuser, der geschlossenen Wohn-
kisten in der Stadtkiste, etablieren damit nicht nur die Grenze zwischen Privatem und
Öffentlichem, sondern ebenso die Stellung seiner Bewohner zum Hoheitsgebiet des
Sakralen oder der Gesetze, nach denen das sesshafte Leben geordnet ist. Das Le-
ben unter einem Dach assoziiert Flusser mit dem Selbstverständnis des Menschen als
Subjekt, das sich einer Autorität, sei es der göttlichen oder der Autorität der Vernunft
in Form von Naturgesetzen, unterwirft.

Flusser schlägt vor, das städtische Leben der Nachgeschichte demgegenüber als
ein Netz zu modellieren. Die Struktur des Netzes lässt sich nicht mit Grenzen be-
schreiben, die Umgrenzung des Netzes ist offen, es hat kein Zentrum. Netze bestehen
nicht aus geometrisierbaren Räumen, sondern aus Knoten und Kanten. Daher pendeln
Informationen und Menschen in einer solchen Netz-Stadt nicht gleichförmig zwi-
schen Haus und Marktplatz (Arbeitsplatz), sondern bewegen sich spontan, flexibel,
sprunghaft. Um die neue Stadt modellieren zu können, sei daher der Paradigmen-
wechsel vom geographischen Stadtbild zum topologischen nötig: »Wir sollten [...]
die Stadt nicht als einen geographischen Ort, sondern als Krümmung in einem Feld
ansehen« (Flusser 1990b, 173). Wie Flusser meint, erscheint uns dieser Vorschlag
genau deswegen noch eigenartig, weil wir erstens noch im Code der Texte, somit der
Daseinsform der Kiste, programmiert sind, und weil wir zweitens noch nicht gelernt
haben, Technobilder durch ein Übersetzen in Begriffe zu verstehen. Flussers Stadtmo-
dell des Netzes versteht er als einen solchen Übersetzungsvorschlag mathematischer
Raumkonzepte, indem er Begriffe wie »Relationsfeld«, »Krümmung«, »Entropie«,
»stehende Wahrscheinlichkeitswelle«, »Wellental« zu deuten versucht:

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


124 | Das Ding namens Computer

»Demzufolge könnte die Stadt als eine Krümmung im Netz der zwischenmenschlichen Bezie-

hungen – als ein Wellental – angesehen werden. Ihre Funktion wäre, menschliche Möglichkei-

ten zu realisieren.« (Flusser 1991, 28)

Diese neuen Städte sind Ballungszentren von Informationen und zwischenmensch-
lichem Austausch. Während wir uns die Natur als ein Universum aus Punkten vor-
stellen, die zu einer gleichmäßigen Verteilung tendieren (zum Wärmetod), müssten
wir die neuen Städte und die neuen Häuser als Verknotungen und Unregelmäßigkei-
ten gegenüber dieser natürlichen Tendenz des Universums ansehen. Städte müssen
informativ und damit negentropisch werden:

»Aus einer solchen Sicht ist die Stadt ein negativ entropischer, unwahrscheinlicher Klumpen,

dessen Funktion es ist, der allgemeinen Tendenz der Welt zur Entropie (zum Wärmetod) zu

widerstehen und Informationen zu schaffen.« (Flusser 1991, 28)

Die Stadt als strukturierendes Medium des Handelns auf Gegenseitigkeit soll in der
Nachgeschichte netzförmig werden. An die Form des Netzes, d.h. an eine bestimm-
te Kommunikationsstruktur, bindet Flusser seine Utopie der »telematischen Gesell-
schaft«.

3.3.2 Netzförmige Dialoge und telematische Gesellschaft

Die Beziehungen zwischen Menschen, die durch den Stadtraum strukturiert und er-
möglicht werden, sollen also die Form eines Netzes annehmen. Dies dokumentiert
Flusser durch eine Kontrastierung verschiedener Kommunikationsformen. Er unter-
scheidet dazu Arten der Informationsübertragung, die er »Kommunikationsstruktu-
ren« (Flusser 2007a, 16) oder – missbilligend – ebenfalls »Medien« nennt (Flusser
2007b, 271). Als Medium kann alles genutzt werden, was es ermöglicht, codierte
Botschaften zu übertragen. Flusser hat demnach einen weiten Medienbegriff (Rosner
1997), der sich am Transportmodell orientiert (Engell 2000), nach dem Medien die
Kanäle zur Übertragung von Botschaften sind:

»Medien sind Strukturen (materielle oder nicht, technische oder nicht), in denen Codes funktio-

nieren. Danach sind Telefon und Schulklasse, der Körper und der Fußball Medien: sie erlauben

den Codes zu funktionieren, und zwar jedes Medium auf seine spezifische Weise.« (Flusser

2007b, 271)

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 125

Medien, d.h. die materialen Strukturen der Kommunikation,41 unterteilt Flusser aus-
gehend vom mathematischem Modell der Informationsübtragung in zwei Klassen:
Diskurse und Dialoge. Diskurse sind solche Kommunikationsstrukturen, in denen
Sender Informationen an Empfänger verteilen. Sie dienen dem Zweck der Informati-
onsweitergabe und -bewahrung. Dialoge sind solche Strukturen, in denen Informatio-
nen mit dem Zweck ausgetauscht werden, eine neue Information herzustellen. Eine
solche neue Information entsteht keineswegs aus dem Nichts, sondern aus der Ma-
nipulation und Modifizierung bestehender Informationen. Diskursiv und dialogisch
sind dabei Attribute des Gebrauchs von Medien, nicht der Medien selbst. Medien
wie Plakate und Kinos, mit denen für gewöhnlich ein Sender Botschaften an viele
Empfänger richtet, können dialogisch gebraucht werden, wenn man z.B. die Plaka-
te »mit Graffiti bekritzelt« oder »die Leinwand mit Eiern bewirft« (Flusser 2007b,
272). Entsprechendes gilt für Medien wie Börsen und Dorfplätze, die typischerweise
dem Austausch und dem Modifizieren von Informationen dienen, aber ebenso dis-
kursiv zur bloßen Verbreitung von Informationen gebraucht werden können. Die Un-
terscheidung zwischen Diskurs und Dialog beruht demnach auf der Handhabung der
Kommunikationsstrukturen und richtet sich nach dem Zweck: ob sie Informationen
bewahren oder modifizieren. Hierin weist Flusser (2007b, 274), und daher betont
er diese Unterscheidung, den beiden Strukturen einen unterschiedlichen politischen
Charakter zu, wonach Diskurse konservativ und Dialoge revolutionär seien.

In seiner Ausdeutung dieser Strukturen weist Flusser (2009, 32) Diskursen und
Dialogen typische Formen zu, die er durch geometrische Figuren veranschaulicht.
Diskurse unterscheidet er in Theater-, Pyramiden-, Baum- und Amphitheaterdiskur-

41 | Sowohl Michael als auch Hanke lesen aus Flussers Texten einen mehrdeutigen Me-

dienbegriff heraus. Ich wage dies zu bezweifeln; Flusser verwendet den Medienbegriff eindeu-

tig semiotisch. Wie Michael anführt, verwende Flusser die Bezeichnungen Code und Medium

in dem Sinne ambivalent, dass er an einer Stelle z.B. vom Bild als Medium, an anderer Stel-

le vom Bild als Code spricht (Michael 2009, 34). Dies erklärt sich jedoch dadurch, dass ein

Bild nach Flussers semiotischer Auffassung zweifelsohne sowohl Medium als auch Code ist,

und zwar in dem Sinne, dass ein konkretes Bild die Materialisierung oder die Ausdrucksseite

des Codes Bild ist und als solches ein Medium. Das Verschlüsselungsprinzip »Code« realisiert

sich in Medien, d.h. in materialen, konkreten Übertragungsstrukturen. Hanke (2009) hingegen

schlägt eine bedenkenswerte Differenzierung von Flussers Redeweise von Medien nach vier

Gesichtspunkten vor: a. Synonym zu Kommunikationsstruktur, b. Chiffre für Massenmedien,

c. Synonym für Zeichen, d. Mediation zwischen Mensch und Welt; ich meine allerdings, dass

sich auch diese Gesichtspunkte zwanglos in einer semiotischen Ausdeutung von Flussers Me-

dienbegriff verorten lassen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


126 | Das Ding namens Computer

se, und ordnet ihnen theatralische, pyramidale, baumartige und amphitheatralische
Medien zu. Dialoge unterscheidet er in Kreis- und Netzdialoge, wie Abbildung 3
»Diskurstypen nach Flusser« und Abbildung 4 »Dialogtypen nach Flusser« illustrie-
ren.42 Diese Kommunikationsstrukturen unterscheiden sich darin, welche Möglich-
keiten des Informationsflusses sie bieten oder verhindern. Theatralische Medien wie
»Volksschulen« und »Kinos« (Flusser 2007b, 275) verteilen ihre Informationen an
Empfänger, die –wie im Theater – um den Sender herum in einem Halbkreis sitzen.
Gleichermaßen verbildlicht eine Pyramide die Art der Übertragung, bei der von ei-
nem Sender an der Spitze der Pyramide aus Informationen stufenweise weitergegeben
werden. Beim Weiterreichen von oben nach unten werden die Informationen zugleich
horizontal verteilt, so dass schrittweise die Zahl der Empfänger steigt. Beispiele für
diesen Kommunikationsfluss von oben nach unten sind »Kirche« und »Betriebsorga-
nisation« (Flusser 2007b, 275). Baumartige Medien, wie »wissenschaftliche Institute
und öffentliche Ämter« (Flusser 2007b, 275), funktionieren ähnlich, wobei die In-
formationen auf dem Weg ihrer Verteilung durch die Verästelungen des Baums auf-
gespalten und dann proportionsweise verteilt werden, was die baumartige Informa-
tionsübertragung weniger konservativ als die der »Informationskonserven« (Flusser
2007b, 274) Kirche und Betriebsorganisation macht. Außerdem sendet der Baum-
diskurs nicht von einer Spitze aus, sondern aus einer Krone heraus. Die Strukturen
unterscheiden sich folglich in ihrem »autoritären Charakter«, »weil in den Baum-
strukturen die Übertragung nicht durch Tradition und Religion, sondern durch Kritik
und Analyse geschieht«, was dafür sorgt, dass »Autorität und Hierarchie« hier »einen
Aspekt der Widerrufbarkeit« erhalten (Flusser 2007b, 277-278). Wie Baumdiskurse
ihren Ursprung in Pyramidendiskursen haben, so stellen Amphitheaterdiskurse eine
Weiterentwicklung von Theaterdiskursen dar. Im räumlichen Bild gesprochen fällt
hier die Wand, vor der der Sender auf der Bühne steht, weg; Amphitheaterdiskurse
senden zeitgleich in alle Richtungen. Typische moderne Kommunikationsstrukturen
(Medien) dieser Art seien Presse, Radio und Television.

Bei Kreisdialogen, deren Form das Schlagwort des »runden Tisches« veranschau-
licht, kommunizieren die Beteiligten in einem Kreis einander zugewandt solange ihre
mitgebrachten Informationen, bis sie diese auf einen gemeinsamen Nenner gebracht
haben. Dieser Nenner kann dann als neue Information diskursiv verbreitet werden,

42 | Diese Illustrationen finden sich (für jede Struktur einzeln) im ersten Kapitel der Vorle-

sung »Umbruch der menschlichen Beziehungen« (Flusser 2007a, 16-34). Die Skizzen, die ich

hier in zwei Abbildung zusammengefügt habe, stammen von einer Webseite von Joachim Paul

über Vordenker des Internets, http://www.vordenker.de/internet/internet.htm, (10.03.2012).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 127

Abbildung 3: Diskurstypen nach Flusser

Abbildung 4: Dialogtypen nach Flusser

so wie es »Komitees, Laboratorien, Kongresse und Parlamente« (Flusser 2007a, 29)
praktizieren. Bei Dialogen erübrigt sich durch ihre Struktur die Rollenverteilung in
Sender und Empfänger, da es um einen Austausch und nicht um ein Senden von In-
formationen geht. Gleiches gilt für Netzdialoge, die bei Flusser eine Art Archetyp
aller Kommunikationsstrukturen sind:

»Diese diffuse Kommunikationsform bildet das Grundnetz (reseau fondamental), welches alle

übrigen menschlichen Kommunikationsformen stützt und letzlich alle von Menschen ausge-

arbeiteten Informationen in sich aufsaugt. Beispiele dafür sind Gerede, Geschwätz, Plauderei,

Verbreitung von Gerüchten.« (Flusser 2007a, 32)

Problematisch ist für Flusser nun an der gegenwärtigen Situation, dass diese Medien
vornehmlich diskursiv gebraucht werden, was zu einer Gleichschaltung der Massen
führe. Gegenüber der Dominanz der (vermeintlich passiv gebrauchten) Massenmedi-
en sind die gegenwärtigen – technisch gesehen – archaischen Dialogformen Post und
Telefon völlig machtlos. Flussers phänomenologische Analysen des Fernsehens und
Telefonierens führen den unterschiedlichen politischen Charakter dieser Medien vor.
Während eine Auseinandersetzung mit dem Telefonieren zu Flussers Zeit eher unge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


128 | Das Ding namens Computer

wöhnlich war, fügt er sich speziell in seiner Auseinandersetzung mit dem Fernsehen
in die zeitgenössische Kritik an den Massenmedien ein (Adorno 1997; Enzensberger
2000), deren gemeinsames Plädoyer darauf hinausläuft, sich nicht von der Fernseh-
industrie zum passiven Konsumenten machen zu lassen, der vom Fernsehsessel ins
Kino, von dort in den Supermarkt läuft usw.

Beide Medien, Fernsehen und Telefon, sind Apparate und weisen deren Charak-
teristik auf. Seine entscheidende Beschränkung hat das Telefonieren allerdings darin,
nur einen auditiv-linearen Code übertragen zu können. Mimik und Gestik bleiben au-
ßen vor. Damit ist das Telefonieren dem semantischem Reichtum der Technobilder
des Fernsehens haushoch unterlegen. Sowohl diese codiale Beschränkung als auch
den Nachteil eines asymmetrischen Verhältnisses zwischen den Gesprächspartnern
meint Flusser technisch überwinden zu können. Hierzu müsste eine Kommunikati-
onsstruktur geschaffen werden, die symmetrische Dialoge aller mit allen in allen Be-
deutungsdimensionen zulässt, sprich den Code der Technobilder von jedem zu jedem
transportieren kann. Erste Anzeichen in diese Richtung erkennt Flusser in den Me-
dien »Videobänder«, »Fernsehkanäle, »programmierte Erziehung« sowie »vernetzte
Computer« (Flusser 2007b, 307). Mit dem Computer wird die Vorstellung eines idea-
len, eines den anthropologischen Anforderungen maximal entsprechenden Mediums
verbunden. Wie alle Medien können Computer prinzipiell dialogisch oder diskursiv
verwendet werden. Je nach Art der Handhabungen führt uns unser Gebrauch daher
entweder in die Bodenlosigkeit oder zu einem neuen sinnhaften Leben:

»Entweder wird das Telefonnetz als Modell künftig sich immer weiter verzweigender Netze

dienen, zum Beispiel für reversible Videonetze und Computerterminals, und in diesem Fall

gehen wir einer telematischen Gesellschaft der Anerkennung des anderen und der Selbster-

kenntnis im anderen entgegen. Die Alternative ist eine zentral gesteuerte und programmierte

Massengesellschaft. [...] In einem dem Anschein nach so harmlosen Werkzeug wie dem Te-

lefon sind diese beiden Möglichkeiten sichtbar. Es hängt zum Teil von uns ab, welche dieser

Möglichkeiten Wirklichkeit wird.« (Flusser 1993b, 191-192)

Computern wird ebenso in raumzeitlicher Hinsicht das Potential zugesprochen, ein
ideales Mittel zum Überleben in der Nachgeschichte zu sein. Bei gegebener Infra-
struktur ist die Computerkommunikation per se nicht an bestimmte Orte gebunden,
so Flussers euphorische Erwartung. Netzdialoge wirken durch die Beteiligung al-
ler und die Offenheit der Netzstruktur weder »massifizierend«, noch drohen sie, sich
wie Expertendialoge zu spezialisieren. Das ist nicht nur naiv und vereinfachend ange-
sichts der Nutzungsweisen verschiedener Kommunikationssituationen, sondern trans-
formiert zugleich seine Sinnfrage, also die Frage nach dem Überleben angesichts des

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 129

Todes, in ein technisches Problem: Zunächst formuliert er die Lage seiner Gesell-
schaft als Problem, welches er dann technisch meint lösen zu können (bzw. durch
die richtige Handhabung einer technischen Struktur). Auf diese technizistische Sicht
Flussers auf seine Gesellschaft weist auch Elizabeth Neswald (1998, 128) hin, wenn
sie betont, dass Computer bei Flusser zu Problemlösern der Textwelt werden sollen.
Neswald, die Flussers Texte auf seine »apokalyptischen« und im weiten Sinne »reli-
giösen« Figuren untersucht, deutet Flussers Werk als eine Suche nach dem Sinn, d.h.
nach einer Erfahrung von Einheit mit der Welt, die mit der Menschwerdung abhanden
gekommen ist. Die Krise der Gegenwart ist dann vor allem eine Sinnkrise, deren Lö-
sung darin besteht, Sinn »wieder herzustellen«. Laut Neswald sucht Flusser hierfür
nach einer transzendenten Instanz, die er im Computer findet:

»Die Stelle dieser neuen Instanz nimmt der Computer ein, dem die Fähigkeit zugesprochen

wird, die ungenügende und aufgelöste Welt auf eine neue Weise zusammenzufügen, die Herr-

schaft der Zeit aufzuheben und durch die telematische Vernetzung die beziehungslosen Be-

standteile der Welt sowie die vereinzelten Menschen im Netz zusammenzufügen.« (Neswald

1998, 9)

Flussers Diagnose ist zweifelsohne insofern die einer Sinnkrise, als der »Kampf«
gegen die Absurdität eines Daseins zum Tode darin besteht, dem Leben trotz die-
ser Gewissheit einen Sinn zu geben, oder anders formuliert: informative Zustände
als negentropische Auflehnung gegen den Tod herzustellen. Mir scheint jedoch, dass
Computern hierbei primär die Rolle eines Mittels zukommt: Sie werden nicht selbst
zu einer sinnstiftenden Instanz, sondern zum Mittel der Auflösung der Sinnkrise.

Als ein solches Mittel sollen Computer dazu dienen, eine neue Art von dialogi-
scher Gemeinschaft herzustellen. Für dieses neue dialogische zwischenmenschliche
Verhältnis sei es notwendig, die Kategorie des Subjektes durch die des Projektes zu
ersetzen. Der Vorgang des Projizierens sei, anders als der des Erkennens von Welt, auf
Intersubjektivität angewiesen – schließlich geht es darum, auf die sinnentleerte Welt
gemeinsam eine neue Bedeutung zu projizieren. Projizieren ist ein konstruktiver Vor-
gang. Wenn zwischenmenschliche Beziehungen so bedeutsam für die Nachgeschichte
sind, dann rückt die Kommunikation in den Fokus der Gestaltung von Gesellschaft:

»Diese Einsicht nun, wonach die einen jeden von uns mit anderen verbindenden Fäden un-

ser konkretes Dasein ausmachen, wonach (um dies anders zu sagen) die Kommunikation die

Infrastruktur der Gesellschaft ist, führt zum Errichten der Informationsgesellschaft im hier ge-

meinten Sinn dieses Wortes.« (Flusser 2005o, 144)

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


130 | Das Ding namens Computer

Offenkundig komplettiert sich Flussers a-historisch gesetzte Todesanthropologie,
nach der das Wesen unseres Menschseins in unserer Verdammnis zur Kommuni-
kation liegt, mit seinem Vorschlag für eine »neue« Anthropologie des Projekts, die
er aus einer historischen Diagnose eines Wandels begründet. Hier schließt sich ein
Zirkel. Dank dieses Zirkels erscheint die »Informationsgesellschaft« der Nachge-
schichte als eine Art Verwirklichung des wahren Wesens des Menschen. Hinreichend
aufgeklärt erkennt man in der Informationsgesellschaft den Ausdruck dieses Wesens
als Realisierung jener Daseinsform, »in der sich das existentielle Interesse auf den
Informationsaustausch mit anderen konzentriert« (Flusser 2005o, 143). Die Gesell-
schaft, in der sich dieses Menschenbild verwirklicht, nennt Flusser »telematische
Gesellschaft«, da sie auf der Technik der Telematik basiert, »jene[r] Technik, dank
welcher wir einander näherrücken, ohne dabei irgendwelche Anstrengungen machen
zu müssen« (Flusser 2005o, 145). Mit dieser Anthropologie der zwischenmenschli-
chen Fäden beantwortet Flusser die Frage nach unserer gewandelten Daseinsform in
der Computerwelt, und zwar speziell für das Verhältnis Mensch-Mensch. Entweder
stehen wir in wahrhaft intersubjektiven Relationen zueinander, oder wir verkommen
in der Einsamkeit: entweder computerisierter Netzdialog oder amphitheatralisches
Fernsehen.

Mit diesem Ausblick auf die »telematische Gesellschaft« (Flusser 1990d, 73) stellt
sich Flusser in die Tradition sozialpolitischer Entwürfe, die auf Platons »Politeia«
zurükgehen und die seit Thomas Morus (1960) Wiederaufnahme dieser Form der
Zeitkritik in der Renaissance Utopien heißen. Die »Nicht-Orte«, die Morus in »Uto-
pia« (Orig. 1516), Tommaso Campanella (1960) in »Civitas Soli« (Orig. 1623) und
Francis Bacon (1960) in »Nova Atlantis« (Orig. 1627) beschreiben, verstehen sich als
Gegenentwürfe zu den bestehenden sozialpolitischen Verhältnissen.43 Auch Flusser
inszeniert seine telematische Gesellschaft als Gegenentwurf, der einem vermeintlich
sozialpolitischen Ideal folgt: Jeder soll mit jedem in einer Beziehung stehen und ge-
meinsam gegen den Tod kommunizieren. Die Telematik, die computertechnischen
Vernetzung, macht in über diese Tradition hinaus nicht nur anschlussfähig für Debat-
ten um virtuelle Gemeinschaften, wie sie z.B. von Howard Rheingold (1994) in den

43 | Weil bei Bacon der wissenschaftliche Fortschritt im Zentrum steht, ist strittig, ob er

überhaupt eine Sozialutopie entwirft oder ob er nicht viel mehr eine ideale Forschungspraxis

beschreibt (vgl. Saage 1998). Wegen des Zusammenhangs von wissenschaftlicher und techni-

scher Entwicklung ließe sich diskutieren, inwiefern bei Bacon bereits eine technikgetriebene

Utopie vorliegt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 131

neunziger Jahren angestoßen wurden, sondern auch für solche Phantasien, die das
Internet als einen Raum imaginieren, in dem einer wahren ›herrschaftfsfreien Öffent-
lichkeit‹ nichts mehr im Wege steht.44 Während die Verfechter des »Mythos Internet«
(Roesler 1997) jedoch darauf bestehen, im Internet einen Raum der Gleichberechti-
gung und des freien Austauschs zu sehen (Maresch 1997; Roesler 1997), ist festzu-
halten, dass Flussers telematische Gesellschaft im Kern auf einer bipolaren Bezie-
hung zwischen einem »Ich« und einem »Du« fußt (Bidlo 2009), an die Gemeinschaft
sich nur sekundär anschließt. Mit Flusser gesehen entwickeln sich die revolutionären
Projektionen auf den Raum des Internets vom Stichwort des Dialogs über das Stich-
wort »Interaktivität« (Roesler 1997, 180) hin zur Euphorie angesichts des Web 2.0
und der Social Networks als Prozess einer wahrhaftigen Beteiligung am Informati-
onsfluss (Leiste und Röhle 2011). Damit reiht sich Flusser für Mersch (2006, 71-79)
in die Utopisten ein, die eine Verwirklichung der idealen Gesellschaft (Stichwort: re-
ziproke Teilnahme an Öffentlichkeit/Kommunikation) durch die Freisetzung der Po-
tentiale moderner Technologien erreichen wollen, wie es Bertolt Brecht (2000) mit
dem Radio oder Hans M. Enzensberger (2000) mit dem Fotokopierer visionierten.
Wie unschwer ersichtlich ist, liegt in diesem euphorischen Optimismus gegenüber
Netzmedien der Anknüpfungspunkt, der Flusser als einen Propheten des Internets
erscheinen lassen kann (Guldin und Finger 2005, 1). Computer sind in dieser Vorstel-
lung Mittel zum Zweck der Flusser’schen Anthropologie: optimierte Ermöglichung
der Todesvergessensbemühungen.

3.3.3 Zum Kommunikationsbegriff

In theoretische Erklärungsnot gelangen solche Euphorien dann, wenn sie meinen,
mit den Möglichkeiten des Internets (oder der Technik im Allgemeinen) entweder
ein Problem lösen zu können (z.B. gesamtkulturelle Krisen), oder ein Wesen des
Menschen verwirklichen zu können. Nicht nur müssten sie dann erklären können,
was mit Krise oder Mensch gemeint ist (und diese Annahmen begründen); sie kom-
men schon allein dadurch in Schwierigkeiten, weil sie ihre Utopien einerseits auf der
Vorstellung aufbauen, dass es sozialen Raum ohne Machtgefüge geben könnte (vgl.
Maresch 2002) und andererseits die Frage des Miteinanders als technisches Problem
denken, das mit technischen Mitteln zu lösen sei (vgl. Hubig 2006, 15-23).

Diese technizistische Verkürzung durchzieht das ganze Denken Flussers und tritt

44 | Interessanterweise knüpfen Utopien dieser Art, wie Alexander Roesler (1997) zeigt,

weniger an Arendts als vielmehr an Habermas’ Ideal der bürgerlichen Öffentlichkeit an.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


132 | Das Ding namens Computer

deutliche in seinen Kommunikationsanalysen zum Vorschein. Entscheidend ist, dass
Flusser Kommunikation trotz seiner Polemik gegen die Popularisierung des Shan-
non’schen Modells als Informationsübertragung modelliert. Mit der Adaption des
mathematischem Modells der Informationsübertragung und dessen Vokabular ist das
Mensch-Mensch-Verhältnis zunächst als das einer symbolischen Übertragung einer
Botschaft mittels Kanälen und in einem bestimmten Code zwischen Sender und Emp-
fänger modelliert, was Abbildung 5 »Modell des Verhältnisses Mensch-Mensch«
zeigt.

Abbildung 5: Modell des Verhältnisses Mensch-Mensch

Kommunikation reduziert sich daher auf Informationsübertragung, das Verhältnis
Mensch-Mensch auf Kommunikationsstrukturen, welche zwei idealtypische Formen
aufweisen: Diskurse und Dialoge. Was die Kommunikation als Praxis betrifft, sind
ausgehend von dieser Grundlage Medien ausschlaggebend, weil Flusser diese als die
Verbindungsstrukturen ansieht, die eine Botschaftsübertragung von einer Person zu
anderen material ermöglichen. Die Codes strukturieren demnach die Form der Bot-
schaften (ihre Bedeutungsdimension), die Medien strukturieren ihre Übertragung.

Was Flusser an diesen Kommunikationsstrukturen und damit an Medien interes-
siert, ist die Frage danach, wie sie den Codes zu funktionieren erlauben. Entsprechend
definiert er seinen Medienbegriff in Abhängigkeit von Codes. Medien sind in diesem
Sinne die material-situative Ermöglichungsbedingung dafür, dass Codes überhaupt
funktionieren können – dass also kommuniziert werden kann. Vom Code aus gese-
hen fungiert all das als Medium, worin Codes funktionieren können. Flusser betont
dies, um sich von einem engen Medienverständnis abzugrenzen, welches übersieht,
dass Medien wie »Wartezimmer beim Zahnarzt oder die Küche« ebenso spezifische
Kommunikationssituationen bedingen wie Presse und Hörfunk. Dabei sind Medien
aber nicht nur Bedingung dafür, dass Codes überhaupt funktionieren können, son-
dern sie präfigurieren in gewissem Grad, wie Codes genutzt werden können: »Die
französische Sprache funktioniert anders am Telefon, anders im Radio und wieder
anders in der Tagespresse« (Flusser 2007b, 271). »Französische Sprache« meint hier

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 133

das System Sprache, also die konventionelle Ordnung von Symbolen. Dieser Code
funktioniert je nach dem Medium (Telefon usw.), in dem er verwendet wird, anders,
wobei ohne Zweifel auch das Sprechen einer Sprache als ein Medium des Codes ver-
standen werden kann. Als Strukturen, die die Funktionsweise von Codes prägen und
bedingen, versteht Flusser Medien instrumentell. Sie dienen der Vermittlung von ko-
dierten Botschaften, denen sie in dieser Vermittlung bestimmte Charakteristika auf-
prägen. In dieser instrumentellen Perspektive nimmt er ausschließlich drei Aspekte
des Kommunizierens in den Blick:

– die Richtung(en) des Informationsflusses zwischen Sender und Empfänger (dis-
kursiv/dialogisch),

– die Strukturierung der Übertragung durch das Medium sowie
– die Strukturierung der Bedeutung durch den verwendeten Code.

Diese Aspekte betreffen die Struktur möglicher Kommunikationen. Insofern ist es
durchaus sinnvoll, sie genauer zu betrachten. Problematisch bleibt eine solche Ana-
lyse aber, wenn sie dabei stehen bleibt und dennoch behauptet, über eine Analyse
dieser technischen Strukturen allein Rückschlüsse auf die politische und/oder die so-
ziale Dimensionen ziehen zu können. Flussers erstes gewichtiges Problem liegt in
dieser technizistischen Reduktion des Politischen und des Sozialen auf seine tech-
nischen Modelle. Sein zweites grundlegendes Problem ergibt sich aus einer techni-
zistischen Verkürzung des Technischen selbst. Dies klang bereits in der Diskussion
seines Technikbegriffes an. Mit Heidegger (2007) ist das Wesen der Technik nichts
Technisches, was darauf hinweist, dass Technik nicht ein objekstufiger Allgemeinbe-
griff einer Klasse von Mitteln ist. Mittel sind nur im Hinblick auf Zwecke Mittel, und
diese richten sich nach menschlichen Interessen, die wiederum sozial und politisch
vermittelt sind. Flusser thematisiert die gesamte Dimension von Normen, Werten und
Sittlichkeit schlicht nicht. Seine Utopie einer telematischen Gesellschaft beruht nach
obiger Analyse somit auf folgenden Indikatoren:

1. Er übernimmt das normative Modell der Polis von Arendt und wendet dieses
auf die moderne Großstadt an.

2. Seine These eines Umbruchs der Lebensformen mit der Informationsrevoluti-
on läuft auf die Annahme hinaus, dass sich das Leben seit der Antike bis zur
Gegenwart nicht wesentlich verändert habe.

3. Er negiert damit nicht nur eine historische Entwicklung von der Antike bis zur
Moderne, sondern ignoriert insbesondere die politische und soziale Entwick-
lung überhaupt und verkürzt so auch Arendts Überlegungen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


134 | Das Ding namens Computer

4. Da die Informationsrevolution eine technische ist, ist er zur Unterstellung einer
technischen Determination der Lebensformen gezwungen.

5. Im Übrigen ist die technische Entwicklung durch die Beschränkung auf neuere
Kommunikationsmedien (sowie Maschinen und Apparate) stark geschmälert.

An dieser Stelle sei mit Blick auf das folgende Kapitel 4 »Flussers Computerkonzept«
Flussers Vorstellung eines perfekten technischen Mittels festgehalten, welches sich
seiner Ablehnung der nach ihm geläufigen, passiven Form des Fernsehens entneh-
men lässt. Kommunikationsmedien werden dann ihrer Zweckbestimmung am besten
gerecht, wenn man vergisst, dass sie zwischen einem selbst und der Welt stehen, und
einem dennoch den Bedeutungsreichtum der Welt möglichst umfassend vermitteln.
Wie Kommunikation und Kultur, die als »Brücke« zur Welt diese dialektisch zugleich
vermitteln und verbergen, eignet Medien eine Zwischenstellung zwischen Welt und
Mensch. Eine Kommunikation, die immer medialer Art ist, empfinden wir nach Flus-
ser dann als befriedigend, wenn wir dabei den Abstand zur Welt oder zum anderen
vergessen, wenn uns Kultur oder Medium eben nicht in ihrer Brückenfunktion be-
wusst sind, sondern wir dies und damit die Vorhandenheit der Medien als Medien
oder der Kultur als Kultur vergessen:

»Jedem Medium ist hinsichtlich der Kommunikation eine Dialektik eigen: es verbindet und

trennt diejenigen, die durch das Medium kommunizieren. Übrigens ist diese Dialektik die ge-

naue Bedeutung des Begriffs ›Medium‹, doch gibt es Medien, deren Gegenwart während des

kommunikativen Prozesses vergessen wird (die sogenannten Face-to-face-Medien).« (Flusser

1993b, 189)

Tatsächlich ist sich die Medientheorie darin einig, dass Medien ›hinter‹ dem, was sie
vermitteln, verborgen bleiben, wenn ihre Vermittlung erfolgreich verläuft (ähnlich
wie Zeichen ›hinter‹ dem, was sie zeigen, zurück treten). Sie gelten daher auch als der
»blinde Fleck« der Medientheorie (Krämer 1998, 73), weil sie selbst in ihrer Wirkung
(z.B. Kommunikation) nicht unmittelbar spürbar sind. Ein Interesse vieler Medien-
theoretiker zielt deswegen auch darauf ab zu klären, ob und wie Medien mehr sind
als Vehikel ihrer Effekte (Kommunikation) und wenn ja, inwiefern sie den »Gehalt«
der von ihnen vermittelten Inhalte beeinflussen (Krämer 1998, 73-74). Dieser Be-
fund gilt für Medien schlechthin. Flusser allerdings scheint von einer Einschränkung
auszugehen, wenn er anmerkt, das nur einige Medien im kommunikativen Prozess
»vergessen« werden, andere nicht. Da diese Einschränkung, die er nicht weiter er-
läutert, nicht der Extension seines Medienbegriffes geschuldet sein kann, für Flusser
kann alles als Medium fungieren, sind zwei Gründe denkbar: Erstens, er sortiert Me-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3 Flussers Nachgeschichte als Computerwelt | 135

dien in zwei Klassen, wonach es solche gäbe, die in ihrer Funktion als Medien zurück
treten und solche, die dies nicht tun. Sollte dies so gemeint sein, dass es man etwa
von dem Medium Luft beim face-to-face-Gespräch nichts merkt, beim Telefonieren
aber von der Telefonleitung schon etwas, dann steht diese Sortierung im Widers-
rpuch mit dem Medienbegriff. Das Unspürbare der Medien lässt sich nämlich nicht
auf Eigenschaften bestimmter naturaler Stoffe (Luft) oder künstlicher Dinge (Leitun-
gen) zurückführen, sondern hängt mit der Funktion der Medien in einer gegeneben
Situation zusammen. Es ist auch keineswegs so, dass man nicht sehr wohl Telefon-
leitungen, Telefonkosten oder auch die Möglichkeit, abgehört werden zu können gut
»vergessen« kann, wenn man telefoniert. Zweitens könnte Flusser mit diesem Hin-
weis eine Art empirische Beobachtung aufstellen, wenn er darauf hinaus wollte, dass
einige Medien ihre Nutzer scheinbar (auch) als Medien interessieren oder irgendwie
beschäftigen. Er hätte dann von hier weiter fragen können, woran dies liegen kann
und was dieses Interesse oder auch eine Faszination für (vor allem neue) Medien
ausmacht. Hierzu kommt der Kommunikologe wohl nicht, weil er zu sehr damit be-
schäftigt ist, seine »Medientheorie« an seine Todesanthropologie anzuschließen. Im
Hinblick auf diese ist dieses Vergessen des Medialen oder der Lesitung von Kultur
letztlich das Vergessen des anstehenden Todes. Da der Tod der wahrscheinlichste aller
menschlichen Zustände ist, ist die Kommunikation in ihrer Funktion, den Tod verges-
sen zu lassen, dann effektiv, wenn sie unwahrscheinliche Zustände herstellt, also neue
Informationen hervorbringt. Die dieser Anthropologie nach wesensmäßige Aufgabe
der Kommunikation ist es folglich, kontinuierlich dialogisch neue Informationen her-
zustellen und diese diskursiv zu verbreiten. Hierfür müssen Dialog und Diskurs so
ineinander greifen, dass hinreichend viele neue Informationen hergestellt und diese
hinreichend weit verbreitet werden können. Ein ideales Werkzeug muss strukturell
gesehen folglich dreierlei ermöglichen:

1. Es muss für den Nutzer im Gebrauch verschwinden.

2. Es muss alle Bedeutungsdimensionen der Wirklichkeit kodieren und kombi-
nieren können.

3. Es muss sowohl dialogisch wie auch diskursiv gebraucht werden können.

Da der Mensch bei Flusser mit seiner banalen anthropologischen Bestimmung, den
Tod vergessen und deswegen eine bedeutsame Kultur um sich bauen zu müssen,
auf das Herstellen neuer Informationen angewiesen ist, braucht er eine funktionale
Kommunikationsstruktur, die ihm die Möglichkeit zum wahren Dialog bietet. Diese
Struktur ist für Flusser mit der absehbaren Computer- und Videotechnik technisch

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


136 | Das Ding namens Computer

realisierbar geworden; Computer werden hierin zum Hoffnungsträger eines Engage-
ments in Richtung einer telematischen Gesellschaft erklärt. Tabelle 4 »Flussers Kul-
turgeschichte« führt die thematisierten Zuordnung Flussers noch einmal zusammen
auf.

Epoche VG Geschichte NG

Code Skulptur Bild Text Technobild
Bewusstsein ? magisches historisches kalkulatorisches
Vermögen ? Imagination Interpretation Projektion
Natur 3D 2D 1D 0D
Arbeitsmittel ? Werkzeug Maschine Apparat
Subjekt der Arbeit / Bauer Arbeiter Funktionär
Naturkonzept ? organisch mechanisch punktartig
Gesellschaftsform ? Agrar Industrie Information
Lebensform nomadische sesshafte nomadische

Tabelle 4: Flussers Kulturgeschichte

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77 - am 14.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

