Von der Reinheit des Monsters zur kolonialen Reinheit
des Geschmacks

Nichts kénnte das ambivalente und dispositive Verstindnis der Schrift als Dispositiv der
Reinigung deutlicher dokumentieren als der Aufstieg der aufteilenden Chirurgie eines
Ambroise de Parés im 16. Jahrhundert im Feld der Macht. Es ist daher kein Zufall, dass
einer der Kritiker der Fakultit den Sehsinn in Parés chirurgischen Ausfithrungen als Zer-
stérung der medizinischen Praxis kritisiert. Der medizinische Kritiker wirft dem Chir-
urgen in der Beobachtung des Leibes in Anspielung auf die platonisch-pythagoriische
Theorie der Sphirenharmonie vor, dass er die Ordnung der Natur so erfassen wolle, wie
wenn jemand beabsichtige, einem Kind das an Zeit gebundene Lautenspiel allein tiber
die Augen durch funktionale Aufteilbarkeit der Seiten beizubringen.' Der Chirurg de Pa-
ré rechtfertigt keineswegs Monstren gegen die Religion, wie meist angenommen wird.
Vielmehr vermittelt Paré sein funktionales Lesen von Monstern mit der Reinigungsphi-
losophie der Religion, weil er diese noch nicht in Konkurrenz mit den Jesuiten wie spiter
Bacon sieht.

Der Chirurg de Paré, welcher in Des Monstres et Prodiges am Ende des 16. Jahrhun-
derts mit der Abbildung von aufiergewohnlichen Erscheinungen und Monster aufwar-
tete,® hatte als Chirurg keine medizinische Ausbildung. Am Hof aber war er im Feld der
Macht akzeptiert, weil er mit der Innovation der Amputation ein wichtiger lebensretten-
der Mitreisender auf den Feldziigen der franzésischen Monarchie war. Seine Ausbildung
gehorte wie die der anderen Handwerker zum Meisteratelier, aber nicht zur Fakultit der
Medizin durch dozierende Lehrer. Einen Mediziner konnte sich das >normale<Volk nicht

1 »Il [Paré, Erganzung Th.B.] voulut entrer en discours des hauts poincts de Philosophie et de
Medecine [..] pour introduire le jeune Chirurgien en la cognoissance de chirurgie [...] autant a
propos que si un Musicien voulant apprendre a un jeune enfant a bien sonner du Luth ou un
autre instrument, luy faisoit un long discours de I'harmonie des cieux, autres fois mise en avant
par Pythagoras.« Zit. n.: Jean Céard, Introduction, in: Des Monstres et Prodiges,, S. xviii.

2 Katherine Park u. Lorraine Daston: Unnatural Conceptions: The Study of Monsters in Sixteenth-
and Seventeenth-Century France and England, in: Past and Present 92 (1981), S. 20 — 54.

3 Ambroise Paré, Des monstres et prodiges, hgv. Michel Jeanneret, Paris 2015.

14.02.2026, 17:34:14. -



https://doi.org/10.14361/9783839476512-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

leisten.* Seine Ausfithrung der Amputation entspricht der Funktionalisierung des Leibes
zu einem Korper, dervon der Relation abtrennbarer Teile her definiert wird und nicht von
seiner unaufteilbaren Ganzheit. Paré riickt indes keineswegs von der durch die Theolo-
gie gestiitzten, populiren religiosen Vorstellung von Monstren als Zeichen des unreinen
Bosen vollkommen ab. Ein Hexer produziere unter der Regierung des Teufels lediglich
»artifices«,” also Konstrukte, wihrend er bei Monstern zugleich von bewundernswerten
»ceuvres« Gottes spricht,® weil nach der Theodizee von der perfekten Schépfung nicht
zu vergessen ist, dass eben der Teufel nur so weit gehen kann, wie es die perfekte Re-
gierung »par la permission de Dieu« zulasse.” Monster sind noch keine Werke. Gerecht-
fertigt werden also keinesfalls Monster gegen die Theologie wie beim spiteren Bacon,
der in Konkurrenz zu den Jesuiten tritt, sondern der aufteilende Blick des Chirurgen
auf Monster, weil dieser in Monstern dieselben Reinheit der Teile und Elemente zu lesen
vermag, die nach wie vor von einem reinen perfekten Gott allein kommen kann, aber
in Zusammensetzung seiner gottlich erlaubten Elemente durch eine falsche imperfek-
te Regierung bzw. Ganzheiten als strafende Bilder laut der Religion durchaus méglich
sind. Es reicht nicht, Paré als mit einer Asthetik gegen Religion munitionierten Kunst
zu sehen, weil er mit seinem Standpunkt des Lesens sich gegen die Kunstproduktion
auf Seite der Religion als reiner Leser stellt. Mit demselben Anspruch des reinen Lesens
kritisiert dann Bacon spiter die allegorisch bebilderten Emblembiicher der Jesuiten, die
keine reine Leser sind und daher nur den Ansatz zu sprachiiberwindenden einzelnen real
characters in Asien thematisieren und mit wahren Hieroglyphen verwechseln, die nim-
lich angeblich auch bildlich das reprisentieren, auf was sie in ihrem Bild verweisen. Die
chinesische Schrift entspricht zwar nicht der phonetischen Aussprache wie ein repri-
sentierendes Bild, abstrahiert aber durch rein figurative Schrift sich vom reprisentati-
ven ebenso stummen Bild der Hieroglyphen.

Paré verspottet die Versuche der Magie als Aberglauben, mit phonetischen Spriichen
zu heilen, wie z.B. wenn jemand glaube, mit Ausrufen der Namen der heiligen drei Koni-
ge Epilepsie heilen oder Erbrechen durch Nennung des Namens eines Patienten stoppen
zu konnen.® Demgegeniiber stehen die zeitlosen und reinen Teile von Heilpflanzen und
Mineralien, die Gott der sichtbaren Natur als anatomische Teile dieser Pflanzen gegeben
habe.® Monstren rechtfertigen also die aufteilende Lesart der chirurgischen Lesart und
diese keineswegs die vom Teufel befreite Welt der Monster. Das schmutzige zeitliche und

4 Toby Gelfand, Professionalizing Modern Medicine. Paris Surgeons, Medical Sciences, and the Institutions
of the 18th Century, London 1980, S.168. Ebenso mit Quellen- und Zahlenangaben: Thomas Becker,
Mann und Weib, schwarz und weifs. Die wissenschaftliche Konstruktion von Geschlecht und Rasse 1650 —
1900, Frankfurt a.M. u. New York 2005, S.193.

5 Ambroise Paré, Des monstres et prodiges, ebd., Chapitre XXIX: Example et plusieurs illusions dia-
boliques, S.153f.

6 Ebd., Chapitre 11, S. 47, wo die wiedererlangte Sicht eines ehemaligen Blinden der Beweis dafiir
sei, dass die Blindheit nicht per se als Strafe Gottes anzusehen ist, da das wiedererlangte Sehen
dazu da ist, »afin que les ceuvres de Dieu fussent mangnifiées en lui.«

7 Ebd. S.154.

8 Paré, ebd. S.165f,

9 Ebd. S.168.

14.02.2026, 17:34:14. -



https://doi.org/10.14361/9783839476512-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von der Reinheit des Monsters zur kolonialen Reinheit des Geschmacks

unaufgeklirte Reden des Volkes ist daher offen fiir die schlechte und schmutzige ars com-
binatoria des Teufels, weil es die reine Lesart des Korpers durch eine Chirurgie zu wenig
schitzt.

Wenn Mediziner der ehrwiirdigen Fakultit eine Diagnose erstellten, dann in einer
gemeinsamen Konsultation des Kranken und in einem weiteren Schritt erst nach einer
gemeinsamen Konsultation der Biicher, so dass eine Diagnose iiber das direkte Lesen
von Symptomen ohne Versicherung einer Konsenssuche mittels einer auf der Universi-
tit legitimierten phonetischen Literatur fiir einen approbierten Arzt der Medizin nicht
erlaubt war. Das Insistieren auf Sehen als direktes Lesen der realen Elemente in der Na-
tur, ohne phonetische Biicher konsultieren zu miissen, hat sich daher als Strategie der
Konkurrenz der aus dem nicht schreibenden Handwerk der ersten Chirurgen zur aka-
demischen Medizin lange bis in die Legitimierung nach der Franzgsischen Revolution
erhalten und auch die positivistische Forderung im 19. Jahrhundert der observation di-
recte gegen das indirekte Nachlesen im Buch als wahre Wissenschaft der Beobachtung
gepragt. Die lokalisierende Chirurgie sah sich wie in Galileos Kartographie als Disziplin
eines direkten tiber phonetisches Lesen an Biichern hinausgehendes gereinigtes Lesen
der Natur. Daher sind die aphonen Abbildungen in Parés Buch von hoher Wichtigkeit fir
seine Gesinnung als Realist des perfekten Sehens. Wihrend Parés Vorginger Pierre Bo-
aistuau und dessen Histoires prodigeux vornehmlich die Geschichten der aufergewohn-
lichen Erscheinungen erzihlt, geht es Paré darum, diese Geschichten als Augenzeugen-
berichte in Drucken der Gutenberggalaxie auch als unphonetische reale Reprisentatio-
nen in Abbildungen zuginglich zu machen. So wie Paré den Medizinern die Verweige-
rung einer durch Sehen zu lesenden Realitit vorzuwerfen versuchte, so umgekehrt die
Mediziner dem Chirurgen die angebliche Einsicht in die perfekte Aufteilung Gottes, oh-
ne iiber eine gegeniiber Gott notwendige Konsenssuche zur Verbesserung der unreinen
menschlichen Leser in legitimen Schriften zu verfiigen. Auch hier handelt es sich um ei-
nen Dissens in der Frage der Praxis, die beide Male zum diskursiven Konsens in der zu
offenbarenden Reinheit des Lesens motiviert.

Bei Paré wie Bacon ist es daher nicht einfach innovativ zu nennen, dass sie beide
Monster sthetisch bewerten,'® sondern vielmehr, dass die dsthetische Reinigung als Ab-
16sung von einer blofd sozial anerkannten Autorschaft des Kiinstlers zu verstehen ist, weil
das aphone Lesen der Natur eine hohere, weil reinere Nihe zu Gott gegeniiber dem Werk
produzierenden Kiinstler lange vor Kants einer durch lesende Rezeption begriindeten
Asthetik des Naturschénen ist. Bacon fordert das eifrige Sammeln aller Monster, weil
er in ihnen die perfekte Anordnung der endgiiltigen und reinen Schépfung im einzel-
nen Ideal noch vermutet, deren reine Logik der Natur wir folglich mit unserem einge-
schrinkten Sinn fiir blof menschliche Produktion einer schénen Kunst verkennen. Die
produzierende Kunst wird also gerade nicht bei Bacon mit seinem Diskurs zu Mons-
tren gerechtfertigt, sondern sogar vielmehr delegitimiert, wenn und weil die Natur ihre

10  Katherine Park u. Lorraine Daston: Unnatural Conceptions: The Study of Monsters in Sixteenth-
and Seventeenth-Century France and England, in: Past and Present 92 (1981), S. 43f. Sie erkennen
den neuen Wert der Asthetik, iibersehen aber deutlich, dass es nicht nur um Rechtfertigung der
Monster geht, sondern auch um den Leser.

14.02.2026, 17:34:14. -

261


https://doi.org/10.14361/9783839476512-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

noch nicht verstandene Perfektion einer ars combinatoria mit hisslichen Monstren bes-
ser anzeigt als jede auf soziale Anerkennung ausgerichtete dsthetische Produktion durch
menschliche Autoren in den Bildbiichern der jesuitischen Embleme mit ihren phone-
tisch-diskursiven Dekodierungen. Das Monster ist fir Bacon das kleine Ideal der Natur-
grammatik, in der sich die Logik der gesamten Natur in einer einzelnen individuellen
Anordnung offenbart, die sich als nittzlichere Form der Reinigung letztlich fiir die Inter-
essen der industriellen Aneignung der Natur herausstellt als die zum sozialen Gefallen
gemachte Kunst. Er iitbernimmt zwar nicht damit den Konsens mit der Theologie bei Pa-
ré, aber radikalisiert nur dessen Ablésung in einer Asthetik der Reinheit, die sich gegen
jegliche Produktion als schwichere Form des rein rezeptiven Sehens richtet. Sammeln
der Monster in den Wunderkabinetten und ihnen folgenden Museen ist daher nicht nur
wichtiger als Kunst, sondern dient der Reinheit des lesenden Wissenschaftlers, um die
europiische Aufklirung mit einer Universalsprache anfithren zu kénnen, so dass die Ar-
chive der Welt allein am Ort der vorbildlich reinen Leser zu etablieren sind.

Weder eine Anreizung des Auges noch die Mathematik oder die Notation stellen
dann allerdings das Problem eines Kolonialismus dar, sondern das Dispositiv einer
Reinigung, die mit der Praxis der Ubersetzung von analoger Empirie in diskrete Si-
gnifikanten entweder durch phonetische Buchstaben oder aphone Notation einen
dispositiven Kampfplatz der Reinheit aufstellt, wonach Ubersetzung der Wahrneh-
mung in reine diskrete Signifikanten der phonetischen Sprache bzw. in aphone Noten
oder in Reprisentationen bzw. stumme Zahlen sich als normatives Vorbild jeder Kom-
munikation im rezeptiven Lesen ansieht. Die Jesuiten versuchten daher ihr wenig fir die
chinesische Aussprache habituell geschultes Ohr fiir andere Missionare und Europier
nicht nur erlernbar zu machen, indem sie die Aussprache in einem bildlichen Notati-
onssystem iibersetzten; denn ein und dasselbe auf gleiche Weise geschriebene hofliche
Wort in der Schrift Chinas konnte je nach phonetischer Intonation angeblich sogar eine
Beleidigung bedeuten. In einer klaren Notation ist es jedenfalls vom Kontext und von
einem im Leib durch Aufwachsen in der Kultur habitualisierenden Kontext des stin-
digen Horens nicht mehr abhingig. An der Erlernbarkeit durch Notation ist allerdings
gar nichts Kolonialistisches, so dass auch der Signifikant in der Notation selbst nicht
als Macht des Phallus zu bezeichnen ist. Wohl aber ist das Verstindnis kolonialistisch,
dass die Kompetenz zur Beherrschbarkeit kérperlich vermittelter Aneignung durch klar
gegliederte signifikante Notation als hohere Legitimitit einer Kultur gewertet werden
darf, so dass die iiber nationale Sprachen hinausgehenden real characters als eine Art
aphon gereinigte Aufklirung aufgrund besserer internationaler Rezeption verstanden
wurden. Stammeskulturen, die keine Notationen ihrer Melodien haben, werden dann
im Ethnozentrismus moderner Interpretationen als ebenso primitiv wie beschrinkt
bezeichnet.

So erscheint dann bei John Locke im 17. Jahrhundert in der Tat der Hang zum mathe-
matischen Signifikanten, indem man primire und sekundire Substanz zu unterschei-
den habe, wonach »Korpergrofie, Gestalt, Ausdehnung, Zahl und Bewegung ihrer festen
Teile«" zu den primiren Zeichen zu zihlen sind, so dass Wirme, Geruch und Farbe nicht

1 John Locke, Versuch iiber den menschlichen Verstand, Hamburg 2006, S. 158, (Zweites Buch, VIII. Ka-
pitel).

14.02.2026, 17:34:14. -



https://doi.org/10.14361/9783839476512-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von der Reinheit des Monsters zur kolonialen Reinheit des Geschmacks

denselben Status haben. In dieser Aufklirung wird die Ubersetzung in den abstrahie-
renden Sehsinn zur Grundlage der Ubersetzung in reine, von Zeit abstrahierbare Schrift
selbst fiir Bewegungen: »Dieser namlich, als der umfassendste aller unserer Sinne, fithrt
unseren Geist nicht nur die Ideen des Lichts und der Farben zu, [...] sondern auch die
ganz anderen gearteten Ideen von Raum, Gestalt und Bewegung [...].«"* George Berke-
ley hilt dann schon im Essay towards a New Theory of Vision von 1709 im § 147 fest, dass die
sichtbar reprisentierte aphone Form der Natur eine universale Sprache des allmichtigen
einzigen Autors der Natur sei: »I think we may fairly conclude, that the proper objects of
vision constitute a universal language of the Author of nature«. Im § 152 bezeichnet er
dann folgerichtig die Geometrie als die Sprache Gottes.” Das Auge wird daher oft zu Un-
recht als genuin minnliche Sichtweise der Welt verurteilt, dessen Funktion ebenso von
Frauen oder anderen Ethnien tibernommen werden kann und in einer Klimakatastrophe
wichtige Funktionen des Wissens einnimmt. Es ist vielmehr die dispositive Praxeologie
der Reinigung vom Kontext, der die Stellung der Autoritit als Vertretung der reinen Dis-
ziplin nicht reflektiert: Macht wird also nicht dadurch verleugnet, dass sie die offene Re-
prisentation abschafft, wie Foucault Normalisierung beschreibt, sondern indem sie den
Zugang zur Macht vor der sichtbaren Reprisentation verbirgt, um sich umso mehr und
besser als von sozialer Distinktion befreite Praxis 6ffentlich reprisentieren zu konnen.
Es sollte nicht vergessen werden, dass innerhalb der Akademien bis weit ins 18. Jahr-
hundert die Geometrie als Konigsdisziplin angesehen wurde,* die dann sogar den il-
legitimen Sohn einer ihn stets zuriickweisenden Aristokratin, nimlich d’Alembert, auf-
grund seiner durch Maupertuis vermittelten vorziiglichen geometrischen und interna-
tional anerkannten Kenntnisse zum Leiter der franzésischen Akademien machen konn-
te. Auch wenn Maupertuis und d’Alembert Gegner cartesianischer Uberzeugungen in der
Frage der Erdrotation waren, so doch nicht zur cartesischen Annahme, dass die Geome-
trie und Mathematik die Norm in der Schrift fiir alle wissenschaftlichen Leser der Natur
sei. Der international anerkannte Maupertuis, der die preufischen Akademien aufbau-
te, hatte zuvor die Infinitesimalrechnung in London erlernt, um mit deren Berechnung
Descartes’ Ansichtvon der durch Erdrotation in die Linge gezogene Erde infrage zu stel-
len, was dann erst spater auch unter der teilweisen Aufsicht Maupertuis’ durch experi-
mentelle mechanische Messungen an drei Orten der Erde empirisch bestitigt wurde.”
Einzig Diderot hat dann mit seiner Lettre sur les aveugles diese Stellung der Theorie des
reinen Lesers im Feld der Macht zu einer Zeit in Frage gestellt, als er die vitalistische Me-
dizin Montpelliers rezipierte und sich daher von seinem einstigen Mitstreiter d’Alembert
entfernte, wozu noch bei der Analyse Rousseaus zu kommen ist, die zumindest auch bei
Diderot auf eine andere Weise als Kritik der Aufklirung zu finden ist.” Die in einem

12 Ebd., S.163, (Zweites Buch, IX. Kapitel).

13 Zur durch die Geometrie abgesicherte Bildlichkeit bei George Berkeley: A Treatise Concenring the
Principles of Human Knowledge, Irland 1710, §§ 134ff.

14  Elisabeth Badinter, Les passions intellectuelles, Bd |, Désirs de gloire (1735 —1751), Paris 1999, S. 203 u.
253.

15 Elisabeth Badinter, Les passions intellectuelles, ebd. S. 50ff., zur Expedition von Maupertius: ebd,
S. 60ff.

16  »Les meceurs se policent, les usages barbares, poétiques et pittoresques cessent et il est incroyable
le mal que cette monotone politesse fait a la poésie. Lesprit philosophique améne le style senten-

14.02.2026, 17:34:14. -

263


https://doi.org/10.14361/9783839476512-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Lexikon beschriebenen Dinge einer Enzyklopidie konnten fiir Diderot nicht mehr verti-
kal hierarchisch in einer Reprisentation nach Gattungs-Art-Taxonomien eines more geo-
metrico angeordnet werden, wie es die englischen Enzyklopidien vormachten, von de-
nen die franzésische Enzyklopidie anfinglich zunichst noch ausging. Vielmehr nahm
Diderot zunehmend unterschiedliche Ebenen einer Vernetzung der Dinge und Lehren
an, welche die klare Ubersetzung in logisch geordnete Gattung und Arten unterlief. Aber
das hatte Folgen bis zur transzendentalen Wende Kants und in der Interpretation des
Neukantianismus im 20. Jahrhundert, wenn man Panofsky und Merleau-Ponty in ihren
historischen Vorurteilen des Neukantianismus vergleicht.

Laut Kant fillen wir das Urteil, >das ist schone, weil wir damit nicht den Gegenstand,
sondern die Stimmigkeit unserer Wahrnehmung bzw. beobachtender Erkenntniskrifte
zum Gegenstand als funktionales Teil in einer Relation beurteilen, so dass die ganzheit-
liche Klassifikation des Gegenstandes, was fiir eine Substanz es sei, nicht von Interesse
fiir ein Geschmacksurteil sein kann. Fiir Kantist die Kategorie der Vollkommenheit eines
Dings daher einem genau identifizierbaren Zweck unterworfen, was fiir ein Ding es sein
soll, wihrend das Schéne ohne Begriff in einer rein relationalen strukturellen Zweckmi-
Rigkeit zum lesenden Beobachter zu finden ist, der damit kein Interesse am Objekt, son-
dern an der Relation des lesenden Subjekts zum Objekt zeigt."” Der Begriff der Schénheit
wird bei Kant von jedem Objekt und Bild als moglichst reine Relationalitit in der Selbst-
wahrnehmung gelost, so dass die vormals geltende Perfektion der besten aller Welten fiir
Asthetik zur subjektiven Vorstellung einer Asthetik wird: Daher erkennt Merleau-Ponty
mit Kant gegen Kant, dass Kants Vernunftsubjekt von der Reinigung in einer istheti-
schen Zweckmifigkeit, d.i. von einer Reinigung von Subtanzbestimmungen abhingt,
so dass nicht die Logik der reinen Vernunft als Voraussetzung fiir die Asthetik, sondern
Asthetik in ihrer Relationalitit gegen den theoretisierenden Neukantianismus Husserls
als hohere Reinheit zu veranschlagen ist. Hat der Neukantianer Cassirer erkannt, dass
moderne Wissenschaftlichkeit das Wie der Relation an die Stelle der Frage nach dem Was
riicke, betrifft dies Kants eigene Rolle in der Geschichte. Die Orientierung seiner Hierar-
chie der Kiinste an einer Reinheit der humanistischen Renaissance verrat sich bei Kant
in der Tat allerdings durch die von Merleau-Ponty nicht erkannte historische Abhingig-
keit. »Unter den bildenden Kiinsten,« so Kant, »wiirde ich der Malerei den Vorzug ge-
ben; teils weil sie, als Zeichnungskunst, allen iibrigen bildenden zum Grunde liegt, weil
sie weit mehr in die Region der Ideen eindringen [...], als es den iibrigen verstattet ist.«'®
Merleau-Pontys Existenzialismus erfasst, dass die Reinheit aus einer isthetischen Er-
fahrung und keineswegs aus reiner Logik stammt, aber nicht, dass sie eine historische
Herkunft aus der Technik des disegno hat.

cieux et sec. Les expressions abstraites qui renferment un grand nombre de phénomeénes se mul-
tiplient et prennent la place des expressions figurées.« Denis Diderot, Salons de 1767, in: (Euvres
Completes, hg. v. Le Club Francais du Livre, Bd. VII, Paris 1970, S.168.

17 »Um etwas gut zu finden, muf ich jederzeit wissen, was der Gegenstand fiir ein Ding sein solle,
d.i. einen Begriff von demselben haben. Um Schénheit woran zu finden, habe ich das nicht n6tig.«
Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, Werkausgabe Bd. X, hg.v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt
a.M. 1981, S.120 (8§4).

18 Kant, Kritik der Urteilskraft, ebd., S. 270. Abschluss § 53: Vergleichung des Asthetischen Werts der schi-
nen Kiinste untereinander).

14.02.2026, 17:34:14. -



https://doi.org/10.14361/9783839476512-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

