
Von der Reinheit des Monsters zur kolonialen Reinheit

des Geschmacks

Nichts könnte das ambivalente und dispositive Verständnis der Schrift als Dispositiv der

Reinigung deutlicher dokumentieren als der Aufstieg der aufteilenden Chirurgie eines

Ambroise de Parés im 16. Jahrhundert im Feld der Macht. Es ist daher kein Zufall, dass

einer derKritiker der Fakultät denSehsinn inParés chirurgischenAusführungenals Zer-

störung der medizinischen Praxis kritisiert. Der medizinische Kritiker wirft dem Chir-

urgen in der Beobachtung des Leibes in Anspielung auf die platonisch-pythagoräische

Theorie der Sphärenharmonie vor, dass er die Ordnung der Natur so erfassen wolle, wie

wenn jemand beabsichtige, einem Kind das an Zeit gebundene Lautenspiel allein über

die Augendurch funktionale Aufteilbarkeit der Seiten beizubringen.1DerChirurg dePa-

ré rechtfertigt keineswegs Monstren gegen die Religion, wie meist angenommen wird.2

Vielmehr vermittelt Paré sein funktionales Lesen vonMonstern mit der Reinigungsphi-

losophie der Religion,weil er diese noch nicht in Konkurrenzmit den Jesuitenwie später

Bacon sieht.

Der Chirurg de Paré, welcher in Des Monstres et Prodiges am Ende des 16. Jahrhun-

derts mit der Abbildung von außergewöhnlichen Erscheinungen und Monster aufwar-

tete,3 hatte als Chirurg keine medizinische Ausbildung. AmHof aber war er im Feld der

Macht akzeptiert,weil ermit der Innovation der Amputation einwichtiger lebensretten-

derMitreisender auf den Feldzügender französischenMonarchiewar.SeineAusbildung

gehörtewie die der anderenHandwerker zumMeisteratelier, aber nicht zur Fakultät der

Medizin durch dozierende Lehrer. EinenMediziner konnte sich das ›normale‹ Volk nicht

1 »Il [Paré, Ergänzung Th.B.] voulut entrer en discours des hauts poincts de Philosophie et de

Medecine […] pour introduire le jeune Chirurgien en la cognoissance de chirurgie […] autant à

propos que si un Musicien voulant apprendre à un jeune enfant à bien sonner du Luth ou un

autre instrument, luy faisoit un long discours de l’harmonie des cieux, autres fois mise en avant

par Pythagoras.« Zit. n.: Jean Céard, Introduction, in: Des Monstres et Prodiges,, S. xviii.

2 Katherine Park u. Lorraine Daston: Unnatural Conceptions: The Study of Monsters in Sixteenth-

and Seventeenth-Century France and England, in: Past and Present 92 (1981), S. 20 – 54.

3 Ambroise Paré, Des monstres et prodiges, hg.v. Michel Jeanneret, Paris 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-039 - am 14.02.2026, 17:34:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

leisten.4 SeineAusführungderAmputationentsprichtderFunktionalisierungdesLeibes

zueinemKörper,der vonderRelationabtrennbarerTeileherdefiniertwirdundnicht von

seiner unaufteilbaren Ganzheit. Paré rückt indes keineswegs von der durch die Theolo-

gie gestützten, populären religiösen Vorstellung vonMonstren als Zeichen des unreinen

Bösen vollkommen ab. Ein Hexer produziere unter der Regierung des Teufels lediglich

»artifices«,5 also Konstrukte, während er bei Monstern zugleich von bewundernswerten

»œuvres« Gottes spricht,6 weil nach der Theodizee von der perfekten Schöpfung nicht

zu vergessen ist, dass eben der Teufel nur so weit gehen kann, wie es die perfekte Re-

gierung »par la permission de Dieu« zulasse.7Monster sind noch keineWerke. Gerecht-

fertigt werden also keinesfalls Monster gegen die Theologie wie beim späteren Bacon,

der in Konkurrenz zu den Jesuiten tritt, sondern der aufteilende Blick des Chirurgen

aufMonster,weil dieser inMonstern dieselben Reinheit der Teile und Elemente zu lesen

vermag, die nach wie vor von einem reinen perfekten Gott allein kommen kann, aber

in Zusammensetzung seiner göttlich erlaubten Elemente durch eine falsche imperfek-

te Regierung bzw. Ganzheiten als strafende Bilder laut der Religion durchaus möglich

sind. Es reicht nicht, Paré als mit einer Ästhetik gegen Religion munitionierten Kunst

zu sehen, weil er mit seinem Standpunkt des Lesens sich gegen die Kunstproduktion

auf Seite der Religion als reiner Leser stellt. Mit demselben Anspruch des reinen Lesens

kritisiert dann Bacon später die allegorisch bebilderten Emblembücher der Jesuiten, die

keine reine Leser sindunddaher nur denAnsatz zu sprachüberwindenden einzelnen real

characters in Asien thematisieren und mit wahren Hieroglyphen verwechseln, die näm-

lich angeblich auch bildlich das repräsentieren, auf was sie in ihrem Bild verweisen. Die

chinesische Schrift entspricht zwar nicht der phonetischen Aussprache wie ein reprä-

sentierendes Bild, abstrahiert aber durch rein figurative Schrift sich vom repräsentati-

ven ebenso stummen Bild der Hieroglyphen.

Paré verspottet die Versuche derMagie als Aberglauben,mit phonetischen Sprüchen

zuheilen,wie z.B.wenn jemand glaube,mit Ausrufen derNamender heiligen drei Köni-

ge Epilepsie heilen oder Erbrechen durchNennung desNamens eines Patienten stoppen

zu können.8 Demgegenüber stehen die zeitlosen und reinen Teile von Heilpflanzen und

Mineralien, dieGott der sichtbarenNatur als anatomische Teile dieser Pflanzen gegeben

habe.9 Monstren rechtfertigen also die aufteilende Lesart der chirurgischen Lesart und

diese keineswegsdie vomTeufel befreiteWelt derMonster.Das schmutzige zeitlicheund

4 Toby Gelfand, Professionalizing Modern Medicine. Paris Surgeons, Medical Sciences, and the Institutions

of the 18th Century, London 1980, S. 168. Ebenso mit Quellen- und Zahlenangaben: Thomas Becker,

Mann und Weib, schwarz und weiß. Die wissenschaftliche Konstruktion von Geschlecht und Rasse 1650 –

1900, Frankfurt a.M. u. New York 2005, S. 193.

5 Ambroise Paré, Des monstres et prodiges, ebd., Chapitre XXIX: Example et plusieurs illusions dia-

boliques, S. 153f.

6 Ebd., Chapitre II, S. 47, wo die wiedererlangte Sicht eines ehemaligen Blinden der Beweis dafür

sei, dass die Blindheit nicht per se als Strafe Gottes anzusehen ist, da das wiedererlangte Sehen

dazu da ist, »afin que les œuvres de Dieu fussent mangnifiées en lui.«

7 Ebd. S. 154.

8 Paré, ebd. S. 165f,

9 Ebd. S. 168.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-039 - am 14.02.2026, 17:34:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Von der Reinheit des Monsters zur kolonialen Reinheit des Geschmacks 261

unaufgeklärte Reden des Volkes ist daher offen für die schlechte und schmutzige ars com-

binatoria des Teufels, weil es die reine Lesart des Körpers durch eine Chirurgie zu wenig

schätzt.

Wenn Mediziner der ehrwürdigen Fakultät eine Diagnose erstellten, dann in einer

gemeinsamen Konsultation des Kranken und in einem weiteren Schritt erst nach einer

gemeinsamen Konsultation der Bücher, so dass eine Diagnose über das direkte Lesen

von Symptomen ohne Versicherung einer Konsenssuche mittels einer auf der Universi-

tät legitimierten phonetischen Literatur für einen approbierten Arzt der Medizin nicht

erlaubt war. Das Insistieren auf Sehen als direktes Lesen der realen Elemente in der Na-

tur, ohne phonetische Bücher konsultieren zu müssen, hat sich daher als Strategie der

Konkurrenz der aus dem nicht schreibenden Handwerk der ersten Chirurgen zur aka-

demischen Medizin lange bis in die Legitimierung nach der Französischen Revolution

erhalten und auch die positivistische Forderung im 19. Jahrhundert der observation di-

recte gegen das indirekte Nachlesen im Buch als wahre Wissenschaft der Beobachtung

geprägt. Die lokalisierende Chirurgie sah sich wie in Galileos Kartographie als Disziplin

eines direkten über phonetisches Lesen an Büchern hinausgehendes gereinigtes Lesen

derNatur.Daher sind die aphonenAbbildungen in Parés Buch vonhoherWichtigkeit für

seine Gesinnung als Realist des perfekten Sehens.Während Parés Vorgänger Pierre Bo-

aistuau und dessen Histoires prodigeux vornehmlich die Geschichten der außergewöhn-

lichen Erscheinungen erzählt, geht es Paré darum, diese Geschichten als Augenzeugen-

berichte in Drucken der Gutenberggalaxie auch als unphonetische reale Repräsentatio-

nen in Abbildungen zugänglich zu machen. So wie Paré den Medizinern die Verweige-

rung einer durch Sehen zu lesenden Realität vorzuwerfen versuchte, so umgekehrt die

Mediziner demChirurgen die angebliche Einsicht in die perfekte Aufteilung Gottes, oh-

ne über eine gegenüber Gott notwendige Konsenssuche zur Verbesserung der unreinen

menschlichen Leser in legitimen Schriften zu verfügen. Auch hier handelt es sich um ei-

nen Dissens in der Frage der Praxis, die beide Male zum diskursiven Konsens in der zu

offenbarenden Reinheit des Lesens motiviert.

Bei Paré wie Bacon ist es daher nicht einfach innovativ zu nennen, dass sie beide

Monster ästhetischbewerten,10 sondern vielmehr,dass die ästhetischeReinigungalsAb-

lösungvoneiner bloß sozial anerkanntenAutorschaft desKünstlers zu verstehen ist,weil

das aphone Lesen derNatur eine höhere,weil reinereNähe zuGott gegenüber demWerk

produzierenden Künstler lange vor Kants einer durch lesende Rezeption begründeten

Ästhetik des Naturschönen ist. Bacon fordert das eifrige Sammeln aller Monster, weil

er in ihnen die perfekte Anordnung der endgültigen und reinen Schöpfung im einzel-

nen Ideal noch vermutet, deren reine Logik der Natur wir folglich mit unserem einge-

schränkten Sinn für bloß menschliche Produktion einer schönen Kunst verkennen. Die

produzierende Kunst wird also gerade nicht bei Bacon mit seinem Diskurs zu Mons-

tren gerechtfertigt, sondern sogar vielmehr delegitimiert, wenn und weil die Natur ihre

10 Katherine Park u. Lorraine Daston: Unnatural Conceptions: The Study of Monsters in Sixteenth-

and Seventeenth-Century France and England, in: Past and Present 92 (1981), S. 43f. Sie erkennen

den neuen Wert der Ästhetik, übersehen aber deutlich, dass es nicht nur um Rechtfertigung der

Monster geht, sondern auch um den Leser.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-039 - am 14.02.2026, 17:34:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

noch nicht verstandene Perfektion einer ars combinatoriamit hässlichen Monstren bes-

ser anzeigt als jede auf soziale Anerkennungausgerichtete ästhetischeProduktiondurch

menschliche Autoren in den Bildbüchern der jesuitischen Embleme mit ihren phone-

tisch-diskursivenDekodierungen.DasMonster ist für Bacon das kleine Ideal derNatur-

grammatik, in der sich die Logik der gesamten Natur in einer einzelnen individuellen

Anordnung offenbart, die sich als nützlichere Formder Reinigung letztlich für die Inter-

essen der industriellen Aneignung der Natur herausstellt als die zum sozialen Gefallen

gemachte Kunst. Er übernimmt zwar nicht damit den Konsensmit derTheologie bei Pa-

ré, aber radikalisiert nur dessen Ablösung in einer Ästhetik der Reinheit, die sich gegen

jegliche Produktion als schwächere Form des rein rezeptiven Sehens richtet. Sammeln

derMonster in denWunderkabinetten und ihnen folgendenMuseen ist daher nicht nur

wichtiger als Kunst, sondern dient der Reinheit des lesenden Wissenschaftlers, um die

europäische Aufklärungmit einer Universalsprache anführen zu können, so dass die Ar-

chive derWelt allein amOrt der vorbildlich reinen Leser zu etablieren sind.

Weder eine Anreizung des Auges noch die Mathematik oder die Notation stellen

dann allerdings das Problem eines Kolonialismus dar, sondern das Dispositiv einer

Reinigung, die mit der Praxis der Übersetzung von analoger Empirie in diskrete Si-

gnifikanten entweder durch phonetische Buchstaben oder aphone Notation einen

dispositiven Kampfplatz der Reinheit aufstellt, wonach Übersetzung der Wahrneh-

mung in reine diskrete Signifikanten der phonetischen Sprache bzw. in aphone Noten

oder in Repräsentationen bzw. stumme Zahlen sich als normatives Vorbild jeder Kom-

munikation im rezeptiven Lesen ansieht.Die Jesuiten versuchtendaher ihrwenig für die

chinesische Aussprache habituell geschultes Ohr für andere Missionare und Europäer

nicht nur erlernbar zu machen, indem sie die Aussprache in einem bildlichen Notati-

onssystem übersetzten; denn ein und dasselbe auf gleiche Weise geschriebene höfliche

Wort in der Schrift Chinas konnte je nach phonetischer Intonation angeblich sogar eine

Beleidigung bedeuten. In einer klaren Notation ist es jedenfalls vom Kontext und von

einem im Leib durch Aufwachsen in der Kultur habitualisierenden Kontext des stän-

digen Hörens nicht mehr abhängig. An der Erlernbarkeit durch Notation ist allerdings

gar nichts Kolonialistisches, so dass auch der Signifikant in der Notation selbst nicht

als Macht des Phallus zu bezeichnen ist. Wohl aber ist das Verständnis kolonialistisch,

dass die Kompetenz zur Beherrschbarkeit körperlich vermittelter Aneignung durch klar

gegliederte signifikante Notation als höhere Legitimität einer Kultur gewertet werden

darf, so dass die über nationale Sprachen hinausgehenden real characters als eine Art

aphon gereinigte Aufklärung aufgrund besserer internationaler Rezeption verstanden

wurden. Stammeskulturen, die keine Notationen ihrer Melodien haben, werden dann

im Ethnozentrismus moderner Interpretationen als ebenso primitiv wie beschränkt

bezeichnet.

So erscheint dann bei John Locke im 17. Jahrhundert in der Tat derHang zummathe-

matischen Signifikanten, indem man primäre und sekundäre Substanz zu unterschei-

den habe,wonach »Körpergröße, Gestalt, Ausdehnung, Zahl und Bewegung ihrer festen

Teile«11 zu den primären Zeichen zu zählen sind, so dassWärme,Geruch und Farbe nicht

11 John Locke, Versuch über den menschlichen Verstand, Hamburg 2006, S. 158, (Zweites Buch, VIII. Ka-

pitel).

https://doi.org/10.14361/9783839476512-039 - am 14.02.2026, 17:34:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Von der Reinheit des Monsters zur kolonialen Reinheit des Geschmacks 263

denselben Status haben. In dieser Aufklärung wird die Übersetzung in den abstrahie-

renden Sehsinn zur Grundlage der Übersetzung in reine, von Zeit abstrahierbare Schrift

selbst für Bewegungen: »Dieser nämlich, als der umfassendste aller unserer Sinne, führt

unseren Geist nicht nur die Ideen des Lichts und der Farben zu, […] sondern auch die

ganz anderen gearteten Ideen von Raum, Gestalt und Bewegung […].«12 George Berke-

ley hält dann schon im Essay towards a NewTheory of Vision von 1709 im § 147 fest, dass die

sichtbar repräsentierte aphoneFormderNatur eineuniversaleSprachedes allmächtigen

einzigen Autors der Natur sei: »I think wemay fairly conclude, that the proper objects of

vision constitute a universal language of the Author of nature«. Im § 152 bezeichnet er

dann folgerichtig dieGeometrie als die SpracheGottes.13DasAugewird daher oft zuUn-

recht als genuin männliche Sichtweise der Welt verurteilt, dessen Funktion ebenso von

Frauenoder anderenEthnienübernommenwerdenkannund in einerKlimakatastrophe

wichtige Funktionen desWissens einnimmt. Es ist vielmehr die dispositive Praxeologie

der Reinigung vomKontext, der die Stellung der Autorität als Vertretung der reinenDis-

ziplin nicht reflektiert:Macht wird also nicht dadurch verleugnet, dass sie die offene Re-

präsentation abschafft,wie Foucault Normalisierung beschreibt, sondern indem sie den

Zugang zur Macht vor der sichtbaren Repräsentation verbirgt, um sich umso mehr und

besser als von sozialer Distinktion befreite Praxis öffentlich repräsentieren zu können.

Es sollte nicht vergessenwerden, dass innerhalb der Akademien bis weit ins 18. Jahr-

hundert die Geometrie als Königsdisziplin angesehen wurde,14 die dann sogar den il-

legitimen Sohn einer ihn stets zurückweisenden Aristokratin, nämlich d’Alembert, auf-

grund seiner durch Maupertuis vermittelten vorzüglichen geometrischen und interna-

tional anerkannten Kenntnisse zum Leiter der französischen Akademienmachen konn-

te.AuchwennMaupertuis undd’AlembertGegner cartesianischerÜberzeugungen inder

Frage der Erdrotation waren, so doch nicht zur cartesischen Annahme, dass die Geome-

trie undMathematik die Norm in der Schrift für alle wissenschaftlichen Leser der Natur

sei. Der international anerkannte Maupertuis, der die preußischen Akademien aufbau-

te, hatte zuvor die Infinitesimalrechnung in London erlernt, ummit deren Berechnung

Descartes’ Ansicht von der durchErdrotation in die Länge gezogeneErde infrage zu stel-

len, was dann erst später auch unter der teilweisen Aufsicht Maupertuis’ durch experi-

mentelle mechanische Messungen an drei Orten der Erde empirisch bestätigt wurde.15

Einzig Diderot hat dann mit seiner Lettre sur les aveugles diese Stellung der Theorie des

reinen Lesers imFeld derMacht zu einer Zeit in Frage gestellt, als er die vitalistischeMe-

dizinMontpelliers rezipierte und sichdaher von seinemeinstigenMitstreiter d’Alembert

entfernte, wozu noch bei der Analyse Rousseaus zu kommen ist, die zumindest auch bei

Diderot auf eine andere Weise als Kritik der Aufklärung zu finden ist.16 Die in einem

12 Ebd., S. 163, (Zweites Buch, IX. Kapitel).

13 Zur durch die Geometrie abgesicherte Bildlichkeit bei George Berkeley: A Treatise Concenring the

Principles of Human Knowledge, Irland 1710, §§ 134ff.

14 Elisabeth Badinter, Les passions intellectuelles, Bd I, Désirs de gloire (1735 – 1751), Paris 1999, S. 203 u.

253.

15 Elisabeth Badinter, Les passions intellectuelles, ebd. S. 50ff., zur Expedition von Maupertius: ebd,

S. 60ff.

16 »Les mœurs se policent, les usages barbares, poétiques et pittoresques cessent et il est incroyable

le mal que cette monotone politesse fait à la poésie. L’esprit philosophique amène le style senten-

https://doi.org/10.14361/9783839476512-039 - am 14.02.2026, 17:34:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Lexikon beschriebenenDinge einer Enzyklopädie konnten für Diderot nichtmehr verti-

kal hierarchisch in einer Repräsentation nach Gattungs-Art-Taxonomien einesmore geo-

metrico angeordnet werden, wie es die englischen Enzyklopädien vormachten, von de-

nen die französische Enzyklopädie anfänglich zunächst noch ausging. Vielmehr nahm

Diderot zunehmend unterschiedliche Ebenen einer Vernetzung der Dinge und Lehren

an,welche die klareÜbersetzung in logisch geordnete Gattung undArten unterlief. Aber

das hatte Folgen bis zur transzendentalen Wende Kants und in der Interpretation des

Neukantianismus im 20. Jahrhundert, wennman Panofsky undMerleau-Ponty in ihren

historischen Vorurteilen des Neukantianismus vergleicht.

Laut Kant fällen wir das Urteil, ›das ist schön‹, weil wir damit nicht den Gegenstand,

sondern die Stimmigkeit unserer Wahrnehmung bzw. beobachtender Erkenntniskräfte

zumGegenstand als funktionales Teil in einer Relation beurteilen, so dass die ganzheit-

liche Klassifikation des Gegenstandes, was für eine Substanz es sei, nicht von Interesse

für einGeschmacksurteil sein kann.FürKant ist dieKategorie derVollkommenheit eines

Dings daher einemgenau identifizierbaren Zweck unterworfen,was für einDing es sein

soll,während das Schöne ohne Begriff in einer rein relationalen strukturellen Zweckmä-

ßigkeit zum lesendenBeobachter zufinden ist, der damit kein Interesse amObjekt, son-

dern anderRelationdes lesendenSubjekts zumObjekt zeigt.17DerBegriff der Schönheit

wird bei Kant von jedemObjekt und Bild als möglichst reine Relationalität in der Selbst-

wahrnehmunggelöst, so dass die vormals geltendePerfektionder besten allerWelten für

Ästhetik zur subjektiven Vorstellung einer Ästhetik wird: Daher erkennt Merleau-Ponty

mit Kant gegen Kant, dass Kants Vernunftsubjekt von der Reinigung in einer ästheti-

schen Zweckmäßigkeit, d.i. von einer Reinigung von Subtanzbestimmungen abhängt,

so dass nicht die Logik der reinen Vernunft als Voraussetzung für die Ästhetik, sondern

Ästhetik in ihrer Relationalität gegen den theoretisierenden Neukantianismus Husserls

als höhere Reinheit zu veranschlagen ist. Hat der Neukantianer Cassirer erkannt, dass

moderneWissenschaftlichkeit dasWiederRelationandieStelle derFragenachdemWas

rückt, betrifft dies Kants eigene Rolle in der Geschichte.Die Orientierung seinerHierar-

chie der Künste an einer Reinheit der humanistischen Renaissance verrät sich bei Kant

in der Tat allerdings durch die vonMerleau-Ponty nicht erkannte historische Abhängig-

keit. »Unter den bildenden Künsten,« so Kant, »würde ich der Malerei den Vorzug ge-

ben; teils weil sie, als Zeichnungskunst, allen übrigen bildenden zum Grunde liegt, weil

sie weitmehr in die Region der Ideen eindringen […], als es den übrigen verstattet ist.«18

Merleau-Pontys Existenzialismus erfasst, dass die Reinheit aus einer ästhetischen Er-

fahrung und keineswegs aus reiner Logik stammt, aber nicht, dass sie eine historische

Herkunft aus der Technik des disegno hat.

cieux et sec. Les expressions abstraites qui renferment un grand nombre de phénomènes se mul-

tiplient et prennent la place des expressions figurées.« Denis Diderot, Salons de 1767, in: Œuvres

Complètes, hg. v. Le Club Français du Livre, Bd. VII, Paris 1970, S. 168.

17 »Um etwas gut zu finden, muß ich jederzeit wissen, was der Gegenstand für ein Ding sein solle,

d.i. einen Begriff von demselben haben. Um Schönheit woran zu finden, habe ich das nicht nötig.«

Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, Werkausgabe Bd. X, hg.v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt

a.M. 1981, S. 120 (§4).

18 Kant, Kritik der Urteilskraft, ebd., S. 270. Abschluss § 53: Vergleichung des ÄsthetischenWerts der schö-

nen Künste untereinander).

https://doi.org/10.14361/9783839476512-039 - am 14.02.2026, 17:34:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

