Arcane Geopolitics: Heidegger, Schmitt und die
linke Lektiire rechter Denker

(mit Rory Rowan)

Linke Lektiiren rechter Denker?

Ich habe nie personliche oder sachli-
che Sympathie fiir Martin Heidegger
gehabt, aber gegen seine neueren Zen-
soren begehre ich auf. Ich méchte lhnen
daher auch das nackte Faktum mittei-
len, dass ich 1971 den Kontakt zu Carl
Schmitt gesucht und gefunden habe.
Dariiber wird viel spater mehr zu sagen
sein.

Hans Blumenberg in einem Brief an Jacob
Taubes, 24. Mai 1977'

In vielen linken, progressiven und kritischen Schriften zeigt sich eine gewis-
se Faszination fiir die reaktioniren Thesen »gefihrlichen« (Miiller 2003) oder

»toxischen« (Korf 2014) Denkens. Zwei dieser reaktioniren Denker sind Mar-
tin Heidegger und Carl Schmitt. Beide haben auf ihre Weise die kritische
Humangeographie geprigt. Und in beiden Fillen musste sich die kritische

1 In: Kopp-Oberstebrin/Treml 2013, 174.

2 Dieses Kapitel ist die leicht Gberarbeitete Fassung von: Korf, Benedikt / Rowan, Rory
(2020): Arcane geopolitics: Heidegger, Schmitt and the political theology of Gnosti-
cism, in: Political Geography 80, 102159. Das Manuskript wurde von Christine van Lee-
uwenstijn ins Deutsche bersetzt und von mir (berarbeitet. Ich danke dem Verlag El-
sevier fiir die Abdruckgenehmigung der Ubersetzung und Rory Rowan dafiir, diesen
Text, an dem wir gemeinsam gearbeitet haben, in dieses Buch aufnehmen zu kénnen.

- am 13.02.2026, 10:55:07.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Geographie damit auseinandersetzen, dass Heidegger und Schmitt mit dem
Nazi-Regime kollaborierten und zu keinem spiteren Zeitpunkt ihr Bedauern
dariiber zum Ausdruck brachten. Hinzu kommt, dass sowohl Heidegger als
auch Schmitt antisemitische Positionen vertraten. Wahrend Schmitts Antise-
mitismus in der Rezeption seines Werkes allgemein akzeptiert wurde, dau-
erte es in Heideggers Fall bis zur Verdffentlichung seiner Schwarzen Hefte, in
denen einige Passagen das Ausmafd seiner antisemitischen Uberzeugungen
deutlich werden lassen.? Das nationalsozialistische Engagement Heideggers
und Schmitts hat die kontroverse Frage aufgeworfen, ob ihre »Politik« ihr
Werk disqualifiziert — eine Frage, die umstritten bleibt, und, wie ich meine,
den Blick auf ihren Antisemitismus oder ihre Kollaboration mit dem natio-
nalsozialistischen Regime verengt.

Wichtiger noch wire es jedoch, die gnostische Tonlage im reaktioniren
Denken von Heidegger und Schmitt offenzulegen. Gnostisch ist diese Tonla-
ge, weil sie sich im Wissen um eine tiefere Einsicht in das Wirken des Bosen
dieser Welt diinkt. Eine hilfreiche Typologie gnostischen Denkens findet sich
bei Markschies (2001, 19f.): Die Gnosis erzihlt ein mythologisches Drama, in
dem das Bose in der Welt mit der Ontologie eines dualistischen Gottes erklirt
wird. Die Gnostikerin unterscheidet zwischen einem niederen, potenziell bo-
sen und unzulinglichen Schépfergott (dem Demiurgen) und einem abwesen-
den, allmichtigen Erl6sergott, der am Ende der Zeit die Welt vom inh4renten

3 Die Tatsache, dass sich in einigen der bedeutendsten Veroffentlichungen von Schmitt,
einschlielich seines Werks Der Leviathan in der Staatstheorie des Thomas Hobbes ([1938]
1982), offen antisemitische Inhalte finden, sowie sein offen betriebener Aktionismus
wihrend des Nazi-Regimes gegen den »jiidischen Geist« im deutschen Recht, haben
dazu gefiihrt, dass seine antisemitische Haltung kaum in Zweifel gezogen worden
ist. Die Verdffentlichung seiner privaten Tagebiicher aus den Jahren 1947-1951 unter
dem Titel Glossarium im Jahr 1991 (Schmitt [1991] 2015) hat das Ausmaf seiner anti-
semitischen Uberzeugungen noch deutlicher gemacht (Gross 2000, 32f). In Heideg-
gers Fall hat die Veroffentlichung seiner Schwarzen Hefte eine leidenschaftlich gefihr-
te Debatte dariiber ausgeldst, welche Rolle der Antisemitismus in seinem Werk ein-
nimmt und welche Konsequenz dies fiir seine Rezeption hat (Trawny 2014, Heinz/
Keller 2016, Krell 2015, Trawny/Mitchell 2015, Mitchell/Trawny 2017, Farin/Malpas 2016,
Homolka/Heidegger 2016, Mehring 2016a, Gander/Striet 2017, Di Cesare 2014, Espinet
etal.2018). Die Schwarzen Hefte sind Gedankentagebiicher, die auf Heideggers Wunsch
posthum als abschlieRende Binde seiner Gesamtausgabe veroffentlicht wurden. Die
ersten drei Bande, welche die Jahre 1931-1941 abdecken, wurden 2014 unter dem Titel
Uberlegungen veroffentlicht (Heidegger 2014a, 2014b, 2014¢).

- am 13.02.2026, 10:55:07.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arcane Geopolitics

Bosen erlosen wird. Bis zum Zeitpunkt dieser Erlésung besteht das Weltge-
schehen aus einem ewigen Kampf zwischen den Michten des Guten und des
Bosen. Diese dunklen Michte in der Welt zu erkennen, ist einigen wenigen
spirituell Auserwihlten vorbehalten. Urspriinglich eine »hiretische« christli-
che Sekte im frithen Christentum, ist der Gnostizismus im weiteren Verlauf
der europiischen Geistesgeschichte wiederholt als eine spezifische Weltan-
schauung in Erscheinung getreten und erlangte im Deutschland der 1920er
Jahre besonderen Einfluss (Di Blasi 2002, Pauen 1992, Taubes 1984, 1993).

Heidegger und Schmitt zihlten sich selbst zu diesen Auserwihlten und
formten ihre politische Weltsicht nach den Uberzeugungen der Gnosis. Die-
se gnostischen Tonlage im Denken Heideggers und Schmitts begriindet den
Denkstil einer Geheimlehre: den arcane geopolitics. Kern dieser »dunklen« Geo-
politik ist die Uberzeugung, dass die Moderne destruktive Krifte hervorge-
bracht hat - Liberalismus, Kapitalismus, Sozialismus, Universalismus, die
Technik, »die Juden«. Diese treiben die Welt in Richtung Katastrophe. Die-
se geopolitische Uberzeugung entspringt einem intellektuellen Milieu, das
die Vorstellung einer deutschen Auergewohnlichkeit pflegt und davon tiber-
zeugt ist, dass dem deutschen Volk eine besondere Aufgabe in der Weltge-
schichte zufalle (Habermas 1995, 1124F., Stern 1992). Sowohl Heidegger als auch
Schmitt sehen die weltlichen Machenschaften einer gottlosen Politik als ein
Palimpsest, durch das sich eine untergriindige, diistere Welt erahnen lisst,
in der dunkle Krifte am Werk sind. Diese zu sehen und ihre Manifestation in
der Weltgeschichte zu verstehen, sei allerdings einigen wenigen Eingeweih-
ten vorbehalten. Auf dieses Arkanum - dieses Geheimwissen um die bésen
Machenschaften — verweisen beide Denker immer wieder mit Codewértern,
ohne ihren Gnostizismus offen zu bekennen, weshalb er vielen linken Lektii-
ren verborgen bleibt.

Die gnostische Tonlage in der Lehre Heideggers und Schmitts wurde in
den 1970er Jahren Gegenstand einer viel beachteten Kontroverse zwischen
dem Philosophen Hans Blumenberg und dem Judaisten Jacob Taubes. Blu-
menberg (1988) siecht Heideggers und Schmitts Lehre als Ausdruck eines anti-
modernen Gnostizismus, in dem sich eschatologische Motive mit unverséhn-
lichen Antagonismen mischen. Taubes (1987, 471.) greift diese Fragen auf und
fragt, wie diese gnostische Tonlage mit ihrer Attraktion fiir den National-
sozialismus zusammenhingt. Fiir Taubes stellt sich des Weiteren die Frage,
welchen Wert ihr Denken angesichts dieser Attraktion noch fiir eine »linke«
Lektiire haben kénne. Dieser Diskursfaden wird in der linken Theorie u.a.
von Giorgio Agamben (2006), Alain Badiou (2002), Simon Critchley (2012) und

- am 13.02.2026, 10:55:07.

61


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Slavoj ZiZek (2003) vor dem Hintergrund eines wieder erwachten Interesses
an der Theologie des Apostels Paulus aufgegriffen (Frick 2013). Dabei spielt
Taubes’ Paulus-Interpretation (Taubes 1993) eine zentrale Rolle (vgl. dazu aus-
fithrlich: Finkelde 2007).

Nach Critchley spiegelt die (Riick-)Besinnung auf Paulus keine konserva-
tive Haltung, sondern vielmehr »das Bediirfnis nach einer neuen handelnden
Figur« (Critchley 2012, 157, unsere Ubersetzung). Aber diese Riickbesinnung
birgt politische Risiken aufgrund der Nihe zu Marcion, einem Jinger des
Apostels Paulus, der dessen Botschaft radikalisierte. Anders als Paulus, der
selbst kein Gnostiker war, wird Marcion oft als einer der Begriinder der Gno-
sis angesehen (Markschies 2001, 86ff., Taubes 1984, 1993). Marcion, so die viel
beachtete Deutung des protestantischen Theologen Adolf von Harnack (1921),
radikalisierte die dualistische Ontologie Gottes und gab ihr eine antijuda-
istische Farbung: JHWH, der Gott des Alten Testaments, ist der Demiurg,
Christus der Erloser. In den 1920er Jahren entstand eine einflussreiche intel-
lektuelle Stromung, die Marcions Ansichten aufgriff und groRen Einfluss auf
Heideggers und Schmitts Denken hatte.*

Die Verortung Heideggers und Schmitts innerhalb dieser intellektuellen
Genealogie ermoglicht ein tieferes Verstindnis ihrer arcane geopolitics: Durch
eine Herausarbeitung ihrer (gnostischen) Politische Theologie, die sie oft nur
in Andeutungen oder in Codewdrtern fiir Eingeweihte zu erkennen geben,
lassen sich die Konturen ihres Denkens genauer erfassen und die Risiken ei-
ner Aneignung ihrer Lehre durch die kritische Geographie aufzeigen. Zuerst
wird dazu im Folgenden das kontroverse Terrain ihrer Rezeption in der kri-
tischen Geographie (und in benachbarten Fichern) nachgezeichnet. Zugleich
wird die ihr Denken grundierende (geo-)politische Theologie herausgearbei-
tet, deren eschatologische Figuren in eine Theorie des Raums, der Imperi-
en und einer globalen Geopolitik eingeschrieben sind. Im Anschluss werden
die gnostischen Topoi in Heideggers und Schmitts (geo-)politischer Theologie
untersucht und ihre Diskussion durch Blumenberg, Taubes und andere dar-
gestellt. Das Kapitel schliefdt mit einer Diskussion der Frage, ob — und wenn
ja, wie — diese beiden Denker fir »kritische« (emanzipatorische, progressive)

4 Adolf von Harnacks einflussreiche Studie zu Marcion, die 1921 veroffentlicht wurde,
war mit Sicherheit auch Heidegger und Schmitt bekannt. Im Fall von Schmitt ist Har-
nacks Einfluss von Linder (2008, 348f.) diskutiert worden. Critchley (2012, 196ff.) be-
zweifelt, dass Marcion tatsdchlich ein Gnostiker war, erkennt aber den Einfluss von
Marcions Denken auf Heidegger an.

- am 13.02.2026, 10:55:07.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arcane Geopolitics

Uberlegungen herangezogen werden kénnen. Dabei werden mégliche alter-
native Politische Theologien angedeutet, die die reaktioniren Tendenzen der
gnostischen Gesinnung Heideggers und Schmitts itberwinden.

»Schmitt«

Carl Schmitt wird in der Geographie sehr unterschiedlich rezipiert. Auf der
einen Seite besteht kein Zweifel, dass »die Geographie als Disziplin [...] ins-
gesamt sehr zogerlich ist, sich mit Schmitt zu befassen« (Minca/Rowan 2014,
A2, unsere Ubersetzung). So argumentiert Stuart Elden, dass »die Darstel-
lung Schmitts als ein geopolitischer Theoretiker von gegenwartspolitischer
Relevanz ein schwerwiegender Fehler [ist], sowohl intellektuell als auch po-
litisch« (Elden 2010, 24, unsere Ubersetzung). Und Michael Heffernan (zo11,
242) schreibt: »Ich bezweifele, dass diese [Schriften Schmitts] mehr darstel-
len als eine interessante, bisweilen faszinierende, Ubertragung des deutschen
geopolitischen Denkens der 1920er und 30er Jahre in die Nachkriegszeit.«<®
Diese skeptische Haltung scheint sich auf eine Assoziationskette zu stiitzen,
die Schmitt in einen historischen Kontext setzt, der aus Sicht der Autoren kei-
ner weiteren Erklirung bedarf (Schmitt = Nazi = Lebensraum = Geopolitik).6
Nach diesem Verstindnis ist eine weitere Auseinandersetzung mit Schmitts
Denken nicht nur unnétig, sondern politisch riskant und epistemologisch un-
zulissig.

Auf der anderen Seite hat jedoch Agambens Deutung von Schmitt (Agam-
ben 2002a, 2004a) in den letzten beiden Dekaden dazu gefiihrt, dass einige
von Schmitts Schliisselbegriffen — insbesondere die Begriffe des Politischen
und des Ausnahmezustands — Eingang in die konzeptuelle Sprache der Poli-
tischen Geographie gefunden haben. Dieser »post-Agamben«-Schmitt (Legg/
Vaseduvan 2011, 10) hat in den letzten zehn Jahren enormen Einfluss in der

5 Unsere Ubersetzung; das englische Original lautet: »I am skeptical whether these
[writings of Schmitt] provide anything more than an intriguing, occasionally dazzling
extension of German interwar geopolitical writing into the post-war period.«

6 Nur wenige Schriften aus der deutschsprachigen oder der anglophonen Politischen
Geographie haben sich tiefergehend mit der Beziehung zwischen deutscher Geogra-
phie, deutscher Geopolitik und dem Nationalsozialismus auseinandergesetzt, noch
wurde Schmitts Haltung im Hinblick auf die deutsche Geopolitik niher untersucht
(vgl. Barnes/Minca 2014, Bassin/Klinke 2018, Giaccaria/Minca 2016, Herb 1996, Kost
1988, Minca/Rowan 2015, Murphy 1997, Rossler 1990, Sprengel 1996, Werber 2014).

- am 13.02.2026, 10:55:07.

63


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Politischen Geographie gewonnen. Insbesondere der Begriff der »Riume des
Ausnahmezustands«ist mittlerweile fester Bestandteil der Diskussionen tiber
die — aufgrund der Anschlige vom 11. September verinderte — Geopolitik ge-
worden (Gregory 2004, Hagmann/Korf 2012, Minca 2007, Reid-Henry 2007).
In der jiingeren Vergangenheit sind Schmitts explizit riumliche Begriffe wie
der Nomos der Erde, die » Grofraumordnung« und seine geopolitische My-
thologie von Land und Meer in den Fokus der Politischen Geographie geriickt
(siehe hierzu Korf/Schetter 2012, Mendietta 2011, Minca/Rowan 2015, Legg/
Vaseduvan 2011, Rowan 2011). In diesen Beitrigen wird jedoch kaum auf die
metaphysischen und mythologischen Aspekte von Schmitts Politischer Theo-
logie eingegangen (vgl. Korf 2018, Minca/Rowan 2014, Meyer et al. 2012).”

Diese Auslassung ist insofern problematisch, als ein Bewusstsein fir
Schmitts Politische Theologie wesentlich fiir das Verstindnis seines Raumbe-
griffs ist. Schmitts bedeutendste Begriffe, wie beispielsweise das Politische,
das Entscheidungsmonopol des Souverins, der Ausnahmezustand, die Grof3-
raumordnung und der Nomos der Erde, haben einen direkten Bezug zu seiner
(oft idiosynkratischen) Deutung theologischer Konzepte, Figuren und Debat-
ten. Tatsichlich liegt seinem geopolitischen Denken eine Weltsicht zugrunde,
die das Weltgeschehen als historischen Kampf zwischen den Michten des
Guten und denen des Bdsen ansieht (Bolz 1991, Meier 1998, Minca/Rowan
2015a). Im Kern von Schmitts (geo-)politischer Theologie steht die Idee des
Katechon, eine Tatsache, die bisher in der geographischen Rezeption Schmitts
fast vollstindig iibersehen wurde (Ausnahmen finden sich bei Minca/Rowan
2015, Meyer et al. 2012). Obwohl es sich dabei um einen eher vagen theolo-
gischen Begriff handelt, der in Schmitts Publikationen nur angedeutet wird
(das erste Mal in Land und Meer: Schmitt [1942] 2008, 19fF.),8 ist die Idee des
Katechon wesentlich fiir das Verstindnis seines Denkens (Gross 2000, 2671L.,
Linder 2008, 42, Meuter 1994, Minca/Rowan 2015b).

7 So beziehen sich die meisten Arbeiten in der Politischen Geographie, die sich mit dem
»post-Agamben«-Schmitt befassen, auf frithe Werke Agambens aus dessen Homo Sa-
cer-Projekt — insbesondere Homo Sacer (2002a) und Ausnahmezustand (2004a) —, und
versaumen es, sich mit spateren Werken wie beispielsweise Die Zeit, die bleibt (2006)
und Herrschaft und Herrlichkeit (2010) auseinanderzusetzen, in denen auf die theologi-
sche Seite von Schmitts Werk explizit und implizit eingegangen wird.

8 Es ist moglich, dass die Idee des Katechon bereits deutlich frither eine wichtige Rolle in
Schmitts Werk spielt. So zitiert Groh (2016, 25) einen Brief Carl Schmitts an Pierre Linn
vom 11. Januar 1948, in welchem Schmitt erklart, dass er seine Theorie des Katechon
bereits 1932 entwickelt habe.

- am 13.02.2026, 10:55:07.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arcane Geopolitics

Schmitt entwickelt seine Vorstellung des Katechon in Anlehnung an Pau-
lus’ zweiten Brief an die Thessalonicher (Kapitel II, 6). Dort wird dem Kat-
echon die Rolle eines historischen »Aufhalters« zugesprochen, der das Ende
der Welt »aufzuhalten vermag« (Schmitt [1950] 1997, 29). Nach Paulus ist die
Zeitspanne zwischen dem Tod Christi und dem Tag des Jingsten Gerichts
geprigt durch einen Kampf zwischen dem Antichristen und dem Katechon.
Wahrend der Tag des Jiingsten Gerichts in Paulus’ Eschatologie unvermeid-
bar ist, kann sein Kommen durch Handlungen in der profanen Welt beschleu-
nigt oder verzogert werden. Die dem Antichristen zuzuschreibenden Michte
streben danach, die Wiederkunft Christi zu provozieren und damit die Apoka-
lypse herbeizufithren. Dagegen verhindert der Katechon die (vorzeitige) Apo-
kalypse, indem er dem Handeln des Antichristen entgegenwirkt. Das Wissen
iiber diesen Kampf zwischen Gut und Bése iiber das Ende der Welt zahlt fiir
Schmitt zu seiner zentralen Geheimlehre — seinem Arkanum -, und Schmitt
schreibt seiner Lehre magischen Charakter zu.

Fir Schmitt hat sich daher die (geo-)politische Theologie einer weltge-
schichtlichen Hermeneutik zu bedienen, mit deren Hilfe sich das Wirken diis-
terer Akteure hinter den weltlichen Machenschaften der Gegenwart identi-
fizieren lasse. Daraus ergibt sich die Frage, welche weltlichen Machte nach
Schmitts eschatologischem Geschichtsverstindnis dem Katechon zuzurech-
nen sind, und welche dem Antichristen. Tatsichlich schreibt auch Paulus,
dass das Werk des Antichristen, des »Gesetzlosenc, sich stets in der Gestalt
anderer Akteure verberge, wodurch er Schmitt das Stichwort fiir seine eigene
Geheimlehre bietet. Schmitt schreibt dazu:

Der entscheidende geschichtliche Begriff seiner Kontinuitit [zwischen dem
Réomischen Reich und dem christlichen Reich des Mittelalters] ist der des
Aufhalters, des Kat-echon.>Reich<bedeutet hier die geschichtliche Macht, die
das Erscheinen des Antichrist und das Ende des gegenwirtigen Aon aufzu-
halten vermag, eine Kraft, qui tenet, gemafl den Worten des Apostel Paulus
im 2. Thessalonicherbrief, Kapitel 2. (Schmitt [1950] 1997, 29)

Die Suche nach dem Katechon wird fiir Schmitt zur Obsession, so Christian
Linder (2008, 43). Mit der ihm eigenen Bescheidenheit sieht er sich bisweilen
selbst in dieser Rolle - als die letzte Figur welthistorischen Bewusstseins, die
sich dem apokalyptischen Todesritt des Liberalismus und der Feinde des Poli-
tischen entgegenstelle (Schmitt [1950] 1997, 29, siehe auch Schmitt 1942/2016,
uff., hierzu: Meier 1994, Kapitel IV, Gross 1993, 410ff.). Oder er identifiziert
den Katechon in einer bunten Reihe historischer Figuren, z.B. dem romisch-

- am 13.02.2026, 10:55:07.

65


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

deutschen Kaiser Rudolph II., iiber historische politische Regime, wie das By-
zantinische Reich - in Land und Meer ([1942] 2008, 19f.) — bis zur Figur des
romischen Kaisers — in Der Nomos der Erde ([1950] 1997, 28f.). Wihrend nicht
ganz deutlich wird, wen oder was Schmitt als wirkungsvollen »Aufhalter« des
Antichristen identifiziert, so ist eindeutig, dass er in der Figur des Imperiums
die Garantie einer Aufrechterhaltung der geschichtlichen Zeit sieht. Er tritt
daher fiir eine imperiale Geopolitik ein, in der die Welt in klar abgrenzbare
Machtblocke unterteilt ist — ein Konzept, das er in seiner Theorie der »Grof3-
raumordnung« formalisiert (Cacciari 2018, Esposito 2015, 76ff., Meier 1994,
Minca/Rowan 2015b).

Dem Wirken des »Aufhalters« stellt Schmitt das Wirken des Antichristen
gegeniiber. Die dunklen Krifte des Antichristen sieht er als anomisch — also die
Ordnung zersetzend — an. Nach Schmitts Verstindnis ist der Keim der Ano-
mie fest im Fundament des modernen Staates verwurzelt, sei er nun liberal
oder kommunistisch (Groh 1998, 2016, Gross 2000). Fiir Schmitt entwickel-
te sich der moderne Staat aus dem Versuch, einen sikularen Boden fiir das
Politische zu schaffen, als Antwort auf die Gewalt der postreformatorischen
Glaubenskriege in Europa. Kurzfristig habe der sikulare Staat zwar Frieden
und Ordnung in Europa wiederhergestellt, indem er die Politik ent-theologi-
siert habe, langfristig aber bedeute die Sikularisierung das Ende politischer
Stabilitit, da die einende Figur eines einheitlichen Gottes aus dem Politischen
verbannt worden sei (Minca/Rowan 2015b). Der Antichrist in Form des Siku-
larismus und des Liberalismus zersetze also die politische Ordnung und fithre
zu deren Zusammenbruch: zur Anomie, einer raumlosen Unordnung.

Eine zentrale Rolle in diesem Kampf spielt fir Schmitt das Judentum als
zentrale Kraft des Antichristen. In Schmitts Eschatologie wird »der Jude« zum
Antichristen, den der Katechon »aufzuhalten« hat. In seiner stark antisemi-
tischen Darstellung vom Aufstieg und Fall des modernen Staates, wie bei-
spielsweise in seinem Buch Der Leviathan in der Staatstheorie des Thomas Hobbes
([1938] 1982) beschrieben, werden »die Juden« als Hauptprofiteure des Libera-
lismus identifiziert. Durch seine tolerante Haltung »den Juden« gegeniiber, so
Schmitt, ermdgliche der liberale Staat das riicksichtslose Verfolgen von Ein-
zelinteressen zum Schaden des Gemeinwohls (Groh 1998, Gross 2000). Indem
sie sich weigerten, Christus als den Messias anzusehen, fiigten »die Judenc
dem liberalen sikularen Staatsgebaude einen Riss zu und nutzten das durch

- am 13.02.2026, 10:55:07.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arcane Geopolitics

die Enttheologisierung der Politik entstandene Vakuum fiir sich aus (Schmitt
[1922] 2004, 69, vgl. auch Schmidt 1998, 67, Palaver 1996).°

In Schmitts arcane geopolitics vermischen sich eine Theorie des Imperiums,
Politische Theologie und Eschatologie: Schmitts geopolitisches Denken hat
seinen Ursprung in einer diisteren theologischen Weltsicht, in der die welt-
lichen Figuren einer imperialen Ordnung zugleich Ausdruck der géttlichen
Ordnung sind. Die der geopolitischen Ordnung entgegenwirkenden Krifte
sind hingegen das Werk des Teufels. Tatsichlich betrachtet Schmitt in seiner
Deutung der geopolitischen Umwilzungen seiner Zeit seine intellektuellen
und politischen Gegner — Liberalismus, Sozialismus, Positivismus, Kommu-
nismus, die USA und, natiirlich, »die Juden« — als weltliche Reprisentanten
des Antichristen. Er versteht all diese Krifte als Befiirworter eines geopoli-
tischen Chaos, einer »raumlosen Unordnung, die ungeziigelte Gewalt und
Zerstorung mit sich bringe (Minca/Rowan 2015b). Schmitt sieht in dieser Ge-
fahr einer weltlichen Unordnung buchstiblich den Anfang vom Ende der Zeit:
Die scheinbar weltlich agierenden Gesandten des Antichristen kénnten den
Tag des Jiungsten Gerichts — und damit das Ende der weltgeschichtlichen Zeit
— heraufbeschworen.

»Heidegger«

Wahrend Schmitt in der Humangeographie durchaus kontrovers betrachtet
wird, hat Heidegger dort lange eine freundlichere Rezeption erfahren. Mit
Heideggers Thesen wurde unter anderem die Idee einer humanistischen Geo-
graphie untermauert (z.B. Buttimer 1976, Entrikin 1976, Relph 1976, Seamon
1979). Seinen Werken wird ein philosophisches Vokabular entnommen, um
die Begrifflichkeit des Ortes (Casey 1997, 243ft., Cresswell 2004, 21f., Malpas
2006) und Theorien der Praxis (z.B. Hannah 2019, Schatzki 2002, 2007) fiir die
Humangeographie zu konzeptualisieren. Heideggers Arbeit zum »Ereignis«

9 In einem Eintrag in sein Glossarium vom 16. Juni 1948 (Schmitt [1991] 2015, 165) be-
zeichnet Schmitt seinen Kampf gegen die »protestantische Ketzerei des Liberalismus«
als eine »eigentliche katholische Verscharfung« (vgl. Groh 1998, 185-233, 2016, Linder
2008, 42, Rissing/Rissing 2009, 70, Wacker1994), wobei im Hinblick auf die Eigenarten
seiner Theologie nicht ganz deutlich wird, was aus seiner Sicht genau als »eigentlich
katholisch« zu verstehen war.

- am 13.02.2026, 10:55:07.

67


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

wird auflerdem grofe Relevanz fiir die Konzeption des Raumbegriffs zuge-
schrieben (Elden 2005, 40f., Strohmayer 1998, Joronen 2013). Nichtsdestotrotz
ist seine Rezeption nicht frei von kritischen Unterténen. Wahrend Malpas der
Auffassung ist, dass Heideggers Spatwerk die »wichtigste und nachhaltigste
Untersuchung zum Begriff des Raums in der Geschichte westlichen Denkens«
biete (Malpas 2006, 3, unsere Ubersetzung), warnen einflussreiche Stimmen
der Disziplin wie David Harvey (1996, 299fF.) und Doreen Massey (2004, 8f.)
vor einem nostalgisch-antimodernistischen und technikfeindlichen Unterton
in Heideggers Raumbegrift. Gegen diesen Vorwurf verteidigen Mikko Joronen
und andere Heideggers Denken mit dem Hinweis, dass es auch als Ausdruck
einer »condition of spatial openness« (Joronen 2013, 629) verstanden werden kon-
ne, womit wohl gemeint ist, es eigne sich auch zur Theoretisierung linker,
kosmopolitischer Anliegen und sei kompatibel mit relationalen Raumbegrif-
fen.

In dieser Debatte hat die problematische Genealogie von Heideggers
Wortschatz innerhalb einer bestimmten deutschen intellektuellen Tradition
- sein »Deutschsein« — und die Tatsache, dass er bestimmten Weltbildern
gegeniiber anderen den Vorzug gibt, bisher wenig Beachtung gefunden
(Strohmayer 2015, siehe aber Elden 2006, Joronen 2013, Shaw 2012). Stroh-
mayer (2015, 150) sieht den Grund fiir diese Vernachlissigung darin, dass
sich die Geographie schwerpunktmifig mit Heideggers spiteren Arbeiten
der 1940er und 1950er Jahre befasst, in denen er seine frithere Kritik an
der Metaphysik aufgibt. Das mag auch erkliren, warum die Schwarzen Hefte
und die nach ihrer Verdffentlichung aufgekommene internationale Debatte
um ihre antisemitischen Inhalte bisher wenig Resonanz in der Geographie
gefunden haben (Korf 2014, Joronen/Imre 2015, Stohmayer 2015), und dies,
obwohl Heidegger selbst die Hefte als »intellektuell bedeutsam« einschitzt
(Gumbrecht 2017, 132).

Jeff Malpas, dessen Arbeit zu Heideggers Raumterminologie (z.B. Malpas
2006) viel Beachtung in der Humangeographie gefunden hat, spricht sich ge-
gen den Gebrauch von Begriffen wie »Kontaminierung, »Ansteckung« und
»Makel« in einer Auseinandersetzung mit Heidegger aus. Eine derartige Be-
grifflichkeit, so argumentiert Malpas, richte sich automatisch »gegen eine
ernsthafte Auseinandersetzung mit Heideggers Denkenc, da einer solchen
das Risiko »der gleichen Kontaminierung, der gleichen Ansteckung, des glei-
chen Makels« anhafte (Malpas 2016, 10, unsere Ubersetzung). Malpas’ Argu-
mentation dient hier der Verteidigung von Heideggers »topologischem« Den-
ken, seiner Arbeiten zum Begrift des Ortes und deren Bedeutung innerhalb

- am 13.02.2026, 10:55:07.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arcane Geopolitics

seiner breiter angelegten Kritik an der Moderne und der Rationalitit der Auf-
klirung. Heideggers spitere Reflexionen zur NS-Diktatur drehen sich um
diese Kritik und insbesondere um den Vorwurf, das Naziregime habe die Mo-
derne nicht iiberwunden, sondern sich vielmehr ihrer kalkulatorischen Ratio-
nalitit bedient (siehe hierzu Elden 2006).

Malpas spricht sich dezidiert gegen eine Differenzierung zwischen einem
»frithen« (problematischen) und einem »spiten« (unbedenklichen) Heidegger
aus und sieht in dessen Spitwerk eher eine »Intensivierung« seiner frithen
Thesen. Aus Malpas’ Sicht haben die Erfahrungen von Nationalsozialismus,
Krieg und Holocaust Heidegger in seiner fritheren Kritik an der Moderne
eher bestirkt als ihn dazu bewegt, diese in Frage zu stellen (Malpas 2017,
118).1° Mit diesem Argument verteidigt Malpas seine Anwendung von Hei-
deggers Raumterminologie und topologischem Denken fiir eine Theorie des
Ortes, versiumt es aber, sich zu den reaktioniren Tendenzen in Heideggers
Schriften zu duflern.

Malpas’ Position wird nicht von allen Heidegger-Exegetinnen geteilt. Ei-
nige Passagen aus den Schwarzen Heften, wie beispielsweise die Aussage, »das
Weltjudentum [...] ist iiberall unfassbar«,™t haben zum Beispiel Peter Traw-

10  Tatsdchlich ist die (Be-)Deutung von Heideggers omindser »Kehre« fiir sein Werk und
eine sich daraus ergebende mogliche Differenzierung zwischen einem »frithen« und
einem »spaten« Heidegger ein zentraler Punkt in der zeitgendssischen Debatte, ob
es moglich sei, einen unbedenklichen oder »echten« Heidegger von einem durch Teile
seines Werkes beschiadigten Heidegger abzugrenzen (Grosser 2017). Habermas deutet
Heideggers »Kehre« als eine Konsequenz seines Engagements fiir den Nationalsozia-
lismus, moglicherweise gar als eine explizite Antwort darauf, um seinen Frieden mit
diesem politischen Kapitel zu machen (Habermas 1985, 184f.). Die wesentliche Fra-
ge bleibt jedoch, was man von einer Differenzierung zwischen einem frithen und ei-
nem spaten Heidegger gewinne. In einer solchen Differenzierung liegt die Gefahr ei-
ner Wiederholung von Heideggers eigener rechtfertigender Rhetorik, der zufolge die
»Kehre« seine endgultige Abkehr von der Metaphysik bedeute. Tatsichlich scheinen
die Schwarzen Hefte Blumenbergs Verdacht zu bestitigen, die »Kehre«sei eher als eine
»Konsequenz« des unvollendeten Teils von Sein und Zeit anzusehen, also nicht als ei-
ne Abkehr von einer fritheren Position, sondern vielmehr als ihre radikale Vollendung
(Blumenberg 2000, 59f.). Malpas verwendet in diesem Zusammenhang den Begriff
der »Intensivierung« (Malpas 2017, 118), allerdings vertreten Blumenberg und Malpas
klar gegensitzliche Positionen, welche philosophischen und politischen Schlussfolge-
rungen aus dieser Interpretation der »Kehre« zu ziehen seien.

11 GA96,262 (GA=Cesamtausgabe). Heidegger trifft diese Aussage in seinen Heften von
1939-1941 (Heidegger 2014c).

- am 13.02.2026, 10:55:07.

69


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

ny, den Herausgeber der Gesamtausgabe von Heideggers Werk (welche die
Schwarzen Hefte mit einschlief3t), dazu bewogen, Heideggers »seinsgeschicht-
lichen« Antisemitismus anzuerkennen (Trawny 2014). Heideggers Antisemi-
tismus ist in sich selbst »topologisch« in dem Sinne, dass »das Judentum«
politisch und philosophisch aufgrund seiner vermeintlichen »Weltlosigkeit«
und »Ortlosigkeit« abzulehnen sei: Die Vorstellung, dass »die Juden« angeb-
lich an keinen Ort gebunden seien und keine Wurzeln besifien, »zwingt das
Judentum in die Rolle des groRRen Zerstdrers« (Coyne 2018, 85, unsere Uber-
setzung).'* Eine saubere Trennung zwischen Heideggers Antisemitismus und
seinem »topologischen« Denken ist daher problematisch, da die von Heideg-
ger fur seinen Raumbegrift verwendete Terminologie eng mit seiner Sprache
zur Geschichtlichkeit und seinem Seinsverstindnis (und der Verdiisterung
des Seins durch die Machenschaften der Neuzeit) verwoben ist. Nach Wolf-
son macht Heidegger das Judentum in seinen Schwarzen Heften zur »antige-
schichtlichen Macht der Moderne« (Wolfson 2018, 100). Und Gordon erklirt:
»Die Juden werden in Heideggers Denken praktisch zum Antitypen«, gerade
weil »ihnen eine >Weltlichkeit« fehlt und damit alle Qualifikationen, die ei-
ner gebundenen Existenz zugeschrieben werden« (Gordon 2017, 140, unsere
Ubersetzung, vgl. dhnlich: Gilman 2017, Mendieta 2017).

Heideggers Raumbegriff spiegelt das reaktionire Weltbild, das in den
1920er und 1930er Jahren unter den antirepublikanisch, antisozialistisch,
antiliberal und antimodernistisch eingestellten Feindinnen der Weimarer
Republik weit verbreitet war (Grosser 2011, 384, Herb 1996, Kost 1988, Wolin
2016) und das nach dem Zweiten Weltkrieg zum Teil weiterlebte (Habermas
1995, Miiller 2003). Heidegger teilt dieses intellektuelle Milieu nicht allein mit
Schmitt, sondern auch mit Publizisten wie Oswald Spengler, Ernst Jinger,
Gottfried Benn und Arthur Moeller van den Bruck (vgl. Bohrer 1978, Bolz

12 Auch Schmitt verwendet dieses klassische antisemitische Bild der jiidischen »Wurzel-
losigkeit« und verleiht ihm in seinen Schriften einen raumlich-philosophischen An-
strich. Dies gilt insbesondere fiir seine Abhandlung (iber die GrofSraumordnung, in
welcher erdem»jiidischen Denken«eine »leere Raumvorstellung«zuschreibt (Schmitt
[1941] 2009, 78f., meine Hervorhebung): »Das eigentiimliche Missverhiltnis des judi-
schen Volkes zu allemg, so Schmitt, »was Boden, Land und Gebiet angeht, ist in seiner
Art politischer Existenz begriindet. Die Beziehung eines Volkes zu einem durch eigene
Siedlungs- und Kulturarbeit gestalteten Boden [..] ist dem Geist des Juden unverstind-
lich.« Und so sieht Schmitt in der Arbeit judischer Autoren »ein wichtiges Ferment der
Auflésung konkreter, raumhaft bestimmter Ordnungen« (ebd., 79).

- am 13.02.2026, 10:55:07.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arcane Geopolitics

1991, Grosser 2011, Von Krockow [1958] 1990). Diese reaktionire Geisteshal-
tung propagierte eine Ideologie deutscher Einzigartigkeit, der zufolge »das
deutsche Volk die eindeutige eschatologisch-historische Aufgabe hatte [...],
die Menschheit von der mit Barbarei gepaarten Dekadenz der westlichen
Zivilisation zu erldsen« (Wolin 2016, xvii, unsere Ubersetzung). Nach der
von ihm wie vielen reaktioniren Denkerinnen als Katastrophe empfundenen
Niederlage im Ersten Weltkrieg erhielt diese Mission eine neue Dringlich-
keit: Die deutsche Kultur miisse Eingang in eine reaktionire Politik finden.
Heidegger teilt diese Auffassung und iibersetzt diese Mission in eine zeit-
liche Semiotik, die Begriffe wie »Bruch«, »Entschlossenheit« und »Kampf«
verwendet, ebenso wie den »vélkischen« Unterton, der sich in vielen seiner
fritheren Werke findet.

Diese Argumentation wird in vielen Arbeiten der kritischen Geographie,
die sich in ihrer Rezeption auf Heideggers »vermeintlich >humanistische«
Schriften nach seiner angeblichen »Kehre« beschrinken (Strohmayer 2015,
14), als noch hinnehmbar angesehen. Auch seine Kritik einer kalkulatorischen
Rationalitit, in die er seine spitere Kritik des Nationalsozialismus mit einbe-
zog (allerdings neben der Kritik am Weltjudentum), wurde als relevant ange-
sehen (Elden 2006). Allerdings bekriftigt Heidegger auch nach dem Zweiten
Weltkrieg seine antimoderne und antiliberale politische Haltung, ebenso wie
seine Ablehnung des »kulturellen Erbes des Westens«:

Was hat der zweite Weltkrieg eigentlich entschieden, um von seinen furcht-
baren Folgen fiir unser Vaterland [..] zu schweigen. Dieser Weltkrieg [der
Zweite Weltkrieg] hat nichts entschieden, wenn wir hier die Entscheidung
so hoch und so weit nehmen, dass sie einzig das Wesensgeschick des Men-
schen auf dieser Erde angeht. Nur das unentschieden Gebliebene kommt
um einiges deutlicher zum Vorschein. (Heidegger 1954, 65)

Tatsachlich sieht Heidegger wenig Grund, den Sieg der alliierten Michte tiber
das Nazi-Regime zu feiern. Und nicht nur das, aus seiner Sicht hat der Sieg
der Alliierten das Vermichtnis der Moderne und ihrer Metaphysik nicht nur
konserviert, sondern sogar intensiviert. Auch kann er nur von den »furcht-
baren Folgen« fiir »unser Vaterland« sprechen, nicht aber firr den Holocaust
und das Leiden der Anderen Worte finden.

Diese Haltung kommt allerdings wenig tiberraschend, wenn man sie als
wesentlichen Bestandteil seiner »schwarzen« (geo-)politischen Theologie liest
(in Anspielung auf seine Schwarzen Hefte, in denen er diese Gedanken offe-
ner ausspricht): Heidegger sieht im Liberalismus, in den Juden, der westli-

- am 13.02.2026, 10:55:07.

n


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

chen Kultur und der Moderne das Werk des Teufels, den Grund fiir die »Ver-
diisterung der Welt«. Das von ihm verwendete Begriffsvokabular von »Ge-
fallenheit«, »Uneigentlichkeit«, »Er-eignis« oder »Seyn« enthilt deutlich es-
chatologische (und, wie hier gezeigt werden soll, gnostische) Untert6ne, auch
wenn das theologische Register in seinem Werk weniger offensichtlich ist als
in Schmitts Publikationen. Ahnlich wie Schmitt entwickelt Heidegger zu je-
ner Weltverdiisterung eine Art Geheimlehre, ein Arkanum, in das er seine in
gnostischer Tonlage zusammengefiigten Begriffsbausteine zu arcane geopoli-
tics verwebt.

Die gnostische Tonlage der arcane geopolitics

Schmitts Figur des Antichristen und Heideggers Seinsbegriff sind beide
(wenn auch auf sehr unterschiedliche Weise) Ausdruck einer gnostischen,
theologisch unterlegten Geheimlehre zur Geopolitik. Fiir den Philosophen
und Judaisten Jacob Taubes ist Heideggers und Schmitts Gnostizismus
im Kern eine Art selbstgebrauter »abtriinniger« Katholizismus (1987, 1993,
140f.). Dieser solle Trost im Angesicht der »Heillosigkeit der Welt« geben.
Zugleich grenzten sich Heidegger und Schmitt damit von dem allgemein
anerkannten institutionalisierten Katholizismus ab (Groh 1998). Taubes be-
zeichnet beide Denker als »abgestandene« Katholiken, Vertreter einer quasi
geichteten katholischen Minderheit, die versuchten, sich einen Platz in einer
intellektuellen Kultur zu erkimpfen, in der ein durch protestantische und
judische Einfliisse gepragter liberaler Konsens vorgeherrscht habe (Taubes
1987, 73£.)."3 Diese liberale intellektuelle Welt habe sich womdglich am deut-
lichsten in der Figur Ernst Cassirers gezeigt, der sich in dem berithmten
Davoser Streitgesprach von 1929 gegen Heidegger positioniert habe. Cassirer,
ein liberaler Verfechter des Neukantianismus und der Weimarer Republik,
vertrat metaphysische und politische Uberzeugungen, die Heidegger klar
ablehnte (Friedman 2000, Gordon 2010). Aus diesem antiliberalen (und
antisemitischen) Affekt heraus ist die gnostische Tonlage bei Heidegger und
Schmitt zu verstehen.

13 Zu dem katholischen, antimodernistischen Milieu, in dem Heidegger aufwuchs und
das ihn zu Beginn seiner theologischen Studien dazu verleitete, katholischer Priester
werden zu wollen, siehe Arnold (2017), zu Schmitts Verhiltnis zum Katholizismus sie-
he: Mehring (2016b).

- am 13.02.2026, 10:55:07.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arcane Geopolitics

Tieferen Einblick in die gnostische Tonlage ihrer arcane geopolitics bietet ei-
ne intellektuelle Auseinandersetzung in den Geisteswissenschaften im Nach-
kriegsdeutschland der 1970er und 1980er Jahre. Diese Debatte wurde wesent-
lich durch das Buch Die Legitimitit der Neuzeit (1966)' des Philosophen Hans
Blumenberg ausgelést. Streitpunkt war die Beziehung zwischen Gnosis und
Politik in der Moderne (Taubes 1984). Blumenberg verteidigt die Neuzeit ge-
gen eine These von Eric Voegelin: Voegelin hatte in The New Science of Politics
(1951) behauptet, modernes Denken sei seinem Wesen nach gnostisch. Blu-
menberg argumentiert dagegen, dass in der Moderne vielmehr eine Uber-
windung der Gnosis zu sehen sei.’ Nach Blumenberg (1988, 138-149, 333-353)
zeichne sich der gnostische Denkstil durch eine primoderne Geisteshaltung
aus, die dem Erlosungsgedanken und nicht dem Fortschritt verhaftet sei.
Blumenberg identifiziert solch gnostische Topoi in der reaktioniren Haltung
Heideggers und Schmitts, die in den Ubeln der Moderne scheinbar dunkle,
mythisch-theologische Krifte am Werk sihen.

So schreibt Blumenberg am 7. August 1975 einen Brief an Carl Schmitt,
in dem er zu erkliren versucht, warum er Schmitts gnostische Disposition
grundsitzlich ablehne. Er argumentiert, dass »jede Eschatologie ihrem We-
sen nach gnostisch« sei.’® In Legitimitit der Neuzeit hatte Blumenberg die von
Schmitt in dessen Schrift Politische Theologie I (Schmitt [1922] 2004) aufge-
stellte Sakularisierungsthese kritisiert. Nach Schmitts These sind »alle pra-
gnanten Begriffe der modernen Staatslehre [..] sikularisierte theologische
Begriffe« (ebd., 43). Blumenberg stellt sich klar gegen die Vorstellung, der
moderne Staat habe theologische Attribute iibernommen und lediglich mit
einem sakularen Anstrich versehen. Fiir Blumenberg ist der politische Abso-
lutismus kein Versuch, eine gottliche Autoritit nachzuahmen, sondern viel-

14 Die erste Fassung der Legitimitit der Neuzeit erschien 1966. Die spater im Text zitierte
Fassung ist die erneuerte Ausgabe von 1988. Diese ist grundlegend tberarbeitet und
antwortet bereits auf die Einwande, die Carl Schmitt in Politische Theologie Il gegen Blu-
menberg vorgebracht hatte.

15 Der komplexen Debatte zu Blumenbergs Sicht auf die Neuzeit als die (zweite) Uber-
windung der Gnosis und wie diese an theologische Debatten des Spatmittelalters an-
kniipft (Hiibener 1984), kénnen wir aus Platzgriinden an dieser Stelle nicht gerecht
werden. Ebenso wenig kann ndher darauf eingegangen werden, inwiefern Blumen-
bergs These der von Voegelin aufgestellten widerspricht (dazu ausfiihrlich: Styfhals
2012).

16  Blumenbergin einem Brief an Schmitt vom 7. August 1975 (in: Schmitz/Lepper 2007a,
132).

- am 13.02.2026, 10:55:07.

73


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

mehr eine notwendige Reaktion auf die zunehmende religise Zersplitterung
der postreformatorischen Gesellschaft. Schmitt ver6ffentlicht eine Replik auf
Blumenbergs Brief im Nachwort zu Politische Theologie II ([1970] 2008). Er be-
fiirchtet, Blumenbergs Kritik konnte den von ihm (Schmitt) vertretenen theo-
logischen »Unterbau« des Politischen in Frage stellen, da Blumenberg die im
Politischen agierenden Krifte als der Politik immanent darstellt, wihrend
Schmitt in ihnen das Werk dunkler Michte sieht, die das Weltgeschehen ver-
diistern (Meier 1994, Groh 1998, Gross 2000, Palaver 1996).

Schmitt entwickelt in seiner Kritik an Blumenberg eine gnostische
Konzeption der Christologie. Gegen Blumenberg stellt er den Begriff der
»Gegnerschaft« (und damit »das Politische«) in den Kern der gottlichen
Dreieinigkeit, und zwar im Bild eines geteilten Gottes. Schmitt verortet
den gnostischen Dualismus von Schopfer und Erléser in der Person Jesu
Christi: Christus ist beides, gehorsamer »Gott« und rebellischer »Mensch«;
ein »Epimetheus«-Christus und ein »Prometheus«-Christus in einer Per-
son. Der Epimetheus-Christus ist Gott gegeniiber gehorsam, wihrend der
Prometheus-Christus gegen den Vater rebelliert. Fiir Schmitt stehen sich
diese beiden Christusfiguren in einem unverséhnlichen Bruderstreit gegen-
tiber (vgl. Groh 1998, 156ft., Schmitz/Lepper 2007b), der dafiir sorgt, dass die
Weltgeschichte eine Geschichte des Kampfes ist und weiter bleiben wird.
Damit legt er die gnostischen Wurzeln seiner Uberzeugungen zum ersten
Mal offen: So zeigt sich in seiner Replik zu Blumenberg eine Verschiebung
von der Politischen Theologie hin zu einer theologischen Politik (Groh 1998, 2016,
Meier 1994, Minca/Rowan, 2015b)."7

Die immanenten Krifte der Neuzeit sind fiir Schmitt schlicht Ausdruck
des prometheischen Christi:

17 Inihrer Deutung der nun zugénglichen frithen (1912-1915) Tagebiicher Carl Schmitts
zeigt Ruth Groh (2016), dass Schmitt sich schon frith mit gnostischen Autoren, ins-
besondere Marcion, auseinandersetzte. Dessen Denken pragte Schmitts antagonis-
tischen Dualismus von Ordnung und Chaos, wie er ihn in seinen frithen Veroffentli-
chungen zur Diktatur der Katholischen Kirche darstellt. Marcion tritt auch in Schmitts
Glossarium in Erscheinung (Linder 2008), allerdings spielt Schmitt seinen Gnostizis-
mus in spateren Veroffentlichungen herunter (Groh 2016), da er befiirchtet, eine of-
fen gnostische Haltung konnte seine akademische Karriere gefahrden. Erst in Politi-
sche Theologie Il ([1970] 2008) und in der offenen Konfrontation mit Blumenberg und
Peterson bringt Schmitt seine gnostische Position schlief3lich offen zum Ausdruck.

- am 13.02.2026, 10:55:07.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arcane Geopolitics

Das strukturelle Kernproblem des gnostischen Dualismus von Schépfergott
und Erlésergott beherrscht aber nicht nurjede Heils- und Erlésungsreligion.
Es ist in jeder anderungs- und erneuerungsbediirftigen Welt unentrinnbar
und unausrottbar immanent gegeben (Schmitt [1970] 2008, 93).

Schmitt positioniert sich klar auf der anderen Seite — der des epimetheischen
Christi, der die gottgegebene Heillosigkeit der Welt klaglos und gehorsam er-
tragt. Der prometheische Christus hingegen erzeugt Stasis — Aufruhr, Revolte
— gegeniiber Gott und ist daher eine Ausprigung der Anomie, der Gesetzlo-
sigkeit, die der Katechon »aufhalten« muss. Dieser prometheische Christus
schliefRt einen Pakt mit der Menschheit gegen Gott, den Schépfer, um selbst
Gutes auf der Erde zu erschaffen. Daher wird der Christus der Liebe, Gnade
und Giite, der das Bése iiberwinden und das Leiden auf Erden beenden will,
fir Schmitt zum Synonym fiir die Hybris der Neuzeit und fiir utopische Be-
mithungen, den Weltfrieden und den Himmel auf Erden zu errichten, d.h.
das Géttliche immanent im Jetzt zu verankern.'® In seiner Replik auf Blu-
menbergs Kritik offenbart Schmitt damit die zutiefst gnostische Tonlage, in
der sein Denken operiert.

Im Fall von Heidegger vermeidet es Blumenberg, ihn explizit als Gnostiker
zu bezeichnen. Er zeigt jedoch einige Parallelen zwischen Heideggers Denk-
stil und dem der Gnostiker auf (Blumenberg 1979, 246; vgl. Heidenreich 2015,
141-154, und Buch 2014, 87-100). Insbesondere sah er in Heideggers Idee vom
»Sein zum Tode« eine eindeutig eschatologische Haltung (vgl. Marquard 1973,
25, Meier 2003, 73-82). Blumenberg ist nicht der Erste, der diese Behauptung
aufstellt. Hans Jonas, ein Student Heideggers, identifiziert bereits 1934 eine
gnostische Disposition in Heideggers Existentialismus in dessen Werk Sein
und Zeit (Jonas [1934] 1954, 90f., ebenso: Jonas 1952). Gut 50 Jahre spiter zeigt
Barbara Merker (1988) anhand der Begriffsbilder der Gefallenheit und der Ge-
worfenheit in Heideggers Sein und Zeit dessen gnostische Disposition auf. Auch
Heinz-Dietrich Kittsteiner (2004) folgt Jonas (und Merker) und sieht eine ver-
borgene gnostische Geisteshaltung in Sein und Zeit am Werk: Fiir Heidegger
zeigt sich der Demiurg in den Bewusstseinszustinden der »Uneigentlichkeit«

18 Aufgrund dieser Uberzeugung weist Schmitt die Uberlegungen von Jean-Baptist
Metz und die Lehren der Befreiungs- und Revolutionstheologie aufs Scharfste zuriick
(Schmitt [1970] 2008, 26ff., siehe hierzu: Maier [1970] 2007, 15-73).

- am 13.02.2026, 10:55:07.

75


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

und des »Man«, wihrend das »Ereignis« der »Machtergreifung« zum escha-
tologischen Horizont fiir das Erscheinen der »Eigentlichkeit« in politischer
Form wird.

Blumenberg betont jedoch, dass diese gnostische Disposition nicht auf
den »frithen« Heidegger aus Sein und Zeit beschrinkt, sondern vielmehr auch
in dessen spiterem Werk nach der »Kehre« zu finden sei, in welchem Hei-
degger das Primat des Seins als eine Vergeltung tibende Gottheit darstelle
(Blumenberg 1988, 220). Die fiir den Menschen unergriindliche Allmacht des
Seins, wie Heidegger sie in seinem Spitwerk beschreibe, sei nichts anderes
als ein deus absconditus oder ein exogenes »Er-eignis«, welches das Sein radi-
kal vom Alltiglichen trenne und den Demiurgen im technischen Fortschritt
der Neuzeit identifiziere (Blumenberg 1996, 739). Diese gnostische Theologie
verstehe »Seyn« als ein »Er-eignis«, das sich fundamental von zeitgeschichtli-
chen Ereignissen unterscheide (die das Werk des Demiurgen seien). Kittstei-
ner schliefdt sich Blumenbergs Auffassung an und erklirt, dass Heidegger in
seinen spiteren Schriften die gnostischen Topoi im Wirken des Demiurgen
mit dem Amerikanismus und dem Bolschewismus identifiziere (Kittsteiner
2004, 212), deren dimonischen Krifte er, ihnlich wie Schmitt, fiir die »Welt-
verdiisterung« verantwortlich mache.

Heideggers Technikkritik erhilt so eine gnostische Tonlage: Heidegger
sieht in der Technik das Werk des Demiurgen. So sind auch seine Bremer
Vortrage aus dem Jahr 1949 zu verstehen, in denen er erklirt, die moder-
ne Landwirtschaft sei eine »motorisierte Ernahrungsindustrie, im Wesen das
Selbe wie die Fabrikation von Leichen in Gaskammern und Vernichtungsla-
gern, das Selbe wie die Blockade und Aushungerung von Lindern, das Selbe
wie die Fabrikation von Wasserstoffbomben«."” Was schlicht als Kritik an den
modernen, nicht nachhaltigen landwirtschaftlichen Technologien angesehen
werden kann (als Ausdruck des »Gestells«), lasst sich besser als eine elementa-
re Komponente von Heideggers arcane geopolitics begreifen. Seine Kritik kann
aus geopolitischer Sicht nicht nur so verstanden werden, als setze er das Ver-
brechen des Holocaust (Gaskammern) mit den Kriegsstrategien der Alliier-
ten (die Atombombe, die Belagerung deutscher Stidte) gleich, oder als iibe
er allgemein Kritik an einer kalkulatorischen Rationalitit. Vielmehr sieht der
Gnostiker Heidegger hier eine »dunkle« Geopolitik am Werk: In der Weltver-
diisterung wiirden die Machenschaften des Demiurgen erkennbar.

19 GA79,S. 27.

- am 13.02.2026, 10:55:07.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arcane Geopolitics

Heideggers Haltung trigt auch insofern gnostische Ziige, als er sich selbst
als einen der Wenigen (oder moglicherweise den Einzigen) sieht, die in die-
ses esoterische Wissen iiber das Werk des Demiurgen (urspriinglich von ihm
als »das Mang, spiter als »das Gestell« bezeichnet) eingeweiht sind und der
Erscheinung Gottes als dem »Ereignis« entgegensehen. Diese gnostische Ton-
lage zeigt sich in Heideggers berithmtem Interview mit dem Spiegel, das 1966
gefiihrt, aber erst posthum 1976 wenige Tage nach seinem Tod unter der Uber-
schrift »Nur noch ein Gott kann uns retten« verdffentlicht wurde:*°

Nur noch ein Gott kann uns retten. Die einzige Moglichkeit einer Rettung se-
heich darin, im Denken und Dichten eine Bereitschaft vorzubereiten fiir die
Erscheinung des Gottes im Untergang; dass wir nicht, grob gesagt, »verre-
cken«, sondern wenn wir untergehen, im Angesicht des abwesenden Cottes
untergehen.”'

Dies, so Kittsteiner (2004, 14f.), ist nichts anderes als der Hohepunkt einer
gnostischen Geschichtstheologie: »Sich vorbereitend im Angesicht des abwe-
senden Gottes untergehen, oder verrecken — getrieben von dem sehr anwe-
senden Demiurgen« (ebd., 15). Micha Brumlik (1992, 265) kommt zu einer 4hn-
lichen Schlussfolgerung: »Heideggers ein Philosophenleben lang wihrendes
Bemiihen [...] dhnelt in mehreren Hinsichten den Wegen der Gnostiker: ih-
rer Suche nach Spuren des Géttlichen in einer ganz und gar siindigen Welt.«
Hierbei ist fiir die Gnostikerin, so Brumlik, die Siindhaftigkeit keine Frage der
Ethik (oder des Rechts), sondern Ausdruck einer fehlerhaften Wahrnehmung
der Welt und ihrer inneren Wahrheit. Die Diisternis der Welt bleibt ein Ar-
kanum, ein magisches Geheimnis, das nur wenigen Eingeweihten offenbart
wird.

Blumenberg sieht Heideggers und Schmitts Gnostizismus als eine Art
Riickfall in vormoderne Uberzeugungen, in denen sich eschatologische Moti-
ve mit harten Antagonismen mischen (Heidenreich 2015, 151). Heidegger und
Schmitt brauen ihre jeweilige Geheimlehre der arcane geopolitics. Beide stellen

20 Einedetaillierte und kritische Historie zu diesem Interview bietet Hachmeister (2014).

21 Originalzitat Heideggers, wie in der GA 16, S. 671 veréffentlicht; im Spiegel wurde die-
ser Passus leicht verandert wiedergegeben: »Nur noch ein Gott kann uns retten. Uns
bleibt die einzige Moglichkeit, im Denken und im Dichten eine Bereitschaft vorzu-
bereiten fiir die Erscheinung des Gottes oder fiir die Abwesenheit des Gottes im Un-
tergang; daf wir im Angesicht des abwesenden Gottes untergehen.« (Der Spiegel Nr.
23/1976, S. 209). Vgl. dazu Kittsteiner 2004, 14f., Fulnote 9, nach dessen Angaben ich
auch das oben wiedergegebene Originalzitat wiedergebe.

- am 13.02.2026, 10:55:07.

71


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

dazu die geopolitischen Umwilzungen ihrer Zeit in den Kontext einer apo-
kalyptischen Zukunft und interpretieren die globale Neuordnung der geopo-
litischen Michte — einem gnostischen Geschichtsverstindnis folgend - als
Ausdruck des ewigen Kampfes zwischen dem Antichristen und dem Gott der
Erlosung. Nach den Schrecken des Zweiten Weltkriegs sind beide bemitht,
die neue Weltordnung anhand ihrer gnostischen Geschichtsphilosophie zu
erkliren. Dabei bedienen sie sich derselben metaphysischen und metapoe-
tischen Sprache, mit der sie die von ihnen in den 1920er und 1930er Jahren
vertretenen antiliberalen Uberzeugungen verteidigt hatten. Als Antwort auf
das Grauen des Nationalsozialismus, den Holocaust und die Verwiistungen
des Zweiten Weltkriegs stellen sie keinesfalls ihre fritheren reaktioniren Vor-
stellungen vom Raum in Frage, sondern hiillen sie vielmehr in diistere, me-
taphysische Uberlegungen, um ihnen weiterhin Legitimitit zu verleihen.

Vom Umgang mit reaktionarem Denken

Der Reaktionir, schreibt Emile Cioran (1980, 37), ist »ein Profiteur des
Schrecklichen, dessen aus Berechnung oder Ubermaf an Klarsicht erstarrtes
Denken die Zeit bagatellisiert oder verleumdet«. Cioran — selbst ein ehemali-
ger Reaktionir, der sich aus der faschistischen Politik in die Sicherheit eines
metaphysischen Pessimismus zuriickzog (und es ebenso wie Heidegger und
Schmitt versiumte, sich nach dem Krieg mit seinem faschistischen Engage-
ment auseinanderzusetzen) — zeigt hier die gnostische Geisteshaltung allen
reaktiondren Denkens, in der es sich auch Heidegger und Schmitt einge-
richtet hatten. Diese Trivialisierung der eigenen Epoche erlaubt den Einsatz
grauenhafter Gewalt verbunden mit der Weigerung, dafiir die Verantwortung
zu Ubernehmen. Peter Sloterdijk schreibt dazu: »Zur Gnosis disponiert ist
jemand, dem es in Wahrheitsfragen darauf ankommst, eher klug als fromm
zu sein« (Sloterdijk 2017, 85). In dieser Hinsicht ist die gnostische Disposition
reaktionirer Denker, wie auch vieles andere, klar abzulehnen: Slavoj Zizek
bringt es auf den Punkt: »Gnosis? Nein danke!« (Zizek 2001, 6)**

22 EsistZizek zuzustimmen, dass die »gnostische Disposition«und die ihrinnewohnende
apokalyptische Nostalgie abzulehnen sind. Wir teilen jedoch nicht seine Auffassung,
dass Heideggers Begriff der »Geworfenheit« gegen die gnostische Tradition steht, also
antignostisch sei (Zizek 2017). Vielmehr haben wir hier genau die gegenteilige Auffas-
sung vertreten.

- am 13.02.2026, 10:55:07.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arcane Geopolitics

Bedeutet dies, dass sich kritische Geographie und linke Theorie grund-
satzlich nicht mehr mit gnostischen Reaktiondren wie Heidegger und Schmitt
auseinandersetzen sollte? Nicht unbedingt. Schon 1953 erklart Jiirgen Haber-
mas, es sei an der Zeit, »mit Heidegger gegen Heidegger zu denken« (Ha-
bermas 1981, 72).%* Der junge Habermas, damals noch Student und mit sei-
ner Promotion befasst, zieht diese Schlussfolgerung nach seiner Kritik an
der Verdffentlichung von Heideggers Vortrigen zur Metaphysik aus dem Jahr
1935 (ebd., 65-72). Einer dieser Vortrage enthilt einen Passus iiber die »[in-
nere] Wahrheit und Gréfe dieser [der nationalsozialistischen] Bewegung«**
(ebd., 66), der fiir die Veroffentlichung der Vortrige im Jahr 1953 nicht verin-
dert worden ist. Heidegger begriinde seinen eigenen Irrtum seinsgeschicht-
lich, um einer moralischen Klirung auszuweichen. Stattdessen wire doch, so
Habermas, eine Haltung angesagt, »wie Heidegger [sie] doch verlangt« (aber
nicht fiir sich selbst umsetzt), »die Vergangenheit als ein noch Bevorstehen-
des immer wieder in Frage [zu stellen]« (ebd., 72).

Beinahe 50 Jahre spiter argumentiert Chantal Mouffe analog, es sei nicht
nur moglich, sondern wiinschenswert, »sowohl mit als auch gegen Schmitt
zu denken« (Mouffe 1999, 6). Schmitt stelle beunruhigende Fragen, die ei-
ne »supposedly pacified world« heimsuchten (ebd., 1).%> So findet Mouffe in
Schmitts Kritik am Parlamentarismus und Liberalismus das Begriffswerk-
zeug fir ihre eigene Kritik an der deliberativen Demokratietheorie. Gegen
deren Konsensbegriff folgt sie Schmitts antagonistischem Begriff des Politi-
schen fiir ihre eigene Konzeption einer Agonistik (Mouffe 2005), und doch
betont Mouffe, dass Schmitt als Antidemokrat politisch ein Gegner bleibe.
Mouffe geht es nicht um eine Abschaffung, sondern um eine Radikalisierung
der Demokratie. Damit 6ffnet sie die Tiir zu einer noch andauernden Ausein-
andersetzung anglophoner linker Theorie mit Schmitt, nachdem bereits zuvor
italienische und franzdsische Linksintellektuelle sein Werk wieder aufgegrif-
fen hatten (siehe hierzu Minca/Rowan 2015b). Die Schmitt-Rezeption in der
kritischen Geographie erfolgt zu grofien Teilen vermittelt durch die Theorien
Agambens und Mouffes, ohne eigene direkte Auseinandersetzung mit seinen
Schriften, und folgt damit deren teils selektiver Rezeption.

23 Fiir eine ausfihrlichere Darstellung von Habermas’ Kritik an Heidegger im Jahr 1953
und danach siehe Demmerlein (2017, insbesondere S. 191).

24  GA 40, 208/222.

25  Hier tont, auch wenn Mouffe dies nicht weiter ausfiihrt, etwas von dem Arkanum
durch, das der Esoteriker Schmitt aufschlisselt.

- am 13.02.2026, 10:55:07.

79


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Eine kritische Auseinandersetzung mit Heidegger und Schmitt sollte
jedoch nicht selektiv erfolgen, d.h. den theologischen Tonfall ihres Denkens
und die diisteren geopolitischen Uberzeugungen, auf denen dieses beruht,
ignorieren. Vielmehr sollte es in der Auseinandersetzung mit ihrem Werk
darum gehen, »das philosophisch Relevante aufzugreifen und gleichzeitig
[ihren] gnostischen Schlussfolgerungen zu widerstehen«, wobei die gewon-
nenen philosophischen Erkenntnisse »nur dann Relevanz haben [kénnen],
wenn sie weiterhin ernsthaft kritisch hinterfragt werden diirfen« (Gordon
2017, 148f., unsere Ubersetzung). Tatsichlich haben einige kritische Theore-
tiker wie Giorgio Agamben, Micha Brumlik, Simon Critchley, Gianni Vattimo
und Jacob Taubes in der Auseinandersetzung mit Heidegger und Schmitt
das emanzipatorische Potenzial »alternativer Theologien des Politischen«
(Amesbury 2018) betont und darauf hingewiesen, dass die Politische Theo-
logie auch eine theoretische Quelle fiir progressive Anliegen sein kénne. So
schreibt Critchley: »Wovon ich triume, ist ein Heidegger mit einem Stachel
im Fleisch; ein wenig nichtjiidisch, zugegeben, aber auch ein wenig jidisch,
um Taubes’ Worte [iiber Schmitt] zu zitieren« (Critchley 2012, 183).2

Alternative Theologien des Politischen mochten den Stimmen der Schwa-
chen einen Raum schaffen. Heidegger und Schmitt stehen dagegen fiir ein
riicksichtsloses Streben nach Ordnung, die im Wissen um die kommende
Katastrophe zu jedem Preis aufrechterhalten werden muss — auch auf Kos-
ten der Schwachen (Korf 2018, Minca/Rowan 2015b). Contra Heidegger und
Schmitt schwingt das befreiende Potenzial einer schwachen messianischen
Kraft zum Beispiel in Gianni Vattimos Begriff der Kenosis mit, die Vattimo
als gottliche Selbsterniedrigung interpretiert — als Gottes »Verwandtschaft
mit dem Endlichen« und als »Aufldsung seiner Transzendenz« (Vattimo 2003,
43). Fiir Vattimo erhilt die Caritas (die christliche Nichstenliebe) durch Keno-
sis mehr Bestindigkeit als durch einen absoluten Wahrheitsanspruch. Damit
dreht Vattimo die gnostische Gleichung um. Auch der katholische Theologe
Johann Baptist Metz (1997, 2006) grenzt seine neue Politische Theologie explizit
gegen Schmitt ab. Fiir Metz ist es Aufgabe einer neuen Politischen Theologie,
die Negativitit des Leidens im Licht einer messianischen Hoffnung statt einer
apokalyptischen Prophezeiung darzustellen. Wenn, wie Kyle Gingerich Hie-
bert schreibt, »Schmitt fiir so etwas wie eine apokalyptische Aufrechterhal-

26  Unsere Ubersetzung; das englische Original lautet: »What | am dreaming of here is
Heidegger with a thorn in the flesh; a little bit Gentile, admittedly, but also a little bit
Jewish, to cite Taubes [who writes on Schmitt].«

- am 13.02.2026, 10:55:07.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arcane Geopolitics

tung [der Ordnung] steht«, dann »steht Metz fiir so etwas wie eine apokalyp-
tische Stérung« derselben (Gingerich Hiebert 2017, 53, unsere Ubersetzung).

Die negative Theologie der (reaktioniren) Gnostikerin l4sst ein emanzipa-
torisches Denken nicht zu: »Der Gnostizismus glaubt an ein Vermeiden der
Zeit, anstelle eines Gipfelns der Zeit in einem apokalyptischen Hohepunkt«
(Bloom 1982, 67).27 Die Gnostikerin hilt am Bild einer fehlerhaften Schépfung
fest und versichert sich damit der »Weltverdiisterung« (Heidegger) bzw. der
»Heillosigkeit der Welt« (Schmitt). Heideggers »Nur noch ein Gott kann uns
retten [..] wenn wir untergehen« zeigt das offensichtliche Scheitern dieses
apokalyptischen Registers. Groh (2016, 24) nennt das eine paradoxe Eschato-
logie — eine Eschatologie, die im Grunde »anti-eschatologisch« ist: Schmitt
findet scheinbar Trost in der Figur des Katechon und wirbt fir ein Hinauszo-
gern der Parusie, der Wiederkunft Christi. Dieses Festhalten an einer bosen
Welt wird gleichzeitig als eine elitire Haltung verstanden: »Wer die Gnosis
hat, wer die Wahrheit kennt, der befindet sich in einem Zustand der Ruhe,
er ist sozusagen in seinem eigenen inneren Pleroma« (Bloom 1982, 69).2% Das
ist das Paradox der arcane geopolitics: Die Einsicht in die Heillosigkeit der Welt
bringt der Gnostikerin zwar Genugtuung, aber keine Rettung.

Gegen Schmitts antieschatologische Eschatologie stellt Agamben das
messianische Denken Walter Benjamins (Benjamin 1977, 261). Messianisches
Denken schafft Raum fiir das potenziell Mégliche oder, wie Agamben in An-
lehnung an Benjamin schreibt, fir die »kleine Pforte, durch die der Messias
eintreten kann« (Agamben 2006, 85). In seiner Ausfithrung dieses Gedankens
unterscheidet Agamben zwischen eschatologischer Zeit und messianischer
Zeit: »Das Messianische«, so schreibt er, »ist nicht das Ende der Zeit, son-
dern [..] die Zeit, die zwischen der Zeit und ihrem Ende bleibt« (ebd., 75).
Nach dieser Vorstellung ist die messianische Zeit weder eine chronologische
Zeit, noch ist sie das apokalyptische Eschaton am Ende aller Zeiten. Aus
Agambens Sicht verwechselt Blumenberg in seiner Kritik an Schmitt das
Messianische mit dem Eschatologischen, also »die Zeit des Endes mit dem
Ende der Zeit« (ebd., 76). Messianische Zeit ist also weder eschatologisch
noch apokalyptisch, sondern transformativ. Damit stellt sich Agamben gegen

27 Unsere Ubersetzung; das englische Original lautet: »Gnosticism insists upon evading
time rather than fulfilling time in an apocalyptic climax [...].«

28 Unsere Ubersetzung; das englische Original lautet: »When you have the Gnosis, when
you see truly, then you are in the place of rest, you are in your own internalized
pleroma.«

- am 13.02.2026, 10:55:07.

81


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

die eschatologische Lehre Schmitts und dessen Vorstellung vom Katechon als
dem Verhinderer der Apokalypse.

Agamben plidiert fiir ein anderes Verstindnis der Gnosis: Die gnostische
Haltung sei »resolut revolutionir« und ihre Wahrheit liege »im Moment
unmittelbarer Unterbrechung [...], in dem der Mensch in einem plotzlichen
Bewusstseinsakt seines Zustandes als Wiederauferstandener habhaft wird«
(Agamben 2004b, 145f.). In seiner eigenen Deutung von Paulus definiert
Agamben »messianische Zeit« als operative Zeit, eine eigene Zeitkategorie,
die transformativ ist: die Zeit, die uns bleibt fur die Vollendung der Zeit
(Agamben 2002b, 5). Benjamins bekannter Satz: »Nur um der Hoffnungs-
losen willen ist uns die Hoffnung gegeben« (Benjamin 1977, 135), bringt
diese revolutionire messianische Wendung in der Geschichtsphilosophie
auf den Punkt (Brumlik 2014, 89).%° Auch wenn Agambens Interpretation
Walter Benjamins nicht unumstritten ist, ebenso wie sein Verstindnis des

3° macht sein Werk deutlich, dass weder

Messianismus oder der Gnosis,
Heideggers noch Schmitts arcane geopolitics die einzig mogliche Deutung
Politischer Theologie bieten.

Alternative Politische Theologie - sei sie christlich, jidisch oder einer ande-
ren Glaubensrichtung entstammend — entwickelt ihr emanzipatorisches Po-
tenzial durch eine kritische Betrachtung des Verhiltnisses von Politik und
Gewalt, Macht und Widerstand. Gerade deshalb bleibt es wichtig, sich mit
reaktiondren Stromungen der Politischen Theologie auseinanderzusetzen —
nicht trotz, sondern gerade wegen der Tatsache, dass sie politisch als Geg-
ner anzusehen sind. Die reaktioniren Uberlieferungen, denen dieses Denken
folgt, und ihre Rezeption in der Gegenwart miissen auch in ihren Andeutun-
gen und versteckten Geheimlehren verstanden und in Frage gestellt werden
(Balakrishnan 2017, Sedgwick 2019). Dies ist umso wichtiger, weil ihr Werk ge-
rade von linken Theoretikerinnen mit anderen Denkansitzen verkniipft wird,
die weniger eindeutig zuriickzuweisen sind (Minca/Rowan 2014, A2). Daher

29  Walter Benjamins Messianismus und Agambens Interpretation desselben (sowie die-
jenigen von Adorno, Taubes und anderen) werden ausfihrlich im Nachwort diskutiert.

30 Agamben »liest Benjamin durch Schmitt« (Britt 2010, 272) anstatt gegen ihn, wahrend
aus Sicht Brian Britts, »der messianische Gedanke bei Benjamin [...] als Gegenargument
zu Schmitts Dezisionismus dient« (Britt 2010, 278, meine Hervorhebung). Siehe eben-
so Critchleys Kritik an Agamben und Heidegger aufgrund ihres »Kryptomarcionismus«
(d.h. ihrer gnostischen Disposition) (Critchley 2012).

- am 13.02.2026, 10:55:07.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arcane Geopolitics

ist eine kritische Rezeption der theologischen Grundierung reaktioniren Den-
kens unerldsslich, um z.B. die gnostische Tonlage bei Heidegger und Schmitt
freizulegen. Dies mag fiir diejenigen eine Herausforderung sein, die von ei-
ner nominell sikularen Denkstimmung aus operieren und einen methodolo-
gischen Agnostizismus (Henkel 2011) propagieren. Es ist aber unabdingbar,
will man aus den intellektuellen Ruinen von Heideggers und Schmitts arcane
geopolitics fiir die kritische Geographie Niitzliches »ausgraben«, ohne dabei
epistemologisch-politische »Dimonen« zum Leben zu erwecken.

Im nun folgenden Kapitel schaue ich auf eine andere Form von Geopolitik,
die ich als moral geopolitics bezeichne. Das Beispiel, das ich hier herausgreife,
ist die globale Entwicklungszusammenarbeit (EZA), die sich zum Ziel gesetzt
hat, die Armut in der Welt zu bekimpfen. In Schmitts Terminologie handelt
es sich hier also um die prometheische Variante der Christusfigur, die die Er-
16sung der Welt in der Jetztzeit, also immanent, herbeifithren méchte. Solch
moralisch progressive Anliegen, die in der Theorie vielversprechend klingen
(»Armut beiseitigen!«), wirken in der Praxis ihrer Umsetzung oft eher kafka-
esk als apokalyptisch. Kritik dieser Praxis erfolgt dann auch in einer Tonlage,
die eher Anleihen bei Foucault als bei Schmitt macht. Der diskursive Klingel-
ton heif3t governmentality statt »Ausnahmezustand«. Gegen die moral geopolitics
der globalen EZA hat sich eine dekonstruktivistische Tonlage der Kritik eta-
bliert, die die moralischen Tone des globalen EZA-Diskurses als Machtdiskurs
entlarvt. Doch bleibt diese dekonstruktivistische Tonlage der Kritik in einer
Hermeneutik des Verdachts stecken und iibersieht dadurch die kafkaesken
Widerspriiche im Inneren des globalen EZA-Apparates, der trotz allem nie-
mals aufgibt. Diese Widerspriiche lassen sich durch eine ironische Tonlage
besser exponieren.

- am 13.02.2026, 10:55:07.

83


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 13.02.2026, 10:55:07.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

