
Arcane Geopolitics: Heidegger, Schmitt und die

linke Lektüre rechter Denker

(mit Rory Rowan)

Ich habe nie persönliche oder sachli-

che Sympathie für Martin Heidegger

gehabt, aber gegen seine neueren Zen-

soren begehre ich auf. Ichmöchte Ihnen

daher auch das nackte Faktum mittei-

len, dass ich 1971 den Kontakt zu Carl

Schmitt gesucht und gefunden habe.

Darüber wird viel später mehr zu sagen

sein.

Hans Blumenberg in einem Brief an Jacob

Taubes, 24. Mai 19771

Linke Lektüren rechter Denker2

In vielen linken, progressiven und kritischen Schriften zeigt sich eine gewis-

se Faszination für die reaktionären Thesen »gefährlichen« (Müller 2003) oder

»toxischen« (Korf 2014) Denkens. Zwei dieser reaktionären Denker sind Mar-

tin Heidegger und Carl Schmitt. Beide haben auf ihre Weise die kritische

Humangeographie geprägt. Und in beiden Fällen musste sich die kritische

1 In: Kopp-Oberstebrin/Treml 2013, 174.

2 Dieses Kapitel ist die leicht überarbeitete Fassung von: Korf, Benedikt / Rowan, Rory

(2020): Arcane geopolitics: Heidegger, Schmitt and the political theology of Gnosti-

cism, in: Political Geography 80, 102159. Das Manuskript wurde von Christine van Lee-

uwenstijn ins Deutsche übersetzt und von mir überarbeitet. Ich danke dem Verlag El-

sevier für die Abdruckgenehmigung der Übersetzung und Rory Rowan dafür, diesen

Text, an demwir gemeinsam gearbeitet haben, in dieses Buch aufnehmen zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Geographie damit auseinandersetzen, dass Heidegger und Schmitt mit dem

Nazi-Regime kollaborierten und zu keinem späteren Zeitpunkt ihr Bedauern

darüber zum Ausdruck brachten. Hinzu kommt, dass sowohl Heidegger als

auch Schmitt antisemitische Positionen vertraten.Während Schmitts Antise-

mitismus in der Rezeption seines Werkes allgemein akzeptiert wurde, dau-

erte es in Heideggers Fall bis zur Veröffentlichung seiner Schwarzen Hefte, in

denen einige Passagen das Ausmaß seiner antisemitischen Überzeugungen

deutlich werden lassen.3 Das nationalsozialistische Engagement Heideggers

und Schmitts hat die kontroverse Frage aufgeworfen, ob ihre »Politik« ihr

Werk disqualifiziert – eine Frage, die umstritten bleibt, und, wie ich meine,

den Blick auf ihren Antisemitismus oder ihre Kollaboration mit dem natio-

nalsozialistischen Regime verengt.

Wichtiger noch wäre es jedoch, die gnostische Tonlage im reaktionären

Denken von Heidegger und Schmitt offenzulegen. Gnostisch ist diese Tonla-

ge, weil sie sich im Wissen um eine tiefere Einsicht in das Wirken des Bösen

dieser Welt dünkt. Eine hilfreiche Typologie gnostischen Denkens findet sich

bei Markschies (2001, 19f.): Die Gnosis erzählt ein mythologisches Drama, in

dem das Böse in derWelt mit der Ontologie eines dualistischen Gottes erklärt

wird. Die Gnostikerin unterscheidet zwischen einem niederen, potenziell bö-

sen und unzulänglichen Schöpfergott (dem Demiurgen) und einem abwesen-

den, allmächtigen Erlösergott, der am Ende der Zeit die Welt vom inhärenten

3 Die Tatsache, dass sich in einigen der bedeutendsten Veröffentlichungen von Schmitt,

einschließlich seines Werks Der Leviathan in der Staatstheorie des Thomas Hobbes ([1938]

1982), offen antisemitische Inhalte finden, sowie sein offen betriebener Aktionismus

während des Nazi-Regimes gegen den »jüdischen Geist« im deutschen Recht, haben

dazu geführt, dass seine antisemitische Haltung kaum in Zweifel gezogen worden

ist. Die Veröffentlichung seiner privaten Tagebücher aus den Jahren 1947-1951 unter

dem Titel Glossarium im Jahr 1991 (Schmitt [1991] 2015) hat das Ausmaß seiner anti-

semitischen Überzeugungen noch deutlicher gemacht (Gross 2000, 32f.). In Heideg-

gers Fall hat die Veröffentlichung seiner Schwarzen Hefte eine leidenschaftlich geführ-

te Debatte darüber ausgelöst, welche Rolle der Antisemitismus in seinem Werk ein-

nimmt und welche Konsequenz dies für seine Rezeption hat (Trawny 2014, Heinz/

Keller 2016, Krell 2015, Trawny/Mitchell 2015,Mitchell/Trawny 2017, Farin/Malpas 2016,

Homolka/Heidegger 2016, Mehring 2016a, Gander/Striet 2017, Di Cesare 2014, Espinet

et al. 2018). Die SchwarzenHefte sindGedankentagebücher, die aufHeideggersWunsch

posthum als abschließende Bände seiner Gesamtausgabe veröffentlicht wurden. Die

ersten drei Bände, welche die Jahre 1931-1941 abdecken, wurden 2014 unter dem Titel

Überlegungen veröffentlicht (Heidegger 2014a, 2014b, 2014c).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arcane Geopolitics 61

Bösen erlösen wird. Bis zum Zeitpunkt dieser Erlösung besteht das Weltge-

schehen aus einem ewigen Kampf zwischen den Mächten des Guten und des

Bösen. Diese dunklen Mächte in der Welt zu erkennen, ist einigen wenigen

spirituell Auserwählten vorbehalten. Ursprünglich eine »häretische« christli-

che Sekte im frühen Christentum, ist der Gnostizismus im weiteren Verlauf

der europäischen Geistesgeschichte wiederholt als eine spezifische Weltan-

schauung in Erscheinung getreten und erlangte im Deutschland der 1920er

Jahre besonderen Einfluss (Di Blasi 2002, Pauen 1992, Taubes 1984, 1993).

Heidegger und Schmitt zählten sich selbst zu diesen Auserwählten und

formten ihre politische Weltsicht nach den Überzeugungen der Gnosis. Die-

se gnostischen Tonlage im Denken Heideggers und Schmitts begründet den

Denkstil einer Geheimlehre: den arcane geopolitics. Kern dieser »dunklen« Geo-

politik ist die Überzeugung, dass die Moderne destruktive Kräfte hervorge-

bracht hat – Liberalismus, Kapitalismus, Sozialismus, Universalismus, die

Technik, »die Juden«. Diese treiben die Welt in Richtung Katastrophe. Die-

se geopolitische Überzeugung entspringt einem intellektuellen Milieu, das

die Vorstellung einer deutschen Außergewöhnlichkeit pflegt und davon über-

zeugt ist, dass dem deutschen Volk eine besondere Aufgabe in der Weltge-

schichte zufalle (Habermas 1995, 112ff., Stern 1992). SowohlHeidegger als auch

Schmitt sehen die weltlichen Machenschaften einer gottlosen Politik als ein

Palimpsest, durch das sich eine untergründige, düstere Welt erahnen lässt,

in der dunkle Kräfte amWerk sind. Diese zu sehen und ihre Manifestation in

der Weltgeschichte zu verstehen, sei allerdings einigen wenigen Eingeweih-

ten vorbehalten. Auf dieses Arkanum – dieses Geheimwissen um die bösen

Machenschaften – verweisen beide Denker immer wieder mit Codewörtern,

ohne ihren Gnostizismus offen zu bekennen, weshalb er vielen linken Lektü-

ren verborgen bleibt.

Die gnostische Tonlage in der Lehre Heideggers und Schmitts wurde in

den 1970er Jahren Gegenstand einer viel beachteten Kontroverse zwischen

dem Philosophen Hans Blumenberg und dem Judaisten Jacob Taubes. Blu-

menberg (1988) sieht Heideggers und Schmitts Lehre als Ausdruck eines anti-

modernen Gnostizismus, in dem sich eschatologische Motive mit unversöhn-

lichen Antagonismen mischen. Taubes (1987, 47f.) greift diese Fragen auf und

fragt, wie diese gnostische Tonlage mit ihrer Attraktion für den National-

sozialismus zusammenhängt. Für Taubes stellt sich des Weiteren die Frage,

welchen Wert ihr Denken angesichts dieser Attraktion noch für eine »linke«

Lektüre haben könne. Dieser Diskursfaden wird in der linken Theorie u.a.

von Giorgio Agamben (2006), Alain Badiou (2002), Simon Critchley (2012) und

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Slavoj Žižek (2003) vor dem Hintergrund eines wieder erwachten Interesses

an der Theologie des Apostels Paulus aufgegriffen (Frick 2013). Dabei spielt

Taubes’ Paulus-Interpretation (Taubes 1993) eine zentrale Rolle (vgl. dazu aus-

führlich: Finkelde 2007).

Nach Critchley spiegelt die (Rück-)Besinnung auf Paulus keine konserva-

tive Haltung, sondern vielmehr »das Bedürfnis nach einer neuen handelnden

Figur« (Critchley 2012, 157, unsere Übersetzung). Aber diese Rückbesinnung

birgt politische Risiken aufgrund der Nähe zu Marcion, einem Jünger des

Apostels Paulus, der dessen Botschaft radikalisierte. Anders als Paulus, der

selbst kein Gnostiker war, wird Marcion oft als einer der Begründer der Gno-

sis angesehen (Markschies 2001, 86ff., Taubes 1984, 1993). Marcion, so die viel

beachtete Deutung des protestantischen Theologen Adolf von Harnack (1921),

radikalisierte die dualistische Ontologie Gottes und gab ihr eine antijuda-

istische Färbung: JHWH, der Gott des Alten Testaments, ist der Demiurg,

Christus der Erlöser. In den 1920er Jahren entstand eine einflussreiche intel-

lektuelle Strömung, die Marcions Ansichten aufgriff und großen Einfluss auf

Heideggers und Schmitts Denken hatte.4

Die Verortung Heideggers und Schmitts innerhalb dieser intellektuellen

Genealogie ermöglicht ein tieferes Verständnis ihrer arcane geopolitics: Durch

eine Herausarbeitung ihrer (gnostischen) Politische Theologie, die sie oft nur

in Andeutungen oder in Codewörtern für Eingeweihte zu erkennen geben,

lassen sich die Konturen ihres Denkens genauer erfassen und die Risiken ei-

ner Aneignung ihrer Lehre durch die kritische Geographie aufzeigen. Zuerst

wird dazu im Folgenden das kontroverse Terrain ihrer Rezeption in der kri-

tischen Geographie (und in benachbarten Fächern) nachgezeichnet. Zugleich

wird die ihr Denken grundierende (geo-)politische Theologie herausgearbei-

tet, deren eschatologische Figuren in eine Theorie des Raums, der Imperi-

en und einer globalen Geopolitik eingeschrieben sind. Im Anschluss werden

die gnostischen Topoi in Heideggers und Schmitts (geo-)politischerTheologie

untersucht und ihre Diskussion durch Blumenberg, Taubes und andere dar-

gestellt. Das Kapitel schließt mit einer Diskussion der Frage, ob – und wenn

ja, wie – diese beiden Denker für »kritische« (emanzipatorische, progressive)

4 Adolf von Harnacks einflussreiche Studie zu Marcion, die 1921 veröffentlicht wurde,

war mit Sicherheit auch Heidegger und Schmitt bekannt. Im Fall von Schmitt ist Har-

nacks Einfluss von Linder (2008, 348f.) diskutiert worden. Critchley (2012, 196ff.) be-

zweifelt, dass Marcion tatsächlich ein Gnostiker war, erkennt aber den Einfluss von

Marcions Denken auf Heidegger an.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arcane Geopolitics 63

Überlegungen herangezogen werden können. Dabei werden mögliche alter-

native Politische Theologien angedeutet, die die reaktionären Tendenzen der

gnostischen Gesinnung Heideggers und Schmitts überwinden.

»Schmitt«

Carl Schmitt wird in der Geographie sehr unterschiedlich rezipiert. Auf der

einen Seite besteht kein Zweifel, dass »die Geographie als Disziplin […] ins-

gesamt sehr zögerlich ist, sich mit Schmitt zu befassen« (Minca/Rowan 2014,

A2, unsere Übersetzung). So argumentiert Stuart Elden, dass »die Darstel-

lung Schmitts als ein geopolitischer Theoretiker von gegenwartspolitischer

Relevanz ein schwerwiegender Fehler [ist], sowohl intellektuell als auch po-

litisch« (Elden 2010, 24, unsere Übersetzung). Und Michael Heffernan (2011,

242) schreibt: »Ich bezweifele, dass diese [Schriften Schmitts] mehr darstel-

len als eine interessante, bisweilen faszinierende, Übertragung des deutschen

geopolitischen Denkens der 1920er und 30er Jahre in die Nachkriegszeit.«5

Diese skeptische Haltung scheint sich auf eine Assoziationskette zu stützen,

die Schmitt in einen historischen Kontext setzt, der aus Sicht der Autoren kei-

ner weiteren Erklärung bedarf (Schmitt = Nazi = Lebensraum = Geopolitik).6

Nach diesem Verständnis ist eine weitere Auseinandersetzung mit Schmitts

Denken nicht nur unnötig, sondern politisch riskant und epistemologisch un-

zulässig.

Auf der anderen Seite hat jedoch Agambens Deutung von Schmitt (Agam-

ben 2002a, 2004a) in den letzten beiden Dekaden dazu geführt, dass einige

von Schmitts Schlüsselbegriffen – insbesondere die Begriffe des Politischen

und des Ausnahmezustands – Eingang in die konzeptuelle Sprache der Poli-

tischen Geographie gefunden haben. Dieser »post-Agamben«-Schmitt (Legg/

Vaseduvan 2011, 10) hat in den letzten zehn Jahren enormen Einfluss in der

5 Unsere Übersetzung; das englische Original lautet: »I am skeptical whether these

[writings of Schmitt] provide anything more than an intriguing, occasionally dazzling

extension of German interwar geopolitical writing into the post-war period.«

6 Nur wenige Schriften aus der deutschsprachigen oder der anglophonen Politischen

Geographie haben sich tiefergehend mit der Beziehung zwischen deutscher Geogra-

phie, deutscher Geopolitik und dem Nationalsozialismus auseinandergesetzt, noch

wurde Schmitts Haltung im Hinblick auf die deutsche Geopolitik näher untersucht

(vgl. Barnes/Minca 2014, Bassin/Klinke 2018, Giaccaria/Minca 2016, Herb 1996, Kost

1988, Minca/Rowan 2015, Murphy 1997, Rössler 1990, Sprengel 1996, Werber 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Politischen Geographie gewonnen. Insbesondere der Begriff der »Räume des

Ausnahmezustands« istmittlerweile fester Bestandteil der Diskussionen über

die – aufgrund der Anschläge vom 11. September veränderte – Geopolitik ge-

worden (Gregory 2004, Hagmann/Korf 2012, Minca 2007, Reid-Henry 2007).

In der jüngeren Vergangenheit sind Schmitts explizit räumliche Begriffe wie

der Nomos der Erde, die » Großraumordnung« und seine geopolitische My-

thologie von Land und Meer in den Fokus der Politischen Geographie gerückt

(siehe hierzu Korf/Schetter 2012, Mendietta 2011, Minca/Rowan 2015, Legg/

Vaseduvan 2011, Rowan 2011). In diesen Beiträgen wird jedoch kaum auf die

metaphysischen und mythologischen Aspekte von Schmitts Politischer Theo-

logie eingegangen (vgl. Korf 2018, Minca/Rowan 2014, Meyer et al. 2012).7

Diese Auslassung ist insofern problematisch, als ein Bewusstsein für

Schmitts Politische Theologie wesentlich für das Verständnis seines Raumbe-

griffs ist. Schmitts bedeutendste Begriffe, wie beispielsweise das Politische,

das Entscheidungsmonopol des Souveräns, der Ausnahmezustand, die Groß-

raumordnung und der Nomos der Erde, haben einen direkten Bezug zu seiner

(oft idiosynkratischen) Deutung theologischer Konzepte, Figuren und Debat-

ten. Tatsächlich liegt seinem geopolitischen Denken eineWeltsicht zugrunde,

die das Weltgeschehen als historischen Kampf zwischen den Mächten des

Guten und denen des Bösen ansieht (Bolz 1991, Meier 1998, Minca/Rowan

2015a). Im Kern von Schmitts (geo-)politischer Theologie steht die Idee des

Katechon, eine Tatsache, die bisher in der geographischen Rezeption Schmitts

fast vollständig übersehen wurde (Ausnahmen finden sich bei Minca/Rowan

2015, Meyer et al. 2012). Obwohl es sich dabei um einen eher vagen theolo-

gischen Begriff handelt, der in Schmitts Publikationen nur angedeutet wird

(das erste Mal in Land und Meer: Schmitt [1942] 2008, 19ff.),8 ist die Idee des

Katechon wesentlich für das Verständnis seines Denkens (Gross 2000, 267ff.,

Linder 2008, 42, Meuter 1994, Minca/Rowan 2015b).

7 So beziehen sich die meisten Arbeiten in der Politischen Geographie, die sichmit dem

»post-Agamben«-Schmitt befassen, auf frühe Werke Agambens aus dessen Homo Sa-

cer-Projekt – insbesondere Homo Sacer (2002a) und Ausnahmezustand (2004a) –, und

versäumen es, sich mit späteren Werken wie beispielsweise Die Zeit, die bleibt (2006)

undHerrschaft undHerrlichkeit (2010) auseinanderzusetzen, in denen auf die theologi-

sche Seite von Schmitts Werk explizit und implizit eingegangen wird.

8 Es ist möglich, dass die Idee des Katechon bereits deutlich früher eine wichtige Rolle in

Schmitts Werk spielt. So zitiert Groh (2016, 25) einen Brief Carl Schmitts an Pierre Linn

vom 11. Januar 1948, in welchem Schmitt erklärt, dass er seine Theorie des Katechon

bereits 1932 entwickelt habe.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arcane Geopolitics 65

Schmitt entwickelt seine Vorstellung des Katechon in Anlehnung an Pau-

lus’ zweiten Brief an die Thessalonicher (Kapitel II, 6). Dort wird dem Kat-

echon die Rolle eines historischen »Aufhalters« zugesprochen, der das Ende

der Welt »aufzuhalten vermag« (Schmitt [1950] 1997, 29). Nach Paulus ist die

Zeitspanne zwischen dem Tod Christi und dem Tag des Jüngsten Gerichts

geprägt durch einen Kampf zwischen dem Antichristen und dem Katechon.

Während der Tag des Jüngsten Gerichts in Paulus’ Eschatologie unvermeid-

bar ist, kann sein Kommen durchHandlungen in der profanenWelt beschleu-

nigt oder verzögert werden. Die dem Antichristen zuzuschreibenden Mächte

streben danach, dieWiederkunft Christi zu provozieren und damit die Apoka-

lypse herbeizuführen. Dagegen verhindert der Katechon die (vorzeitige) Apo-

kalypse, indem er dem Handeln des Antichristen entgegenwirkt. Das Wissen

über diesen Kampf zwischen Gut und Böse über das Ende der Welt zählt für

Schmitt zu seiner zentralen Geheimlehre – seinem Arkanum –, und Schmitt

schreibt seiner Lehre magischen Charakter zu.

Für Schmitt hat sich daher die (geo-)politische Theologie einer weltge-

schichtlichenHermeneutik zu bedienen,mit derenHilfe sich dasWirken düs-

terer Akteure hinter den weltlichen Machenschaften der Gegenwart identi-

fizieren lasse. Daraus ergibt sich die Frage, welche weltlichen Mächte nach

Schmitts eschatologischem Geschichtsverständnis dem Katechon zuzurech-

nen sind, und welche dem Antichristen. Tatsächlich schreibt auch Paulus,

dass das Werk des Antichristen, des »Gesetzlosen«, sich stets in der Gestalt

anderer Akteure verberge, wodurch er Schmitt das Stichwort für seine eigene

Geheimlehre bietet. Schmitt schreibt dazu:

Der entscheidende geschichtliche Begriff seiner Kontinuität [zwischen dem

Römischen Reich und dem christlichen Reich des Mittelalters] ist der des

Aufhalters, desKat-echon. ›Reich‹ bedeutet hier die geschichtlicheMacht, die

das Erscheinen des Antichrist und das Ende des gegenwärtigen Äon aufzu-

halten vermag, eine Kraft, qui tenet, gemäß den Worten des Apostel Paulus

im 2. Thessalonicherbrief, Kapitel 2. (Schmitt [1950] 1997, 29)

Die Suche nach dem Katechon wird für Schmitt zur Obsession, so Christian

Linder (2008, 43). Mit der ihm eigenen Bescheidenheit sieht er sich bisweilen

selbst in dieser Rolle – als die letzte Figur welthistorischen Bewusstseins, die

sich dem apokalyptischen Todesritt des Liberalismus und der Feinde des Poli-

tischen entgegenstelle (Schmitt [1950] 1997, 29, siehe auch Schmitt 1942/2016,

11ff., hierzu: Meier 1994, Kapitel IV, Gross 1993, 410ff.). Oder er identifiziert

den Katechon in einer bunten Reihe historischer Figuren, z.B. dem römisch-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

deutschen Kaiser Rudolph II., über historische politische Regime, wie das By-

zantinische Reich – in Land und Meer ([1942] 2008, 19f.) – bis zur Figur des

römischen Kaisers – in Der Nomos der Erde ([1950] 1997, 28f.). Während nicht

ganz deutlich wird, wen oder was Schmitt als wirkungsvollen »Aufhalter« des

Antichristen identifiziert, so ist eindeutig, dass er in der Figur des Imperiums

die Garantie einer Aufrechterhaltung der geschichtlichen Zeit sieht. Er tritt

daher für eine imperiale Geopolitik ein, in der die Welt in klar abgrenzbare

Machtblöcke unterteilt ist – ein Konzept, das er in seiner Theorie der »Groß-

raumordnung« formalisiert (Cacciari 2018, Esposito 2015, 76ff., Meier 1994,

Minca/Rowan 2015b).

Dem Wirken des »Aufhalters« stellt Schmitt das Wirken des Antichristen

gegenüber.Die dunklen Kräfte des Antichristen sieht er als anomisch–also die

Ordnung zersetzend – an. Nach Schmitts Verständnis ist der Keim der Ano-

mie fest im Fundament des modernen Staates verwurzelt, sei er nun liberal

oder kommunistisch (Groh 1998, 2016, Gross 2000). Für Schmitt entwickel-

te sich der moderne Staat aus dem Versuch, einen säkularen Boden für das

Politische zu schaffen, als Antwort auf die Gewalt der postreformatorischen

Glaubenskriege in Europa. Kurzfristig habe der säkulare Staat zwar Frieden

und Ordnung in Europa wiederhergestellt, indem er die Politik ent-theologi-

siert habe, langfristig aber bedeute die Säkularisierung das Ende politischer

Stabilität, da die einende Figur eines einheitlichen Gottes aus demPolitischen

verbannt worden sei (Minca/Rowan 2015b). Der Antichrist in Form des Säku-

larismus und des Liberalismus zersetze also die politische Ordnung und führe

zu deren Zusammenbruch: zur Anomie, einer raumlosen Unordnung.

Eine zentrale Rolle in diesem Kampf spielt für Schmitt das Judentum als

zentrale Kraft des Antichristen. In Schmitts Eschatologie wird »der Jude« zum

Antichristen, den der Katechon »aufzuhalten« hat. In seiner stark antisemi-

tischen Darstellung vom Aufstieg und Fall des modernen Staates, wie bei-

spielsweise in seinem Buch Der Leviathan in der Staatstheorie des Thomas Hobbes

([1938] 1982) beschrieben, werden »die Juden« als Hauptprofiteure des Libera-

lismus identifiziert. Durch seine toleranteHaltung »den Juden« gegenüber, so

Schmitt, ermögliche der liberale Staat das rücksichtslose Verfolgen von Ein-

zelinteressen zum Schaden des Gemeinwohls (Groh 1998, Gross 2000). Indem

sie sich weigerten, Christus als den Messias anzusehen, fügten »die Juden«

dem liberalen säkularen Staatsgebäude einen Riss zu und nutzten das durch

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arcane Geopolitics 67

die Enttheologisierung der Politik entstandene Vakuum für sich aus (Schmitt

[1922] 2004, 69, vgl. auch Schmidt 1998, 67, Palaver 1996).9

In Schmitts arcane geopolitics vermischen sich eineTheorie des Imperiums,

Politische Theologie und Eschatologie: Schmitts geopolitisches Denken hat

seinen Ursprung in einer düsteren theologischen Weltsicht, in der die welt-

lichen Figuren einer imperialen Ordnung zugleich Ausdruck der göttlichen

Ordnung sind. Die der geopolitischen Ordnung entgegenwirkenden Kräfte

sind hingegen das Werk des Teufels. Tatsächlich betrachtet Schmitt in seiner

Deutung der geopolitischen Umwälzungen seiner Zeit seine intellektuellen

und politischen Gegner – Liberalismus, Sozialismus, Positivismus, Kommu-

nismus, die USA und, natürlich, »die Juden« – als weltliche Repräsentanten

des Antichristen. Er versteht all diese Kräfte als Befürworter eines geopoli-

tischen Chaos, einer »raumlosen Unordnung«, die ungezügelte Gewalt und

Zerstörung mit sich bringe (Minca/Rowan 2015b). Schmitt sieht in dieser Ge-

fahr einer weltlichen Unordnung buchstäblich den Anfang vom Ende der Zeit:

Die scheinbar weltlich agierenden Gesandten des Antichristen könnten den

Tag des Jüngsten Gerichts – und damit das Ende der weltgeschichtlichen Zeit

– heraufbeschwören.

»Heidegger«

Während Schmitt in der Humangeographie durchaus kontrovers betrachtet

wird, hat Heidegger dort lange eine freundlichere Rezeption erfahren. Mit

HeideggersThesen wurde unter anderem die Idee einer humanistischen Geo-

graphie untermauert (z.B. Buttimer 1976, Entrikin 1976, Relph 1976, Seamon

1979). Seinen Werken wird ein philosophisches Vokabular entnommen, um

die Begrifflichkeit des Ortes (Casey 1997, 243ff., Cresswell 2004, 21f., Malpas

2006) undTheorien der Praxis (z.B.Hannah 2019, Schatzki 2002, 2007) für die

Humangeographie zu konzeptualisieren. Heideggers Arbeit zum »Ereignis«

9 In einem Eintrag in sein Glossarium vom 16. Juni 1948 (Schmitt [1991] 2015, 165) be-

zeichnet Schmitt seinen Kampf gegen die »protestantische Ketzerei des Liberalismus«

als eine »eigentliche katholische Verschärfung« (vgl. Groh 1998, 185-233, 2016, Linder

2008, 42, Rissing/Rissing 2009, 70,Wacker 1994), wobei imHinblick auf die Eigenarten

seiner Theologie nicht ganz deutlich wird, was aus seiner Sicht genau als »eigentlich

katholisch« zu verstehen war.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

wird außerdem große Relevanz für die Konzeption des Raumbegriffs zuge-

schrieben (Elden 2005, 40f., Strohmayer 1998, Joronen 2013). Nichtsdestotrotz

ist seine Rezeption nicht frei von kritischen Untertönen.WährendMalpas der

Auffassung ist, dass Heideggers Spätwerk die »wichtigste und nachhaltigste

Untersuchung zumBegriff des Raums in der Geschichte westlichen Denkens«

biete (Malpas 2006, 3, unsere Übersetzung), warnen einflussreiche Stimmen

der Disziplin wie David Harvey (1996, 299ff.) und Doreen Massey (2004, 8f.)

vor einem nostalgisch-antimodernistischen und technikfeindlichen Unterton

inHeideggers Raumbegriff. Gegen diesen Vorwurf verteidigenMikko Joronen

und andere Heideggers Denken mit dem Hinweis, dass es auch als Ausdruck

einer »condition of spatial openness« (Joronen 2013, 629) verstanden werden kön-

ne, womit wohl gemeint ist, es eigne sich auch zur Theoretisierung linker,

kosmopolitischer Anliegen und sei kompatibel mit relationalen Raumbegrif-

fen.

In dieser Debatte hat die problematische Genealogie von Heideggers

Wortschatz innerhalb einer bestimmten deutschen intellektuellen Tradition

– sein »Deutschsein« – und die Tatsache, dass er bestimmten Weltbildern

gegenüber anderen den Vorzug gibt, bisher wenig Beachtung gefunden

(Strohmayer 2015, siehe aber Elden 2006, Joronen 2013, Shaw 2012). Stroh-

mayer (2015, 150) sieht den Grund für diese Vernachlässigung darin, dass

sich die Geographie schwerpunktmäßig mit Heideggers späteren Arbeiten

der 1940er und 1950er Jahre befasst, in denen er seine frühere Kritik an

der Metaphysik aufgibt. Das mag auch erklären, warum die Schwarzen Hefte

und die nach ihrer Veröffentlichung aufgekommene internationale Debatte

um ihre antisemitischen Inhalte bisher wenig Resonanz in der Geographie

gefunden haben (Korf 2014, Joronen/Imre 2015, Stohmayer 2015), und dies,

obwohl Heidegger selbst die Hefte als »intellektuell bedeutsam« einschätzt

(Gumbrecht 2017, 132).

Jeff Malpas, dessen Arbeit zu Heideggers Raumterminologie (z.B. Malpas

2006) viel Beachtung in der Humangeographie gefunden hat, spricht sich ge-

gen den Gebrauch von Begriffen wie »Kontaminierung«, »Ansteckung« und

»Makel« in einer Auseinandersetzung mit Heidegger aus. Eine derartige Be-

grifflichkeit, so argumentiert Malpas, richte sich automatisch »gegen eine

ernsthafte Auseinandersetzung mit Heideggers Denken«, da einer solchen

das Risiko »der gleichen Kontaminierung, der gleichen Ansteckung, des glei-

chen Makels« anhafte (Malpas 2016, 10, unsere Übersetzung). Malpas’ Argu-

mentation dient hier der Verteidigung von Heideggers »topologischem« Den-

ken, seiner Arbeiten zum Begriff des Ortes und deren Bedeutung innerhalb

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arcane Geopolitics 69

seiner breiter angelegten Kritik an der Moderne und der Rationalität der Auf-

klärung. Heideggers spätere Reflexionen zur NS-Diktatur drehen sich um

diese Kritik und insbesondere um den Vorwurf, das Naziregime habe die Mo-

derne nicht überwunden, sondern sich vielmehr ihrer kalkulatorischen Ratio-

nalität bedient (siehe hierzu Elden 2006).

Malpas spricht sich dezidiert gegen eine Differenzierung zwischen einem

»frühen« (problematischen) und einem »späten« (unbedenklichen) Heidegger

aus und sieht in dessen Spätwerk eher eine »Intensivierung« seiner frühen

Thesen. Aus Malpas’ Sicht haben die Erfahrungen von Nationalsozialismus,

Krieg und Holocaust Heidegger in seiner früheren Kritik an der Moderne

eher bestärkt als ihn dazu bewegt, diese in Frage zu stellen (Malpas 2017,

118).10 Mit diesem Argument verteidigt Malpas seine Anwendung von Hei-

deggers Raumterminologie und topologischem Denken für eine Theorie des

Ortes, versäumt es aber, sich zu den reaktionären Tendenzen in Heideggers

Schriften zu äußern.

Malpas’ Position wird nicht von allen Heidegger-Exegetinnen geteilt. Ei-

nige Passagen aus den Schwarzen Heften, wie beispielsweise die Aussage, »das

Weltjudentum […] ist überall unfassbar«,11 haben zum Beispiel Peter Traw-

10 Tatsächlich ist die (Be-)Deutung von Heideggers ominöser »Kehre« für sein Werk und

eine sich daraus ergebende mögliche Differenzierung zwischen einem »frühen« und

einem »späten« Heidegger ein zentraler Punkt in der zeitgenössischen Debatte, ob

es möglich sei, einen unbedenklichen oder »echten« Heidegger von einem durch Teile

seinesWerkes beschädigtenHeidegger abzugrenzen (Grosser 2017). Habermas deutet

Heideggers »Kehre« als eine Konsequenz seines Engagements für den Nationalsozia-

lismus, möglicherweise gar als eine explizite Antwort darauf, um seinen Frieden mit

diesem politischen Kapitel zu machen (Habermas 1985, 184f.). Die wesentliche Fra-

ge bleibt jedoch, was man von einer Differenzierung zwischen einem frühen und ei-

nem späten Heidegger gewinne. In einer solchen Differenzierung liegt die Gefahr ei-

ner Wiederholung von Heideggers eigener rechtfertigender Rhetorik, der zufolge die

»Kehre« seine endgültige Abkehr von der Metaphysik bedeute. Tatsächlich scheinen

die SchwarzenHefte Blumenbergs Verdacht zu bestätigen, die »Kehre« sei eher als eine

»Konsequenz« des unvollendeten Teils von Sein und Zeit anzusehen, also nicht als ei-

ne Abkehr von einer früheren Position, sondern vielmehr als ihre radikale Vollendung

(Blumenberg 2000, 59f.). Malpas verwendet in diesem Zusammenhang den Begriff

der »Intensivierung« (Malpas 2017, 118), allerdings vertreten Blumenberg und Malpas

klar gegensätzliche Positionen, welche philosophischen und politischen Schlussfolge-

rungen aus dieser Interpretation der »Kehre« zu ziehen seien.

11 GA 96, 262 (GA = Gesamtausgabe). Heidegger trifft diese Aussage in seinenHeften von

1939-1941 (Heidegger 2014c).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

ny, den Herausgeber der Gesamtausgabe von Heideggers Werk (welche die

Schwarzen Heftemit einschließt), dazu bewogen, Heideggers »seinsgeschicht-

lichen« Antisemitismus anzuerkennen (Trawny 2014). Heideggers Antisemi-

tismus ist in sich selbst »topologisch« in dem Sinne, dass »das Judentum«

politisch und philosophisch aufgrund seiner vermeintlichen »Weltlosigkeit«

und »Ortlosigkeit« abzulehnen sei: Die Vorstellung, dass »die Juden« angeb-

lich an keinen Ort gebunden seien und keine Wurzeln besäßen, »zwingt das

Judentum in die Rolle des großen Zerstörers« (Coyne 2018, 85, unsere Über-

setzung).12 Eine saubere Trennung zwischenHeideggers Antisemitismus und

seinem »topologischen« Denken ist daher problematisch, da die von Heideg-

ger für seinen Raumbegriff verwendete Terminologie eng mit seiner Sprache

zur Geschichtlichkeit und seinem Seinsverständnis (und der Verdüsterung

des Seins durch die Machenschaften der Neuzeit) verwoben ist. Nach Wolf-

son macht Heidegger das Judentum in seinen Schwarzen Heften zur »antige-

schichtlichen Macht der Moderne« (Wolfson 2018, 100). Und Gordon erklärt:

»Die Juden werden in Heideggers Denken praktisch zum Antitypen«, gerade

weil »ihnen eine ›Weltlichkeit‹ fehlt und damit alle Qualifikationen, die ei-

ner gebundenen Existenz zugeschrieben werden« (Gordon 2017, 140, unsere

Übersetzung, vgl. ähnlich: Gilman 2017, Mendieta 2017).

Heideggers Raumbegriff spiegelt das reaktionäre Weltbild, das in den

1920er und 1930er Jahren unter den antirepublikanisch, antisozialistisch,

antiliberal und antimodernistisch eingestellten Feindinnen der Weimarer

Republik weit verbreitet war (Grosser 2011, 384, Herb 1996, Kost 1988, Wolin

2016) und das nach dem Zweiten Weltkrieg zum Teil weiterlebte (Habermas

1995, Müller 2003). Heidegger teilt dieses intellektuelle Milieu nicht allein mit

Schmitt, sondern auch mit Publizisten wie Oswald Spengler, Ernst Jünger,

Gottfried Benn und Arthur Moeller van den Bruck (vgl. Bohrer 1978, Bolz

12 Auch Schmitt verwendet dieses klassische antisemitische Bild der jüdischen »Wurzel-

losigkeit« und verleiht ihm in seinen Schriften einen räumlich-philosophischen An-

strich. Dies gilt insbesondere für seine Abhandlung über die Großraumordnung, in

welcher er dem »jüdischenDenken« eine »leere Raumvorstellung« zuschreibt (Schmitt

[1941] 2009, 78f., meine Hervorhebung): »Das eigentümliche Missverhältnis des jüdi-

schen Volkes zu allem«, so Schmitt, »was Boden, Land und Gebiet angeht, ist in seiner

Art politischer Existenz begründet. Die Beziehung eines Volkes zu einem durch eigene

Siedlungs- und Kulturarbeit gestalteten Boden […] ist dem Geist des Juden unverständ-

lich.« Und so sieht Schmitt in der Arbeit jüdischer Autoren »ein wichtiges Ferment der

Auflösung konkreter, raumhaft bestimmter Ordnungen« (ebd., 79).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arcane Geopolitics 71

1991, Grosser 2011, Von Krockow [1958] 1990). Diese reaktionäre Geisteshal-

tung propagierte eine Ideologie deutscher Einzigartigkeit, der zufolge »das

deutsche Volk die eindeutige eschatologisch-historische Aufgabe hatte […],

die Menschheit von der mit Barbarei gepaarten Dekadenz der westlichen

Zivilisation zu erlösen« (Wolin 2016, xvii, unsere Übersetzung). Nach der

von ihm wie vielen reaktionären Denkerinnen als Katastrophe empfundenen

Niederlage im Ersten Weltkrieg erhielt diese Mission eine neue Dringlich-

keit: Die deutsche Kultur müsse Eingang in eine reaktionäre Politik finden.

Heidegger teilt diese Auffassung und übersetzt diese Mission in eine zeit-

liche Semiotik, die Begriffe wie »Bruch«, »Entschlossenheit« und »Kampf«

verwendet, ebenso wie den »völkischen« Unterton, der sich in vielen seiner

früheren Werke findet.

Diese Argumentation wird in vielen Arbeiten der kritischen Geographie,

die sich in ihrer Rezeption auf Heideggers »vermeintlich ›humanistische‹«

Schriften nach seiner angeblichen »Kehre« beschränken (Strohmayer 2015,

14), als noch hinnehmbar angesehen. Auch seine Kritik einer kalkulatorischen

Rationalität, in die er seine spätere Kritik des Nationalsozialismus mit einbe-

zog (allerdings neben der Kritik amWeltjudentum), wurde als relevant ange-

sehen (Elden 2006). Allerdings bekräftigt Heidegger auch nach dem Zweiten

Weltkrieg seine antimoderne und antiliberale politische Haltung, ebenso wie

seine Ablehnung des »kulturellen Erbes des Westens«:

Was hat der zweiteWeltkrieg eigentlich entschieden, um von seinen furcht-

baren Folgen für unser Vaterland […] zu schweigen. Dieser Weltkrieg [der

Zweite Weltkrieg] hat nichts entschieden, wenn wir hier die Entscheidung

so hoch und so weit nehmen, dass sie einzig das Wesensgeschick des Men-

schen auf dieser Erde angeht. Nur das unentschieden Gebliebene kommt

um einiges deutlicher zum Vorschein. (Heidegger 1954, 65)

Tatsächlich sieht Heidegger wenig Grund, den Sieg der alliiertenMächte über

das Nazi-Regime zu feiern. Und nicht nur das, aus seiner Sicht hat der Sieg

der Alliierten das Vermächtnis der Moderne und ihrer Metaphysik nicht nur

konserviert, sondern sogar intensiviert. Auch kann er nur von den »furcht-

baren Folgen« für »unser Vaterland« sprechen, nicht aber für den Holocaust

und das Leiden der Anderen Worte finden.

Diese Haltung kommt allerdings wenig überraschend, wenn man sie als

wesentlichen Bestandteil seiner »schwarzen« (geo-)politischenTheologie liest

(in Anspielung auf seine Schwarzen Hefte, in denen er diese Gedanken offe-

ner ausspricht): Heidegger sieht im Liberalismus, in den Juden, der westli-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

chen Kultur und der Moderne das Werk des Teufels, den Grund für die »Ver-

düsterung der Welt«. Das von ihm verwendete Begriffsvokabular von »Ge-

fallenheit«, »Uneigentlichkeit«, »Er-eignis« oder »Seyn« enthält deutlich es-

chatologische (und, wie hier gezeigt werden soll, gnostische) Untertöne, auch

wenn das theologische Register in seinemWerk weniger offensichtlich ist als

in Schmitts Publikationen. Ähnlich wie Schmitt entwickelt Heidegger zu je-

ner Weltverdüsterung eine Art Geheimlehre, ein Arkanum, in das er seine in

gnostischer Tonlage zusammengefügten Begriffsbausteine zu arcane geopoli-

tics verwebt.

Die gnostische Tonlage der arcane geopolitics

Schmitts Figur des Antichristen und Heideggers Seinsbegriff sind beide

(wenn auch auf sehr unterschiedliche Weise) Ausdruck einer gnostischen,

theologisch unterlegten Geheimlehre zur Geopolitik. Für den Philosophen

und Judaisten Jacob Taubes ist Heideggers und Schmitts Gnostizismus

im Kern eine Art selbstgebrauter »abtrünniger« Katholizismus (1987, 1993,

140f.). Dieser solle Trost im Angesicht der »Heillosigkeit der Welt« geben.

Zugleich grenzten sich Heidegger und Schmitt damit von dem allgemein

anerkannten institutionalisierten Katholizismus ab (Groh 1998). Taubes be-

zeichnet beide Denker als »abgestandene« Katholiken, Vertreter einer quasi

geächteten katholischen Minderheit, die versuchten, sich einen Platz in einer

intellektuellen Kultur zu erkämpfen, in der ein durch protestantische und

jüdische Einflüsse geprägter liberaler Konsens vorgeherrscht habe (Taubes

1987, 73f.).13 Diese liberale intellektuelle Welt habe sich womöglich am deut-

lichsten in der Figur Ernst Cassirers gezeigt, der sich in dem berühmten

Davoser Streitgespräch von 1929 gegen Heidegger positioniert habe. Cassirer,

ein liberaler Verfechter des Neukantianismus und der Weimarer Republik,

vertrat metaphysische und politische Überzeugungen, die Heidegger klar

ablehnte (Friedman 2000, Gordon 2010). Aus diesem antiliberalen (und

antisemitischen) Affekt heraus ist die gnostische Tonlage bei Heidegger und

Schmitt zu verstehen.

13 Zu dem katholischen, antimodernistischen Milieu, in dem Heidegger aufwuchs und

das ihn zu Beginn seiner theologischen Studien dazu verleitete, katholischer Priester

werden zu wollen, siehe Arnold (2017), zu Schmitts Verhältnis zum Katholizismus sie-

he: Mehring (2016b).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arcane Geopolitics 73

Tieferen Einblick in die gnostische Tonlage ihrer arcane geopolitics bietet ei-

ne intellektuelle Auseinandersetzung in den Geisteswissenschaften im Nach-

kriegsdeutschland der 1970er und 1980er Jahre. Diese Debatte wurde wesent-

lich durch das Buch Die Legitimität der Neuzeit (1966)14 des Philosophen Hans

Blumenberg ausgelöst. Streitpunkt war die Beziehung zwischen Gnosis und

Politik in der Moderne (Taubes 1984). Blumenberg verteidigt die Neuzeit ge-

gen eine These von Eric Voegelin: Voegelin hatte in The New Science of Politics

(1951) behauptet, modernes Denken sei seinem Wesen nach gnostisch. Blu-

menberg argumentiert dagegen, dass in der Moderne vielmehr eine Über-

windung der Gnosis zu sehen sei.15 Nach Blumenberg (1988, 138-149, 333-353)

zeichne sich der gnostische Denkstil durch eine prämoderne Geisteshaltung

aus, die dem Erlösungsgedanken und nicht dem Fortschritt verhaftet sei.

Blumenberg identifiziert solch gnostische Topoi in der reaktionären Haltung

Heideggers und Schmitts, die in den Übeln der Moderne scheinbar dunkle,

mythisch-theologische Kräfte am Werk sähen.

So schreibt Blumenberg am 7. August 1975 einen Brief an Carl Schmitt,

in dem er zu erklären versucht, warum er Schmitts gnostische Disposition

grundsätzlich ablehne. Er argumentiert, dass »jede Eschatologie ihrem We-

sen nach gnostisch« sei.16 In Legitimität der Neuzeit hatte Blumenberg die von

Schmitt in dessen Schrift Politische Theologie I (Schmitt [1922] 2004) aufge-

stellte Säkularisierungsthese kritisiert. Nach Schmitts These sind »alle prä-

gnanten Begriffe der modernen Staatslehre […] säkularisierte theologische

Begriffe« (ebd., 43). Blumenberg stellt sich klar gegen die Vorstellung, der

moderne Staat habe theologische Attribute übernommen und lediglich mit

einem säkularen Anstrich versehen. Für Blumenberg ist der politische Abso-

lutismus kein Versuch, eine göttliche Autorität nachzuahmen, sondern viel-

14 Die erste Fassung der Legitimität der Neuzeit erschien 1966. Die später im Text zitierte

Fassung ist die erneuerte Ausgabe von 1988. Diese ist grundlegend überarbeitet und

antwortet bereits auf die Einwände, die Carl Schmitt in Politische Theologie II gegen Blu-

menberg vorgebracht hatte.

15 Der komplexen Debatte zu Blumenbergs Sicht auf die Neuzeit als die (zweite) Über-

windung der Gnosis und wie diese an theologische Debatten des Spätmittelalters an-

knüpft (Hübener 1984), können wir aus Platzgründen an dieser Stelle nicht gerecht

werden. Ebenso wenig kann näher darauf eingegangen werden, inwiefern Blumen-

bergs These der von Voegelin aufgestellten widerspricht (dazu ausführlich: Styfhals

2012).

16 Blumenberg in einem Brief an Schmitt vom 7. August 1975 (in: Schmitz/Lepper 2007a,

132).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

mehr eine notwendige Reaktion auf die zunehmende religiöse Zersplitterung

der postreformatorischen Gesellschaft. Schmitt veröffentlicht eine Replik auf

Blumenbergs Brief im Nachwort zu Politische Theologie II ([1970] 2008). Er be-

fürchtet, Blumenbergs Kritik könnte den von ihm (Schmitt) vertretenen theo-

logischen »Unterbau« des Politischen in Frage stellen, da Blumenberg die im

Politischen agierenden Kräfte als der Politik immanent darstellt, während

Schmitt in ihnen das Werk dunkler Mächte sieht, die das Weltgeschehen ver-

düstern (Meier 1994, Groh 1998, Gross 2000, Palaver 1996).

Schmitt entwickelt in seiner Kritik an Blumenberg eine gnostische

Konzeption der Christologie. Gegen Blumenberg stellt er den Begriff der

»Gegnerschaft« (und damit »das Politische«) in den Kern der göttlichen

Dreieinigkeit, und zwar im Bild eines geteilten Gottes. Schmitt verortet

den gnostischen Dualismus von Schöpfer und Erlöser in der Person Jesu

Christi: Christus ist beides, gehorsamer »Gott« und rebellischer »Mensch«;

ein »Epimetheus«-Christus und ein »Prometheus«-Christus in einer Per-

son. Der Epimetheus-Christus ist Gott gegenüber gehorsam, während der

Prometheus-Christus gegen den Vater rebelliert. Für Schmitt stehen sich

diese beiden Christusfiguren in einem unversöhnlichen Bruderstreit gegen-

über (vgl. Groh 1998, 156ff., Schmitz/Lepper 2007b), der dafür sorgt, dass die

Weltgeschichte eine Geschichte des Kampfes ist und weiter bleiben wird.

Damit legt er die gnostischen Wurzeln seiner Überzeugungen zum ersten

Mal offen: So zeigt sich in seiner Replik zu Blumenberg eine Verschiebung

von der Politischen Theologie hin zu einer theologischen Politik (Groh 1998, 2016,

Meier 1994, Minca/Rowan, 2015b).17

Die immanenten Kräfte der Neuzeit sind für Schmitt schlicht Ausdruck

des prometheischen Christi:

17 In ihrer Deutung der nun zugänglichen frühen (1912-1915) Tagebücher Carl Schmitts

zeigt Ruth Groh (2016), dass Schmitt sich schon früh mit gnostischen Autoren, ins-

besondere Marcion, auseinandersetzte. Dessen Denken prägte Schmitts antagonis-

tischen Dualismus von Ordnung und Chaos, wie er ihn in seinen frühen Veröffentli-

chungen zur Diktatur der Katholischen Kirche darstellt. Marcion tritt auch in Schmitts

Glossarium in Erscheinung (Linder 2008), allerdings spielt Schmitt seinen Gnostizis-

mus in späteren Veröffentlichungen herunter (Groh 2016), da er befürchtet, eine of-

fen gnostische Haltung könnte seine akademische Karriere gefährden. Erst in Politi-

sche Theologie II ([1970] 2008) und in der offenen Konfrontation mit Blumenberg und

Peterson bringt Schmitt seine gnostische Position schließlich offen zum Ausdruck.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arcane Geopolitics 75

Das strukturelle Kernproblem des gnostischen Dualismus von Schöpfergott

und Erlösergott beherrscht aber nicht nur jede Heils- und Erlösungsreligion.

Es ist in jeder änderungs- und erneuerungsbedürftigen Welt unentrinnbar

und unausrottbar immanent gegeben (Schmitt [1970] 2008, 93).

Schmitt positioniert sich klar auf der anderen Seite – der des epimetheischen

Christi, der die gottgegebene Heillosigkeit der Welt klaglos und gehorsam er-

trägt. Der prometheische Christus hingegen erzeugt Stasis – Aufruhr, Revolte

– gegenüber Gott und ist daher eine Ausprägung der Anomie, der Gesetzlo-

sigkeit, die der Katechon »aufhalten« muss. Dieser prometheische Christus

schließt einen Pakt mit der Menschheit gegen Gott, den Schöpfer, um selbst

Gutes auf der Erde zu erschaffen. Daher wird der Christus der Liebe, Gnade

und Güte, der das Böse überwinden und das Leiden auf Erden beenden will,

für Schmitt zum Synonym für die Hybris der Neuzeit und für utopische Be-

mühungen, den Weltfrieden und den Himmel auf Erden zu errichten, d.h.

das Göttliche immanent im Jetzt zu verankern.18 In seiner Replik auf Blu-

menbergs Kritik offenbart Schmitt damit die zutiefst gnostische Tonlage, in

der sein Denken operiert.

Im Fall vonHeidegger vermeidet es Blumenberg, ihn explizit als Gnostiker

zu bezeichnen. Er zeigt jedoch einige Parallelen zwischen Heideggers Denk-

stil und dem der Gnostiker auf (Blumenberg 1979, 246; vgl. Heidenreich 2015,

141-154, und Buch 2014, 87-100). Insbesondere sah er in Heideggers Idee vom

»Sein zum Tode« eine eindeutig eschatologische Haltung (vgl.Marquard 1973,

25, Meier 2003, 73-82). Blumenberg ist nicht der Erste, der diese Behauptung

aufstellt. Hans Jonas, ein Student Heideggers, identifiziert bereits 1934 eine

gnostische Disposition in Heideggers Existentialismus in dessen Werk Sein

und Zeit (Jonas [1934] 1954, 90f., ebenso: Jonas 1952). Gut 50 Jahre später zeigt

Barbara Merker (1988) anhand der Begriffsbilder der Gefallenheit und der Ge-

worfenheit in Heideggers Sein und Zeit dessen gnostische Disposition auf. Auch

Heinz-Dietrich Kittsteiner (2004) folgt Jonas (und Merker) und sieht eine ver-

borgene gnostische Geisteshaltung in Sein und Zeit am Werk: Für Heidegger

zeigt sich der Demiurg in den Bewusstseinszuständen der »Uneigentlichkeit«

18 Aufgrund dieser Überzeugung weist Schmitt die Überlegungen von Jean-Baptist

Metz und die Lehren der Befreiungs- und Revolutionstheologie aufs Schärfste zurück

(Schmitt [1970] 2008, 26ff., siehe hierzu: Maier [1970] 2007, 15-73).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

und des »Man«, während das »Ereignis« der »Machtergreifung« zum escha-

tologischen Horizont für das Erscheinen der »Eigentlichkeit« in politischer

Form wird.

Blumenberg betont jedoch, dass diese gnostische Disposition nicht auf

den »frühen« Heidegger aus Sein und Zeit beschränkt, sondern vielmehr auch

in dessen späterem Werk nach der »Kehre« zu finden sei, in welchem Hei-

degger das Primat des Seins als eine Vergeltung übende Gottheit darstelle

(Blumenberg 1988, 220). Die für den Menschen unergründliche Allmacht des

Seins, wie Heidegger sie in seinem Spätwerk beschreibe, sei nichts anderes

als ein deus absconditus oder ein exogenes »Er-eignis«, welches das Sein radi-

kal vom Alltäglichen trenne und den Demiurgen im technischen Fortschritt

der Neuzeit identifiziere (Blumenberg 1996, 739). Diese gnostische Theologie

verstehe »Seyn« als ein »Er-eignis«, das sich fundamental von zeitgeschichtli-

chen Ereignissen unterscheide (die das Werk des Demiurgen seien). Kittstei-

ner schließt sich Blumenbergs Auffassung an und erklärt, dass Heidegger in

seinen späteren Schriften die gnostischen Topoi im Wirken des Demiurgen

mit dem Amerikanismus und dem Bolschewismus identifiziere (Kittsteiner

2004, 212), deren dämonischen Kräfte er, ähnlich wie Schmitt, für die »Welt-

verdüsterung« verantwortlich mache.

Heideggers Technikkritik erhält so eine gnostische Tonlage: Heidegger

sieht in der Technik das Werk des Demiurgen. So sind auch seine Bremer

Vorträge aus dem Jahr 1949 zu verstehen, in denen er erklärt, die moder-

ne Landwirtschaft sei eine »motorisierte Ernährungsindustrie, imWesen das

Selbe wie die Fabrikation von Leichen in Gaskammern und Vernichtungsla-

gern, das Selbe wie die Blockade und Aushungerung von Ländern, das Selbe

wie die Fabrikation vonWasserstoffbomben«.19Was schlicht als Kritik an den

modernen, nicht nachhaltigen landwirtschaftlichen Technologien angesehen

werden kann (als Ausdruck des »Gestells«), lässt sich besser als eine elementa-

re Komponente von Heideggers arcane geopolitics begreifen. Seine Kritik kann

aus geopolitischer Sicht nicht nur so verstanden werden, als setze er das Ver-

brechen des Holocaust (Gaskammern) mit den Kriegsstrategien der Alliier-

ten (die Atombombe, die Belagerung deutscher Städte) gleich, oder als übe

er allgemein Kritik an einer kalkulatorischen Rationalität. Vielmehr sieht der

Gnostiker Heidegger hier eine »dunkle« Geopolitik am Werk: In der Weltver-

düsterung würden die Machenschaften des Demiurgen erkennbar.

19 GA 79, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arcane Geopolitics 77

Heideggers Haltung trägt auch insofern gnostische Züge, als er sich selbst

als einen der Wenigen (oder möglicherweise den Einzigen) sieht, die in die-

ses esoterische Wissen über das Werk des Demiurgen (ursprünglich von ihm

als »das Man«, später als »das Gestell« bezeichnet) eingeweiht sind und der

Erscheinung Gottes als dem »Ereignis« entgegensehen.Diese gnostische Ton-

lage zeigt sich in Heideggers berühmtem Interview mit dem Spiegel, das 1966

geführt, aber erst posthum 1976 wenige Tage nach seinemTod unter der Über-

schrift »Nur noch ein Gott kann uns retten« veröffentlicht wurde:20

Nur noch ein Gott kann uns retten. Die einzigeMöglichkeit einer Rettung se-

he ich darin, im Denken und Dichten eine Bereitschaft vorzubereiten für die

Erscheinung des Gottes im Untergang; dass wir nicht, grob gesagt, »verre-

cken«, sondern wenn wir untergehen, im Angesicht des abwesenden Gottes

untergehen.21

Dies, so Kittsteiner (2004, 14f.), ist nichts anderes als der Höhepunkt einer

gnostischen Geschichtstheologie: »Sich vorbereitend im Angesicht des abwe-

senden Gottes untergehen, oder verrecken – getrieben von dem sehr anwe-

sendenDemiurgen« (ebd., 15).Micha Brumlik (1992, 265) kommt zu einer ähn-

lichen Schlussfolgerung: »Heideggers ein Philosophenleben lang währendes

Bemühen […] ähnelt in mehreren Hinsichten den Wegen der Gnostiker: ih-

rer Suche nach Spuren des Göttlichen in einer ganz und gar sündigen Welt.«

Hierbei ist für die Gnostikerin, so Brumlik, die Sündhaftigkeit keine Frage der

Ethik (oder des Rechts), sondern Ausdruck einer fehlerhaften Wahrnehmung

der Welt und ihrer inneren Wahrheit. Die Düsternis der Welt bleibt ein Ar-

kanum, ein magisches Geheimnis, das nur wenigen Eingeweihten offenbart

wird.

Blumenberg sieht Heideggers und Schmitts Gnostizismus als eine Art

Rückfall in vormoderne Überzeugungen, in denen sich eschatologische Moti-

ve mit harten Antagonismen mischen (Heidenreich 2015, 151). Heidegger und

Schmitt brauen ihre jeweilige Geheimlehre der arcane geopolitics. Beide stellen

20 Eine detaillierte und kritische Historie zu diesem Interview bietet Hachmeister (2014).

21 Originalzitat Heideggers, wie in der GA 16, S. 671 veröffentlicht; im Spiegel wurde die-

ser Passus leicht verändert wiedergegeben: »Nur noch ein Gott kann uns retten. Uns

bleibt die einzige Möglichkeit, im Denken und im Dichten eine Bereitschaft vorzu-

bereiten für die Erscheinung des Gottes oder für die Abwesenheit des Gottes im Un-

tergang; daß wir im Angesicht des abwesenden Gottes untergehen.« (Der Spiegel Nr.

23/1976, S. 209). Vgl. dazu Kittsteiner 2004, 14f., Fußnote 9, nach dessen Angaben ich

auch das oben wiedergegebene Originalzitat wiedergebe.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

dazu die geopolitischen Umwälzungen ihrer Zeit in den Kontext einer apo-

kalyptischen Zukunft und interpretieren die globale Neuordnung der geopo-

litischen Mächte – einem gnostischen Geschichtsverständnis folgend – als

Ausdruck des ewigen Kampfes zwischen dem Antichristen und dem Gott der

Erlösung. Nach den Schrecken des Zweiten Weltkriegs sind beide bemüht,

die neue Weltordnung anhand ihrer gnostischen Geschichtsphilosophie zu

erklären. Dabei bedienen sie sich derselben metaphysischen und metapoe-

tischen Sprache, mit der sie die von ihnen in den 1920er und 1930er Jahren

vertretenen antiliberalen Überzeugungen verteidigt hatten. Als Antwort auf

das Grauen des Nationalsozialismus, den Holocaust und die Verwüstungen

des Zweiten Weltkriegs stellen sie keinesfalls ihre früheren reaktionären Vor-

stellungen vom Raum in Frage, sondern hüllen sie vielmehr in düstere, me-

taphysische Überlegungen, um ihnen weiterhin Legitimität zu verleihen.

Vom Umgang mit reaktionärem Denken

Der Reaktionär, schreibt Emile Cioran (1980, 37), ist »ein Profiteur des

Schrecklichen, dessen aus Berechnung oder Übermaß an Klarsicht erstarrtes

Denken die Zeit bagatellisiert oder verleumdet«. Cioran – selbst ein ehemali-

ger Reaktionär, der sich aus der faschistischen Politik in die Sicherheit eines

metaphysischen Pessimismus zurückzog (und es ebenso wie Heidegger und

Schmitt versäumte, sich nach dem Krieg mit seinem faschistischen Engage-

ment auseinanderzusetzen) – zeigt hier die gnostische Geisteshaltung allen

reaktionären Denkens, in der es sich auch Heidegger und Schmitt einge-

richtet hatten. Diese Trivialisierung der eigenen Epoche erlaubt den Einsatz

grauenhafter Gewalt verbundenmit derWeigerung, dafür die Verantwortung

zu übernehmen. Peter Sloterdijk schreibt dazu: »Zur Gnosis disponiert ist

jemand, dem es in Wahrheitsfragen darauf ankommt, eher klug als fromm

zu sein« (Sloterdijk 2017, 85). In dieser Hinsicht ist die gnostische Disposition

reaktionärer Denker, wie auch vieles andere, klar abzulehnen: Slavoj Žižek

bringt es auf den Punkt: »Gnosis? Nein danke!« (Žižek 2001, 6)22

22 Es ist Žižek zuzustimmen, dass die »gnostischeDisposition« unddie ihr innewohnende

apokalyptische Nostalgie abzulehnen sind. Wir teilen jedoch nicht seine Auffassung,

dass Heideggers Begriff der »Geworfenheit« gegen die gnostische Tradition steht, also

antignostisch sei (Žižek 2017). Vielmehr haben wir hier genau die gegenteilige Auffas-

sung vertreten.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arcane Geopolitics 79

Bedeutet dies, dass sich kritische Geographie und linke Theorie grund-

sätzlich nichtmehrmit gnostischen ReaktionärenwieHeidegger und Schmitt

auseinandersetzen sollte? Nicht unbedingt. Schon 1953 erklärt Jürgen Haber-

mas, es sei an der Zeit, »mit Heidegger gegen Heidegger zu denken« (Ha-

bermas 1981, 72).23 Der junge Habermas, damals noch Student und mit sei-

ner Promotion befasst, zieht diese Schlussfolgerung nach seiner Kritik an

der Veröffentlichung von Heideggers Vorträgen zur Metaphysik aus dem Jahr

1935 (ebd., 65-72). Einer dieser Vorträge enthält einen Passus über die »[in-

nere] Wahrheit und Größe dieser [der nationalsozialistischen] Bewegung«24

(ebd., 66), der für die Veröffentlichung der Vorträge im Jahr 1953 nicht verän-

dert worden ist. Heidegger begründe seinen eigenen Irrtum seinsgeschicht-

lich, um einer moralischen Klärung auszuweichen. Stattdessen wäre doch, so

Habermas, eine Haltung angesagt, »wie Heidegger [sie] doch verlangt« (aber

nicht für sich selbst umsetzt), »die Vergangenheit als ein noch Bevorstehen-

des immer wieder in Frage [zu stellen]« (ebd., 72).

Beinahe 50 Jahre später argumentiert Chantal Mouffe analog, es sei nicht

nur möglich, sondern wünschenswert, »sowohl mit als auch gegen Schmitt

zu denken« (Mouffe 1999, 6). Schmitt stelle beunruhigende Fragen, die ei-

ne »supposedly pacified world« heimsuchten (ebd., 1).25 So findet Mouffe in

Schmitts Kritik am Parlamentarismus und Liberalismus das Begriffswerk-

zeug für ihre eigene Kritik an der deliberativen Demokratietheorie. Gegen

deren Konsensbegriff folgt sie Schmitts antagonistischem Begriff des Politi-

schen für ihre eigene Konzeption einer Agonistik (Mouffe 2005), und doch

betont Mouffe, dass Schmitt als Antidemokrat politisch ein Gegner bleibe.

Mouffe geht es nicht um eine Abschaffung, sondern um eine Radikalisierung

der Demokratie. Damit öffnet sie die Tür zu einer noch andauernden Ausein-

andersetzung anglophoner linkerTheoriemit Schmitt, nachdembereits zuvor

italienische und französische Linksintellektuelle sein Werk wieder aufgegrif-

fen hatten (siehe hierzu Minca/Rowan 2015b). Die Schmitt-Rezeption in der

kritischen Geographie erfolgt zu großen Teilen vermittelt durch die Theorien

Agambens und Mouffes, ohne eigene direkte Auseinandersetzung mit seinen

Schriften, und folgt damit deren teils selektiver Rezeption.

23 Für eine ausführlichere Darstellung von Habermas’ Kritik an Heidegger im Jahr 1953

und danach siehe Demmerlein (2017, insbesondere S. 191).

24 GA 40, 208/222.

25 Hier tönt, auch wenn Mouffe dies nicht weiter ausführt, etwas von dem Arkanum

durch, das der Esoteriker Schmitt aufschlüsselt.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Eine kritische Auseinandersetzung mit Heidegger und Schmitt sollte

jedoch nicht selektiv erfolgen, d.h. den theologischen Tonfall ihres Denkens

und die düsteren geopolitischen Überzeugungen, auf denen dieses beruht,

ignorieren. Vielmehr sollte es in der Auseinandersetzung mit ihrem Werk

darum gehen, »das philosophisch Relevante aufzugreifen und gleichzeitig

[ihren] gnostischen Schlussfolgerungen zu widerstehen«, wobei die gewon-

nenen philosophischen Erkenntnisse »nur dann Relevanz haben [können],

wenn sie weiterhin ernsthaft kritisch hinterfragt werden dürfen« (Gordon

2017, 148f., unsere Übersetzung). Tatsächlich haben einige kritische Theore-

tiker wie Giorgio Agamben, Micha Brumlik, Simon Critchley, Gianni Vattimo

und Jacob Taubes in der Auseinandersetzung mit Heidegger und Schmitt

das emanzipatorische Potenzial »alternativer Theologien des Politischen«

(Amesbury 2018) betont und darauf hingewiesen, dass die Politische Theo-

logie auch eine theoretische Quelle für progressive Anliegen sein könne. So

schreibt Critchley: »Wovon ich träume, ist ein Heidegger mit einem Stachel

im Fleisch; ein wenig nichtjüdisch, zugegeben, aber auch ein wenig jüdisch,

um Taubes’ Worte [über Schmitt] zu zitieren« (Critchley 2012, 183).26

AlternativeTheologien des Politischen möchten den Stimmen der Schwa-

chen einen Raum schaffen. Heidegger und Schmitt stehen dagegen für ein

rücksichtsloses Streben nach Ordnung, die im Wissen um die kommende

Katastrophe zu jedem Preis aufrechterhalten werden muss – auch auf Kos-

ten der Schwachen (Korf 2018, Minca/Rowan 2015b). Contra Heidegger und

Schmitt schwingt das befreiende Potenzial einer schwachen messianischen

Kraft zum Beispiel in Gianni Vattimos Begriff der Kenosis mit, die Vattimo

als göttliche Selbsterniedrigung interpretiert – als Gottes »Verwandtschaft

mit dem Endlichen« und als »Auflösung seiner Transzendenz« (Vattimo 2003,

43). Für Vattimo erhält die Caritas (die christliche Nächstenliebe) durch Keno-

sismehr Beständigkeit als durch einen absoluten Wahrheitsanspruch. Damit

dreht Vattimo die gnostische Gleichung um. Auch der katholische Theologe

JohannBaptistMetz (1997, 2006) grenzt seine neue PolitischeTheologie explizit

gegen Schmitt ab. Für Metz ist es Aufgabe einer neuen Politischen Theologie,

die Negativität des Leidens im Licht einermessianischenHoffnung statt einer

apokalyptischen Prophezeiung darzustellen. Wenn, wie Kyle Gingerich Hie-

bert schreibt, »Schmitt für so etwas wie eine apokalyptische Aufrechterhal-

26 Unsere Übersetzung; das englische Original lautet: »What I am dreaming of here is

Heidegger with a thorn in the flesh; a little bit Gentile, admittedly, but also a little bit

Jewish, to cite Taubes [who writes on Schmitt].«

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arcane Geopolitics 81

tung [der Ordnung] steht«, dann »steht Metz für so etwas wie eine apokalyp-

tische Störung« derselben (Gingerich Hiebert 2017, 53, unsere Übersetzung).

Die negativeTheologie der (reaktionären) Gnostikerin lässt ein emanzipa-

torisches Denken nicht zu: »Der Gnostizismus glaubt an ein Vermeiden der

Zeit, anstelle eines Gipfelns der Zeit in einem apokalyptischen Höhepunkt«

(Bloom 1982, 67).27 Die Gnostikerin hält am Bild einer fehlerhaften Schöpfung

fest und versichert sich damit der »Weltverdüsterung« (Heidegger) bzw. der

»Heillosigkeit der Welt« (Schmitt). Heideggers »Nur noch ein Gott kann uns

retten […] wenn wir untergehen« zeigt das offensichtliche Scheitern dieses

apokalyptischen Registers. Groh (2016, 24) nennt das eine paradoxe Eschato-

logie – eine Eschatologie, die im Grunde »anti-eschatologisch« ist: Schmitt

findet scheinbar Trost in der Figur des Katechon und wirbt für ein Hinauszö-

gern der Parusie, der Wiederkunft Christi. Dieses Festhalten an einer bösen

Welt wird gleichzeitig als eine elitäre Haltung verstanden: »Wer die Gnosis

hat, wer die Wahrheit kennt, der befindet sich in einem Zustand der Ruhe,

er ist sozusagen in seinem eigenen inneren Pleroma« (Bloom 1982, 69).28 Das

ist das Paradox der arcane geopolitics: Die Einsicht in die Heillosigkeit der Welt

bringt der Gnostikerin zwar Genugtuung, aber keine Rettung.

Gegen Schmitts antieschatologische Eschatologie stellt Agamben das

messianische Denken Walter Benjamins (Benjamin 1977, 261). Messianisches

Denken schafft Raum für das potenziell Mögliche oder, wie Agamben in An-

lehnung an Benjamin schreibt, für die »kleine Pforte, durch die der Messias

eintreten kann« (Agamben 2006, 85). In seiner Ausführung dieses Gedankens

unterscheidet Agamben zwischen eschatologischer Zeit und messianischer

Zeit: »Das Messianische«, so schreibt er, »ist nicht das Ende der Zeit, son-

dern […] die Zeit, die zwischen der Zeit und ihrem Ende bleibt« (ebd., 75).

Nach dieser Vorstellung ist die messianische Zeit weder eine chronologische

Zeit, noch ist sie das apokalyptische Eschaton am Ende aller Zeiten. Aus

Agambens Sicht verwechselt Blumenberg in seiner Kritik an Schmitt das

Messianische mit dem Eschatologischen, also »die Zeit des Endes mit dem

Ende der Zeit« (ebd., 76). Messianische Zeit ist also weder eschatologisch

noch apokalyptisch, sondern transformativ. Damit stellt sich Agamben gegen

27 Unsere Übersetzung; das englische Original lautet: »Gnosticism insists upon evading

time rather than fulfilling time in an apocalyptic climax […].«

28 Unsere Übersetzung; das englische Original lautet: »When you have the Gnosis, when

you see truly, then you are in the place of rest, you are in your own internalized

pleroma.«

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

die eschatologische Lehre Schmitts und dessen Vorstellung vom Katechon als

dem Verhinderer der Apokalypse.

Agamben plädiert für ein anderes Verständnis der Gnosis: Die gnostische

Haltung sei »resolut revolutionär« und ihre Wahrheit liege »im Moment

unmittelbarer Unterbrechung […], in dem der Mensch in einem plötzlichen

Bewusstseinsakt seines Zustandes als Wiederauferstandener habhaft wird«

(Agamben 2004b, 145f.). In seiner eigenen Deutung von Paulus definiert

Agamben »messianische Zeit« als operative Zeit, eine eigene Zeitkategorie,

die transformativ ist: die Zeit, die uns bleibt für die Vollendung der Zeit

(Agamben 2002b, 5). Benjamins bekannter Satz: »Nur um der Hoffnungs-

losen willen ist uns die Hoffnung gegeben« (Benjamin 1977, 135), bringt

diese revolutionäre messianische Wendung in der Geschichtsphilosophie

auf den Punkt (Brumlik 2014, 89).29 Auch wenn Agambens Interpretation

Walter Benjamins nicht unumstritten ist, ebenso wie sein Verständnis des

Messianismus oder der Gnosis,30 macht sein Werk deutlich, dass weder

Heideggers noch Schmitts arcane geopolitics die einzig mögliche Deutung

Politischer Theologie bieten.

Alternative PolitischeTheologie – sei sie christlich, jüdisch oder einer ande-

ren Glaubensrichtung entstammend – entwickelt ihr emanzipatorisches Po-

tenzial durch eine kritische Betrachtung des Verhältnisses von Politik und

Gewalt, Macht und Widerstand. Gerade deshalb bleibt es wichtig, sich mit

reaktionären Strömungen der Politischen Theologie auseinanderzusetzen –

nicht trotz, sondern gerade wegen der Tatsache, dass sie politisch als Geg-

ner anzusehen sind. Die reaktionären Überlieferungen, denen dieses Denken

folgt, und ihre Rezeption in der Gegenwart müssen auch in ihren Andeutun-

gen und versteckten Geheimlehren verstanden und in Frage gestellt werden

(Balakrishnan 2017, Sedgwick 2019).Dies ist umsowichtiger,weil ihrWerk ge-

rade von linkenTheoretikerinnen mit anderen Denkansätzen verknüpft wird,

die weniger eindeutig zurückzuweisen sind (Minca/Rowan 2014, A2). Daher

29 Walter Benjamins Messianismus und Agambens Interpretation desselben (sowie die-

jenigen von Adorno, Taubes und anderen) werden ausführlich imNachwort diskutiert.

30 Agamben »liest Benjamin durch Schmitt« (Britt 2010, 272) anstatt gegen ihn, während

aus Sicht Brian Britts, »der messianische Gedanke bei Benjamin […] als Gegenargument

zu Schmitts Dezisionismus dient« (Britt 2010, 278, meine Hervorhebung). Siehe eben-

so Critchleys Kritik an Agamben undHeidegger aufgrund ihres »Kryptomarcionismus«

(d.h. ihrer gnostischen Disposition) (Critchley 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arcane Geopolitics 83

ist eine kritische Rezeption der theologischen Grundierung reaktionären Den-

kens unerlässlich, um z.B. die gnostische Tonlage bei Heidegger und Schmitt

freizulegen. Dies mag für diejenigen eine Herausforderung sein, die von ei-

ner nominell säkularen Denkstimmung aus operieren und einen methodolo-

gischen Agnostizismus (Henkel 2011) propagieren. Es ist aber unabdingbar,

will man aus den intellektuellen Ruinen von Heideggers und Schmitts arcane

geopolitics für die kritische Geographie Nützliches »ausgraben«, ohne dabei

epistemologisch-politische »Dämonen« zum Leben zu erwecken.

Im nun folgenden Kapitel schaue ich auf eine andere Form vonGeopolitik,

die ich als moral geopolitics bezeichne. Das Beispiel, das ich hier herausgreife,

ist die globale Entwicklungszusammenarbeit (EZA), die sich zum Ziel gesetzt

hat, die Armut in der Welt zu bekämpfen. In Schmitts Terminologie handelt

es sich hier also um die prometheische Variante der Christusfigur, die die Er-

lösung der Welt in der Jetztzeit, also immanent, herbeiführen möchte. Solch

moralisch progressive Anliegen, die in der Theorie vielversprechend klingen

(»Armut beiseitigen!«), wirken in der Praxis ihrer Umsetzung oft eher kafka-

esk als apokalyptisch. Kritik dieser Praxis erfolgt dann auch in einer Tonlage,

die eher Anleihen bei Foucault als bei Schmitt macht. Der diskursive Klingel-

ton heißt governmentality statt »Ausnahmezustand«.Gegen diemoral geopolitics

der globalen EZA hat sich eine dekonstruktivistische Tonlage der Kritik eta-

bliert, die die moralischen Töne des globalen EZA-Diskurses als Machtdiskurs

entlarvt. Doch bleibt diese dekonstruktivistische Tonlage der Kritik in einer

Hermeneutik des Verdachts stecken und übersieht dadurch die kafkaesken

Widersprüche im Inneren des globalen EZA-Apparates, der trotz allem nie-

mals aufgibt. Diese Widersprüche lassen sich durch eine ironische Tonlage

besser exponieren.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462300-004 - am 13.02.2026, 10:55:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

