
»In den Toten wohnen« 

Interkulturelle Erinnerungsräume in Emine Sevgi Özdamars 

Ein von Schatten begrenzter Raum 

Georgiana-Roxana Lisaru 

Abstract This paper provides an investigation of the narrative techniques by which the process 
of remembering is represented in Emine Sevgi Özdamar’s novel Ein von Schatten begrenz

ter Raum. Memory seems also for the author herself to be the central theme of her new novel. 
In an interview she stresses that writing represents for her a way of recalling the past. In this 
case, the focus will be placed on the production of cultural memory as a condition of the authors 
who lives outside the nation. Furthermore, it considers the traumatic experiences which are re
lated to flight or historical events and the role of the in-between status of the protagonist for the 
process of remembering. 

Keywords: cultural memory; migration; trauma; remembrance 

1. Einführung 

Die vorliegende Arbeit untersucht die ästhetischen Formen des Erinnerns im Ro

man Ein von Schatten begrenzter Raum von Emine Sevgi Özdamar. Dem kollektiven 
Gedächtnis schreibt die Autorin eine zentrale Rolle zu, indem sie die Literatur als 
eine Möglichkeit betrachtet, »die Toten ins Gedächtnis [zu] rufen«.1 Die Strategien 
der Evozierung der marginalisierten und verdrängten Erinnerungen ins kollektive 
Gedächtnis bilden zwar den Gegenstand der vorliegenden Analyse, aber von großer 
Bedeutung sind die Erinnerungsprozesse, die in interkulturellen Situationen her

vortreten. Unter dem Spezifikum des interkulturellen Gedächtnisses argumentiert 
Dominik Zink, dass interkulturelle Texte »nicht nur die Selektionsmodi der Erinne

rungskultur destabilisieren, sondern sie stehen auch zwischen verschiedenen« (Zink 
2017: 40, Hervorh. RL). Zudem fragen sie »nach der Erfahrung, nach dem Leid, der 

1 Diese Aussage von Özdamar stammt aus einem Interview, das sie im Anschluss an die Aus
zeichnung mit dem Georg-Büchner-Preis gegeben hat (Özdamar 2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006 - am 13.02.2026, 05:19:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Teil I 

Ungerechtigkeit und nach allem sonst, was zwischen den Elementen durchfällt, die 
selegiert werden können« (ebd. Hervorh. RL). Vor diesem Horizont wird zugleich 
das Augenmerk auf die mit den Erfahrungen der politischen Gewalt verbundenen 
Erinnerungsprozesse gerichtet. 

2. Das Stimmengewirr 

Welchen Transformationen das kulturelle Gedächtnis des Einzelnen in der Fremde 
unterworfen ist, reflektiert die Protagonistin in einem inszenierten Dialog mit den 
Wänden, Krähen und dem Mosquito (Özdamar 2021: 59). Im Zuge der politischen 
Ereignisse in der Türkei der siebziger Jahre, die mit dem Militärputsch kulminier

ten, sieht die Protagonistin keine Aussicht auf die Erfüllung ihrer künstlerischen 
Ziele in Istanbul, die wiederum in Deutschland der Nachkriegszeit Fuß fassen könn

ten. Vom antinomischen Gespräch mit den Wänden, den Krähen und dem Mosquito 
lässt sich der innere Konflikt der Protagonistin herleiten, die die mit dem Verlassen 
der Heimat zusammenhängenden Auswirkungen problematisiert. In der Fremde 
sei man »kein Mensch« mehr, sondern nur »ein Thema« (ebd.: 57). Hierbei tritt das 
Problem der Homogenisierung der kulturellen Identität in Erscheinung, das an der 
folgenden Passage ablesbar ist: 

Europa, Berlin, Tiergarten der Sprachen, hier sind die türkischen Tiere, als wäre 
die Türkei ein Dorf, in dem alle Bewohner die gleichen Geschichten haben und 
mit gleichen Sätzen auszulöschen. So werden sie versuchen, dir dein Gedächtnis 
auszulöschen. Weil sie keines haben. Weil sie keines haben, darfst du auch keines 
haben. Wie es ihnen auch schnuppe ist. (Ebd.: 59) 

Die Auslöschung des biographisch-kulturellen Gedächtnisses wird als eine Form 
von »Gewaltidentität« offengelegt, der in die Fremde Gegangenen widerfahren 
(ebd.: 723). Dies tritt zugleich auf die Fremdheitserfahrungen der Protagonistin 
zu, die in Deutschland die Brücke zwischen der türkischen und deutschen Kultur 
zu verkörpern hätte (ebd.: 702). Wenngleich sie in Deutschland eine Karriere als 
Schriftstellerin gemacht hat, wird sie fortwährend an »das Türkische« erinnert 
(ebd.: 735). Im Zusammenhang damit problematisiert die Protagonistin »die Eth

no-Brille« Europas (ebd.: 732), anhand deren Menschen aus anderen Kulturen nach 
essentialistischen Identitätskategorien wie Ethnie und Nation beschrieben werden. 
Denn alle »müssen zugehörig und national werden, wer nicht mitmacht, weiter die 
europäischen Demokratienormen verteidigt, darf lebend sterben« (ebd.: 746). 

Die kulturellen Zuschreibungen werden in der angeführten Dialogszene als ei

nen Eingriff in das biographisch-kulturelle Gedächtnis des Einzelnen wahrgenom

men. Des Weiteren rückt die Warnung der Krähenstimmen, dass »in einer fremden 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006 - am 13.02.2026, 05:19:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Georgiana-Roxana Lisaru: »In den Toten wohnen« 59 

Sprache Wörter keine Kindheit [haben]« (ebd.: 56), die Frage nach den Möglichkeits

bedingungen des Erinnerns am Ort des Dazwischen, ins Blickfeld. 

3. Das Ausgraben als Denkfigur für den Erinnerungsprozess 

Das subkutane Verhältnis der Protagonistin zu Istanbul findet in der bedrückenden 
Erinnerung an die Leiden der Menschen unter dem nationalistischen Regime Nie

derschlag. Die Beziehung der Ich-Erzählerin zu Istanbul zeichnet sich durch die Ab

senz »der aktuellen Erfahrung« (Assmann 1999: 166) der Repressalien ab, welche zur 
Verschärfung der Inkommensurabilität der Erinnerung beiträgt. Während der zu

nehmenden Repressionen der nationalistischen Regierung befindet sie sich in Eu

ropa. Dennoch weist sie darauf hin, dass sie Istanbul auf ihren Reisen zwischen Pa

ris, Berlin und Bochum nie »schlafen« lässt (Özdamar 2021: 98). Die latente Präsenz 
der Erinnerung wird von dem »bestickte[n] Istanbuler Erinnerungstuch« (ebd.: 112) 
versinnbildlicht. Dabei handelt es sich um ein Tuch, das die Ich-Erzählerin bei Ef

terpi, ihrer Freundin aus Istanbul, an der Wand sieht und auf dem der Satz »Istanbul 
Haturasi-Istanbuler Erinnerung« (ebd.) gestickt ist. Für die Protagonistin konstitu

iert es den Auftakt der aufkommenden bedrückenden Erinnerung an die Gewalt des 
nationalistischen Staatsapparats. 

Angesichts der Gewalt der »unruhig[en]« Erinnerungen (ebd.: 674) ist zu unter

streichen, dass sie abgeschwächt wird, sobald die Erinnerungen an die Kindheit und 
die Toten in die Schrift kommen. Daran lässt sich die folgende Szene anschließen: 

Ich suchte in einem Körper, als ob mein Körper eine antike Stadt wäre, den lang
samen Rhythmus aus meiner Kindheit und die Gefühle, die ich für diese wunder
bar poetischen Menschen von damals hatte, ich rief mir durch das Schreiben die 
Menschen meiner Kindheit, die nicht mehr lebten, meine Toten, ins Gedächtnis 
zurück, und sie fingen an, in der deutschen Sprache zu leben. Ihre Körper, die mir 
schon lange fehlten, waren plötzlich da, auch von meinen Eltern die Körper, plötz
lich da, in den Zimmern, in meinem Körper. Unbewusst schütze ich den langsa
men Kindheitsrhythmus und die Körper meiner Toten, indem ich die Wohnung 
tagelang nicht verließ. […] In manchen Nächten ging ich mit Schmerzen ins Bett, 
ich dachte, das kommt daher, dass ich beim Schreiben über meine Kindheit zu vie
le Gefühle noch hatte und sie mir beim Schreiben zurückgab. Die Toten sprachen 
mit süßen, süßen Wörtern zu mir. (Özdamar 2021: 667f.) 

Das Bild des Körpers, der zum archäologischen Ort des Gedächtnisses in Form 
einer antiken Stadt wird, lenkt die Aufmerksamkeit auf die verborgenen Erinne

rungsschichten. Die schriftliche Fixierung der Erinnerungen wird in der Szene 
mit der Einschreibung der Toten in den eigenen Körper kontrastiert. Hierdurch 
ist die Parallelisierung von Ausgraben und Erinnern hervorstechend, die Walter 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006 - am 13.02.2026, 05:19:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Teil I 

Benjamin zum Denkbild des Erinnerungsvorgangs stilisiert. Zum Graben »in’s 
dunkle Erdreich« sei Walter Benjamin nach »der behutsame, tastende Spaten

tisch« (Benjamin 1991: 400) unerlässlich. Dies bedeutet, dass die Erinnerung ein 
wahrhaftes Bild des Erlebten und des Vergangenen vermitteln soll, das sowohl 
dem Erinnerenden und »jene[n] andern vor allem, welche vorher zu durchstoßen 
waren« (ebd.: 400) gerecht wird. Den behutsamen Spatenstich bringt zugleich die 
Protagonistin zur Anwendung, indem sie sich nicht einfach eine Inventarisierung 
der Kindheitserinnerungen vornimmt. Im Gegensatz dazu reflektiert sie die Ef

fekte der mnemotechnischen Ausgrabung. Losgebrochen aus ihren ursprünglichen 
Zusammenhängen manifestiert die Protagonistin das unbewusste Bedürfnis, »den 
Kindheitsrhythmus und die Körper meiner Toten« (Özdamar 2021: 667f.) zu schüt

zen. Dabei weist die Thematisierung der hervortretenden Schmerzen die Funktion 
auf, die Glaubwürdigkeit der Erinnerung zu verstärken. Hierbei ist das Interesse 
nicht auf die Vermittlung eines wahrhaftigen Bilds der Geschichte (vgl. Assmann 
1999: 253) ‒ wie es im Folgenden am Beispiel der Gegenüberstellung deutscher und 
türkischen Geschichte aufzuzeigen sein wird ‒ sondern auf die Rekonstruktion der 
affektiven Beziehungen gerichtet, die die Protagonistin zu den Geliebten hatte. 

4. Der Schuhkarton als kollektiver Gedächtnisraum 

Aus der Gegenüberstellung der türkischen und deutschen Geschichte kristallisier

ten sich narrative Diskontinuitäten im Hinblick auf die nationale Erinnerungskul

tur heraus (vgl. Adelson 2005; Seyhan 2000). Die Erinnerungsarbeit am kollektiven 
Gedächtnis betreibt die Protagonistin, indem sie versucht, die notwendige Tiefen

dimension lokalisierter subjektiver Erinnerung« (Bachmann-Medick 1996: 75) in die 
dominante Geschichtsschreibung einzuprägen. Entsprechend werden Widersprü

che nicht nur in Bezug auf die deutschen, sondern auch auf die türkischen Groß

erzählungen signalisiert. Die unverarbeitete Geschichte produziere Schuld, betont 
die Ich-Erzählerin (Özdamar 2021: 571). Der Völkermord an den Armeniern genau

so wie der Holocaust seien nicht verarbeitet worden (ebd.: 571). Um die Lücken in 
der linearen Geschichtsschreibung offenzulegen, beruft sich die Protagonistin auf 
die Herstellung von Zusammenhängen zwischen den Verbrechen in Europa und de

nen in der Türkei: »Weil man hier die Vernichtungsmaschine von damals, also 1915, 
nicht zur Rede gestellt hatte, machte sie so weiter. Mal kurdische Dörfer in Dersin, 
mal Aleviten in der Stadt Maraş, 1955 in Istanbul Griechen, Juden, Armenier, jetzt die 
türkischen Linken, Demokraten, Journalisten«. (Ebd.: 447) 

Des Weiteren gibt der Dialog mit den Toten Anlass zur Entfaltung einer Gegen

erinnerung. Der Schuhkarton, in dem ihre Mutter Zeitungsausschnitte und Nach

richten über die nationalistischen Angriffe in der Türkei gesammelt hat, fungiert 
als einen inszenierten Gedächtnisort, an dem sich die Protagonistin mit dem Ge

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006 - am 13.02.2026, 05:19:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Georgiana-Roxana Lisaru: »In den Toten wohnen« 61 

schichtstrauma beschäftigt. Am Bild des Schuhkartons zeigt sich deutlich, dass die 
Protagonistin nicht für die von den Faschisten und Fanatikern getöteten Menschen 
sprechen will. Stattdessen besteht ihre Absicht darin, die Toten sprechen zu lassen: 
»Wie viele nicht gesagte Wörter hatten all diese Toten mit sich unter die Erde ge

nommen? Wie viele nicht gesagte Wörter liegen jetzt unten?« (Özdamar 2021: 446) 
Hierdurch leisten die gesammelten Zeitungsausschnitte der Authentizität der mar

ginalisierten Stimmen Vorschub, die als Bestandteile des kollektiven Gedächtnisses 
zu sehen sind. Im Hinblick auf die Verarbeitung des Geschichtstraumas ist die Wut 
der Ich-Erzählerin von großer Relevanz. Worin der »Grund für die Wut« (ebd.: 67) 
besteht, kann sie nicht auf den ersten Anhieb schließen. Sie suche 

nach etwas, aber wonach suchte ich? Ich sah den Schuhkarton, in dem meine Mut

ter die Nachrichten über die getöteten Menschen gesammelt hatte, ich las die Na
men der Toten, dann ließ ich die Zeitungsausschnitte dort liegen. Ich lief umher, 
links, rechts, ich fasste an die Lippenstifte meiner Mutter, die in einer Schublade 
lagen, aber was suchte ich? Dann fragte ich mich: Warum fährst du nicht zur Insel, 
zu deiner Mutter, deinem Vater-als ob sie tot wären. Aber dieser Gedanke stellte 
nur Frage, suchte keine Antwort, und schnell erlosch er. Ich öffnete die Schränke, 
schaute mir die Schubladen und dann die Kleider an. Ein rotes Kleid raus, schaute 
mir das Kleid raus, warum ich das machte, wusste ich nicht. Ich zog noch mal die 
Schubladen auf, sah in einer ein Kaligramm aus arabischen Buchstaben, die gan
zen Buchstaben bildeten einen Vogel. Ich nahm das Bild, dann dachte ich: Nein, 
nicht jetzt, ich nehme es erst, wenn sie tot ist. Das war ein flüchtiger Gedanke, er 
kamm in mein Gehirn wie ein Licht und verlöschte auch so schnell wie ein Licht, 
sodass ich über diesen Gedanken nicht grübeln konnte. (Ebd.: 678f.) 

Die Szene evoziert ein affektives Wirrwarr, das sich in den unkontrollierten Hand

lungen der Ich-Erzählerin widerspiegelt. Der Schuhkarton, die arabischen Buch

staben, die Gegenstände sind alle Träger diffuser Erinnerungen, denen man einen 
Sinn geben soll, damit sie in die »Gedächtniskiste« (Assmann 1999: 114), die hier ein 
Objekt ist, eingeordnet werden können. Der Selbstvorwurf »was suchte ich?« (Öz

damar 2021: 678) spielt darauf an, dass die Erinnerungsarbeit keinen stillen intro

spektiven Akt darstellt. Sie bezeichnet wiederum ein »schmerzvolles Wieder-Ein

gliedern, ein Zusammenfügen der zerstückelten Vergangenheit« (Bhabha 2000: 93). 
Das schmerzvolle Wieder-Eingliedern ist darauf zurückführbar, dass die Erfahrun

gen der politischen Gewalt nicht angemessen in Worte aufgenommen werden kön

nen. Dies lässt sich an den mechanischen Gesten der Protagonistin veranschauli

chen. Nachdem sie den Schuhkarton aufgemacht hat und die Namen der Toten ge

lesen hat, legt sie die Zeitungsausschnitte zur Seite. Hierdurch verweist die Dar

stellung konkreter Handlungen und der Dinge auf die Problematik der Repräsen

tation der Vergangenheit in ihrer individuellen und historischen Dimension. Denn 
es handelt sich in der Suchszene um den Tod ihrer Eltern, die sich während der Re

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006 - am 13.02.2026, 05:19:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Teil I 

pressalien in der Türkei nicht besuchen konnte. Als sie aber Istanbul verließ, nahm 
sie »den Schuhkarton mit den Zeitungausschnitten der Getöteten, das Buch Tutuna
mayanlar von Oguz Atay und ein Foto mit, auf dem Mutter, Großmutter, meine zwei 
Geschwister und ich auf einem Hügel in Istanbul stehen« (ebd.: 690). 

5. Der Sprachwechsel als literarische Bewältigungsstrategie 
der krank gewordenen Wörter 

In der Begegnung mit einer anderen Sprache geht es der Protagonistin nicht dar

um, sich die Fremdsprache vor dem Hintergrund der Muttersprache anzueignen, 
sondern darum, über die andere Sprache einen Weg zur Artikulation der Inkom

mensurabilität der Erinnerung zu finden. Dies lässt sich an der folgenden Passage 
veranschaulichen: 

Du siehst, Efterpi, meine französische Sprache ist eine blinde Sprache. Ich höre 
ständig französisches in Radio. Dann bin ich wieder klein, nehme mein Tagebuch, 
fange an, auf Türkisch mir meine Kindheitsmomente zu erzählen. Ich führe in die
sen Schriften mit meiner toten Großmutter, die ich sehr geliebt habe, eine direkte 
Rede. Nicht dass ich mich an meine Kindheit erinnern will, aber die Erinnerungen 
kommen von selbst hier in dieser belgischen Kleinstadt und wollen unbedingt in 
die Schrift, in das Geschriebene. Wenn sie geschrieben sind, werden sie erst mal 
ruhig. (Özdamar 2021: 221f.) 

Bemerkenswert ist, dass die Protagonistin die schriftliche Fixierung von Erinne

rung nicht auf die Frage nach dem Inhalt der Erinnerung zurückführt. Es handelt 
es sich vielmehr darum, den Erinnerungen »die Gestalt eines Zeichens, eines erin

nerungsfähigen Symbols« (Assmann 1999: 261) zu geben. Dadurch wird ein Erinne

rungsraum eröffnet, der einer der Sprache ist. Unter diesem Gesichtspunkt kann 
man von der Erinnerung an die Muttersprache sprechen, die durch die Konfronta

tion mit anderen Sprachen an der ursprünglichen signifizierenden Kraft einbüßen 
kann. 

Angesichts dessen beschreibt die Ich-Erzählerin ihre Verzweiflung, als ihr plötz

lich an einem Kiosk in Berlin bewusst wurde, wo sie türkische Zeitschriften kau

fen wollte, dass »die türkischen Wörter mir nicht wie aus meiner Muttersprache 
[vor]kamen, sondern wie aus einer von mir gut gelernten Fremdsprache, die Wörter 
berühren mich nicht« (ebd.: 674). Zwischen den gespeicherten und neu wahrgenom

men Schriftzeichen bildet sich ein Hiat, von dem heraus dieselben kulturellen Zei

chen, d.h. die türkischen Wörter, im Raum des Dazwischen belegt werden können 
(vgl. Bhabha 2000: 57). Die Fremdheit der eigenen Muttersprache macht die Ich-Er

zählerin dermaßen »unruhig«, dass sie anfängt, einen Text über die »Mutterzunge« 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006 - am 13.02.2026, 05:19:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Georgiana-Roxana Lisaru: »In den Toten wohnen« 63 

(Özdamar 2021: 674) zu schreiben. Im Text ist die Rede von einer Frau, die sich nur 
an drei Wörter aus ihrer Mutterzunge noch erinnern kann und aus diesem Grund 
sich auf die Suche nach der verlorenen Muttersprache macht (ebd.: 674f.). Aus dem 
Unterfangen der Wiederherstellung der vertrauten Beziehung zur Muttersprache 
ergibt sich wiederum nicht etwas Vertrautes, Bekanntes, sondern etwas Unvertrau

tes. Dieser Prozess lässt sich mit Victor Shklovsky (1965) als Verfremdung bezeich

nen, die als Desautomatisierung des konventionellen Verhältnisses zur Sprache ver

standen werden kann. Das Neue läuft auf die Erfahrung der Unzugehörigkeit zur 
Muttersprache hinaus, die keineswegs als negativ beurteilt werden soll. 

Die Inszenierung der Raumbewegungen eröffnet einen kreativen Ort, an dem 
die kranken Erinnerungen heilen können. Die Metapher der kranken Wörter lässt 
sich von der folgenden Passage herleiten: »Ich habe dir ja erzählt, dass meine deut

schen Wörter krank geworden sind. Wenn die Wörter einer Sprache krank werden, 
kann man sie mit Wörtern einer anderen Sprache heilen. Damals hatte ich meine 
kranken türkischen Wörter mit nach Deutschland genommen zu Brechts Sprache 
und Kleists Sprache.« (Ebd.: 749). Auf den ersten Blick scheint das affektive Ver

hältnis der Ich-Erzählerin zur Sprache von außen determiniert zu sein. Dem wi

derspricht wiederum die Entfaltung eines Übergangsraums, in dem sich die Prot

agonistin als die manövrierende Instanz inszeniert. 
Als die türkischen Wörter unter dem türkischen Faschismus zum ersten Mal 

krank geworden sind, bringt sie die Wörter »in ein Sprachsanatorium« (ebd.: 
738). Hierbei ist die Verwendung des medizinischen Begriffs ›Sanatorium‹ her

vorstechend, anhand dessen die Erfahrung der politischen Gewalt zum Ausdruck 
gebracht wird. Gleichzeitig stellt das »Sprachsanatorium« einen Kunstgriff dar, der 
die positive Erfahrung des »Wohnens« (ebd.) in einer anderen Sprache aufdeckt. 
Folgerichtig konstituiert die fremde Sprache sowohl einen Zufluchtsort für die aus 
politischen Gründen in die Fremde Gegangene und als auch einen imaginativen 
Raum für die Künstlerin. Dies lässt sich an der Aussage der Protagonistin versinn

bildlichen: »So rettete ich damals mich und meine krank gewordenen Wörter zu 
Brecht. Ich arbeitete mit seinen Schülern Benno Besson, Matthis Langhoff. Das 
wunderbare deutsche Theater heilte auch meine krank gewordenen türkischen 
Wörter und versprach mir eine Utopie« (ebd.: 738). 

Im Vexierbild werden nach 30 Jahren die deutschen Wörter krank. Problema

tisch ist nun, dass sie trotz des Wohnens in der türkischen oder französischen Spra

che nicht gesund werden (ebd.: 739). Gleich daraufhin wird der Grund eingeführt, 
weswegen die deutschen Wörter nicht heilen können. Die Erinnerung an den Holo

caust scheine ins Schwanken geraten zu sein (ebd.: 739). Rückblickend auf die Orte 
der Geschichte legt die Protagonistin das deutsche Archiv offen. Hierfür ist die Be

sichtigung des Konzentrationslagers Mittelbau-Dora bezeichnend, die ihr Anlass 
dazu gibt, die Toten in die Gegenwart einzuholen, denn sie fängt jetzt an, »in den 
Toten zu wohnen« (ebd.: 745). Bemerkenswert ist dabei der semantische Übergang 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006 - am 13.02.2026, 05:19:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Teil I 

vom »[K]kommunizieren mit« (ebd.: 742) zum »[W]ohnen in« den Toten (ebd.: 745), 
der als Kunstgriff eingesetzt wird, um für die Nicht-Darstellbarkeit der traumati

schen Erfahrung der im Konzentrationslager Gefolterten zu kompensieren. Hier

durch erlangen die Wörter eine intersubjektive Dimension: »Ich identifiziere mich 
so stark mit diesen Menschen, sah genau in diesem Moment, wo mein Schmerz sehr 
stark wurde, hinten an der Zementwand einen Schatten, nicht meinen, auch nicht 
von den anderen, dachte ich: Die sind hier, die Toten, sie kommunizieren mit mir«. 
(Ebd.: 742) 

6. Die Gedächtniskiste der Migration 

In die kollektive Gedächtniskiste führt die Protagonistin des Weiteren die Figur des 
Migranten ein, an der die Problematik der Zugehörigkeit gearbeitet wird. Ange

sichts dessen ist die Inszenierung der Protagonistin als Beobachterin von großer Be

deutung, die dazu dient, die kulturelle Ausgrenzung als Thema des kollektiven Ge

dächtnisses zur Geltung bringen. Für die Beobachterperspektive ist die Szene auf

schlussreich, in der sie im Dialog mit den Krähen kontinuierlich aus dem Fenster 
zu dem jungen Schwarzen »mit großen gelben Schuhen« und den Flüchtlingszel

ten schaut (ebd.: 738). Zwar möchte die Protagonistin zu den Flüchtlingen runter

gehen, aber die Krähen versuchen, ihr davon abzuraten, indem sie einwenden, dass 
es draußen zu kalt und dunkel ist (ebd.: 734). Dieses iterative Bild konstituiert den 
Anschlusspunkt zwischen dem Prolog und Epilog, in denen die Flucht der Protago

nistin mit der Flucht der Migranten nach Europa über die Insel Lesbos in Zusam

menhang gebracht wird. Hierfür ist die Szene suggestiv, in der die Fahrt der Ich- 
Erzählerin mit dem Boot nach Europa über die Insel Lesbos geschildert wird. Die 
dramatische Erfahrung der Flucht der Protagonistin lässt sich an der Darstellung 
des Mittelmeers als einen tödlichen Ort veranschaulichen: 

Ali Kaptans Hände holten weiter Meerskastanien aus dem Wasser in den Tod, 
nahm meinen Koffer, stieg aus Ali Kaptans Boot und lief über das Meer hinter 
diesem Seeigel her, der nach Europa getrieben wurde, und drehte mich nicht 
nach hinten, wo Ali Kaptan, vielleicht noch die Hände im Wasser, nach neuen 
Meereskastanien suchte und sein Boot sich im Meer mit den Wellen hoch und 
runter bewegte. Meine Füße wackelten mit den Wellen auf dem Wasser, aber ich 
schaute nur auf den Seeigel, der sich vor mir mit dem Poyrazwind in Richtung 
Lesbos treiben ließ. (Ebd.: 64) 

Während im Prolog eine unbenannte der Türkei gewendeten Insel im Mittelmeer in 
einer »Halb-Nacht-halb-Tag-Stunde« (ebd.: 8) beschrieben wird, nimmt der Epilog 
die Tätigkeiten der Fischer am Spätnachtmittag auf der Insel in den Blick (ebd.: 755). 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006 - am 13.02.2026, 05:19:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Georgiana-Roxana Lisaru: »In den Toten wohnen« 65 

Die entworfene temporale Opposition kann als Angelpunkt für die Gegenüberstel

lung des türkischen und europäischen kollektiven Gedächtnisses gedeutet werden. 
Die im Prolog hervortretende Stillheit der Insel, die von ihren Menschen verlassen 
zu sein scheint, ermöglicht es der Protagonistin, die Geräusche und Stimmen der 
Nacht zu hören. Dabei ist auffällig, dass sich die Geheimisse der Nacht nur der Pro- 
tagonistin, dem Esel, der orthodoxen Kirche und der blinden Frau erschließen. Die

ses metaphorische Bild der Nacht geht aus der folgenden Passage hervor: »Über uns 
die Nacht hat aus den dunkelsten Ecken ihrer Erinnerungen etwas herausgeholt und 
hat dieses Etwas zwischen der Orthodoxkirche, dem Esel, der blinden Frau und mir 
in der Luft leise verteilt« (ebd.: 10). 

Dieses »Etwas« (ebd.). wird daraufhin in der Handlung offenbart. Dabei handelt 
es sich um die Stimmen der durch den Völkeraustausch in die Fremde vertriebenen 
Menschen, die in die Inselorte eingeschriebenen worden sind. In direkter Verbin

dung mit der Auslöschung des kulturellen Gedächtnisses wird das nationalistische 
Projekt der ethnischen Trennung 1923 gesetzt. Demgegenüber wird die Grenzauflö

sung durch die Bilder der Winde und des Meers fokussiert. Die Griechen und Türken 
»sehen Menschen jeden Abend die Lichter der anderen Küste, an der ihre Großeltern 
gelebt haben, und wenn ein Grieche vor Lesbos ertrinkt, taucht seine Leiche hier an 
dieser türkischen Insel auf, und wenn ein Türke hier ertrinkt, taucht seine Leiche vor 
Lesbos auf. Die Winde und das Meer tauschen die Toten und bringen sie zu ihren Ur

sprungsorten.« (Ebd.: 21) Hierbei unterwandert das iterative Wortspiel »türkische 
Griechen« und »griechische Türken« (ebd.: 21) die Fixierbarkeit räumlich-kulturel

ler Grenzen. Die Willkürlichkeit, mit der die Grenzen gezogen werden, wird durch 
die rhetorische Frage »Wie aber wissen die Fischer, wo die Grenze ist, das Meer kann 
man nicht halbieren wie einen Apfel?« (ebd.: 62) zum Ausdruck gebracht. 

Das Mittelmeer wird nicht nur als einen historischen Schauplatz dargestellt, 
sondern es konstituiert gleichzeitig den Katalysator des »europäischen kollektiven 
Bewusstseins« (Gradinari 2020: 25). Der Dezentrierung des europäischen kollekti

ven Bewusstseins trägt im Epilog die Perspektivlosigkeit der Migranten Rechnung, 
die bei der Fahrt nach Europa über die Insel Lesbos vielen Gefahren ausgesetzt wer

den. Damit ist die ethische Problematik der Dehumanisierung des Migranten ver

knüpft, dessen Körper zum Einschreibungsort der Grenzziehungspraktiken wird. 
Dies lässt sich an dem Hin- und Herfahren des Toten veranschaulichen, den keine 
Küstenwache übernehmen will. Hierfür ist die Diskussion unter den Fischern auf

schlussreich, die sie sich in einem Fischercafé auf der unbenannten Insel im Mittel

meer anhört. Was von Ferne nach »Flaschenkürbisse« auszusehen scheint, identi

fizieren die Fischer bei näherer Betrachtung als Köpfe, die aus dem Wasser auftau

chen (ebd.: 756). Nachdem Adnan und Hüseyin die Menschen aus dem Wasser ins 
Boot reingezogen haben, konstatieren sie, dass nur einer tot ist. Für das Trauma der 
Fluchterfahrung ist hier das Bild der zitternden »Flüchtlinge« kennzeichnend (ebd.: 
756). Um die Angst der Menschen nicht zu amplifizieren, entscheiden die Fischer 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006 - am 13.02.2026, 05:19:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Teil I 

Adnan und Hüseyin, den Toten ihrem Bruder Mustafa zu übergeben. Das Hin- und 
Herfahren des Toten zwischen den Küstenwachen rückt ins Blickfeld die Thematik 
der Grenze. Dass die räumlichen Grenzüberschreitungen stets mit den Praktiken 
der Grenzkontrolle verzahnt sind, lässt sich an der folgenden Passage versinnbild

lichen: 

Also, ich brachte ihn zur Küstenwache 80, sie sagten mir: ›Nein, den musst du zur 
Küstenwache 54 bringen.‹ Ich fuhr eine halbe Stunde zur dieser [sic!] Komman

dantur 54, sie sagten: ›Nein, du musst bei der 80 abgeben, das ist deren Gebiet.‹ 
Ich fuhr nochmal zur 80, die sagten: ›Nein, den musst du bei der 54 abgeben.‹ Ich 
band mein Boot fest, sagte: ›Ihr müsst den Toten nehmen.‹ (Ebd.: 756) 

Die plakative Feststellung »Ihr müsst den Toten nehmen« (ebd.), mit der der Roman 
zugleich endet, wirft die Frage nach der Verortung der namenlosen Toten im kollek

tiven Gedächtnis auf. Im Zusammengang dessen dient die Erzählung über die im 
Mittelmeer ertrunkenen Flüchtlinge zur Inszenierung eines transkulturellen Erin

nerungsraums, in dem man den Namenlosen die durch die Flucht beraubte Dignität 
zurückgibt. Die Tatsache, dass sich keine Küstenwache bereitstellt, die geflüchte

ten Menschen zu nehmen, stellt pointierter die Dehumanisierung des Migranten 
heraus, die Homi Bhabha im Kontext der Migrationsbewegungen als eine Folge des 
»barbaric nationalism« (Bhabha 2019: 405) bezeichnet. 

7. Fazit 

Abschließend ist festzuhalten, dass die Thematisierung der marginalisierten Erin

nerungen als Arbeit am kollektiven Gedächtnis in Ein von Schatten begrenzter Raum 
begriffen werden kann. Die literarische Erinnerungsarbeit lässt sich vorgramma

tisch auf die iterierte Intention der Protagonistin zurückverfolgen, die Toten aus 
dem Schatten heraus ins Gedächtnis zu rufen. Dabei wurde das Augenmerk auf 
die literarischen Verfahren gerichtet, die mit dem schmerzvollen Fixieren der Er

innerungen ins Schriftliche verzahnt sind. Dabei zeigt sich, dass der Erinnerungs

prozess mittels archäologischer Assoziationen reflektiert wird. Außerdem wird der 
Sprachwechsel als literarische Bewältigungsstrategie der Fremdheitserfahrung der 
Protagonistin sowie der Erfahrung der politischen Gewalt. Für die »Poetik der Mi

gration« Özdamars (Bay 2022: 88) ist die Bewegung zwischen Sprachen und Räu

men kennzeichnend, die nicht nur einen dislozierten Blick auf die türkische und 
deutsche Geschichte ermöglicht. Gleichzeitig gibt sie Anlass zur Entfaltung kreati

ver Gedächtnisräume, in denen die mit der Flucht und Migration verknüpften Ge

waltmomente verhandelt werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006 - am 13.02.2026, 05:19:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Georgiana-Roxana Lisaru: »In den Toten wohnen« 67 

Literatur 

Adelson, Leslie A. (2005): The Turkish turn in contemporary German literature. To

wards a new critical grammar of migration. New York. 
Assmann, Aleida (1999): Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturel

len Gedächtnisses. München. 
Bachmann-Medick, Doris (1996): Texte zwischen Kulturen: ein Ausflug in »postko

loniale Landkarten«. In: Harmut Böhme/Klaus R. Scherpe (Hg.): Literatur und 
Kulturwissenschaften. Positionen, Theorien, Modelle. Reinbek bei Hamburg, 
S. 60–78. 

Bay, Hansjörg (2022): »(Anhalter Bahnhof)« Topographie als Arbeit am kollektiven 
Gedächtnis in Emine Sevgi Özdamars Die Brücke vom Goldenen Horn. In: Zeit

schrift für interkulturelle Germanistik 13, H.2, S. 81–98. 
Benjamin, Walter (1991): Gesammelte Schriften, Bd. IV. Frankfurt a.M. 
Bhabha, Homi K. (2019): The barbed wire labyrinth: Thoughts on the culture of mi

gration. In: Philosophy and Social Criticism 45, H. 4, S. 403–412. 
Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur, mit einem Vorwort von Elisabeth 

Bronfen. Tübingen. 
Gradinari, Irina (2020): Memory Meets Sea: Einleitung. In: Zeitschrift für interkul

turelle Germanistik 11, H. 2, S. 11–35. 
Özdamar, Emine Sevgi (2021): Ein von Schatten begrenzter Raum. Berlin. 
Özdamar, Emine Sevgi (2022): Emine Sevgi Özdamar erhält den Georg-Büchner- 

Preis. In: Frankfurter Rundschau; online unter: https://www.fr.de/ratgeber/m 
edien/emine-sevgi-oezdamar-erhaelt-den-georg-buechner-preis-zr-91714429. 
html. 

Shklovsky, Viktor (1965): Art as Technique. In: Russian Formalist Criticism. Four Es

says [1917]. Übers. v. Lee T. Lemon u. Marion Reis. Lincoln & London, S. 3–57. 
Zink, Dominik (2017): Interkulturelles Gedächtnis. Ost-westliche Transfers bei Saša 

Stanišić, Nino Haratischwili, Julya Rabinowich, Richard Wagner, Aglaja Vete

ranyi und Herta Müller. Würzburg. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006 - am 13.02.2026, 05:19:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fr.de/ratgeber/medien/emine-sevgi-oezdamar-erhaelt-den-georg-buechner-preis-zr-91714429.html
https://www.fr.de/ratgeber/medien/emine-sevgi-oezdamar-erhaelt-den-georg-buechner-preis-zr-91714429.html
https://www.fr.de/ratgeber/medien/emine-sevgi-oezdamar-erhaelt-den-georg-buechner-preis-zr-91714429.html
https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.fr.de/ratgeber/medien/emine-sevgi-oezdamar-erhaelt-den-georg-buechner-preis-zr-91714429.html
https://www.fr.de/ratgeber/medien/emine-sevgi-oezdamar-erhaelt-den-georg-buechner-preis-zr-91714429.html
https://www.fr.de/ratgeber/medien/emine-sevgi-oezdamar-erhaelt-den-georg-buechner-preis-zr-91714429.html


https://doi.org/10.14361/9783839477021-006 - am 13.02.2026, 05:19:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

