»In den Toten wohnen«
Interkulturelle Erinnerungsraume in Emine Sevgi Ozdamars
Ein von Schatten begrenzter Raum

Georgiana-Roxana Lisaru

Abstract This paper provides an investigation of the narrative techniques by which the process
of remembering is represented in Emine Sevgi Ozdamar’s novel Ein von Schatten begrenz-
ter Raum. Memory seems also for the author herself to be the central theme of her new novel.
In an interview she stresses that writing represents for her a way of recalling the past. In this
case, the focus will be placed on the production of cultural memory as a condition of the authors
who lives outside the nation. Furthermore, it considers the traumatic experiences which are re-
lated to flight or historical events and the role of the in-between status of the protagonist for the
process of remembering.

Keywords: cultural memory; migration; trauma; remembrance

1. Einfiihrung

Die vorliegende Arbeit untersucht die dsthetischen Formen des Erinnerns im Ro-
man Ein von Schatten begrenzter Raum von Emine Sevgi Ozdamar. Dem kollektiven
Gedichtnis schreibt die Autorin eine zentrale Rolle zu, indem sie die Literatur als
eine Moglichkeit betrachtet, »die Toten ins Gedichtnis [zu] rufen«.' Die Strategien
der Evozierung der marginalisierten und verdringten Erinnerungen ins kollektive
Gedichtnis bilden zwar den Gegenstand der vorliegenden Analyse, aber von grofier
Bedeutung sind die Erinnerungsprozesse, die in interkulturellen Situationen her-
vortreten. Unter dem Spezifikum des interkulturellen Gedichtnisses argumentiert
Dominik Zink, dass interkulturelle Texte »nicht nur die Selektionsmodi der Erinne-
rungskultur destabilisieren, sondern sie stehen auch zwischen verschiedenen« (Zink
2017: 40, Hervorh. RL). Zudem fragen sie »nach der Erfahrung, nach dem Leid, der

1 Diese Aussage von Ozdamar stammt aus einem Interview, das sie im Anschluss an die Aus-
zeichnung mit dem Georg-Biichner-Preis gegeben hat (Ozdamar 2022).

13.02.2026, 05:19:01. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Teil |

Ungerechtigkeit und nach allem sonst, was zwischen den Elementen durchfillt, die
selegiert werden konnen« (ebd. Hervorh. RL). Vor diesem Horizont wird zugleich
das Augenmerk auf die mit den Erfahrungen der politischen Gewalt verbundenen
Erinnerungsprozesse gerichtet.

2. Das Stimmengewirr

Welchen Transformationen das kulturelle Gedichtnis des Einzelnen in der Fremde
unterworfen ist, reflektiert die Protagonistin in einem inszenierten Dialog mit den
Winden, Krihen und dem Mosquito (Ozdamar 2021: 59). Im Zuge der politischen
Ereignisse in der Tiirkei der siebziger Jahre, die mit dem Militirputsch kulminier-
ten, sieht die Protagonistin keine Aussicht auf die Erfiilllung ihrer kiinstlerischen
Zielein Istanbul, die wiederum in Deutschland der Nachkriegszeit Fufd fassen kénn-
ten. Vom antinomischen Gesprich mit den Winden, den Krihen und dem Mosquito
lasst sich der innere Konflikt der Protagonistin herleiten, die die mit dem Verlassen
der Heimat zusammenhingenden Auswirkungen problematisiert. In der Fremde
sei man »kein Mensch« mehr, sondern nur »ein Thema« (ebd.: 57). Hierbei tritt das
Problem der Homogenisierung der kulturellen Identitit in Erscheinung, das an der
folgenden Passage ablesbar ist:

Europa, Berlin, Tiergarten der Sprachen, hier sind die tiirkischen Tiere, als wire
die Tirkei ein Dorf, in dem alle Bewohner die gleichen Geschichten haben und
mit gleichen Satzen auszuldschen. So werden sie versuchen, dir dein Gedéchtnis
auszuléschen. Weil sie keines haben. Weil sie keines haben, darfst du auch keines
haben. Wie es ihnen auch schnuppe ist. (Ebd.: 59)

Die Ausloschung des biographisch-kulturellen Gedachtnisses wird als eine Form
von »Gewaltidentitit« offengelegt, der in die Fremde Gegangenen widerfahren
(ebd.: 723). Dies tritt zugleich auf die Fremdheitserfahrungen der Protagonistin
zu, die in Deutschland die Briicke zwischen der tiirkischen und deutschen Kultur
zu verkorpern hitte (ebd.: 702). Wenngleich sie in Deutschland eine Karriere als
Schriftstellerin gemacht hat, wird sie fortwihrend an »das Tirkische« erinnert
(ebd.: 735). Im Zusammenhang damit problematisiert die Protagonistin »die Eth-
no-Brille« Europas (ebd.: 732), anhand deren Menschen aus anderen Kulturen nach
essentialistischen Identititskategorien wie Ethnie und Nation beschrieben werden.
Denn alle »miissen zugehorig und national werden, wer nicht mitmacht, weiter die
europiischen Demokratienormen verteidigt, darf lebend sterben« (ebd.: 746).

Die kulturellen Zuschreibungen werden in der angefithrten Dialogszene als ei-
nen Eingriff in das biographisch-kulturelle Gedichtnis des Einzelnen wahrgenom-
men. Des Weiteren riickt die Warnung der Krihenstimmen, dass »in einer fremden

13.02.2026, 05:19:01. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Georgiana-Roxana Lisaru: »In den Toten wohnen«

Sprache Worter keine Kindheit [haben]« (ebd.:56), die Frage nach den Méglichkeits-
bedingungen des Erinnerns am Ort des Dazwischen, ins Blickfeld.

3. Das Ausgraben als Denkfigur fiir den Erinnerungsprozess

Das subkutane Verhiltnis der Protagonistin zu Istanbul findet in der bedriickenden
Erinnerung an die Leiden der Menschen unter dem nationalistischen Regime Nie-
derschlag. Die Beziehung der Ich-Erzihlerin zu Istanbul zeichnet sich durch die Ab-
senz »der aktuellen Erfahrung« (Assmann 1999: 166) der Repressalien ab, welche zur
Verschirfung der Inkommensurabilitit der Erinnerung beitrigt. Wihrend der zu-
nehmenden Repressionen der nationalistischen Regierung befindet sie sich in Eu-
ropa. Dennoch weist sie darauf hin, dass sie Istanbul auf ihren Reisen zwischen Pa-
ris, Berlin und Bochum nie »schlafen« lisst (Ozdamar 2021: 98). Die latente Prisenz
der Erinnerung wird von dem »bestickte[n] Istanbuler Erinnerungstuch« (ebd.: 112)
versinnbildlicht. Dabei handelt es sich um ein Tuch, das die Ich-Erzihlerin bei Ef-
terpi, ihrer Freundin aus Istanbul, an der Wand sieht und auf dem der Satz »Istanbul
Haturasi-Istanbuler Erinnerung« (ebd.) gestickt ist. Fiir die Protagonistin konstitu-
iert es den Auftakt der aufkommenden bedriickenden Erinnerung an die Gewalt des
nationalistischen Staatsapparats.

Angesichts der Gewalt der »unruhig[en]« Erinnerungen (ebd.: 674) ist zu unter-
streichen, dass sie abgeschwicht wird, sobald die Erinnerungen an die Kindheit und
die Toten in die Schrift kommen. Daran lisst sich die folgende Szene anschlief3en:

Ich suchte in einem Korper, als ob mein Kérper eine antike Stadt wire, den lang-
samen Rhythmus aus meiner Kindheit und die Gefiihle, die ich fiir diese wunder-
bar poetischen Menschen von damals hatte, ich rief mir durch das Schreiben die
Menschen meiner Kindheit, die nicht mehr lebten, meine Toten, ins Gedachtnis
zuriick, und sie fingen an, in der deutschen Sprache zu leben. lhre Kérper, die mir
schon lange fehlten, waren plétzlich da, auch von meinen Eltern die Kérper, plétz-
lich da, in den Zimmern, in meinem Korper. Unbewusst schiitze ich den langsa-
men Kindheitsrhythmus und die Kérper meiner Toten, indem ich die Wohnung
tagelang nicht verlief. [..] In manchen Nachten ging ich mit Schmerzen ins Bett,
ich dachte, das kommtdaher, dass ich beim Schreiben iiber meine Kindheit zu vie-
le Gefiihle noch hatte und sie mir beim Schreiben zuriickgab. Die Toten sprachen
mit siiflen, siiften Wortern zu mir. (Ozdamar 2021: 667f)

Das Bild des Korpers, der zum archiologischen Ort des Gedichtnisses in Form
einer antiken Stadt wird, lenkt die Aufmerksambkeit auf die verborgenen Erinne-
rungsschichten. Die schriftliche Fixierung der Erinnerungen wird in der Szene
mit der Einschreibung der Toten in den eigenen Korper kontrastiert. Hierdurch
ist die Parallelisierung von Ausgraben und Erinnern hervorstechend, die Walter

13.02.2026, 05:19:01. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

59


https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Teil |

Benjamin zum Denkbild des Erinnerungsvorgangs stilisiert. Zum Graben »im’s
dunkle Erdreich« sei Walter Benjamin nach »der behutsame, tastende Spaten-
tisch« (Benjamin 1991: 400) unerlidsslich. Dies bedeutet, dass die Erinnerung ein
wahrhaftes Bild des Erlebten und des Vergangenen vermitteln soll, das sowohl
dem Erinnerenden und »jene[n] andern vor allem, welche vorher zu durchstofRen
waren« (ebd.: 400) gerecht wird. Den behutsamen Spatenstich bringt zugleich die
Protagonistin zur Anwendung, indem sie sich nicht einfach eine Inventarisierung
der Kindheitserinnerungen vornimmt. Im Gegensatz dazu reflektiert sie die Ef-
fekte der mnemotechnischen Ausgrabung. Losgebrochen aus ihren urspriinglichen
Zusammenhingen manifestiert die Protagonistin das unbewusste Bediirfnis, »den
Kindheitsrhythmus und die Kérper meiner Toten« (Ozdamar 2021: 667f.) zu schiit-
zen. Dabei weist die Thematisierung der hervortretenden Schmerzen die Funktion
auf, die Glaubwiirdigkeit der Erinnerung zu verstirken. Hierbei ist das Interesse
nicht auf die Vermittlung eines wahrhaftigen Bilds der Geschichte (vgl. Assmann
1999: 253) — wie es im Folgenden am Beispiel der Gegeniiberstellung deutscher und
tiirkischen Geschichte aufzuzeigen sein wird - sondern auf die Rekonstruktion der
affektiven Beziehungen gerichtet, die die Protagonistin zu den Geliebten hatte.

4. Der Schuhkarton als kollektiver Gedachtnisraum

Aus der Gegeniiberstellung der tiirkischen und deutschen Geschichte kristallisier-
ten sich narrative Diskontinuititen im Hinblick auf die nationale Erinnerungskul-
tur heraus (vgl. Adelson 2005; Seyhan 2000). Die Erinnerungsarbeit am kollektiven
Gedichtnis betreibt die Protagonistin, indem sie versucht, die notwendige Tiefen-
dimension lokalisierter subjektiver Erinnerung« (Bachmann-Medick 1996: 75) in die
dominante Geschichtsschreibung einzuprigen. Entsprechend werden Widersprii-
che nicht nur in Bezug auf die deutschen, sondern auch auf die tiirkischen Grof3-
erzahlungen signalisiert. Die unverarbeitete Geschichte produziere Schuld, betont
die Ich-Erzihlerin (Ozdamar 2021: 571). Der Vélkermord an den Armeniern genau-
so wie der Holocaust seien nicht verarbeitet worden (ebd.: 571). Um die Liicken in
der linearen Geschichtsschreibung offenzulegen, beruft sich die Protagonistin auf
die Herstellung von Zusammenhingen zwischen den Verbrechen in Europa und de-
nen in der Tiirkei: »Weil man hier die Vernichtungsmaschine von damals, also 1915,
nicht zur Rede gestellt hatte, machte sie so weiter. Mal kurdische Dérfer in Dersin,
mal Aleviten in der Stadt Maras, 1955 in Istanbul Griechen, Juden, Armenier, jetzt die
tiirkischen Linken, Demokraten, Journalisten«. (Ebd.: 447)

Des Weiteren gibt der Dialog mit den Toten Anlass zur Entfaltung einer Gegen-
erinnerung. Der Schuhkarton, in dem ihre Mutter Zeitungsausschnitte und Nach-
richten iiber die nationalistischen Angriffe in der Tiirkei gesammelt hat, fungiert
als einen inszenierten Gedachtnisort, an dem sich die Protagonistin mit dem Ge-

13.02.2026, 05:19:01. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Georgiana-Roxana Lisaru: »In den Toten wohnen«

schichtstrauma beschiftigt. Am Bild des Schuhkartons zeigt sich deutlich, dass die
Protagonistin nicht fiir die von den Faschisten und Fanatikern getéteten Menschen
sprechen will. Stattdessen besteht ihre Absicht darin, die Toten sprechen zu lassen:
»Wie viele nicht gesagte Worter hatten all diese Toten mit sich unter die Erde ge-
nommen? Wie viele nicht gesagte Worter liegen jetzt unten?« (Ozdamar 2021: 446)
Hierdurch leisten die gesammelten Zeitungsausschnitte der Authentizitit der mar-
ginalisierten Stimmen Vorschub, die als Bestandteile des kollektiven Gedichtnisses
zu sehen sind. Im Hinblick auf die Verarbeitung des Geschichtstraumas ist die Wut
der Ich-Erzihlerin von grofer Relevanz. Worin der »Grund fir die Wut« (ebd.: 67)
besteht, kann sie nicht auf den ersten Anhieb schlieflen. Sie suche

nach etwas, aber wonach suchte ich? Ich sah den Schuhkarton, in dem meine Mut-
terdie Nachrichten (iber die getdteten Menschen gesammelt hatte, ich las die Na-
men der Toten, dann liefd ich die Zeitungsausschnitte dort liegen. Ich lief umher,
links, rechts, ich fasste an die Lippenstifte meiner Mutter, die in einer Schublade
lagen, aber was suchte ich? Dann fragte ich mich: Warum fahrst du nicht zur Insel,
zu deiner Mutter, deinem Vater-als ob sie tot waren. Aber dieser Gedanke stellte
nur Frage, suchte keine Antwort, und schnell erlosch er. Ich 6ffnete die Schrinke,
schaute mir die Schubladen und dann die Kleider an. Ein rotes Kleid raus, schaute
mir das Kleid raus, warum ich das machte, wusste ich nicht. Ich zog noch mal die
Schubladen auf, sah in einer ein Kaligramm aus arabischen Buchstaben, die gan-
zen Buchstaben bildeten einen Vogel. Ich nahm das Bild, dann dachte ich: Nein,
nichtjetzt, ich nehme es erst, wenn sie tot ist. Das war ein fliichtiger Gedanke, er
kamm in mein Gehirn wie ein Licht und verléschte auch so schnell wie ein Licht,
sodass ich iiber diesen Gedanken nicht griibeln konnte. (Ebd.: 678f.)

Die Szene evoziert ein affektives Wirrwarr, das sich in den unkontrollierten Hand-
lungen der Ich-Erzihlerin widerspiegelt. Der Schuhkarton, die arabischen Buch-
staben, die Gegenstinde sind alle Triger diffuser Erinnerungen, denen man einen
Sinn geben soll, damit sie in die »Gedachtniskiste« (Assmann 1999: 114), die hier ein
Objekt ist, eingeordnet werden kénnen. Der Selbstvorwurf »was suchte ich?« (Oz-
damar 2021: 678) spielt darauf an, dass die Erinnerungsarbeit keinen stillen intro-
spektiven Akt darstellt. Sie bezeichnet wiederum ein »schmerzvolles Wieder-Ein-
gliedern, ein Zusammenfiigen der zerstiickelten Vergangenheit« (Bhabha 2000: 93).
Das schmerzvolle Wieder-Eingliedern ist darauf zuriickfithrbar, dass die Erfahrun-
gen der politischen Gewalt nicht angemessen in Worte aufgenommen werden kon-
nen. Dies lisst sich an den mechanischen Gesten der Protagonistin veranschauli-
chen. Nachdem sie den Schuhkarton aufgemacht hat und die Namen der Toten ge-
lesen hat, legt sie die Zeitungsausschnitte zur Seite. Hierdurch verweist die Dar-
stellung konkreter Handlungen und der Dinge auf die Problematik der Reprisen-
tation der Vergangenheit in ihrer individuellen und historischen Dimension. Denn
es handelt sich in der Suchszene um den Tod ihrer Eltern, die sich wihrend der Re-

13.02.2026, 05:19:01. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

61


https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Teil |

pressalien in der Tiirkei nicht besuchen konnte. Als sie aber Istanbul verlief, nahm
sie »den Schuhkarton mit den Zeitungausschnitten der Getéteten, das Buch Tutuna-
mayanlar von Oguz Atay und ein Foto mit, auf dem Mutter, Grofdmutter, meine zwei
Geschwister und ich auf einem Hiigel in Istanbul stehen« (ebd.: 690).

5. Der Sprachwechsel als literarische Bewaltigungsstrategie
der krank gewordenen Worter

In der Begegnung mit einer anderen Sprache geht es der Protagonistin nicht dar-
um, sich die Fremdsprache vor dem Hintergrund der Muttersprache anzueignen,
sondern darum, iiber die andere Sprache einen Weg zur Artikulation der Inkom-
mensurabilitit der Erinnerung zu finden. Dies lisst sich an der folgenden Passage
veranschaulichen:

Du siehst, Efterpi, meine franzosische Sprache ist eine blinde Sprache. Ich hére
standig franzésisches in Radio. Dann bin ich wieder klein, nehme mein Tagebuch,
fange an, auf Turkisch mir meine Kindheitsmomente zu erzahlen. Ich fithre in die-
sen Schriften mit meiner toten Grof3mutter, die ich sehr geliebt habe, eine direkte
Rede. Nicht dass ich mich an meine Kindheit erinnern will, aber die Erinnerungen
kommen von selbst hier in dieser belgischen Kleinstadt und wollen unbedingt in
die Schrift, in das Geschriebene. Wenn sie geschrieben sind, werden sie erst mal
ruhig. (Ozdamar 2021: 221f)

Bemerkenswert ist, dass die Protagonistin die schriftliche Fixierung von Erinne-
rung nicht auf die Frage nach dem Inhalt der Erinnerung zuriickfiihrt. Es handelt
es sich vielmehr darum, den Erinnerungen »die Gestalt eines Zeichens, eines erin-
nerungsfihigen Symbols« (Assmann 1999: 261) zu geben. Dadurch wird ein Erinne-
rungsraum erdffnet, der einer der Sprache ist. Unter diesem Gesichtspunkt kann
man von der Erinnerung an die Muttersprache sprechen, die durch die Konfronta-
tion mit anderen Sprachen an der urspriinglichen signifizierenden Kraft einbtiRen
kann.

Angesichts dessen beschreibt die Ich-Erzihlerin ihre Verzweiflung, als ihr plotz-
lich an einem Kiosk in Berlin bewusst wurde, wo sie tiirkische Zeitschriften kau-
fen wollte, dass »die tiirkischen Worter mir nicht wie aus meiner Muttersprache
[vorlkamen, sondern wie aus einer von mir gut gelernten Fremdsprache, die Worter
berithren mich nicht« (ebd.: 674). Zwischen den gespeicherten und neu wahrgenom-
men Schriftzeichen bildet sich ein Hiat, von dem heraus dieselben kulturellen Zei-
chen, d.h. die tirkischen Worter, im Raum des Dazwischen belegt werden kénnen
(vgl. Bhabha 2000:57). Die Fremdheit der eigenen Muttersprache macht die Ich-Er-
zihlerin dermafien »unruhig, dass sie anfingt, einen Text iiber die »Mutterzunge«

13.02.2026, 05:19:01. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Georgiana-Roxana Lisaru: »In den Toten wohnen«

(Ozdamar 2021: 674) zu schreiben. Im Text ist die Rede von einer Frau, die sich nur
an drei Worter aus ihrer Mutterzunge noch erinnern kann und aus diesem Grund
sich auf die Suche nach der verlorenen Muttersprache macht (ebd.: 674f.). Aus dem
Unterfangen der Wiederherstellung der vertrauten Beziehung zur Muttersprache
ergibt sich wiederum nicht etwas Vertrautes, Bekanntes, sondern etwas Unvertrau-
tes. Dieser Prozess l4sst sich mit Victor Shklovsky (1965) als Verfremdung bezeich-
nen, die als Desautomatisierung des konventionellen Verhiltnisses zur Sprache ver-
standen werden kann. Das Neue lduft auf die Erfahrung der Unzugehoérigkeit zur
Muttersprache hinaus, die keineswegs als negativ beurteilt werden soll.

Die Inszenierung der Raumbewegungen erdffnet einen kreativen Ort, an dem
die kranken Erinnerungen heilen kénnen. Die Metapher der kranken Worter lisst
sich von der folgenden Passage herleiten: »Ich habe dir ja erzahlt, dass meine deut-
schen Worter krank geworden sind. Wenn die Worter einer Sprache krank werden,
kann man sie mit Wortern einer anderen Sprache heilen. Damals hatte ich meine
kranken tiirkischen Worter mit nach Deutschland genommen zu Brechts Sprache
und Kleists Sprache.« (Ebd.: 749). Auf den ersten Blick scheint das affektive Ver-
hiltnis der Ich-Erzihlerin zur Sprache von aufien determiniert zu sein. Dem wi-
derspricht wiederum die Entfaltung eines Ubergangsraums, in dem sich die Prot-
agonistin als die manovrierende Instanz inszeniert.

Als die tiirkischen Worter unter dem tiirkischen Faschismus zum ersten Mal
krank geworden sind, bringt sie die Worter »in ein Sprachsanatorium« (ebd.:
738). Hierbei ist die Verwendung des medizinischen Begriffs >Sanatorium« her-
vorstechend, anhand dessen die Erfahrung der politischen Gewalt zum Ausdruck
gebracht wird. Gleichzeitig stellt das »Sprachsanatorium« einen Kunstgriff dar, der
die positive Erfahrung des »Wohnens« (ebd.) in einer anderen Sprache aufdeckt.
Folgerichtig konstituiert die fremde Sprache sowohl einen Zufluchtsort fiir die aus
politischen Griinden in die Fremde Gegangene und als auch einen imaginativen
Raum fiir die Kiinstlerin. Dies lisst sich an der Aussage der Protagonistin versinn-
bildlichen: »So rettete ich damals mich und meine krank gewordenen Worter zu
Brecht. Ich arbeitete mit seinen Schillern Benno Besson, Matthis Langhoff. Das
wunderbare deutsche Theater heilte auch meine krank gewordenen tiirkischen
Worter und versprach mir eine Utopie« (ebd.: 738).

Im Vexierbild werden nach 30 Jahren die deutschen Wérter krank. Problema-
tisch ist nun, dass sie trotz des Wohnens in der tiirkischen oder franzésischen Spra-
che nicht gesund werden (ebd.: 739). Gleich daraufhin wird der Grund eingefiihre,
weswegen die deutschen Worter nicht heilen kdnnen. Die Erinnerung an den Holo-
caust scheine ins Schwanken geraten zu sein (ebd.: 739). Riickblickend auf die Orte
der Geschichte legt die Protagonistin das deutsche Archiv offen. Hierfiir ist die Be-
sichtigung des Konzentrationslagers Mittelbau-Dora bezeichnend, die ihr Anlass
dazu gibt, die Toten in die Gegenwart einzuholen, denn sie fingt jetzt an, »in den
Toten zu wohnen« (ebd.: 745). Bemerkenswert ist dabei der semantische Ubergang

13.02.2026, 05:19:01. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

63


https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Teil |

vom »[K]kommunizieren mit« (ebd.: 742) zum »[W]ohnen in« den Toten (ebd.: 745),
der als Kunstgriff eingesetzt wird, um fiir die Nicht-Darstellbarkeit der traumati-
schen Erfahrung der im Konzentrationslager Gefolterten zu kompensieren. Hier-
durch erlangen die Worter eine intersubjektive Dimension: »Ich identifiziere mich
so stark mit diesen Menschen, sah genau in diesem Moment, wo mein Schmerz sehr
stark wurde, hinten an der Zementwand einen Schatten, nicht meinen, auch nicht
von den anderen, dachte ich: Die sind hier, die Toten, sie kommunizieren mit mir«.
(Ebd.: 742)

6. Die Gedachtniskiste der Migration

In die kollektive Gedachtniskiste fithrt die Protagonistin des Weiteren die Figur des
Migranten ein, an der die Problematik der Zugehorigkeit gearbeitet wird. Ange-
sichts dessen ist die Inszenierung der Protagonistin als Beobachterin von grofier Be-
deutung, die dazu dient, die kulturelle Ausgrenzung als Thema des kollektiven Ge-
dichtnisses zur Geltung bringen. Fiir die Beobachterperspektive ist die Szene auf-
schlussreich, in der sie im Dialog mit den Krihen kontinuierlich aus dem Fenster
zu dem jungen Schwarzen »mit groflen gelben Schuhen« und den Fliichtlingszel-
ten schaut (ebd.: 738). Zwar mdchte die Protagonistin zu den Fliichtlingen runter-
gehen, aber die Krihen versuchen, ihr davon abzuraten, indem sie einwenden, dass
es drauflen zu kalt und dunkel ist (ebd.: 734). Dieses iterative Bild konstituiert den
Anschlusspunkt zwischen dem Prolog und Epilog, in denen die Flucht der Protago-
nistin mit der Flucht der Migranten nach Europa iiber die Insel Lesbos in Zusam-
menhang gebracht wird. Hierfiir ist die Szene suggestiv, in der die Fahrt der Ich-
Erzihlerin mit dem Boot nach Europa tiber die Insel Lesbos geschildert wird. Die
dramatische Erfahrung der Flucht der Protagonistin lisst sich an der Darstellung
des Mittelmeers als einen tédlichen Ort veranschaulichen:

Ali Kaptans Hiande holten weiter Meerskastanien aus dem Wasser in den Tod,
nahm meinen Koffer, stieg aus Ali Kaptans Boot und lief (iber das Meer hinter
diesem Seeigel her, der nach Europa getrieben wurde, und drehte mich nicht
nach hinten, wo Ali Kaptan, vielleicht noch die Hinde im Wasser, nach neuen
Meereskastanien suchte und sein Boot sich im Meer mit den Wellen hoch und
runter bewegte. Meine Fiifle wackelten mit den Wellen auf dem Wasser, aber ich
schaute nur auf den Seeigel, der sich vor mir mit dem Poyrazwind in Richtung
Lesbos treiben lieRR. (Ebd.: 64)

Wahrend im Prolog eine unbenannte der Tiirkei gewendeten Insel im Mittelmeer in
einer »Halb-Nacht-halb-Tag-Stunde« (ebd.: 8) beschrieben wird, nimmt der Epilog
die Tatigkeiten der Fischer am Spitnachtmittag auf der Inselin den Blick (ebd.: 755).

13.02.2026, 05:19:01. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Georgiana-Roxana Lisaru: »In den Toten wohnen«

Die entworfene temporale Opposition kann als Angelpunkt fiir die Gegeniiberstel-
lung des tiirkischen und europdischen kollektiven Gedichtnisses gedeutet werden.
Die im Prolog hervortretende Stillheit der Insel, die von ihren Menschen verlassen
zu sein scheint, ermdglicht es der Protagonistin, die Gerdusche und Stimmen der
Nacht zu horen. Dabei ist auffillig, dass sich die Geheimisse der Nacht nur der Pro-
tagonistin, dem Esel, der orthodoxen Kirche und der blinden Frau erschliefen. Die-
ses metaphorische Bild der Nacht geht aus der folgenden Passage hervor: »Uber uns
die Nacht hat aus den dunkelsten Ecken ihrer Erinnerungen etwas herausgeholt und
hat dieses Etwas zwischen der Orthodoxkirche, dem Esel, der blinden Frau und mir
in der Luft leise verteilt« (ebd.: 10).

Dieses »Etwas« (ebd.). wird daraufhin in der Handlung offenbart. Dabei handelt
es sich um die Stimmen der durch den Vélkeraustausch in die Fremde vertriebenen
Menschen, die in die Inselorte eingeschriebenen worden sind. In direkter Verbin-
dung mit der Ausloschung des kulturellen Gedichtnisses wird das nationalistische
Projekt der ethnischen Trennung 1923 gesetzt. Demgegeniiber wird die Grenzauflo-
sung durch die Bilder der Winde und des Meers fokussiert. Die Griechen und Tiirken
»sehen Menschen jeden Abend die Lichter der anderen Kiiste, an der ihre Grof3eltern
gelebt haben, und wenn ein Grieche vor Lesbos ertrinkt, taucht seine Leiche hier an
dieser tiirkischen Insel auf, und wenn ein Tiirke hier ertrinket, taucht seine Leiche vor
Lesbos auf. Die Winde und das Meer tauschen die Toten und bringen sie zu ihren Ur-
sprungsorten.« (Ebd.: 21) Hierbei unterwandert das iterative Wortspiel »tiirkische
Griechen« und »griechische Tiirken« (ebd.: 21) die Fixierbarkeit riumlich-kulturel-
ler Grenzen. Die Willkiirlichkeit, mit der die Grenzen gezogen werden, wird durch
die rhetorische Frage »Wie aber wissen die Fischer, wo die Grenze ist, das Meer kann
man nicht halbieren wie einen Apfel?« (ebd.: 62) zum Ausdruck gebracht.

Das Mittelmeer wird nicht nur als einen historischen Schauplatz dargestellt,
sondern es konstituiert gleichzeitig den Katalysator des »europiischen kollektiven
Bewusstseins« (Gradinari 2020: 25). Der Dezentrierung des europiischen kollekti-
ven Bewusstseins trigt im Epilog die Perspektivlosigkeit der Migranten Rechnung,
die bei der Fahrt nach Europa iiber die Insel Lesbos vielen Gefahren ausgesetzt wer-
den. Damit ist die ethische Problematik der Dehumanisierung des Migranten ver-
kntipft, dessen Korper zum Einschreibungsort der Grenzziehungspraktiken wird.
Dies lisst sich an dem Hin- und Herfahren des Toten veranschaulichen, den keine
Kiistenwache iibernehmen will. Hierfiir ist die Diskussion unter den Fischern auf-
schlussreich, die sie sich in einem Fischercafé auf der unbenannten Insel im Mittel-
meer anhort. Was von Ferne nach »Flaschenkiirbisse« auszusehen scheint, identi-
fizieren die Fischer bei niherer Betrachtung als Kopfe, die aus dem Wasser auftau-
chen (ebd.: 756). Nachdem Adnan und Hiiseyin die Menschen aus dem Wasser ins
Boot reingezogen haben, konstatieren sie, dass nur einer tot ist. Fiir das Trauma der
Fluchterfahrung ist hier das Bild der zitternden »Fliichtlinge« kennzeichnend (ebd.:
756). Um die Angst der Menschen nicht zu amplifizieren, entscheiden die Fischer

13.02.2026, 05:19:01. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

65


https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Teil |

Adnan und Hiiseyin, den Toten ihrem Bruder Mustafa zu itbergeben. Das Hin- und
Herfahren des Toten zwischen den Kiistenwachen riickt ins Blickfeld die Thematik
der Grenze. Dass die riumlichen Grenziiberschreitungen stets mit den Praktiken
der Grenzkontrolle verzahnt sind, lisst sich an der folgenden Passage versinnbild-
lichen:

Also, ich brachte ihn zur Kiistenwache 80, sie sagten mir:>Nein, den musst du zur
Kiistenwache 54 bringen.< Ich fuhr eine halbe Stunde zur dieser [sic!] Komman-
dantur 54, sie sagten: >sNein, du musst bei der 80 abgeben, das ist deren Gebiet.<
Ich fuhr nochmal zur 80, die sagten: >Nein, den musst du bei der 54 abgeben.<Ich
band mein Boot fest, sagte: >lhr miisst den Toten nehmen.< (Ebd.: 756)

Die plakative Feststellung »Ihr miisst den Toten nehmen« (ebd.), mit der der Roman
zugleich endet, wirft die Frage nach der Verortung der namenlosen Toten im kollek-
tiven Gedichtnis auf. Im Zusammengang dessen dient die Erzihlung iiber die im
Mittelmeer ertrunkenen Fliichtlinge zur Inszenierung eines transkulturellen Erin-
nerungsraums, in dem man den Namenlosen die durch die Flucht beraubte Dignitit
zuriickgibt. Die Tatsache, dass sich keine Kiistenwache bereitstellt, die gefliichte-
ten Menschen zu nehmen, stellt pointierter die Dehumanisierung des Migranten
heraus, die Homi Bhabha im Kontext der Migrationsbewegungen als eine Folge des
»barbaric nationalism« (Bhabha 2019: 405) bezeichnet.

7. Fazit

AbschliefRend ist festzuhalten, dass die Thematisierung der marginalisierten Erin-
nerungen als Arbeit am kollektiven Gedichtnis in Ein von Schatten begrenzter Raum
begriffen werden kann. Die literarische Erinnerungsarbeit lisst sich vorgramma-
tisch auf die iterierte Intention der Protagonistin zuriickverfolgen, die Toten aus
dem Schatten heraus ins Gedichtnis zu rufen. Dabei wurde das Augenmerk auf
die literarischen Verfahren gerichtet, die mit dem schmerzvollen Fixieren der Er-
innerungen ins Schriftliche verzahnt sind. Dabei zeigt sich, dass der Erinnerungs-
prozess mittels archiologischer Assoziationen reflektiert wird. Auflerdem wird der
Sprachwechsel als literarische Bewiltigungsstrategie der Fremdheitserfahrung der
Protagonistin sowie der Erfahrung der politischen Gewalt. Fiir die »Poetik der Mi-
gration« Ozdamars (Bay 2022: 88) ist die Bewegung zwischen Sprachen und Riu-
men kennzeichnend, die nicht nur einen dislozierten Blick auf die tiirkische und
deutsche Geschichte erméglicht. Gleichzeitig gibt sie Anlass zur Entfaltung kreati-
ver Gedichtnisriume, in denen die mit der Flucht und Migration verkniipften Ge-
waltmomente verhandelt werden.

13.02.2026, 05:19:01. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Georgiana-Roxana Lisaru: »In den Toten wohnen«

Literatur

Adelson, Leslie A. (2005): The Turkish turn in contemporary German literature. To-
wards a new critical grammar of migration. New York.

Assmann, Aleida (1999): Erinnerungsriume. Formen und Wandlungen des kulturel-
len Gedichtnisses. Miinchen.

Bachmann-Medick, Doris (1996): Texte zwischen Kulturen: ein Ausflug in »postko-
loniale Landkarten«. In: Harmut Béhme/Klaus R. Scherpe (Hg.): Literatur und
Kulturwissenschaften. Positionen, Theorien, Modelle. Reinbek bei Hamburg,
S. 60-78.

Bay, Hansjorg (2022): »(Anhalter Bahnhof)« Topographie als Arbeit am kollektiven
Gedichtnis in Emine Sevgi Ozdamars Die Briicke vom Goldenen Horn. In: Zeit-
schrift fiir interkulturelle Germanistik 13, H.2, S. 81-98.

Benjamin, Walter (1991): Gesammelte Schriften, Bd. IV. Frankfurt a.M.

Bhabha, Homi K. (2019): The barbed wire labyrinth: Thoughts on the culture of mi-
gration. In: Philosophy and Social Criticism 45, H. 4, S. 403—412..

Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur, mit einem Vorwortvon Elisabeth
Bronfen. Tibingen.

Gradinari, Irina (2020): Memory Meets Sea: Einleitung. In: Zeitschrift fiir interkul-
turelle Germanistik 11, H. 2, S. 11-35.

Ozdamar, Emine Sevgi (2021): Ein von Schatten begrenzter Raum. Berlin.

Ozdamar, Emine Sevgi (2022): Emine Sevgi Ozdamar erhilt den Georg-Biichner-
Preis. In: Frankfurter Rundschau; online unter: https://www.fr.de/ratgeber/m
edien/emine-sevgi-oezdamar-erhaelt-den-georg-buechner-preis-zr-91714429.
html.

Shklovsky, Viktor (1965): Art as Technique. In: Russian Formalist Criticism. Four Es-
says [1917]. Ubers. v. Lee T. Lemon u. Marion Reis. Lincoln & London, S. 3-57.

Zink, Dominik (2017): Interkulturelles Gedichtnis. Ost-westliche Transfers bei Sasa
Stanigi¢, Nino Haratischwili, Julya Rabinowich, Richard Wagner, Aglaja Vete-
ranyi und Herta Miller. Wiirzburg.

13.02.2026, 05:19:01. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

67


https://www.fr.de/ratgeber/medien/emine-sevgi-oezdamar-erhaelt-den-georg-buechner-preis-zr-91714429.html
https://www.fr.de/ratgeber/medien/emine-sevgi-oezdamar-erhaelt-den-georg-buechner-preis-zr-91714429.html
https://www.fr.de/ratgeber/medien/emine-sevgi-oezdamar-erhaelt-den-georg-buechner-preis-zr-91714429.html
https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.fr.de/ratgeber/medien/emine-sevgi-oezdamar-erhaelt-den-georg-buechner-preis-zr-91714429.html
https://www.fr.de/ratgeber/medien/emine-sevgi-oezdamar-erhaelt-den-georg-buechner-preis-zr-91714429.html
https://www.fr.de/ratgeber/medien/emine-sevgi-oezdamar-erhaelt-den-georg-buechner-preis-zr-91714429.html

13.02.2026, 05:19:01. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839477021-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

