
Imre Kertész Roman eines Schicksallosen (1996),

Edgar Hilsenrath Der Nazi & der Friseur (1977)

1. Der Sarkasmus

1.1 Verspottet, verstellt, verletzt und verfremdet

Ursprünglich eine Kategorie der Rhetorik, wird der »Sarkasmus« definiert als »bitte-

re[r] Hohn«1 und als eine »›beißende‹ Form […] der Verspottung«2. Prägnante Kurzfor-

meln wie diese ermöglichen es, verhöhnenden Spott einzuordnen, doch bleiben der

Begriff ›Sarkasmus‹ und sein ›aggressiver Charakter‹ nach wie vor präzisierungsbe-

dürftig.3 Grundsätzlich handelt es sich beim Sarkasmus um ein in der literaturwissen-

schaftlichen Forschung mit geringer Aufmerksamkeit bedachtes literarisches Phäno-

men. Inwiefern dies auf die Nähe des Sarkasmus zur Ironie und zum Zynismus zu-

rückzuführen ist, wird ein zu untersuchender Aspekt sein.

Sarkasmus kann eine »rhetorische Figur«, ein »indirekter Sprechakt« und sogar ein

»metaphysisches Prinzip«4 sein. Mit einer systematischen Darstellung, wie sie hier mit

Distanz als Analysekategorie vorgestellt wird, werden bestimmte narrative Verfahren

als sarkastische Schreibweisen betrachtet. Zuschreibungen wie eine ›naive‹ Sicht der

Figur, eine ›reflexionslose‹ und ›emotionslose‹ Beschreibung des Erzählers oder eine

1 Brockhaus Enzyklopädie in 20 Bden. Bd. 16: Rit-Scho. Wiesbaden: Brockhaus 1973, S. 471.

2 Meyer-Sickendiek, Burkhard: Sarkasmus. In: UweWirth (Hg.): Komik. Ein interdisziplinäres Hand-

buch. Stuttgart: Metzler, 2017, S. 61-66, hier S. 61.

3 Vgl.Meyer-Sickendiek, Burkhard: »KleineKulturgeschichte des Sarkasmus«. In: Germanistik in und

für Europa. Faszination –Wissen. Texte desMünchener Germanistentages 2004. Bielefeld: Aisthe-

sis, 2006, S. 277-292, hier S. 282f., S. 284f.; vgl. Meyer-Sickendiek, Burkhard: Was ist literarischer

Sarkasmus? Ein Beitrag zur deutsch-jüdischen Moderne. München: Fink, 2009, S. 59ff. An der ety-

mologischen Herleitung – von ›verhöhnen‹ und ›zerfleischen‹ – wird bereits der Aggressionscha-

rakter von Sarkasmus erkennbar. Ausgehend vom griech. Wortstamm sārx‹ ›Fleisch‹ wird Sarkas-

mus auch als »Fremdaggressionenironie« bezeichnet (Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus,

S. 60); vgl. Kluge: Sarkasmus, S. 618.Meyer-Sickendiek, Burkhard: Sarkasmus. In: Gert Ueding (Hg.)

Historisches Wörterbuch der Rhetorik. Bd. 8. Tübingen: Niemeyer 2007, S. 436-447.

4 Meyer-Sickendiek: Sarkasmus (2017), S. 61-66.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 B  TEXTANALYSEN

als ›ironisch‹, ›komisch‹, ›satirisch‹, ›lakonisch‹, ›zynisch‹, ›grotesk‹ bezeichnete Dar-

stellung von Autorin oder Autor werden so als Darstellungsverfahren analysiert, die

Distanz erzeugen. Die vielfältigen Darstellungsweisen werden wiederum als einzelne

Distanznahmenmit (ver)spottenden, ironischen, zynischen und grotesken Anteilen un-

tersucht. Aufgrund dieses breit angelegten Phänomenbereichs gilt es, die Konturen des

Sarkasmus zunächst über die Verbindung zum Zynismus, zur Ironie und zum Grotes-

ken nachzuzeichnen.

 

1.1.1 Sarkasmus und Zynismus

Spöttische Herabsetzung und Überlegenheit

Eine erste begriffsanalytische Annäherung an den Sarkasmus ermöglicht der Zynismus,

mit dem ein »verletzendes, spottendes Verhalten«5, ein »sprachlicher Gestus spötti-

scher Überlegenheit«6 bezeichnet wird. Als zynisch gilt für gewöhnlich derjenige, der

eine »normenkritischeHaltung«7 vertritt, der bestehendeWerte oderMachtverhältnisse

anzweifelt, bloßstellt und verspottet.8 Obwohl der Zynismus geprägt ist von einer emo-

tionalen Indifferenz und einer Kontinuität beanspruchenden Haltung, der Sarkasmus

dagegen eine emotional bedingte, zeitlich begrenzte Reaktion ist, lassen sich dem Sar-

kasmus Absichten unterstellen, die dem Zynismus zugesprochen werden. Auch das im

sarkastischen Spott – im Verspotten – enthaltene Bloßstellen ist mit einer skeptischen,

Werte infrage stellenden und sich (moralisch) überlegen fühlenden Haltung verbun-

den.9 Meint Sarkasmus »im Unterschied zum Zynismus« den »bitteren Spott aus Ver-

zweiflung«10, bleibt zunächst unklar, worin genau dieser Unterschied besteht.Wörtlich

verstanden scheint Sarkasmus als rhetorisches Mittel den Zynismus als kritische Hal-

tung zu ergänzen, sodass sich daraus ableiten lässt: Wer zynisch ist und sich überlegen

fühlt, der kann sich sarkastisch äußern. Gilt das auch umgekehrt, ist das Subjekt, das

sich sarkastisch äußert, auch zynisch? So basal diese Gegenüberstellung auch erscheint,

5 Kluge: zynisch, S. 822.

6 Largier, Niklaus: Zynismus. In: Georg Braungart et al. (Hg.): Reallexikon der deutschen Literatur-

wissenschaft. Bd. 3. Weimar, Berlin: de Gruyter 2007, S. 901-903, hier S. 901. Der Zyniker sei ein

»spöttischerKritiker, der dieMachtordnungbloßstellt,währender gleichzeitig die eigene vollkom-

mene Ohnmacht und eine daraus resultierende Gleichgültigkeit evoziert.« Sarkasmus bezeichnet

Largier als »bitteren Spott aus Verzweiflung« (ebd., S. 902), der dazu diene, das allgemeingülti-

ge Regelsystem der Welt in Frage zu stellen und eine emotionale Involviertheit in Kontexten, in

denen sie erwartet werde, demonstrativ zu verweigern.

7 Zinsmaier, Thomas: Zynismus. In: Gert Ueding (Hg.): HistorischesWörterbuch der Rhetorik. Bd. 9.

Tübingen: Niemeyer, 2009, S. 1594-1606, hier S. 1594.

8 Vgl. Largier: Zynismus, S. 901f. Zynismus ist ein von von kyniker abgeleiteter Begriff. Ursprünglich

wurde eine Gruppe von Philosophen als ›zynisch‹ bezeichnet, die wie Hunde seien (vom griechi-

schen kynikōs, kyōn: ›Hund‹), weil sie die »äußere Anständigkeit bewusst missachtete[n]« (Brock-

haus Enzyklopädie in 20 Bden. Bd. 20: Wam-ZZ. Wiesbaden: Brockhaus 1974, S. 818). Das Augen-

merk liegt auf der ›Bissigkeit des Hundes‹, der Fähigkeit, jemanden zu verletzen.

9 Dass Sarkasmus und Zynismus im Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft nicht in zwei Lem-

mata aufgeführt werden, entspricht dieser Nähe, die zwischen beiden Phänomenen besteht.

Gleichzeitig ist es ein Indiz für die disparate Forschungslage zum Sarkasmus.

10 Largier: Zynismus, S. 902.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 139

mit ihrer Hilfe zeichnet sich ein wesentlicher Unterschied ab. Sarkasmus kann zwar auf

eine zynische Haltung rekurrieren, geltende Vorstellungen und Gewohnheiten bloßzu-

stellen und bewusst zu verletzen. Beim Sarkasmus ist es aber weniger das Subjekt, das

mit Sarkasmus seine eigene Überlegenheit inszeniert. Das Subjekt, das sich sarkastisch

äußert, stellt sich selbst nicht zwangsläufig als überlegen dar, sondern will vor allem

eine bestimmte Wirkung erzielen. Beim Sarkasmus geht es um die Wirkung, genauer

gesagt um die Herabsetzung eines Anderen, jedoch nicht zum Zweck der Selbstdarstel-

lung.

Beide, spöttische Überlegenheit (Zynismus) und spöttische Herabsetzung (Sarkas-

mus), mögen einen ähnlich distanzierenden Effekt erzielen, aber das Verfahren kann

jeweils ein anderes sein und auch die Position des Subjekts ist eine andere: suggeriert

die Überlegenheit doch, dass der Zyniker bereits ›über‹ den Verhältnissen steht. Die Po-

sition desjenigen, der sich sarkastisch äußert, impliziert dies nicht. Wenn Sarkasmus

den »Spott aus Verzweiflung« meint, muss sich der Sarkast erst in eine bestimmte Po-

sition bringen. Dabei kann der herabsetzende Spott ein Mittel der Aufrichtung in einer

spezifischen Situation sein.11 Eine überlegene oder gar machtvolle Position setzt der

Sarkasmus aber nicht voraus.

Funktion des Bloßstellens und Intention des Angriffs

Durch die Zuschreibung ›zynisch‹ richtet sich der Fokus auf das Subjekt, weil das, was

als zynisch bezeichnet wird, vor allem seine Haltung und Einstellung betrifft. Die Kon-

zentration auf das Subjekt korrespondiert auch mit unserem allgemeinen Sprachver-

ständnis; so ist die Rede vomZyniker gebräuchlicher als die vomSarkasten,weil zynisch

auf die Eigenschaften des Subjekts bezogen ist, auf seinen Gestus, seine Überlegenheit,

sein Weltverständnis oder seinen Charakterzug.12 Dass sich das Verhältnis beim Sar-

kasmus anders gestaltet, weil der Spottende selbst schließlich nicht im Vordergrund

steht, wurde bereits in der Abgrenzung zum Zyniker deutlich. Durch die grundsätzlich

fremdreferentielle Ausrichtung des Sarkasmus wird die Aufmerksamkeit auf das An-

griffsziel gelenkt. Für Zynismus und Sarkasmus lässt sich festhalten, dass sie in ihrer

Funktion des Bloßstellens und in ihrer Intention des Angriffs nah beieinanderliegen.

Der Einfachheit halber sei Zynismus zunächst als Verhaltens-, Rede- und Handlungs-

weise definiert, Sarkasmus dagegen als Ausdrucksmittel und Darstellungsweise. Ob-

wohl es keine Signale gibt, die ausschließlich auf Sarkasmus verweisen,13 sollen Merk-

male herausgearbeitet werden, die ihn als literarisches Phänomen so konturieren, dass

sich die sarkastische von der zynischen Distanz unterscheiden lässt.

Dieser Exkurs zum Zynismus, der für den Protokollstil zentral sein wird, zeigt ei-

ne weitere Facette des Sarkasmus auf. Anschlussfähig wird dieses Phänomen vor allem

11 Vgl. Pick, Bianca P.: »Selbstzeugnisse des ›Über‹-Lebens. Spott trotz Verzweiflung«. In: Montserrat

Bascoy/Lorena Silos Ribas (Hg.): Autobiographische Diskurse von Frauen (1900-1950). Würzburg:

Königshausen & Neumann, 2017, S. 227-236.

12 Vgl. Zinsmaier: Zynismus, S. 1595.

13 Vgl. Lapp, Edgar: Linguistik der Ironie. Tübingen: Narr, 1997, S. 48; Kotthoff: Spaß verstehen, S. 171f.,

S. 334.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 B  TEXTANALYSEN

dann, wenn erkennbar ist, wo der Sarkasmus verortet werden kann, ob beim Protago-

nisten, beim Erzähler oder in der Erzählanlage des Textes. Meyer-Sickendiek spricht

zum Beispiel vom »Sarkasmus des Protokollanten«, damit thematisiert er das Erzäh-

lersubjekt, das in Das große Protokoll gegen Zwetschkenbaum das Leid des Protagonisten

ironisiert. Demnach ist der Protokoll-Erzähler der Sarkast. Diese Verortung ist für die

Distanz zwischen Erzähler und Protagonisten relevant, die Textanalyse nimmt aber

hauptsächlich das konkrete Subjekt in den Blick, das vom Erzähler protokolliert wird.

Die Analyse von Albert Drachs Protokollstil richtet die Aufmerksamkeit auf den Einzel-

nen, den Protagonisten Zwetschkenbaum, der vom sarkastischen Erzähler zum Objekt

gemacht wird. Somit erfolgt der Zugang zu der Erzählweise des Protokollanten eher

über den Zynismus, weniger über den Sarkasmus. Der Protokollstil, der neben zyni-

schen auch sarkastische Elemente enthält, wird deshalb als eine eigene Form literari-

scher Distanzierung betrachtet.

1.1.2 Sarkasmus und Ironie

a) Mittel der Kritik

Ein Zugang zur Funktion von Sarkasmus in der Literatur gelingt über die Ironie. Als

gesteigerte, verschärfte Form der Ironie wurde der Sarkasmus zum Untersuchungsge-

genstand in den 1980er Jahren in der Pragmalinguistik erhoben, nachdem er lange Zeit

mit Ironie gleichgestellt wurde. Bislang ließ sich in der Forschungsdiskussion keine

Einigkeit erzielen, ob sich Sarkasmus – als eine Kategorie der Rhetorik – und Ironie

grundlegend voneinander unterscheiden.14 Die traditionelle Ironiedefinition besteht

aus vier Kriterien: Ironie als Gegenteil des Gemeinten, als etwas anderes als das Ge-

meinte, Tadel durch Lob und Lob durch Tadel sowie jede Art des Sich-Lustigmachens

und Spottens.15 Von diesen Kriterien treffen auf Sarkasmus laut Meyer-Sickendiek »ta-

deln durch falsches Lob, loben durch vorgeblichen Tadel« und »jede Art des sich Lustig-

machens und Spottens«16 zu.

Da Sarkasmus mit seinem ›beißenden‹ Effekt17 als eine »feindselige Art des Spot-

tens«18 aggressiver ist als Ironie, wird Ironie eher als konstruktiv, Sarkasmus eher als

14 Neben Haiman in Talk is cheap spricht sich Fowler in seinem Artikel konkret dagegen aus, Sarkas-

mus als Formder Ironie zu behandeln. Vgl. Fowler, HenryW.: A dictionary ofmodern English usage

[1965]. Oxford: Oxford University Press, 2002, S. 513. Vertreter der These, Ironie und Sarkasmus sei-

en zu unterscheiden: Kreuz, Roger J./Glucksberg, Sam: »How to be sarcastic. The echoic reminder

theory of verbal irony«. In: Journal of experimental psychology. General 118/4 (1989), S. 374-386;

Rockwell: Sarcasm and other mixed messages; Vertreter der These, Sarkasmus sei eine Form der

Ironie: Lapp: Linguistik der Ironie; Attardo, Salvatore: »Irony as relevant Inappropriateness«. In:

Raymond W. Gibbs/Herbert L. Colston (Hg.): Irony in language and thought. A cognitive science

reader. NewYork: Lawrence ErlbaumAssociates, 2007, S. 135-172;Muecke, Douglas Colin: The com-

pass of irony. London: Methuen, 1969 ist ein Vertreter der These, Ironie und Sarkasmus seien das

Gleiche.

15 Vgl. Knox, Norman: »Die Bedeutung von ›Ironie‹. Einführung und Zusammenfassung«. In: Hans-

Egon Hass/Gustav-Adolf Mohrlüder (Hg.): Ironie als literarisches Phänomen. Köln: Kiepenheuer &

Witsch, 1973, S. 21-30, hier S. 25f.

16 Lapp: Linguistik der Ironie, S. 24; vgl. Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 60.

17 Vgl. Gibbs: On the psycholinguistics of Sarcasm, S. 174, S. 197.

18 Meyer-Sickendiek: Sarkasmus (2007), S. 436.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 141

destruktiv begriffen.19 Ob unter ›Sarkasmus‹ also jede Art des Spottens zu fassen ist,

bleibt genauso offen wie die Frage, inwiefern ›Lob durch Tadel‹ mit der Intention von

Sarkasmus vereinbar ist, wenn Sarkasmus speziell das Herabsetzen, ein Verspotten,

meint.

Als Mittel der Kritik hebt sich der Sarkasmus durchaus von der Ironie ab, weil mit

sarkastischen Äußerungen Absichten verfolgt werden, die mit den Zielen des Ironikers

nicht übereinstimmen.Wer sarkastisch schreibt, will Distanz zum Kritisierten herstel-

len. Ironie, die nicht selten erst ein Verstehen des Empfängers voraussetzt, funktioniert

dann nicht unbedingt als Mittel der Distanz, sondern als Mittel der Selbsterkenntnis,

und die Person, die ironisiert, gerät in den Hintergrund.20

b) Empirische Ansätze und literarisches Phänomen

Den Hauptanteil der bisherigen Untersuchungen zum Sarkasmus bilden linguistische

Ironietheorien, welche insbesondere die kognitive Verarbeitung sarkastischer Äuße-

rungen betreffen.21 Zumeist wird Sarkasmus dort in direkten Sender-Empfänger-

Konstellationen erfasst, welche zugleich nonverbale Ausdrucksmittel beinhalten.

Einzelne Forschungsansätze, wie die von Christopher J. Lee, Albert N. Katz, John

Haiman und Patricia Ann Rockwell bestätigen Sarkasmus entweder als Form der

Ironie oder unterscheiden ihn von der Ironie und heben den Sarkasmus in seiner

Unverwechselbarkeit hervor.22

Ausgangspunkt der empirischen Studien bilden die Begriffe »Verletzung«23 und

»Verstellung«24 der Äußerung durch einen ironischen Sprecher sowie die »Einstel-

lung«25 des ironischen Sprechers. Unterschieden wurden Ironie und Sarkasmus von

Kreuz und Glucksberg (1989).26 Lee und Katz (1998) belegten diese Unterscheidung

19 Vgl. Schuhmacher, Eckhard: »Die Unverständlichkeit der Ironie«. In: Karl Heinz Bohrer (Hg.): Spra-

chen der Ironie – Sprachen des Ernstes. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2000, S. 91-121, insbes. S. 105-

120. Preukschat, Oliver: Der Akt des Ironisierens und die Form seiner Beschreibung. Zur Überprü-

fungund Integration linguistischer undphilosophischer Ironietheorien auf der Basis von allgemei-

nenAdäquatheitskriteriender Beschreibung von (Sprech)Handlungen. Tönning, Lübeck,Marburg:

Der Andere Verlag, 2007, S. 359f.

20 Vgl. Preukschat: Akt des Ironisierens, S. 12, S. 360.

21 Vgl. ebd., S. 11; Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 15; vgl. Rockwell: Sarcasm and other

mixed messages, S. 17.

22 Christopher J. Lee und Albert N. Katz waren die Ersten, die Ironie und Sarkasmus mittels empiri-

scher Untersuchungen voneinander unterschieden. Vgl. Lee, Christopher J./Katz, Albert N.: »The

differential role of ridicule in sarcasm and irony«. In: Metaphor and Symbol 13 (1998), S. 1-15, hier

S. 2; vgl. Meyer-Sickendiek: Sarkasmus (2007), S. 445. Patricia Ann Rockwell und John Haiman ver-

suchen Sarkasmus als für sich stehendes Phänomen herauszustellen. Vgl. Haiman, John: »Sarcasm

as Theater«. In: Cognitive Linguistics 1-2 (1990), S. 181-205; ders.: Talk is cheap. Sarcasm, alienation,

and the evolution of language. Oxford: Oxford Univ. Press, 1998; Rockwell, Patricia Ann: Sarcasm

and othermixedmessages. The ambiguous ways people use language. Lewiston, New York: Edwin

Mellen, 2006.

23 Paul Grice: Logic and Conversation (1989).

24 Herbert Clark, Richard Gerrig: On the Pretense Theory of Irony (1984).

25 Dan Sperber, Deirdre Wilson On verbal irony (1992).

26 Vgl. Meyer-Sickendiek: Sarkasmus (2017), S. 64f.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 B  TEXTANALYSEN

in ihren empirischen Untersuchungen und brachten in dem Kontext den Begriff

»ridicule« hervor.27

Obwohl eine allgemeingültige Unterscheidung zwischen Sarkasmus und Ironie

nicht etabliert ist, geht aus den empirischen Befunden hervor, dass Sarkasmus sofort

wahrnehmbar ist und genauso schnell verarbeitet wird wie nicht sarkastische Äuße-

rungen.28 Dies heißt zunächst aber nur, dass sich die Erkennbarkeit von sarkastischen

Äußerungen nicht von anderen Äußerungen unterscheidet. Damit ist lediglich eine

Schwelle herabgesetzt, um Sarkasmus nicht als ein Phänomen zu betrachten, das

in seiner Identifikation als Sarkasmus noch voraussetzungsreicher ist als die Ironie.

Denn wie bei der Ironie kann sich der Sarkasmus auch auf einer Metaebene bewegen,

sodass die Metaaussage der sarkastischen Äußerung an »formale, kontextuelle und

situative Bedingungen«29 gebunden ist. Erst durch sie werde die Metaaussage der

Äußerung im Text und die Verstellung des Erzählers rekonstruierbar.30 Um den »Be-

wertungskontrast«31 respektive die Metaaussage der Äußerung zu erkennen, benötige

der Leser ein kontextuelles Wissen, um die sarkastische Äußerung wahrnehmen zu

können.32 Dieser Befund deckt sich mit den Ergebnissen der Ironieforschung, die

jedoch aus Gesprächssituationen ermittelt wurden und nur partiell auf Prosatexte

übertragen werden können. Gesprächsanalytische Ansätze ermöglichen ein grundle-

gendes Verständnis für Sarkasmus. Als literarisches Phänomen ist Sarkasmus jedoch

breiter angelegt: sowohl, was den Grad seiner Direktheit (direkt, verstellt, verfremdet)

angeht, als auch in Bezug auf die unterschiedlich gewichteten Akzente von Sarkasmus

als Form der Distanznahme (sarkastische, groteske, ironische).

Der bereits dargelegte Teil der empirischen Forschung konzentriert sich auf Sar-

kasmus in kommunikativen Situationen; untersucht wird, wie er in konkreten Kon-

stellationen funktioniert. Hauptunterscheidungsmerkmal von Ironie und Sarkasmus

ist die Intention des Sprechers beziehungsweise Autors.33 Die Absicht des Sprechers

spielt beim Sarkasmus eine zentrale Rolle. Im Vergleich zur Ironie ist dem Sarkasmus

das Verletztenwollen inhärent, das dazu führt, dass er sich als Ausdrucksmittel und

Darstellungsweise eher über die Intention als über die Form der Äußerung definiert.

c) Fremdreferentielle Ausrichtung

Sarkasmus ist keine Unterform der Ironie, sondern ein eigenes Phänomen und als sol-

ches bissig und verletzend. Im Gegensatz zur Ironie wird Sarkasmus verwendet, um

27 Lee/Katz: The differential role of ridicule in sarcasm and irony, S. 2: »the butt of ridicule«; vgl.

Meyer-Sickendiek: Sarkasmus (2007), S. 445; Meyer-Sickendiek: Sarkasmus (2017), S. 64f.

28 Direct Access Theory. Die nicht-wörtliche Interpretation kann Raymond W. Gibbs zufolge erfasst

werden, auch ohne die wörtliche Bedeutung vorher bestimmen zu müssen; vgl. Gibbs: On the

psycholinguistics of Sarcasm, S. 174, S. 197.

29 Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 14.

30 Vgl. ebd.; ders.: Sarkasmus (2007), S. 436, S. 444.

31 Kotthoff: Spaß verstehen, S. 337.

32 Vgl. Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 14.

33 Vgl. Haiman: Talk is cheap, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 143

zu verletzen und lächerlich zu machen.34 Das qualifiziert ihn als ein Mittel der Kritik.

Ironische Äußerungen können auch in freundlicher Absicht verwendet werden. Für Sar-

kasmus, mit seinem stärkeren Hang zur Aggression, kommt dies grundsätzlich nicht

infrage.35 Ironie kann eine weitere Form der Distanz sein, untersucht wird sie hier aber

nicht, auch aufgrund ihrer impliziten Selbstdistanz. Wer sich sarkastisch äußert, dem

ist primär nicht daran gelegen, auf Distanz zu sich selbst zu gehen. Bei den Distanz-

nahmen geht es nicht um die Frage, ob das Subjekt seine eigene Position infrage stellt.

Hier liegt der Akzent darauf, wie ein Subjekt auf Anforderungen von außen reagiert.

Wenn Sarkasmus eine Selbstdistanz produziert, dann aufgrund des Abstands, den die-

ses Subjekt zu Fremdzuschreibungen und zu Figuren einnimmt, durch die es sich von

außen fremd positioniert sieht.

Im Vergleich zu der eingenommenen Position des Ironikers ist dem Sarkasmus eine

größere Distanz zumKritisierten inhärent.Genau dieser Abstand zwischen Spottenden

und Verspotteten führt zu einem weiteren Unterscheidungsmerkmal von Sarkasmus

und Ironie: der Selbst- und Fremdreferenz. Sarkasmus verlangt ein fremdreferentielles

Angriffsziel,36 insofern sind sarkastische Äußerungen erstens grundsätzlich ein Mittel

der Distanzierung und zweitens unmittelbar über das Angriffsziel zu identifizieren.

 

1.2 Literarischer Sarkasmus

Die erste Studie zum literarischen SarkasmusWas ist literarischer Sarkasmus? Ein Beitrag

zur deutsch-jüdischen Moderne (2009) stellt drei »Funktionswerte« und »Grundformen«

des Sarkasmus vor. Zu den Funktionswerten von Sarkasmus zählen die Provokation,

sie will protestieren und irritieren; die Agitation, sie ist politisch motiviert; und die

Kompensation, sie versucht, erlebtes Unrecht schreibend auszuagieren. Erweitert wer-

den diese um die drei Grundformen Polemik, Satire und Groteske.37

Literarischer Sarkasmus, soMeyer-SickendieksThese, entstand in der deutschspra-

chigen Literaturmit der jüdischen Sozialisation im 19. und 20. Jahrhundert. Vor diesem

Horizont habe sich eine bestimmte Form von Witz herausgebildet. Diese Entwicklung

zeigt Meyer-Sickendiek nicht anhand einer Anthologie über den »jüdischen Witz«38,

34 Vgl. Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 14f.; Haiman: Sarcasm as Theater, S. 181-205,

hier S. 188, vgl. Kotthoff: Spaß verstehen, S. 335 Fowler: sarcasm, S. 513. Offenkundiger wäre die in-

haltliche Gewichtung, schriebe man ›ironischer Sarkasmus‹, doch statt einer Begriffserweiterung

ergäbe das allenfalls eine Bedeutungsverzerrung.

35 Vgl. Anolli, Infantino, Ciceri: ›You’re a Real Genius!‹, S. 135-137, S. 153; entweder wird das ironische

Schema vom Sprecher in freundlicher (»kind irony«) oder in sarkastischer (»sarcastic irony«) Ab-

sicht verwendet.

36 Selbstsarkasmus kennt unsere Sprache nicht; vgl. Groeben, Norbert/Scheele, Brigitte: Produktion

und Rezeption von Ironie. 2 Bde. Bd. 1: Pragmalinguistische Beschreibung und psycholinguistische

Erklärungshypothese. Tübingen: Narr, 1984, S. 56; Räwel, Jörg: Humor als Kommunikationsmedi-

um. Konstanz: UVKVerlagsgesellschaft, 2005, S. 97f.; Haiman: Talk is cheap, S. 20; Gibbs, Raymond

W.: »Irony in talk among friends«. In: Metaphor and Symbol 15 (2000), S. 5-27.

37 Vgl. Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, passim.

38 Als Beispiel dient die Anthologie von Wüst, Hans Werner: Massel braucht der Mensch. Der

klassische jüdische Witz. München: Universitas, 2001; vgl. Och, Gunnar/Meyer-Sickendiek, Burk-

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 B  TEXTANALYSEN

sondern diskurshistorisch, indem er nach dem Verhältnis von Sarkasmus als Methode

und als Stereotyp fragt. Die »Schärfe des jüdischen Witzes«39 resultiert seiner Ansicht

nach aus der Assimilation. Was am jüdischen Witz als heiter-humoristisch begriffen

wurde, sei sarkastisch. Aus dem sarkastischen Witz habe sich in der deutschsprachi-

gen Literatur eine eigenständige literarische Form entwickelt.40 Diese nennt er litera-

rischen Sarkasmus, der im 19. Jahrhundert vor allemmit Heinrich Heine, aber auchmit

Karl Kraus und Kurt Tucholsky – aus der Reaktion im Umgang mit Stereotypen gegen-

über Juden – als eine »Verschärfung der Ironie«41 entstanden sei, weshalb literarischer

Sarkasmus dann als »Ironisierung von Unrecht, Leid, Dummheit oder Peinlichkeit«42

definiert wird.

Das Textkorpus der vorliegenden Studie zur Distanz setzt sich zwar aus Werken

jüdischer Autoren zusammen, das verlangt aber nicht, mutmaßlich jüdische Wurzeln

aufzugreifen, um Passagen als sarkastisch auszuweisen.43 Sarkasmus wird hier nicht

mit einer Tradition des »jüdischen Witzes«44 begründet. Die Analyse knüpft daran an,

Sarkasmus erstens von Ironie insofern zu unterscheiden, dass hinter einer sarkasti-

schen Äußerung immer ein angriffswilliger ›Stachel‹ steckt, der nicht freundlich in-

tendiert ist, und ihn zweitens als »Verletzung« zu präzisieren. Dabei gilt es, den sar-

kastischen Umgang mit jenen Verletzungen herauszustellen, die den Autorinnen und

Autoren durch die Ereignisse des Nationalsozialismus und auch in der Nachkriegszeit

zugefügt worden sind. Sarkasmus kommt als Strategie des Schreibens beispielswei-

se dann in Betracht, wenn die Schreibenden mit »Verletzungen« in Form von spötti-

schen Angriffen reagieren. Während Meyer-Sickendiek die Verletzung kulturhistorisch

begründet und daraus die Entwicklung eines genuin literarischen Sarkasmus ableitet,

hard (Hg.): Der jüdischeWitz. Zur unabgegoltenen Problematik einer alten Kategorie. Paderborn:

Fink, 2015.

39 Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 576.

40 Vgl. ebd., S. 17-22.

41 Meyer-Sickendiek, Burkhard: »Wandel der Satire«. In: Weimarer Beiträge. Zeitschrift für Literatur-

wissenschaft, Ästhetik und Kulturwissenschaften 4 (2011), S. 550-570, hier S. 550; vgl. ders.: Litera-

rischer Sarkasmus, S. 34-40; ders.: »Jüdischer Witz und deutsch-jüdische Moderne«. In: Hans Otto

Horch (Hg.): Handbuch der deutsch-jüdischen Literatur. Berlin, Boston: de Gruyter, 2016, S. 448-

462, insbes. S. 458.

42 Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 15.

43 ›JüdischeWurzeln‹meint in demZusammenhangdenBegriff des Parias oder denAhasver-Mythos.

Meyer-Sickendiek versucht damit zu zeigen, dass dem Sarkasmus das Motiv der Rache zugrunde

liegt. Vgl. Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 22-24; ders.: Kleine Kulturgeschichte des

Sarkasmus, S. 286-290.

44 Als Beispiel dient die Anthologie von Wüst: Massel braucht der Mensch.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 145

greift Sarkasmus als literarische Strategie der Distanz keine jüdische Tradition45 oder

Vorgeschichte einer »Art von Witz«46 auf.47

Auf einen entscheidenden Punkt weist die Arbeit zum literarischen Sarkasmus hin:

Sie macht auf die Differenz von ›Ironie‹ und ›Sarkasmus‹ aufmerksam und grenzt ›sar-

kastisch‹ von ›humorvoll‹ ab. Denn im Grunde habe der Humor, so Vladimir Jankélé-

vitch, »eine Schwäche für das, was er verspottet«48, diese »Schwäche« weist der Sar-

kasmus nicht auf. Sarkasmus hat weder versöhnliche Tendenzen noch repräsentiert er

eine humoristische Heiterkeit.49 Hinsichtlich seiner »versöhnlichen Heiterkeit«50 eig-

net sich der Humor nicht, Sarkasmus in deren Nähe zu bringen. Was hier sarkastisch

genannt wird, ist vom Humor abzugrenzen,51 weil dieser Sympathie erzeugt, ein ge-

meinsames Lachen evoziert und ein versöhnliches Ende in Aussicht stellt.52

1.2.1 Zeitlicher Abstand und literarische Distanz

Ein zeitlicher Abstand zum Geschehen wirkt sich auf das Schreiben aus, ist im Ein-

zelnen aber kaum rekonstruierbar. Sarkastisches Schreiben, das lässt sich auf Grund-

lage des Textkorpus nachvollziehen, ist auf zeitlich und/oder räumlich präfigurierte

Distanz nicht angewiesen. Deswegen sind Thesen wie die von Gerhard Lauer, Merk-

male von Sarkasmus in autobiographischen Texten mit zeitlicher Distanz zu begrün-

den, zu hinterfragen. Denn dieser Auffassung folgend wäre erst die »zweite Generati-

on«53 der »KZ-Literatur« imstande gewesen, Erinnerungen an den Holocaust ironisch-

sarkastisch aufzuarbeiten. Attestiert Lauer der »zweiten Generation« der sogenannten

KZ-Literatur eine »Kunst des Vergessens«54, setzt Meyer-Sickendiek ihr die »Kunst des

Erinnerns«55 entgegen, die wiederum auf eine Erinnerung an die »Tradition des jüdi-

schen Witzes«56 rekurriere.

45 Vgl. ebd., S. 22-24.

46 Meyer-Sickendiek: Jüdischer Witz und deutsch-jüdische Moderne, S. 458. Meyer-Sickendieks kul-

turhistorische Begriffsherleitung und grundlegende Annahme, literarischen Sarkasmus mit sich

radikalisierenden »Phantasien der Selbst- und Fremdaggression« (Meyer-Sickendiek: Literarischer

Sarkasmus, S. 176; vgl. ebd., S. 175-177) im Zuge jüdischer Sozialisation zu verbinden, stellt eine für

Sarkasmus als eine Form der Distanz ungeeignete Argumentationslinie dar. Das Problem einer

kulturgeschichtlichen Perspektive des Sarkasmus liegt in dem Begründungsversuch von Meyer-

Sickendiek, Autorinnen und Autoren eine ›jüdische Kultur‹ zuzuschreiben.

47 Vgl. Meyer-Sickendiek: Jüdischer Witz und deutsch-jüdische Moderne, S. 458.

48 Jankélévitch, Vladimir: Die Ironie [L՚ironie, 1964]. Berlin: Suhrkamp, 2012, S. 172.

49 Zu der These, dass Sarkasmus vom versöhnlichen Humor zu unterscheiden ist, vgl. Meyer-

Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 16.

50 Vgl. Meyer-Sickendiek: Jüdischer Witz und deutsch-jüdische Moderne, S. 457.

51 Im Gegensatz dazu die Studie von Preisendanz Das Komische (1974) stellt einen weit gefassten Hu-

morbegriff vor.

52 Vgl. Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 17.

53 Vgl. Angerer, Christian: »›Wir haben ja im Grunde nichts als die Erinnerung.‹ Ruth Klügers weiter

leben im Kontext der neueren KZ-Literatur«. In: Sprachkunst 29 (1998), S. 61-84, hier S. 63.

54 Lauer, Gerhard: »Erinnerungsverhandlungen. Kollektives Gedächtnis und Literatur fünfzig Jahre

nach der Vernichtung der europäischen Juden«. In: Deutsche Vierteljahresschrift für Literaturwis-

senschaft und Geistesgeschichte 73 (1999), Sonderheft, S. 215-245, hier S. 231.

55 Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 534.

56 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 B  TEXTANALYSEN

Sarkasmus als literarische Strategie der Distanz (sarkastische Distanznahme) geht da-

gegen von der Annahme aus, dass sich der Abstand zwischen Erlebtem und Erzähltem

auf sarkastisches Schreiben und auf die Intentionalität des Textes auswirkt, diesen zeit-

lichen Abstand grundsätzlich aber nicht verlangt. Die Funktion von Sarkasmus ist un-

abhängig davon, wie weit das Erlebte zeitlich vom Zeitpunkt des Schreibens entfernt

ist.

1.2.2 Verstellung und Verzerrung als sarkastische Darstellungsweisen

Wird das erzählte Geschehen durch Ironie im Modus des Als-ob scheinbar verstellt wie

beim ›Lob durch Tadel‹ (freundliche Ironie) oder ›Tadel durch Lob‹ (sarkastische Iro-

nie), treten die kritisierten Verhältnisse deutlicher hervor. Eine Variante, die im wei-

testen Sinne der Kategorie ›Tadel durch Lob‹ entspricht, wird in Roman eines Schick-

sallosen als Verstellung diskutiert. Erfasst werden damit die Verfahren der konstruier-

ten Naivität und des eingeschränkten Blicks. Diese Darstellungsverfahren werden als

sarkastische Distanznahmen untersucht. Offensichtliche Auslassungen, Verkürzungen

und Zurückhaltungen markieren das Erzählte als »ergänzungsbedürftig«57 und lenken

die Aufmerksamkeit des Lesers. Den Ironieanteil einer solche Konstruktion greift die

Analyse als ironisch-sarkastische Distanznahme auf.

Warum Kertész՚ Roman hier dem Sarkasmus zugeordnet wird, hängt also zum ei-

nen mit der »Dialektik des ›Tadel durch Lob‹«58 und zum anderen mit der narrativen

Auslassung und Zurückhaltung zusammen. Ihre literarische Umsetzung zeigt sich ers-

tens in der inszenierten Positivierung des erzählten Geschehens und zweites in der

paraliptischen Konstruktion der Perspektive, in der konstruierten Verkürzung.59 Der

Nazi & der Friseur wendet eine vergleichbare Technik an, indem mit der Erzählperspek-

tive eine Auslassung markiert wird; durch das, was ›da‹ ist, tritt das, was der Text aus-

spart, umso deutlicher hervor. In der Hinsicht enthalten Roman eines Schicksallosen und

Der Nazi & der Friseur Gestaltungselemente der Auslassung oder ›Halbierung‹. Zudem

lassen beide Romane das Element des »Rollentauschs« erkennen. Da in Roman eines

Schicksallosen der groteske Rollentausch zwischen Opfer und Täter angelegt sei, aber

nicht vollzogen werde,60 nimmt die ironisch-sarkastische Darstellungsweise eine Zwi-

schenstellung ein. Sie ist nicht direkt verspottend, aber auch nicht verzerrt, sondern

verstellt.

Verstellung geht mit einer Ironisierung einher, wie sie auch für den literarischen

Sarkasmus typisch ist. Was hier mit Ironie bezeichnet wird, meint aber weniger die

57 Bauer, Matthias: Der Schelmenroman. Stuttgart, Weimar: Metzler, 1994, S. 2.

58 Meyer-Sickendiek: Sarkasmus (2017), S. 63.

59 Die rhetorische Kürzungsfigur, die Paralipse, gilt als »Sonderart der Ironie« (Plett, Heinrich F.: Ein-

führung in die rhetorische Textanalyse. 9. Aufl. Hamburg: Buske, 2001, S. 75) und ist für die Be-

trachtungder distanzschaffendenSchreibweisenhilfreich.Durchdiese spezifischeReduktionwer-

de von einem bestimmten Thema abgelenkt, wodurch genau diesem ausgelassenen Thema eine

besondere Bedeutung zuwachse (vgl. ebd., S. 75). In ihrer Anwendung sei die Paralipse sehr va-

riabel, demzufolge müsse sie nicht mit der »ausdrückliche[n] Erklärung« einhergehen, dass der

Sprecher auf bestimmte Themen nicht eingehen wird. Als »Kürzungsfigur[]« (Ottmers: Rhetorik,

S. 193, S. 169) wird sie hier zu einem distanzschaffenden Gestaltungsmittel.

60 Vgl. Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 541.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 147

Ironie als uneigentliche Rede oder als eine Form von Humor,61 sondern ein Verfahren

der Verfremdung. Aufgrund der ironischen Anteile in der Perspektivierung mittels der

fiktionalen Erzählperspektive des 14-jährigen jüdischen Jungen György Köves handelt

es sich um eine ironisch-sarkastische Distanznahme. Die Strategie der Distanzierung

besteht im Verweigern der nachträglichen Bewertung des Geschehens (verweigerte Re-

flexion) mit demMittel der konstruierten Kindlichkeit. Ironische und groteskeMomen-

te in Roman eines Schicksallosen werden der Erzähltechnik der Verstellung zugeordnet.

Damit enthält Kertész՚ Roman zwar verfremdende Elemente, es findet darin aber kein

Identitätswechsel statt, in Hilsenraths Roman dagegen schon. Deshalb wird Der Nazi &

der Friseur der grotesken Distanznahme zugeordnet, deren Akzent darauf liegt, das Er-

zählte zu verfremden. Aufgrund der grotesken Anteile in der Perspektivierungmittels der

fingierten Erzählperspektive des NS-VerbrechersMax Schulz, der sich als jüdisches Op-

fer ausgibt, wird hier von sarkastisch-grotesker Distanz gesprochen, eine sarkastische

Distanznahmemit groteskenGestaltungsmitteln.Die Strategie ist ein Verspotten durch

Verzerrung mit dem Mittel der grotesken Maskierung und Elementen des Pikaresken.

Sarkasmus ist in der konstruierten ›Opferperspektive‹ eines Nazitäters angelegt, der

durch die Art der Darstellung als »Dummkopf«62 erscheint und in seiner Konstruktion

schelmenromanähnliche Züge aufweist.

Im Vergleich zu der Gegenhaltung des ressentimenttragenden Subjekts oder der provo-

zierten Haltung des Lesers für das protokollierte Subjekt wird es in Der Nazi & der Friseur

und in Roman eines Schicksallosen nicht die Gegenhaltung der jeweiligen Hauptfigur sein,

die für den Sarkasmus relevant ist. Vielmehr sind es Gegenerzählungen, die hier weniger

auf der Handlungsebene als auf der Ebene des Genres und vor allem auf der der Per-

spektivierung des Erzählten in den Blick genommen werden. Es wird zu prüfen sein,

inwiefern erstens die jeweilige Perspektivierung des erzählten Geschehens den literari-

schen Text zu einer Gegenerzählung macht und zweitens bestimmte »Leitgattungen«63

wie der Bildungsroman oder das Märchen transformiert oder karikiert werden und wie

drittens mit der Erzählperspektivik Distanz erzeugt wird.

Unter Sarkasmus wird hier also keine allgemeine Art des »Sich-lustig-Machens«

verstanden. Nutzt das Subjekt Sarkasmus mit dem rhetorischen Schema der Ironie,

intendiert die sarkastische Äußerung einen Angriff, sie verspottet, verhöhnt und kriti-

siert. Sich sarkastisch zu äußern heißt in dem Fall, zu verletzen und andere zur »Ziel-

scheibe«64 des eigenen Spotts zu machen. Ein Subjekt, das sich sarkastisch äußert,

schafft dadurch eine Distanz zum Objekt seines Spottes.

Im Roman Der Nazi & der Friseur wird der Leser auf spezifische Weise adressiert,

zum Beispiel wenn ihm wie in dem folgenden Beispiel Antisemitismus unterstellt wird:

»Mein Freund Itzig war blond und blauäugig, hatte eine gerade Nase […]. Ich dagegen,

Max Schulz, […] hatte schwarze Haare, Froschaugen, eine Hakennase […] Daß wir beide

61 Vgl. Japp, Uwe: Theorie der Ironie. Frankfurt a.M.: Klostermann, 1983, S. 74 – Ironie ist keine Unter-

form des Komischen, sondern sie gehört eher zum Humor.

62 Vgl. Meyer-Sickendiek: Sarkasmus (2017), S. 63.

63 Gymnich: Leitgattungen, S. 151.

64 Lee/Katz: The differential role of ridicule in sarcasm and irony, S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 B  TEXTANALYSEN

oft verwechselt wurden, werden Sie sich ja leicht vorstellen können.«65 Die Funktion

dieser Leseransprache ist die Provokation, die aber gerade nicht aus der Distanz ent-

steht. Hier wird vielmehr eine Nähe zum Leser ›gesucht‹, die ein Mittel der sarkasti-

schen Provokation ist. Sarkastische Darstellungsweisen können in dem Fall lächerlich

machen, bloßstellen oder entlarven. Für den sarkastischen Angriff nutzt der Text unter

anderem karikierende Überzeichnungen.

Nichtsarkastische, ironische Äußerungen können ebenfalls eine Distanz produzie-

ren, dies verlangt aber keine kritische Einstellung des Sprechers gegenüber dem Ge-

genstand. Zur sarkastischen Äußerung gehört es jedoch, dass der Sarkast eine kriti-

sche Position einnimmt und über die ›Zielscheibe des Spotts‹ entsprechend Distanz

herstellt.66 Die erzählerisch hergestellte Distanz des Subjekts zum Objekt (der Kritik)

kann eine narrative Strategie der Herabsetzung und des Lächerlich-Machens sein. Als

Herabsetzung kann direkter Sarkasmus dem Subjekt dazu dienen, sich über beißen-

den Spott vom direkt Kritisierten abzugrenzen und, wie zum Beispiel in weiter leben

von Klüger, eine souveräne Sprecherposition zu behaupten. Sarkastisch kann aber auch

wie in Roman eines Schicksallosen eine spezifische Perspektivierung des Geschehens sein.

Ähnlichkeit zwischen direktem und indirektem Sarkasmus, so die Hypothese, würde

in der Aussagestruktur bestehen, die darauf verweist, dass ein Subjekt eine Distanz

zum Objekt der Kritik herzustellen versucht. Zu fragen wäre aber, ob die spezifische

Perspektivierung eine konkrete Zielscheibe des Spotts benötigt, um als sarkastisch zu

gelten, oder ob Sarkasmus als Perspektivierung auch ohne ein direktes Spottobjekt Di-

stanz erzeugt. Könnte das erzählte Geschehen zu einem Objekt der Distanz werden?

Aber wer oder was wird dann verspottet? Wenn sich das Subjekt im Text nicht direkt

sarkastisch äußert und auch der Text keine konkreten Spottopfer inszeniert, wird zu

begründen sein, warum Sarkasmus eine Form der Distanz ist.

1.2.3 Sarkastische Distanznahmen

Sarkasmus in direkter und indirekter Form

Sarkasmus in der Literatur wird hier als Schreibweise konkret auf den Aspekt der Di-

stanz verengt und als Perspektivierung untersucht. Demzufolge werden die literari-

schen Texte nicht als genuin sarkastische Literatur ausgewiesen, sondern es werden

einzelne Mittel und Techniken als ›sarkastische Distanznahmen‹ vorgestellt. Unter-

schieden werden sie in direkten Sarkasmus eines sprechenden Subjekts – dazu sind For-

men des direkten Spotts zu zählen, das heißt, Sarkasmus kann durch direkte Aussa-

gen ohne den der Ironie eigentümlichen propositionalen Kontrast67 formuliert werden.

Zum direkten Sarkasmus gehört also, wenn die Erzählerfigur andere Figuren mit dem

65 Hilsenrath, Edgar: Der Nazi & der Friseur [1977]. München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 2008,

S. 31f.

66 Vgl. [Art.] sarcasm. In: The American heritage dictionary of the English language. Boston, Mass.:

HoughtonMifflin, 1992, S. 1602.Darin heißt es: »tomake its victim thebutt of contempt or ridicule«

(ebd.).

67 Vgl. Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 15; Lapp: Linguistik der Ironie, S. 111, vgl. auch

S. 107, S. 169. Ironische Äußerungen implizieren eine nichtwörtliche Bedeutung. Sarkasmus geht

über die »semantische Ambivalenz« (Meyer-Sickendiek: Sarkasmus [2007], S. 440) der Ironie hin-

aus.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 149

ironischen Schema lächerlich macht.68 Eine weitere Strategie der Distanz ist der indi-

rekte Sarkasmus einer Perspektivierung – gemeint sind damit Formen der indirekten

Darstellung von Sarkasmus.

Sarkasmus in seiner direkten oder indirekten Darstellungsform ist ein Modus der

Kritik. Die verschiedenen sarkastischen Distanznahmen – als bissiger Spott eines Sub-

jekts oder als eine provokante Perspektivierung des Geschehens – erzeugen so einen

»Effekt der Destabilisierung«69. Dieser Effekt beruht auf einer »Distanzierung durch

Konstruktion« von Szenarien, an denen sich etwas »Relevantes über das Problemati-

sche der Gegenwart«70 beziehungsweise der Schreibgegenwart von Autorin und Au-

tor zeigt. In den folgenden Textbeispielen nutzen insbesondere Hilsenrath, Améry und

Klüger den Sarkasmus als ein Mittel der Kritik mit einer destabilisierenden Wirkung.

1.2.4 Sarkasmus des Subjekts und Sarkasmus als Perspektivierung

a) Kritik an Erinnerungskonventionen

Wie nah Sarkasmus und Antisentimentalität beieinanderliegen können, zeigt das fol-

gende Beispiel aus dem Roman Der Nazi & der Friseur: »Der neue Zeitgeist ist philose-

mitisch. Ein Schreckensgespenst mit nassen Augen.«71 In indirekter Form werden je-

ne Emotionalisierungsbekundungen lächerlich gemacht, hinter denen Klüger mehr als

zehn Jahre nach Hilsenraths Roman eine »Selbstbespiegelung der Gefühle«72 am Werk

sieht. Eine aus dem Schuldgefühl der Deutschen resultierende symbolische Betroffen-

heit, die der Ich-Erzählerin in weiter leben zufolge nicht dazu geeignet sei, eine kritische

Auseinandersetzung mit dem Holocaust zu stiften. Klügers bissiger Spott bezieht sich

auf die Zeit nach dem Nationalsozialismus, genauer gesagt auf die tabuisierten Erin-

nerungskonventionen. weiter leben setzt sich mit der Schwierigkeit auseinander, das zu

beschreiben, was gemeinhin als das »Unsägliche«73 bezeichnet wird. Eines jener ge-

sellschaftlichen Symptome, die der Judenvernichtung eine »Kitsch-Aura«74 verleihen

68 Ironische Äußerungen implizieren eine nichtwörtliche Bedeutung. Vgl. Lapp: Linguistik der Ironie.

2, S. 111.

69 Saar, Martin: »Genealogische Kritik«. In: Rahel Jaeggi/Tilo Wesche (Hg.): Was ist Kritik? Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 2013, S. 247-265, hier S. 260. Obwohl die zitierte Formulierung von Saar sich nicht

in dem thematischen Kontext der Arbeit bewegt, ist seine Beobachtung, dass »spezifisch perfor-

mative und provokative Darstellungsformen« (ebd., S. 252f.) in genealogischen Texten einen »Ef-

fekt der Destabilisierung« intendieren, auf den diskutierten Zusammenhang von Sarkasmus als

Darstellungsform von Kritik übertragbar.

70 Ebd., S. 251.

71 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 232.

72 Klüger: weiter leben, S. 76.

73 Das »Unsägliche« ist ein Begriff von Jürgen Habermas. Vgl. Habermas, Jürgen: »Vom öffentlichen

Gebrauch der Historie. Das offizielle Selbstverständnis der Bundesrepublik bricht auf«. In: Die Zeit

v. 07.11.1986. »Ich dachte, die kann ich nicht aufschreiben, und wollte statt dessen hier einfügen,

daß es Dinge gibt, über die ich nicht schreiben kann. Jetzt, wo sie auf dem Papier stehen, sind die

Worte dafür so gewöhnlich wie andere undwaren nicht schwerer zu finden« (Klüger: weiter leben,

S. 137).

74 Klüger: Gelesene Wirklichkeit, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 B  TEXTANALYSEN

würden und eine ernsthafte, auf Annäherung ausgerichtete Auseinandersetzung mit

den Opfern verhindere.75

Zwei sarkastisch erzählte Situationen zeigen die direkte Form von Sarkasmus in

weiter leben. Mit einer ablehnenden und nüchtern formulierten Kritik führt Klüger »die

Mentalität« der »Tiefflieger« vor. Ein solcher erzählte,

der einstigen Machtausübung wohlig gedenkend, wie er einem verzweifelten Men-

schen das Leben ließ, weil der es sich durch hartnäckiges Hin- undHerlaufen zwischen

Straße und Straßengraben »verdient« hatte. […] Diesem fröhlichen Amerikaner fiel es

nicht ein, daß der Deutsche sich in dem Moment in einer ziemlich anderen Gemüts-

verfassung befand als der, der sicher im Flugzeug saß und die Wahl zwischen Töten

und Nichttöten hatte; daß der Gejagte dieses Flügelwinken, wenn er es überhaupt

bemerkte, nicht als ein kameradschaftliches Kompliment aufgefaßt haben wird.76

Darauf reagiert die Erzählerin: »Ich konntemir das nicht anhören«, »widersprach ihm«,

ihre Einwände wertet sie als »ernsthaft« auf und ihre »vorlaute«77 Art ist ein Ausdruck

des Protests. Klüger reagiert nicht in der erzählten Situation mit Sarkasmus, dafür

nutzt sie ihn in der Darstellung, wenn sie seine egozentrischeWahrnehmung kritisiert,

die ihr keine sachliche Entgegnung gewährt. Sie macht sich über den Piloten lustig, in-

dem sie seinen Zustand als »wohlig gedenkend« und »fröhlich« betont, den Zustand des

»Gejagten« sarkastisch als »Gemütsverfassung« wiedergibt, sich auf »dieses Flügelwin-

ken« bezieht und daraus eine Fehlinterpretation (»kameradschaftliches Kompliment«)

ableitet. In dem zweiten Beispiel verspottet das erzählende Ich eine die historische Ver-

antwortung verdrehendeHaltung.Mittels einer Überzeichnung schafft es eine Position,

von der aus es diejenigen kritisiert, die Vergebung einfordern:

Ich bin mit dem Leben davon gekommen, das ist viel, aber nicht mit einem Sack voller

Schuldscheine […] zur beliebigen Verteilung. Dann können ja gleich die Täter den

Opfern dafür verzeihen, daß die Opfer sie in eine schwierige Gewissenslage gebracht

haben.78

Mit dem Stilmittel der Überzeichnung kritisiert Klüger auf sarkastische Weise deren

Argumentation: Nicht die Opfer verzeihen den Tätern, sondern die Täter müssten den

Opfern ›verzeihen‹, weil diese sie in eine »schwierige Gewissenslage« gebracht hätten.

Sarkastisch setzt sie sich gegen eine Erwartungshaltung zur Wehr und grenzt sich auf

diese Weise von Fremdpositionierungen ab. Der Versuch, sich von den Positionen an-

derer Figuren zu distanzieren, korrespondiert mit einer bestimmten Figurenkonstella-

tion: Verspottete Figuren werden innerhalb einzelner Szenen so angeordnet, dass sie

dem Leser verlachenswürdig erscheinen und er die vom Erzähler nahegelegte Haltung

75 Vgl. Machtans: Zwischen Wissenschaft und autobiographischem Projekt, S. 158-161.

76 Klüger: weiter leben, S. 192.

77 Ebd.: Klüger brachte ihre Einwendungen vor und bemerkte, dass der Protest von Frauen nicht ak-

zeptiert wurde, vgl. ebd., S. 192.

78 Ebd., S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 151

zumWerk einnimmt. Dafür werden »pauschale[] Fehl- und Vorurteil[e]«79 hervorgeho-

ben und bestimmte Äußerungen oder Verhaltensweisen verspottet.

Die Gesprächskonstellationen mit Figuren wie dem »Tiefflieger«80, »Christoph«81

oder den Universitätskollegen82 sind Beispiele für die direkte Form sarkastischer Di-

stanznahme. Mit Sarkasmus reagiert das Subjekt in solchen Erzählsituationen, in de-

nen sich diese Figuren anmaßen, über das Leben der Erzählerin ›hinwegzureden‹.83

Konkrete Personen treten als ›Zielscheibe des Spotts‹ auf, die in einer beschriebenen Si-

tuation verspottet werden. Zwar beziehen sich die sarkastischen Äußerungen auf die je-

weilige Figur, um die konkreten Personen geht es der Erzählerin dabei aber nicht. Diese

Figuren sind im Text vor allem Objekte der Abgrenzung; Kern des Angriffs sind subjekt-

übergreifende Konventionen, Haltungen, Vorstellungen Rollen und Zuschreibungen.

Mit beißendem Spott richtet sich die Erzählerin auch gegen die »Verdrängung des

Spezifischen«: »›6 Millionen Menschen‹ sagte man gern, denn man war ja nicht mehr

antisemitisch und bereit zuzugeben, daß auch JudenMenschen sind.«84 Die ›Zielschei-

be‹ dient dem Subjekt als konkrete Angriffsfläche im Text, mittels derer es seine verba-

le Aggression konzentriert und seine Kritik veranschaulicht. Kritik übt sie gezielt mit

einer »Bissigkeit«85, über die Klüger in unterwegs verloren sagt: »Manchmal blühe ich

geradezu auf, wenn ich boshaft sein kann.«86

b) Herabsetzung

Sarkasmus tritt in Roman eines Schicksallosen nicht nur indirekt als Verstellung auf, er ist

auch in seiner direkten Form zu finden, als narrative Strategie der Herabsetzung des

fiktiven Ich-Erzählers. Als Köves in Auschwitz von einem »Soldaten« gezwungen wird,

in der Reihe zu laufen, distanziert er sich von dem Befehl, indem er ihn zuerst zitiert

und dann kommentiert: »›Los, ge’ma‹ vorne!‹ hat er gesagt, oder so ähnlich, nicht eben

nach den Regeln der Grammatik, wie ich feststellte.«87 Rückblickend gibt der Roman

eine Situation wieder, in der Köves der Macht dieses »Soldaten« ausgeliefert ist. Doch

hebt der Erzähler nicht die eigene extremmachtlose Position hervor, sondern die Unfä-

higkeit dieser Täterfigur, sich sprachlich korrekt auszudrücken.Durch die Verknüpfung

vonHeterogenem – die extreme Entmächtigung der Hauptfigur einerseits und dieThe-

matisierung der Grammatik andererseits –weist die Erzählsituation groteske Züge auf.

Die Strategie der narrativen Herabsetzung dient dem Erzähler dazu, den herabwürdi-

genden Handlungen des »Soldaten« die eigene Aufwertung entgegenzusetzen, insbe-

79 Ebd., S. 91.

80 Ebd., S. 192.

81 Ebd., S. 217.

82 Vgl. ebd. S. 109, S. 140.

83 »Ihr redet über mein Leben, aber ihr redet über mich hinweg, ihr macht so, als meinet ihr mich,

doch meint ihr eben nichts als das eigene Gefühl« (ebd., S. 199).

84 Ebd., S. 201.

85 Klüger: unterwegs verloren, S. 191.

86 Ebd., S. 190.

87 Kertész, Imre: Roman eines Schicksallosen [Sorstalanság, 1975]. Übers. v. Christiana Viragh [1996].

Reinbek b. Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag, 2002, S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 B  TEXTANALYSEN

sondere durch die erzählerische Zurückhaltung des extremen Leids, aber auch durch

die Andeutung der eigenen Sprachkenntnisse (»wie ich feststellte«).

Sarkastisch äußert sich auch das autobiographische Subjekt in dem Essayband Jen-

seits von Schuld und Sühne, wie aus zwei Passagen aus dem Essay Ressentiments zu ersehen

ist. Das erste Beispiel befindet sich im ersten Drittel des dreißigseitigen Essays. In die-

sem Teil beschreibt das gegenwärtige Ich, dass es Deutschland, das es nach dem Krieg

mit dem Zug durchquert, als »ein blühendes Land«88 wahrnimmt. Seine Bedenken äu-

ßert und ›begründet‹ es sarkastisch: »Ich gehöre jener glücklicherweise langsam aus-

sterbenden Spezies von Menschen an, die man übereinkommensgemäß die Naziopfer

nennt.«89 Desillusioniert beschreibt Améry ein konkretes Erlebnis bei der Durchfahrt

aus dem Jahr 1948. Im Zug liest er in einer amerikanischen Zeitung, die einen Leserbrief

enthält. Seine Aufmerksamkeit richtet sich auf diesen an die Soldaten der amerikani-

schen Besatzung adressierten Brief. Darin heißt es:

»Macht euch nur nicht so dicke bei uns. Deutschland wird wieder groß und mäch-

tig werden. Schnürt euer Ränzlein, ihr Gauner.« Der offenbar, teils von Goebbels,

teils von Eichendorff inspirierte Briefschreiber konnte damals so wenig wie ich selbst

ahnen, daß es diesem Deutschland in der Tat bestimmt war, großartigste Macht-

Wiederauferstehung zu feiern, dies jedoch nicht gegen die khakifarbenen transat-

lantischen Soldaten, sondern mit ihnen.90

Angesichts dieses »Aufstiegs« könne man von niemandem verlangen, sich

weiter die Haare [zu] raufen und an die Brust [zu] schlage[n]. Die Deutschen, die

sich selbst durchaus als Opfervolk verstanden, da sie doch nicht nur die Winter von

Leningrad und Stalingrad hatten überstehen müssen, nicht nur die Bombardements

ihrer Städte, nicht nur das Urteil von Nürnberg, sondern auch die Zerstückelung ihres

Landes –, sie waren allzu begreiflicherweise nicht geneigt, mehr zu tun, als auf ihre

Art die Vergangenheit des Dritten Reiches, wie es damals hieß: zu bewältigen.91

Sarkasmus meint hier die direkte Form spöttischer Herabsetzung des Verfassers die-

ses Briefes und den Angriff auf das Opfernarrativ der Deutschen nach dem Zweiten

Weltkrieg. Wenn sich Améry sarkastisch über die Situation der Bundesrepublik äu-

ßert‹ schwingt immer auch eine »Verachtung«92 mit, die das Ich der Schreibgegenwart

empfindet. Deutschland wurde nach dem Krieg eben kein »Kartoffelacker Europas«93,

sondern aus Amérys Sicht waren es die Siegermächte selbst, die jenem Land, das ihn,

wie er sagt, »zur Wanze gemacht hat«94, dazu verhalfen, sich in etwas zu verwandeln,

88 Améry: Ressentiments, S. 118. Der Essay beginnt mit einer Fahrt durch ein »blühendes Land«, das

das autobiographische Ich erst später als Deutschland identifiziert.

89 Ebd., S. 119.

90 Ebd., S. 124.

91 Ebd., S. 124f.

92 Ebd., S. 122: »Nicht nur der Nationalsozialismus – Deutschland war Gegenstand eines allgemeinen

Gefühls, das vor unseren Augen aus Haß zu Verachtung erstarrte.«

93 Ebd.

94 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 153

das »nichts, aber schon gar nichts mehr mit Kartoffeläckern zu tun hatte[]«95. Der bit-

tere Ton Amérys kann nicht losgelöst von dieser Nachkriegsgeschichte betrachtet wer-

den.96 Auch sie trug dazu bei, dass die Erfahrung des Ausgeschlossenseins zu einer

bitteren »Grundkonstante«97 im Leben dieses Autors wurde. Dieser spezifisch histori-

sche Kontext, mit dem er sich seit 1945 schreibend auseinandersetzt und der sich in

Amérys Biographie abzeichnet, macht noch einmal deutlich, dass es sich bei der Stra-

tegie der Distanzierung nicht um ein ›Erfolgskonzept‹98 handelt. Diese Distanznahme

weist Widerständiges auf, bleibt aber eine »Revolte in der Resignation«99. Ein beson-

ders prägnantes Beispiel für Sarkasmus, wie er in Amérys Essayband zu finden ist, als

eine Mischung aus bissigem Spott und tiefer Resignation, sind die letzten Sätze seines

Essays. Die Ressentiments, so heißt es in dem gleichnamigen Essay, haben aus Sicht

Amérys

geringe oder gar keine Chancen, den Überwältigern ihr böses Werk zu verbittern.

Wir Opfer müssen ›fertigwerden‹ mit dem reaktiven Groll, in jenem Sinne, den einst

der KZ-Argot demWorte ›fertigmachen‹ gab; es bedeutete soviel wie umbringen. Wir

müssen und werden bald fertig sein. Bis es soweit ist, bitten wir die durch Nachträ-

gerei in ihrer Ruhe Gestörten um Geduld.100

Sarkasmus ist hier der bittere Spott trotz Verzweiflung,101 dessen distanzierende Wir-

kung aus dem Angriff, der in dem sarkastischen Understatement (›wir bitten um Ge-

duld‹) steckt, und der Adressierung (»die durch Nachträgerei in ihrer Ruhe Gestörten«)

resultiert. Zur ›Zielscheibe des Spotts‹102 werden alle Personen, Normen und Institu-

tionen erklärt, die – um bei seiner Kritik am sogenannten Wirtschaftswunder zu blei-

ben – der Bundesrepublik zur »wirtschaftliche[n] Blüte«103 verhalfen. Als Träger und

Vertreter negierter Eigenschaften und Werte grenzt sich Améry von ihnen ab.104 Die

95 Ebd., S. 123.

96 Vgl. Heidelberger-Leonard, Irene: »Vorwort«. In: Dies./Irmela von der Lühe (Hg.): Seiner Zeit vor-

aus. JeanAméry – ein Klassiker der Zukunft? Göttingen:Wallstein, 2009, S. 7-10, insbes. S. 7; Hewe-

ra: Die »Wahrheit der Untat«, S. 28f. Zu den gesellschaftspolitischen Bedingungen und Amérys Po-

sition im bundesrepublikanischen Literaturbetrieb vgl. Schneider: Jean Améry und Fred Wander,

S. 23-43 sowie S. 317-320.

97 Hewera, Mettler: Vorwort, S. 16.

98 Vgl. Ibsch: Shoah erzählt, S. 90.

99 So lautet der Titel von Heidelberger-Leonards Biographie über Jean Améry.

100 Améry: Ressentiments, S. 148.

101 Ergänzt werden kann die Formulierung ›Spott trotz Verzweiflung‹ mit einer Anmerkung von Jan-

kélévitch, der zwischen der »Verzweiflung« und »den Gründen zu verzweifeln« unterscheidet (Jan-

kélévitch: Ironie, S. 106), indemman diese ›Gründe‹ integriert. Sarkasmus definiert als ›beißender

Spott trotz verzweifelter Lage‹ will auf den Zusammenhang von Spott und externen Lebensum-

ständen aufmerksammachen. Vgl. Pick: Selbstzeugnisse des ›Über‹-Lebens, S. 227-236.

102 Vgl. Lee, Katz: The differential role of ridicule, S. 1-15, insbes. S. 1-3. In dem Aufsatz heißt es: »the

butt of ridicule« (ebd., S. 2), gemäß der Defintion von Sarkasmus: »is intended to make its victim

the butt of contempt or ridicule« (Art.: sarcasm. In: American heritage dictionary, S. 1602).

103 Améry: Ressentiments, S. 119.

104 Die direkte Identifizierung des zu Verspottenden lässt sich aus der Direct Access Theory ableiten,

vgl. Gibbs: On the psycholinguistics of Sarcasm, S. 174, S. 197; Attardo: Irony, S. 137; Lapp: Linguis-

tik der Ironie, S. 168. Ein direkter Angriff kann mittels eines direkt-eigentlichen Sprechakts oder

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 B  TEXTANALYSEN

genannten den Essay Ressentiments umrahmenden Textauszüge belegen, warum gerade

dieser Essay die »eigentliche Provokation des Bandes«105 Jenseits von Schuld und Sühne

ist.

c) Bloßstellung und Angriff

Sarkasmus, definiert als »Ironisierung von Unrecht, Leid und Dummheit«106, ist in Hil-

senraths Der Nazi & der Friseur in seiner ganzen Breite zu finden. Im Roman werden

auf verschiedenen Ebenen Unrecht, Leid und Dummheit verspottet. Sarkastisch ist die

vom Erzähler konstruierte ›Opferperspektive‹ des SS-»Massenmörders« Max Schulz,

ein, wie es im Text heißt, von einer »Nutte« abstammender »Rattenquäler mit Dach-

schaden«107. Es handelt sich um eine Figur, die sich reue- und reflexionslos anpasst an

die Vorurteile, die sich ihr bieten, um der juristischen Strafverfolgung mit einer Schei-

nidentität zu entgehen. Lächerlich sind nicht die Handlungen der Figur, im Gegenteil,

sie zeugen von Skrupellosigkeit und Brutalität. Die Darstellung der Figur ist darauf

ausgerichtet, sie in ihrer Lächerlichkeit bloßzustellen und auch das Verhalten anderer

Figuren zu verspotten, zum Beispiel die ›Begeisterungsbereitschaft‹ der Deutschen für

Hitler:

»Adolf Hitler«, sagte Siegfried von Salzstange. »Er ist der große Heiler.« – Mein frühe-

rer Deutschlehrer bohrte eine Weile nachdenklich in der Nase. Dann sagte er: »Hier

sind alle versammelt, die irgendwannmal eins aufs Dach gekriegt haben – vom lieben

Gott oder von den Menschen.« – »So«, sagte ich. »So ist das.«108

Hitler-Anhänger, die als »Kurzatmige«, »Arschlecker von Beruf«109 und als die »Verhin-

derten«110 bezeichnet werden, erweitern den Radius der aggressiven Verspottung. Und

wenn Schulz seinen ›Aufstieg‹ in Deutschland im gleichen Duktus erzählt wie den ›Auf-

stieg‹ als Finkelstein in Israel, ist die Erzählerfigur selbst Bestandteil einer »Komik der

Herabsetzung«111. Den Antisemitismus der Nationalsozialisten habe Schulz »so oft in

der Zeitung gelesen oder im Radio gehört«, dass er diesen ›Ausführungen‹ Hitlers nicht

mehr zuzuhören brauchte,

[e]rst als der Führer über Geschichte sprach, immer weiter zurückgriff und schließlich

bei Jerusalem anlangte, wurde ich wieder aufmerksam, klapptemeine Hacken zusam-

men, atmete durch die Nase, hörte auf, Schnurrbärte und Stirnlocken zu vergleichen,

durch uneigentlich-ähnliches Sprechen geäußert werden (vgl. Groeben/Scheele: Produktion und

Rezeption von Ironie, S. 56).

105 Scheit: Nachwort, S. 666.

106 Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 15.

107 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 35.

108 Ebd., S. 50

109 Ebd.

110 Ebd., S. 51.

111 Meixner, Sebastian:DerNazi & der Friseur. In:Wolfgang Benz (Hg.): Handbuch des Antisemitismus.

Judenfeindschaft in Geschichte und Gegenwart. Bd. 8. Berlin, Boston: de Gruyter Saur, 2015, hier

S. 256.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 155

vergaß die Totenvögel auf dem Altar aus Eichenholz und Fahnentuch, blickte nur in

›Seine‹ Augen.112

Sarkasmus als literarisches Phänomen kann aus dem Bezug zur Schreibgegenwart re-

sultieren und, wie das folgende Beispiel zeigt, zwei grundverschiedene Darstellungs-

weisen entwickeln.

Inhaltlich stimmt die Kritik an der kollektiven Schuldabwehr, die Améry in Jenseits

von Schuld und Sühne äußert, mit der Kritik überein, die Hilsenrath in Der Nazi & der Fri-

seur formuliert. Grundverschieden ist aber ihre jeweilige Art und Weise, diese Kritik zu

formulieren. Améry erzählt autobiographisch als Zeuge der beschriebenen Zeit, Hilsen-

raths Erzählweise ist fiktional und nutzt für ihren sarkastischen Angriff das Stilelement

des Grotesken:

Heute wieder was Neues im ›Reuigen Vaterland‹. Große Schlagzeilen: »Bekannter His-

toriker stellt fest, dass es keine Kollektivschuld gibt! Nicht alle Deutschen schuldig!

Es gab Jasager und Neinsager!« – Andere Schlagzeilen: »Es steht einwandfrei fest,

dass die Neinsager von den Jasagern überbrüllt wurden!« – Andere: »Ihr Nein war zu

leise! – Andere: »Ein bedauerlicher Stimmbandschaden!«113

Der sarkastische Angriff richtet sich gegen die in den 1960er Jahren vieldiskutierte Auf-

fassung, den Aufstieg Hitlers und die Verbrechen zum »Betriebsunfall« der deutschen

Geschichte zu erklären. Bei dem hier nicht namentlich erwähnten, bekannten Histori-

ker der frühen Bundesrepublik handelt es sich aller Wahrscheinlichkeit nach um Ger-

hard Ritter (1888-1967), dem ersten Vorsitzenden des Deutschen Historikerverbandes.

In seinem Beitrag zur historisch-politischen Neubesinnung (1946)114 sei die These vom »Be-

triebsunfall«, so Nicolas Berg in Der Holocaust und die westdeutschen Historiker, bereits

ausformuliert.115 Ritters Geschichtsbetrachtung, die auf dem Ansatz beruht, den Ein-

zelnen als historischen Akteur zu betrachten, führt zu einer spezifischen Deutung von

historischen Ereignissen. Demnach gilt der Einzelne als ›Unglücksbringer‹, und Hit-

ler wird aus Ritters Sicht zu einem Akteur erklärt, der das »Unglück« über Deutsch-

land brachte.116 Diese Art der Geschichtsdeutung versucht nicht nur die Frage nach

der Schuld abzuwenden. Ritter habe sich auch dagegen gewehrt, die Judenvernichtung

als »geschichtswürdiges Thema anzuerkennen«117. Waren die 1950er noch davon ge-

prägt, den Nationalsozialismus als Teil der deutschen Geschichte zu verdrängen, steht

die sogenannte Fischer-Kontroverse für einen Wendepunkt, der über die geschichts-

wissenschaftliche Auseinandersetzung hinausging. Die Debatte nimmt ihren Ausgang

von Fritz Fischers Buch Griff nach der Weltmacht (1961). Als es veröffentlicht wurde, zeig-

ten sich zeitgenössische konservative Historiker wie Ritter und Erwin Hölzle empört

112 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 55.

113 Ebd., S. 239.

114 Gerhard RitterGeschichte als Bildungsmacht. Ein Beitrag zur historisch-politischenNeubesinnung (1946).

115 Vgl. Berg, Nicolas: Der Holocaust und die westdeutschen Historiker. Erforschung und Erinnerung.

Göttingen: Wallstein, 2003, S. 105-142, insbes. S. 106.

116 Ebd.

117 Ebd., S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 B  TEXTANALYSEN

darüber, dass die Frage nach der Kriegsschuld der Deutschen an den beiden Weltkrie-

gen gestellt wurde. Auf dem Historikertag von 1964, in dem Jahr, als sich der Ausbruch

des ErstenWeltkriegs zum 50.Mal jährte, entwickelte sich ausgehend von FischersThe-

sen eine öffentlichkeitswirksameDebatte zur Kollektivschuld der Deutschen. In diesem

Kontext wurde auch die »Betriebsunfall«-These diskutiert,mit Ritter als deren Vertreter

und Fischer als deren Gegner.118

In dem Zeitraum von 1964 bis 1969 entstanden auch Hilsenraths Roman und Amérys

Essays.119WieHilsenrath bezieht sich auch Améry in seinem Essay Ressentiments auf die

»Vergangenheit, die offensichtlich nichts anderes war als ein Betriebsunfall der deut-

schen Geschichte und an der das deutsche Volk in seiner Breite und Tiefe keinen Anteil

hatte«120. Im Jahr 1964 beginnt sich die Debatte zwar zu drehen, aber in der subjektiven

Wahrnehmung Amérys zeichnet sich kein Optimismus ab. An seiner Situation, als Op-

fer mit der in der Betriebsunfall-These enthaltenen kollektiven Schuldabwehr konfron-

tiert zu sein, werde sich aus seiner Sicht vorerst nichts ändern: »[U]nsere Nachträgerei

wird das Nachsehen haben«.121

Wie vielfältig Sarkasmus als Ausdrucks- undDarstellungsweise sein kann, zeigt sich

an diesem konkreten Beispiel. Im Vergleich zu dem Essay Ressentiments werden in Der

Nazi & der Friseur die Betriebsunfall-These und die kollektive Schuldabwehr lächerlich

gemacht – sie sind hier das fremdreferentielle Angriffsziel für Hilsenraths Kritik. Ver-

spottet wird der Umgang der Deutschen mit der Vergangenheit in der Nachkriegsge-

schichte mit karikierenden Überzeichnungen (wie der Titel »Reuiges Vaterland«, die

zitierte Formulierung »Es steht einwandfrei fest« oder der Widerstand als »Stimm-

bandschaden«) und der Verknüpfung heterogener Inhalte (die Macht der Nazis mit den

Stimmbändern der Gegner).122 Wenn Améry davon spricht, »als Betriebspanne wird

schließlich erscheinen, daß immerhinmanche von uns überlebten«123, ist dieser höchst

eindringliche Satz des autobiographischen Subjekts in seiner Verbindung von radikaler

Provokation und tiefer Resignation an Sarkasmus kaum mehr zu übertreffen.

d) Banalisierte Bedrohung

Albert Drachs Das große Protokoll gegen Zwetschkenbaum enthält Sarkasmus in seiner in-

direkten Form, und zwar als Perspektivierung des Geschehens aus der Sicht eines Er-

118 Vgl. Biermann, Tim: Fischer-Kontroverse. In: Torben Fischer/Matthias N. Lorenz (Hg.): Lexikon der

»Vergangenheitsbewältigung« in Deutschland. Debatten- und Diskursgeschichte des Nationalso-

zialismus nach 1945. Bielefeld: transcript, 2015, S. 162-164.

119 Améry hat seine Essays zuerst als Radiobeiträge verfasst, etwa ab 1964, Hilsenrath die erste Fas-

sung seines Romans 1968/69. Vgl. Hilsenrath, Edgar: »Der Jüdische Friseur«. In: Helmut Braun

(Hg.): Verliebt in die deutsche Sprache. Die Odyssee des Edgar Hilsenrath. Berlin: Dittrich, Aka-

demie der Künste, 2005, S. 183-199, insbes. S. 199.

120 Améry: Ressentiments, S. 126. Der Roman eines Schicksallosen enthält eine ähnliche Passage: »ein

Irrtum war, ein Unfall, so eine Art Ausrutscher« (Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 284).

121 Améry: Ressentiments, S. 145.

122 Vgl. Dopheide: Das Groteske und der Schwarze Humor, S. 127.

123 »Als die wirklich Unbelehrbaren, Unversöhnlichen, als die geschichtsfeindlichen Reaktionäre im

genauen Wortverstande werden wir dastehen, die Opfer, und als Betriebspanne wird schließlich

erscheinen, daß immerhin manche von uns überlebten.« (Améry: Ressentimens, S. 146).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 157

zählers, der nur bestimmte Sachverhalte wiedergibt. Der beißende Spott dieser Dar-

stellungsweise entsteht aus der Gegenüberstellung von Lächerlichkeit und Ernsthaf-

tigkeit, zwischen banalen und kausal absurd verknüpften Details einerseits und der

bedrohlichen und für den Protagonisten Zwetschkenbaum ausweglosen Situation an-

dererseits. Zwischen Gefängnisinhaftierung und Psychiatrieeinweisung ist der Prot-

agonist Zwetschkenbaum den gerichtlichen und ärztlichen Entscheidungen ausgelie-

fert. So habe der eine Gutachter (»Dr. Vorderauer«) vergessen, dem anderen Gutachter

(»Dr. Krippel«) die »Traum- und Baumberichte des Kranken« mitzuteilen, »um jenen

von der Meinung, dieser [d.i. Zwetschkenbaum, »der Kranke«] wäre der Imbezillität

verfallen, abzubringen«124. Aussagen des Angeklagten werden auf »Traum- und Baum-

berichte« reduziert, und der Befund in dem Gutachten, ob bei Zwetschkenbaum eine

geistige Behinderung vorliegt, wird nicht einmal mehr mit einer Diagnose begründet,

zu der man aus Untersuchungen gelangt. Der Befund wird zu einer ›Sache‹ gemacht,

über die eine Meinung entscheidet.

Auf den erwähnten Verbleib Zwetschkenbaums in der Psychiatrie, in die dieser ein-

gewiesen wurde und aus der er aufgrund des vergessenen Gutachtens nicht entlassen

wird, nimmt das Protokoll die folgende Situation auf. Zwetschkenbaum wird auf ein

neues Zimmer verlegt, in dem sich die Protagonisten Dr. Schimaschek und Dichter

Dappel unterhalten:

Dappel bekundete die Ansicht, daß die Aufrichtigkeit einerseits keine Tugend sei;

angefangen vom Guten-Tag-Sagen bis zu Eheschließungen und Staatsbündnissen sei

man an formale Lügen gebunden; andererseits könne man beim besten Willen gar

nicht aufrichtig sein, da die Sprache dies nicht erlaube. Wo man zum Beispiel Hühott

denke, müsse man etwa Aha sagen. Denn selbst Interjektionen unterlägen den Hem-

mungen. Demgegenüber brachte Schimaschek folgendes vor: Einmal lagere er seine

Exkremente an den Hemmungen ab (er äußerte sich wahrscheinlich noch gröber), er

gebe aber ohne weiteres zu, daß die Absetzung besagten Stoffes in für diesen sonst

ablenkungsweise bestimmte Gefäße nicht immer seinem Drange entspreche. Des fer-

neren äußere er sich weder Aha noch Hühott, wenn er das andere der beiden meine.

Denken wäre übrigens feige Verkümmerung abgetriebener Handlungen. Daher tue er

das, was der Augenblick eingebe, und lasse sich nicht darauf ein, im Embryozustand

steckengebliebene Taten im Gehirn wie in einer Mistgrube zu verstauen.125

Die komischen Sprachwendungen sind ironisch gebrochen (›Dappel bekundet die

Ansicht, Hühott denken, Aha sagen‹) und fügen sich nicht ineinander (»weder Aha

noch Hühott«). Während Dappel darüber nachdenkt, dass er nicht ehrlich sein kann,

bringt Schimaschek seine Ablehnung gegenüber solchen Gedanken und Abwägun-

gen vor (›Denken ist feige Verkümmerung abgetriebener Handlungen‹), Denken ist

die »steckengebliebene Tat«. Wenn davon die Rede ist, dass sich der Drang sofort

›entledigt‹, der Tatendrang also zum Darmdrang wird, ist das eine Strategie des

Lächerlichmachens. Die Protagonisten werden durch die Protokollperspektive als

124 Drach, Albert: Das große Protokoll gegen Zwetschkenbaum [1964]. In: Ders.: Werke. 10 Bde. Bd. 5.

Hg. v. Bernhard Fetz u. Eva Schobel. Wien: Zsolnay, 2008, S. 52.

125 Ebd., S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 B  TEXTANALYSEN

lächerlich dargestellt und durch das, was das Protokoll wiedergibt, werden sie und der

Erzähler delegitimiert. Sarkastisch ist diese Perspektive, weil die Gleichgültigkeit und

Reflexionsabstinenz, die der Roman inszeniert, zum erzählten Geschehen und zum

Figurenensemble eine Distanz schaffen, durch die bis auf Zwetschkenbaum sämtliche

Figuren lächerlich erscheinen.

1.2.5 Satirisch, sarkastisch, grotesk

a) Satirische und sarkastische Distanz zum Objekt

Das Satirische als »gattungsübergreifendes«126, aggressives und verzerrendes Darstel-

lungsverfahren weist Schnittstellen mit dem literarischen Sarkasmus auf. Beide sind

Schreibverfahren, denen eine »Distanz gegenüber dem Objekt«127 inhärent ist. Kenn-

zeichnend für diese Distanz ist, dass sie sich als »Angriff«128 gegen etwas richtet. Im

Vergleich zum Sarkasmus sind satirische Angriffe breit gefächert, sie können spöttisch,

verletzend oder freundlich und indirekt formuliert sein. Häufig kommt noch ein didak-

tisches Anliegen hinzu, das diese Angriffe entschärft.129

Beim Sarkasmus ist das Objekt eine »Zielscheibe des Spotts« (»butt of ridicule«)130

und die ›Distanz zum Objekt‹ immer ein Angriff: bissig, verletzend, kompromisslos,

eher provokant als belehrend, oftmals derb, selten zahm und nie freundlich. Sarkasti-

sche Distanz kommt nur durch ein fremdreferentielles Angriffsziel zustande, der An-

griff vollzieht sich häufig in Form von direkter Kritik und nutzt dafür das literarische

Mittel der Übertreibung.

Parallelen weisen die literarischen Verfahrensweisen auch zum Grotesken auf, wie

der in seiner Radikalität kaum einholbare Roman Der Nazi & der Friseur eindrücklich

zeigt.131 Da er parodistische, satirische, groteske, komische und drastischeGestaltungs-

elemente enthält, gilt es, nicht nur die sarkastische Distanz vom satirischen Angriff zu

unterscheiden. Darüber hinaus wird die sarkastische Distanz um das Groteske erwei-

tert und vom Satirischen, Komischen und Groteskkomischen abgegrenzt. Die sarkas-

tisch-groteskeDistanznahmewie inDerNazi & der Friseur ist schließlich unvereinbarmit

der satirischen Freundlichkeit. Sarkastisch bezieht sich damit auch auf jene Wirkung

des Romans, die Braese ursprünglich satirisch nennt132 und die hier als Erzähltechnik

im Zeichen einer beißenden Verspottung ohne freundliche Absicht gedeutet wird. Mit

126 Brummack, Jürgen: Satire. In: Jan-Dirk Müller (Hg.): Reallexikon der deutschen Literaturwis-

senschaft. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Bd. 3. Berlin,

New York: de Gruyter, 2007, S. 355-360, hier S. 355; Brummack, Jürgen: Satire. In: Werner Kohl-

schmidt/Wolfgang Mohr (Hg.): Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte. Bd. 3. Berlin, New

York: de Gruyter, 2001, S. 601-614, insbes. S. 601f.

127 Jürgen Brummack, Jürgen: »Zu Begriff und Theorie der Satire«. In: Deutsche Vierteljahresschrift 45

(1971), Sonderheft, S. 275-377, hier S. 361.

128 Hanuschek, Sven: Satire. In: Dieter Lamping (Hg.): Handbuch der literarischen Gattungen. Stutt-

gart: Kröner, 2009, S. 652-661, hier S. 652.

129 Vgl. Brummack: Zu Begriff und Theorie der Satire, S. 282; Hanuschek: Satire, S. 652.

130 Lee/Katz: Ridicule in Sarcasm and Irony, S. 2.

131 Vgl. Braese: Das teure Experiment, S. 280.

132 Vgl. Ebd., S. 255ff.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 159

›sarkastisch‹ versucht die vorliegende Studie begrifflich jene Schärfe und Bissigkeit zu

präzisieren, die im Satirischen noch variabel ist, im Sarkasmus dagegen nicht mehr.

b) Das Groteske in seiner sinnverweigernden Funktion

Fassbar werde die Sicht auf eine »groteske Welt« nur als Paradox – »sie ist unsere

Welt und ist es nicht«133. »Das mit dem Lächeln gemischte Grauen« rekurriert auf eine

»verfremdet[e], aus den Fugen und Formen«134 geratene Welt. Damit liefert Wolfgang

Kayser die erste Beschreibung des Grotesken als eine »ästhetische Kategorie«135, de-

ren wesentliche Merkmale die Verfremdung, das »Monströse«136, die Deformation und

Verzerrung (der Proportionen)137 sind.138 Kaysers Beschreibung einer »entfremdeten

Welt«139 präsentiert dem Rezipienten eine Welt ohne Orientierung, in der »das Ab-

surde gerade als das Absurde«140 stehen bleibt, frei von komischen, satirischen oder

karikaturistischen Elementen.141 Seine Definition des Grotesken konzentriert sich auf

das ›Abgründige‹, ›Unheimliche‹ und ›Grauenhafte‹, jedoch nicht in seiner distanziert-

kritischenWirkungsweise, sondern ausschließlich als abstrakte Kategorie in Kunst und

Literatur.

Neben der kunsthistorischen Definition des Grotesken bestimmt der Literaturwis-

senschaftler Carl Pietzcker Das Groteske (1971) als eine »Struktur, in der die Erwartung,

ein Sachverhalt werde in einer bereits bekannten Weise gedeutet, enttäuscht wird, oh-

ne daß eine weitere angemessene Deutungsweise bereitsteht«. Grotesk wird ein Werk,

»wenn es diese Struktur von Erwartung und Enttäuschung im Leser weckt«142. Pietz-

ckers Definition des Grotesken läuft zwar auf einen »Bewußtseinsakt«143 hinaus, seine

133 Oesterle, Günter: Vorwort. Zur Intermedialität des Grotesken. In: Wolfgang Kayser: Das Groteske.

Seine Gestaltung in Malerei und Dichtung. Nachdruck der Ausg. v. 1957. Tübingen: Stauffenburg,

2004, S. VII-LII, hier S. XVI.

134 Kayser,Wolfgang:DasGroteske. SeineGestaltung inMalerei undDichtung.Mit einemVorwort von

Günter Oesterle. Nachdruck der Ausg. v. 1957. Tübingen: Stauffenburg, 2004, S. 38. Zu Recht merkt

Dopheide an, dass bei Kayser nicht deutlich wird, ob die Welt bereits entfremdet ist oder erst

durch die Verfremdung als entfremdet erscheint. Vgl. Dopheide: Das Groteske und der Schwarze

Humor, S. 73.

135 Kayser: Das Groteske, S. 193; Kayser unterscheidet zwischen der Groteske, Ornamentgroteske (vgl.

ebd., S. 21) und demGrotesken, ästhetischeGroteske (vgl. Oesterle: Vorwort, S. XVIII). Vgl. Thomson,

Philip: The Grotesque. London: Methuen, 1972, S. 19.

136 Kayser: Das Groteske, S. 25.

137 Vgl. ebd., S. 199.

138 Zur Funktion der Verzerrung und des Monströsen in der Literatur vgl. Fuß, Peter: Das Groteske. Ein

Medium des kulturellen Wandels. Köln, Weimar, Wien: Böhlau, 2001, S. 299-368.

139 Kayser: Das Groteske, S. 198. »[D]as Groteske ist die entfremdete Welt. […] Es ist unsere Welt, die

sich verwandelt hat.« – »Die verfremdeteWelt erlaubt uns keineOrientierung, sie erscheint als ab-

surd« (ebd., S. 199), »fremdartig« und »unheimlich« (ebd., S. 198); »die Kategorien unsererWeltori-

entierung versagen« (ebd., S. 199). Emotionale Darstellungen schwächen das Groteske (vgl. ebd.,

S. 200).

140 Ebd., S. 38.

141 Vgl. ebd., S. 38f.

142 Pietzcker, Carl: Das Groteske. In: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geis-

tesgeschichte 45/2 (1971), S. 197-211, hier S. 200.

143 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 B  TEXTANALYSEN

Ausführungen thematisieren aber etwas Entscheidendes: Grotesk ist eine Zuschreibung

des Rezipienten, das bedeutet, der Text ist nicht grotesk, er wird es, indem er eine Er-

wartung beim Leser weckt und diese dann enttäuscht.

c) Das Groteske und das Komische

Nach dem Komischen im Grotesken zu fragen ist ein Thema, das die Auseinanderset-

zung mit dem Grotesken bis heute prägt.144 Im Gegensatz zum Komischen, das den

Rezipienten »auf den sicheren Boden der Realität« stellt, zerstört das Groteske »grund-

sätzlich die Ordnungen und zieht den Boden fort«145. Das Groteske stellt keine Nähe

her, weil sein Gestaltungsprinzip grundsätzlich kein affirmatives ist. Der Widerspruch,

den das Groteske erzeugt, indem es Heterogenes miteinander verknüpft, wird nicht

aufgelöst. In diesem Sinne ist dem Grotesken eine Distanz zum Dargestellten inhä-

rent.146 Stilistisch setzt der Roman Der Nazi & der Friseur das mit der Adaption pikares-

ker Erzählmuster um147 sowie der daraus folgenden Destabilisierung des Erzählten.

Ausdruck des Grotesken im Komischen ist die »Groteskkomik«148, deren »schärfs-

te« Form die Erzählerfigur ist.149 Für den Roman Der Nazi & der Friseur lautet die Kurz-

formel: grauenhafter Inhalt und pikareske Form mit grotesk-komischer Wirkung. Die

sarkastisch-groteske Distanznahme ist nur bedingt der Komik zuzuordnen, weil sie

jenen Gegenständen zugeschrieben wird, die eine »belustigende Wirkung haben«150.

Der Roman provoziert ein Lachen und erzielt durch seine groteske Gestaltung auch ei-

ne komische Wirkung. Die sarkastisch-groteske Distanz zum Dargestellten liegt aber

nicht nur im Bereich des Komischen, auch wenn sich Letzteres auf das Groteskkomi-

sche beschränkt. Das Lachen, das der Der Nazi & der Friseur hervorruft, ist beklemmend

und verstörend. Die Maskierung des Erzählers in dem Roman hat eine verfremden-

de, in dem Fall desorientierende und sinnverweigernde Funktion. Die entscheidenden

Kategorien sind daher der Sarkasmus und das Groteske.

144 Vgl. Oesterle, Günter: Das Groteskkomische. In: Uwe Wirth (Hg.): Komik. Ein interdisziplinäres

Handbuch. Stuttgart: Metzler, 2017, S. 35-42, insbes. S. 38; Kayser: Das Groteske, S. 128.

145 Kayser: Das Groteske, S. 62.

146 Vgl. Dopheide: Das Groteske und der Schwarze Humor, S. 78-82.

147 Vgl. ebd., S. 241.

148 Gerigk, Anja: 20. Jahrhundert. In: UweWirth (Hg.): Komik. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stutt-

gart: Metzler, 2017, S. 273-284, hier S. 281: »Die größte Travestie und schärfste Groteskkomik liegt

in der Figur des Ich-Erzählers«.

149 Vgl. ebd.

150 Kindt, Tom: Komik. In: UweWirth (Hg.): Komik. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart: Metz-

ler, 2017, S. 2-6, hier S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 161

2. Imre Kertész Roman eines Schicksallosen

2.1 Beschriebener »Überlebenszustand«

2.1.1 Schrittweise erzählt

Der Roman eines Schicksallosen (1996) trägt die Gattung im Titel und markiert damit eine

Abgrenzung zur Autobiographie. Im ungarischen Original 1975 unter dem Titel »Sorst-

alanság« (Schicksal[s]losigkeit) veröffentlicht, erhielt der Roman mit der zweiten Über-

setzung Roman eines Schicksallosen, sechs Jahre nach der ersten ÜbersetzungMensch ohne

Schicksal (1990), in Deutschland eine breite Aufmerksamkeit.151 Über den Zustand der

Schicksalslosigkeit wird der ungarische Schriftsteller Imre Kertész in seinen 2013 ver-

öffentlichten Tagebüchern der Jahre 2001 bis 2009 schreiben,152 dass er »das völlige

Fehlen einer Beziehung zwischen Existenz und wirklichem Leben«153 meint. Mit dem

»wirklichen Leben« dürfte Kertész das gegebene, primär nicht selbst gewählte Leben

meinen, das er auch als ein »existenzlose[s] Dasein«154 bezeichnet. Die Unterschei-

dung zwischen Existenz und Dasein ist auch Bestandteil der Existenzphilosophie von

Karl Jaspers, auf den Kertész in seinen Werken ebenso Bezug nimmt wie auf Albert Ca-

mus und Theodor W. Adorno.155 Kertész՚ Formulierung von einem »Dasein ohne Exis-

tenz« schließt, so die Überlegung, an Jaspers an.156 Beschreibt Kertész in Roman eines

151 Die erste Übersetzung des Romans »Sorstalanság« erschien unter dem Titel »Mensch ohne Schick-

sal« (1990) und wurde von Jörg Buschmann angefertigt. Christina Viragh nahm die zweite Über-

setzung des Romans vor, die unter dem Titel »Roman eines Schicksallosen« (1996) veröffentlicht

wurde. Dass der Roman erst in der zweiten Übersetzung so erfolgreich wurde, kann von der sach-

lichen Erzählweise beeinflusst sein. Buschmanns Übersetzung arbeitet mit drastischeren und im

Vergleich zu Viraghs Übersetzung pejorativen Formulierungen, z.B. »Arbeitsdienst« (Viragh) und

»Zwangsarbeitsdienst« (Buschmann) (vgl. Genz, Julia: Diskurse der Wertung. Banalität, Trivialität

und Kitsch. München: Fink, 2011, S. 174f.). Viraghs Übersetzung treffe die verharmlosende Sprache

der Nazis besser als die konkrete Benennung des Terrors bei Buschmann (vgl. ebd., S. 175, Anm.

548). Seine Übersetzung lässt die Distanzierung des Erzählers verschwimmen (vgl. ebd., S. 181,

Anm. 572).

152 Im Jahr 2013 sind die Tagebücher von 2001 bis 2009 »Die letzte Einkehr« erschienen, 2015 wur-

den Auszüge daraus mit zwei Romanfragmenten als »Tagebuchroman« unter dem Titel »Letzte

Einkehr« veröffentlicht.

153 Tagebuchnotiz datiert auf den 22. März 2001. Kertész: Letzte Einkehr (2015), S. 12. »Dasein ohne

Existenz« (ebd.). Die Unterscheidung könnte auf die bei Jaspers verwendete zurückgehen; darauf

weist der Artikel »Wer erzählt?« im Kertész-Wörterbuch wie folgt hin: »der Dualismus von ICH

und Selbst (mit Jaspers gesprochen: von Dasein und Existenz)« (Földényi, László F.: Wer erzählt? In:

Ders.: Schicksallosigkeit. Ein Imre-Kertész-Wörterbuch. Reinbek b. Hamburg, 2009, S. 345-351, hier

S. 350).

154 Kertész: Letzte Einkehr, S. 12.

155 Vgl. u.a. Kertész: Galeerentagebuch, S. 26, S. 131, S. 286; Kertész: Der Betrachter, S. 166; Kertész:

Die eigene Mythologie schreiben, S. 19f. Vgl. Gyöffry, Miklós: »Inneres Exil (Galeerentagebuch)«.

In: Ders./Pál Kelemen (Hg.): Kertész und die Seinigen. Lektüren zumWerk von Imre Kertész. Peter

Lang: Frankfurt a.M., 2009, S. 137-152, insbes. S. 143.

156 »Auch die gegliederte Masse wird immer wieder geistlos und unmenschlich. Sie ist Dasein ohne

Existenz, Aberglaube ohne Glaube. Sie kann alles zertreten, hat die Tendenz, keine Selbstständig-

keit zu dulden und keine Größe, aber die Menschen zu züchten, so daß sie zu Ameisen werden.«

(Jaspers, Karl: Die geistige Situation unserer Zeit [1931]. Sammlung Göschen. Berlin: de Gruyter,

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 B  TEXTANALYSEN

Schicksallosen einen spezifischen Zustand, in dem es für die Figur »bloß die gegebenen

Umstände«157 gibt, klingt etwas an, das an Jaspers erinnert, wenn er das Dasein ein

»Sein in Situation«158 nennt, ein Vorhandensein, ohne über die Möglichkeiten zu ver-

fügen, in seinem Handeln darüber entscheiden zu können, wer man ist.159 Dieser exis-

tenzphilosophische Ansatz, mit dem das »existenzlose Dasein« (Kertész) auch als eine

Nivellierung des Einzelnen und eine dem Einzelnen geraubte Möglichkeit des »Selbst-

sein[s]«160 (Jaspers) interpretiert werden kann, bietet einen Zugang zu der Konstrukti-

on des Romans, zu den Äußerungen der Figur in Roman eines Schicksallosen und zu dem

Kommentar von Kertész über den Zustand der Schicksalslosigkeit als ein »Dasein ohne

Existenz« in seinen Tagebüchern.Wie einMensch zu einem »substanzlose[n]Wesen«161

gemacht oder gar als »Muselmann«162 wahrgenommen wird, diesen Prozess beschreibt

der Roman mit der Figur György Köves, einem 14-jährigen jüdischen Jungen aus Buda-

pest, der 1944 nach Auschwitz deportiert wurde.

Obwohl der Autor Kertész, in Budapest geboren, auch 14-jährig nach Auschwitz de-

portiert undwie der Erzähler und Protagonist Köves in Buchenwald befreit wordenwar,

verfasst er keinen autobiographischen Bericht. Erlebtes habe Kertész zum Roman ›um-

gewandelt‹163, der Autor, der »alles durchgemacht«164 habe, wovon er schreibe, setzt

1947, S. 33) »Existenz« kann nach Jaspers nur der Einzelne sein, während sich das »Dasein ohne

Existenz« auf den Zustand der Masse bezieht. Parallelen zu Kertész weisen sowohl die hierarchi-

schen Anordnung von Existenz und Dasein auf als auch die Gegenüberstellung von Individuum

und Masse.

157 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 283.

158 »Weil Dasein ein Sein in Situationen ist, so kann ich niemals aus der Situation heraus, ohne in eine

andere einzutreten.« (Jaspers, Karl: Philosophie. Bd. 2: Existenzerhellung. Berlin, Heidelberg, New

York: Springer, 1973, S. 203).

159 »›Dasein‹ bezeichnet den Menschen in seinem geschichtlich empirischen Bestand, wie er zumeist

vorkommt, nämlich in der Seinsverfassung derMenge.« Diese »Seinsweise« nenne Jaspers »Dasein

ohne Existenz« (Janke, Wolfgang: Existenzphilosophie. Berlin, New York: de Gruyter, 1982, S. 162).

160 Jaspers: Geistige Situation der Zeit, S. 35: »Erst als Möglichkeit des Selbstseins sucht er aus seinem

Schicksalswillen das über alle Berechnung hinausgehende Wagnis, um zum Sein zu kommen.«

161 Kertész: Galeerentagebuch, S. 23.

162 Aus dem veränderten Verhalten des Mithäftlings Bandi Citroms Köves gegenüber, geht hervor,

dass Köves im Muselmann-Zustand ist. Vgl. Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 190. »Mu-

selmann«, so lautete auch ein Arbeitstitel des Romans. Vgl. Heidelberger-Leonard, Irene: Imre

Kertész. Leben und Werk. Göttingen: Wallstein, 2015, S. 47. Für einen Forschungsüberblick vgl.

Becker, Michael/Bock, Dennis: »Muselmänner und Häftlingsgesellschaften. Ein Beitrag zur Sozi-

algeschichte der nationalsozialistischen Konzentrationslager«. In: Archiv für Sozialgeschichte 55

(2016), S. 133-175.

163 Kertész: Letzte Einkehr, S. 257. Kertész hat das Drehbuch für die Verfilmung geschrieben (Übers.

2002 Schritt für Schritt), die sich vom Romantext unterscheidet. Über die verschiedenen Darstel-

lungsweisen im Romantext und im Filmtext schreibt er: »[…] der Film enthält das sogenannte ›Er-

lebnismaterial‹. Fast sechzig Jahre nach dem Geschehen bin ich zu jenem Grundmaterial zurück-

gekehrt, aus dem ich dreißig Jahre zuvor den Roman schuf – also bin ich sechzig Jahre nach dem

Erlebten und dreißig Jahre nach dessen Umwandlung als Roman in den Zustand vor der Roman-

Niederschrift zurückgeholpert.« (Ebd.; vgl. Kertész: Der Betrachter, S. 195f.).

164 Kertész: Die eigene Mythologie schreiben, v. 19.03.1960, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 163

den »Akzent auf das Poetische«165. Sein Leben in den totalitären Systemen des Nazis-

mus und Stalinismus habe entschieden zum Entstehen dieses Romans beigetragen,166

dennoch oder gerade deshalb geht er einen Fiktionspakt ein. Dieser Pakt wird es Ker-

tész überhaupt erst ermöglichen, einen »Zustand der Schicksallosigkeit«167 literarisch

zu konstruieren.168 Was er in dem Tagebuchroman einen »Zustand« nennt, stellt in

Roman eines Schicksallosen einen schrittweise erzählten Verlauf des »Persönlichkeitsver-

lustes«169 dar, der sich offenbar aus mehreren »Zustände[n]«170 ›zusammensetzt‹. Mit

diesem »Poetik der Schritte«171 genannten Konstruktionsprinzip wird das Geschehen

»von vorn« und nicht »von hinten her«172 aus der Perspektive der Figur erzählt. Wäh-

rend Jean Améry und Ruth Klüger autobiographisch erzählen, jeweils in Jenseits von

Schuld und Sühne und weiter leben reflektieren, wie das Erlebte auf das erzählende Ich

zurückwirkt, beschränkt sich die Ich-Erzählung in Kertész’ Roman auf die erlebende

Perspektive eines Heranwachsenden und nimmt dadurch zum Teil tagebuchähnliche

oder protokollartige Züge an.173

2.1.2 Die »eigengesetzliche« Positionierung einzelner Begriffe

Die neun Kapitel des Romans umfassen die Zeit vor den Konzentrationslagern (Kapitel

eins bis drei), die Zeit in den Konzentrationslagern (Kapitel vier bis acht) und die Zeit

nach der Befreiung (Kapitel neun). Auf demWeg zum Arbeitsdienst wird Köves festge-

nommen und 1944 von Budapest aus nach Auschwitz, Buchenwald und Zeitz deportiert.

Als er nach der Befreiung nach Budapest zurückkehrt, wird ihm der Tod seines Vaters

imWortlaut der Täter mitgeteilt, er sei »nach kurzem Leiden verschieden«174. Nach den

165 Ebd., S. 9. Der Gehalt des »Poetische[n]« sei, so Kertész über den Roman, der später als Roman eines

Schicksallosen erschien, »vor allem die Erinnerung« (ebd., v. 19.03.1960, S. 9). »Poesie gibt es nur, wo

es eigenes Erleben gibt« (ebd., S. 8). »Was ich schreibe, ist autobiographisch, eine Geschichte, die

tatsächlich geschehen ist, dennochdarfmandasMaterial nicht einfach roh aufstapeln« (ebd., S. 7).

Vgl. Das Erlebte nennt Kertész auch »Rohmaterial für einen Roman«: »Ich verschwinde angenehm

zwischen der Fiktion und den Wirklichkeit genannten Fakten.« (Kertész: Dossier K., S. 85).

166 Vgl. Reemtsma: Überleben als erzwungenes Einverständnis.

167 Kertész: Letzte Einkehr, S. 12.

168 Vgl. Pick, Bianca P.: »›IchmußZustände beschreiben‹. Imre Kertész und seinRoman eines Schicksallo-

sen«. In: Jahrbuch der Karl Jaspers-Gesellschaft 6/2019 (2020). Hg. v.Matthias Bormuth. Göttingen:

Wallstein, S. 235-251.

169 Kertész: Galeerentagebuch, S. 25.

170 Kertész: Die eigene Mythologie schreiben, v. 02.08.1962, S. 21.

171 Siguan: Schreiben an den Grenzen der Sprache, S. 144.

172 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 282.

173 Günter Butzer liest den Roman eines Schicksallosen als Autobiographie mit simulierter Perspekti-

ve des Tagebuchs (vgl. Butzer: Topographie und Topik, S. 63, Anm. 28; vgl. Földényi: Wer erzählt,

S. 349); vgl. Szirák, Péter: »Die Bewahrung des Unverständlichen. Imre Kertész' Roman eines Schick-

sallosen«. In: Mihály Szegedy-Maszák/Tamás Scheibner (Hg.): Der lange, dunkle Schatten. Studien

zum Werk von Imre Kertész. Wien: Passagen Verlag, 2004, S. 17-66, insbes. S. 37. Protokollartige

Züge erkennen auch Lange, Sigrid: »Blickverschiebung. Roberto Benignis Das Leben ist schön und

Imre Kertész՚ Roman eines Schicksallosen«. In: Manuela Günter (Hg.): Überleben schreiben. Zur Au-

tobiographik der Shoah. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2002, S. 121-137, insbes. S. 125 und

Neuhofer: Zur Leistung des Ich-Erzählers, S. 268.

174 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 278.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 B  TEXTANALYSEN

Ereignissen im Lager gefragt, prallen die verschiedenen Erfahrungswelten von ihm als

Überlebendem der Konzentrationslager und denen, die nicht im Konzentrationslager

waren, aufeinander. Seine Erfahrung des gescheiterten Dialogs (»ich begann allmählich

einzusehen: über bestimmte Dinge kann man mit Fremden, Ahnungslosen, in gewis-

sem Sinn Kindern, nicht diskutieren«175) lässt den Erzähler am Ende vom »Glück der

Konzentrationslager«176 sprechen.

Diese vielzitierte Formulierung kann als Erkenntnis eines Entwicklungsprozesses

des Erzählers177 oder als Sprachkritik des Autors gelesen werden.178 Plausibel werde

sie aber nur vor dem Hintergrund »ironischer Verkehrung«179. Diesen Pfad nimmt die

folgende Argumentationmit dem Sarkasmus als Analysekategorie auf und schließt sich

der sprachkritischen Lesart an. Demnach wird das erlebte Geschehen durch die Nega-

tion bestimmter Begriffe im Roman wie ›Schicksal‹, ›Zufall‹ oder ›Wahl‹ distanziert.180

Die Erzähltechnik erzeugt mit der Positionierung dieser Begriffe bestimmte Reibungs-

flächen, die unaufgelöst bleiben.181 Einzelne Begriffe sind in einer Weise platziert, die

für den Leser erklärungsbedürftig ist. Da der Roman diese Erklärung für den Gebrauch

und die Positionierung der Begriffe nicht mitliefert, erzeugt der Text eine »eigengesetz-

liche[] Tonart«182. Seine Erzählkonzeption beruht darauf, dass es, so Kertész, »keinen

Grundton [gibt], zu dem sich die einzelnen Töne der Komposition harmonisch oder dis-

harmonisch verhalten können«. In dieser »[a]tonale[n] Romankomposition«183 nehmen

bestimmte Begriffe die Funktion der Töne ein.

2.1.3 Distanziert, aber nicht emotions- und reflexionslos

Mit einer Ästhetik der emotionalen Immunität schlägtMartin vonKoppenfels ein litera-

turwissenschaftliches Konzept zur Positionierung der Begriffe in Roman eines Schicksal-

175 Vgl. ebd., S. 271.

176 Ebd., S. 287.

177 Vgl. Michaelis: Erzählräume nach Auschwitz, S. 97; Siguan: Schreiben an den Grenzen der Sprache,

S. 137, S. 144; Várnei, Paul: »Holocaust and Imre Kertész«. In: Louise O. Vasvári/Steven Tötösy de Ze-

petnek (Hg.): Imre Kertész and Holocaust Literature. West Lafayette, In: Purdue Univ. Press, 2005,

S. 247-257.

178 Vgl.Meyer, Thomas: »Bemerkungen zu ImreKertész՚Projekt der ›Schicksalslosigkeit‹«. In:Manuela

Günter (Hg.): Überleben schreiben.Würzburg: Königshausen&Neumann, 2002, S. 97-120, insbes.

S. 110-112.

179 Heidelberger-Leonard: Kertész, Leben und Werk, S. 50, vgl. auch ebd., S. 52; Molnár, Sára: »Imre

Kertész՚ Aesthetics of the Holocaust«. In: Louise O. Vasvári/Steven Tötösy de Zepetnek (Hg.): Imre

Kertész and Holocaust-literature. West Lafayette, In: Purdue Univ. Press, 2005, S. 162-170; Viragh,

Christina: »Bis hierher und nicht weiter«. In: Dietmar Ebert (Hg.): Das Glück des atonalen Erzäh-

lens. Studien zu Imre Kertész. Dresden: Ed. Azur, 2010, S. 135-153, hier S. 141.

180 Vgl. Meyer: Bemerkungen, S. 110-112.

181 »Worte [verlieren] unter bestimmten Umständen bei einer gewissen Temperatur, bildlich gespro-

chen, ihre Substanz, ihren Inhalt, ihre Bedeutung« (Kertész, Imre: Kaddisch für ein nicht geborenes

Kind [Kaddis a meg nem született gyermekértm, 1990]. Übers. v. György Bude u. Kristin Schwann

[1992]. Reinbek b. Hamburg: Rowohlt, 2002, S. 58).

182 Kertész: Galeerentagebuch, S. 200.

183 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 165

losen vor. Ausgehend von der »ironischen bzw. klinischen Distanz«184 Gustav Flauberts

bezeichnet Koppenfels mit dem medizinischen Begriff der Immunität einen unemp-

findsamen, antisentimentalen Stil, der gegen jegliche »Einfühlung«185 resistent zu sein

scheint. Der Analysekategorie des Immunen Erzählers gemäß ist die Sprache in Roman

eines Schicksallosen geprägt von der »Suche nach dem mot juste – in ironischer Verkeh-

rung«186. Aus dem ›verfehlten‹187, »falsche[n] Wort« leitet Koppenfels einen Erzählstil

des »negativen mot juste«188 ab: »das unangemessenste Wort ist das genaueste«189. Die

ironische Verkehrung, die mit der Wortwahl in Roman eines Schicksallosen in den Blick

kommt, ist ein Verfahren der Verstellung, das sich – in Anlehnung an das Konzept

der Immunität – einem »identifikatorischen Wirkmodus«190 entzieht. Dieser distan-

zierende Effekt basiert auf einer bestimmten Positionierung verschiedener, zum Bei-

spiel emotionaler Ausdrücke, die auf eine »Umarbeitung der Affekte«191 zurückgehen.

Das betrifft unter anderemdie Passagen, in denen der fiktive Erzähler ohneGefühlsaus-

drücke der Angst beschreibt, dass er den Vater »ins Arbeitslager ziehen lassen«192 müs-

se, oder wenn er vom »Glück der Konzentrationslager« spricht. Ausdrücke der Angst

werden nicht nur erzählerisch zurückgehalten, als Affekt habe sich die Angst verlagert.

Affekte werden von bestimmten Ereignissen getrennt, um sie, so Koppenfels, an an-

derer Stelle wieder erscheinen zu lassen. Demzufolge taucht Angst dann als »Glück«

(wieder) auf.193 Im Text findet so eine »affektive Verschiebung«194 beziehungsweise ei-

ne »affektive Befremdung«195 statt, die auf das Ausbleiben von Angst, Sentimentalität

und Trauer zurückzuführen sei. Zu finden sind diese erzählerisch neu geformten Phä-

nomene auch als empfundene Peinlichkeit oder körperliche Übelkeit.196 So reagiert Kö-

ves auf den Abschied von seinem Vater mit »eine[r] Art Übelkeit«197 anstatt mit Trauer,

oder er sagt, dass er

184 Koppenfels, Martin von: Immunisierung. In: Bettina v. Jagow/Florian Steger (Hg.): Literatur und

Medizin. Ein Lexikon. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2005, Sp. 395-401, hier Sp. 400.

185 Koppenfels, Martin von: Immune Erzähler. Flaubert und die Affektpolitik des modernen Romans.

München: Fink, 2007, S. 13.

186 Ebd., S. 330.

187 Vgl. ebd.

188 Ebd., S. 329.

189 Ebd., S. 330. Judith Kasper merkt jedoch kritisch an, dass diese Feststellung impliziert, es gebe ein

adäquates oder wahres Sprechen über die Lager. Ein solches Sprechen schließt sie aus und nennt

es eine »Kontamination der eigenen Sprache durch die Lagersprache« (Kasper, Judith: Der trau-

matisierte Raum. Insistenz, Inschrift, Montage bei Freud, Levi, Kertész, Sebald und Dante. Berlin,

Boston: de Gruyter, 2016, S. 139, vgl. auch S. 132f., S. 137).

190 Koppenfels: Immune Erzähler, S. 19.

191 Ebd., S. 333.

192 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 33.

193 Koppenfels: Immune Erzähler, S. 330-335. Glück betrachtet Koppenfels ebenfalls als Affekt (vgl.

ebd., S. 335).

194 Ebd., S. 17.

195 Ebd., S. 325.

196 Vgl. ebd., S. 328. Der Peinlichkeit, die eine »Reaktionsbildung gegen denAffektausdruck« sei, weist

Koppenfels eine besondere Bedeutung zu.

197 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 B  TEXTANALYSEN

ein bißchen lachen mußte, einerseits vor Staunen und Verlegenheit, aus dem Gefühl,

plötzlich in irgendein sinnloses Stück hineingeraten zu sein, in dem ich meine Rolle

nicht recht kannte, andererseits wegen einer flüchtigen Vorstellung, die mir gerade

so durch den Sinn huschte: das Gesicht meiner Stiefmutter, wenn sie heute abend

merken würde, daß sie mit dem Abendessen umsonst auf mich wartete.198

Der erzielte Verfremdungseffekt wird umso größer, je weiter Emotionsausdruck und

Ereignis voneinander entfernt sind. Distanz erzeugt aber nicht die Verschiebung oder

die »Verweigerung des Affektausdrucks«199 allein, auch die Begriffe »Stück« und »Rolle«

distanzieren das unmittelbare Betroffensein des Protagonisten.

Dadurch wird der distanzierte Erzählstil in Roman eines Schicksallosen nicht emo-

tionslos, der emotionale Ausdruck wird, wie die Reflexion, nur anders platziert. Die

Technik des Immunen Erzählers, Emotionen von »affektiv besetzten Ereignissen«200

an anderer Stelle, als »Affekt zweiten Grades«201, im Text zu positionieren, wird so

konzeptionell in die literarische Distanzierung integriert. Distanziert erscheint der Stil

nicht aufgrund einer Emotionslosigkeit; Gefühle werden durchaus gezeigt. Aber dort,

wo sie auftauchen, erzeugen sie einen verfremdenden Effekt, weil es sich bei diesem

»anderswo«202 um Ereignisse und Situationen handelt, die Ausdrücke wie »lachen«,

»Staunen«, »Verlegenheit« oder »Glück« nicht erwarten lassen. Damit ist der Text al-

so keineswegs reflexions- und emotionslos, vielmehr sind Reflexionen und Emotionen

so positioniert, dass sie das erzählte Geschehen, das unmittelbare Betroffensein des

Protagonisten und das nachträgliche Bewerten des Erzählers literarisch distanzieren.

In die Textanalyse gehen diese Überlegungen als Positionierungsstrategie (Erzähltechnik)

und als Antisentimentalität (Erzählstil) ein.

 

2.2 Das Geschehen als Abfolge und das Fortschreiten des Subjekts unter Zwang

2.2.1 ›Man erledigt neue Dinge, man lebt‹

 

»Dasein ohne Existenz«

Kommentare zur Arbeit des Autors am Roman eines Schicksallosen enthält Kertész՚ Galee-

rentagebuch (1993), ein aus tagebuchförmigenNotaten (1961 bis 1971) bestehender Roman.

Hinsichtlich der Frage nach der Entwicklung des Protagonisten heißt es dort: Den Per-

sönlichkeitsverlust wolle Kertész »ebenso langsam und unerbittlich entfaltend« erzäh-

len wie die Geschichte »vomWerden einer Persönlichkeit. Die altenWorte derMoralität

benutzen, um deren Absurdität aufzuzeigen«203. An anderer Stelle im Galeerentagebuch

198 Ebd., S. 67.

199 Koppenfels: Immune Erzähler, S. 335.

200 Ebd., S. 17.

201 Ebd., S. 328.

202 Ebd., S. 17.

203 Kertész: Galeerentagebuch, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 167

verstärkt sich dieser Eindruck, wenn Kertész über den von ihm ›erarbeiteten‹204 »Men-

schentyp« innerhalb einer »Daseinsstruktur«205 spricht, den er vom ›tragischen Men-

schentyp‹206 in der Kunst abgrenzt und einen »funktionalen Menschen« nennt, »ein

dem Totalitären ausgeliefertes, substanzloses Wesen«207.

Die von Karl Jaspers getroffene Unterscheidung zwischen »Dasein« und »Existenz«

und Kertész՚ Formulierung von »Dasein ohne Existenz« findet sich bei diesem wieder,

wenn er von »Person« (Dasein), »Persönlichkeit« (Existenz) und »Persönlichkeitsverlust«

spricht.208 Im Verhältnis zu »Person« ist der »Persönlichkeit« eine Weiterentwicklung

inhärent und diese daher mit einem Prozess verbunden, in dem sich individuelle Ei-

genschaften frei von der Gewalt einer äußeren Macht entwickeln können.209 Mit der

Unterscheidung zwischen Persönlichkeit und Person macht Kertész darauf aufmerk-

sam, dass Handlungen, die man nicht als Persönlichkeit ausführt, keine frei gewählten

sind, keine, für die sich der Einzelne seiner Persönlichkeit gemäß entscheidet.210 Im

Text begegnet dem Leser die Perspektive eines Subjekts, das zum Opfer gemacht wird,

erzählt wird ein Prozess, den Kertész, um seine Formulierung zu verwenden, als ›Per-

son ohne Persönlichkeit‹ (»Dasein ohne Existenz«) erzählt.

Der Roman ist zwar in der Tradition des Entwicklungs- und Bildungsromans zu

verorten, jedoch nur als Transformation, deren Ende nicht für den Erfolg eines Bil-

dungsprozesses stehen kann.211 So spricht Kertész von einer Entwicklung nur bezo-

gen auf die Erzählung (»Geschichte eines Persönlichkeitsverlustes […] langsam und un-

erbittlich entfaltend«212) und die Themen seines Romans, und auch dort zurückhal-

tend in Anführungszeichen (»zur Schicksallosigkeit, können sich diese Themen ›entwi-

ckeln‹«213). Welchen Effekt hat die nach vorn gerichtete, in Schritten oder Stufen vor-

gehende Erzähltechnik des Romans eines Schicksallosen auf dessen Wirkung, wenn dabei

nicht die ›Entwicklung einer Persönlichkeit‹ beschrieben wird?

204 Kertész im Interview: »Dass ich diesen funktionalen Menschen erarbeitet habe. Darauf bin ich

wirklich stolz.« (Kertész, Imre: »Ich war ein Holocaust-Clown«. In: Die Zeit v. 12.09.2013 [https://w

ww.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz v. 14.02.2021]).

205 »Der entfremdete, der funktionale Mensch hat ja gewählt, auch wenn seine Wahl im wesentlichen

eine Absage ist. Woran? An die Wirklichkeit, die Existenz« (Kertész: Galeerentagebuch, S. 8).

206 Vgl. ebd., S. 8f.

207 Ebd., S. 23.

208 Kertész: Rede über das Jahrhundert, S. 15: Dazu gehören Entscheidungen, die eine »alptraumar-

tige äußere Macht« dem Subjekt »abnötigte«, eine »Lebensphase«, die »nicht zum organischen

Teil der Person wurde, zu einem fortsetzbaren, die Persönlichkeit weiterentwickelnden Erlebnis,

mit einemWort, die sich im Menschen einfach nicht zur Erfahrung hat verdichten wollen. Dieses

Nicht-Aufgearbeitete, ja, oft Nicht-Aufarbeitbare von Erfahrungen« (ebd.). »In unserer Zeit erlebt

es der Mensch als Schicksal, von der Geschichte seiner autonomen Persönlichkeit beraubt zu wer-

den« (ebd., S. 22).

209 Ebd., S. 15.

210 »Denn für sie alle gabes einePhase ihres Lebens, da sie gleichsamnicht ihr eignes Leben lebten […],

Enscheidungen trafen, die nicht die innere Ausfaltung ihres Charakters, sondern eine alptraumar-

tige Macht ihnen abnötigte« (Kertész: Rede über das Jahrhundert, S. 15).

211 Kelemen, Pál: »Der Vorlass von Imre Kertész«. In: Gyöffry, Miklós/Ders. (Hg.): Kertész und die Sei-

nigen. Lektüren zumWerk von Imre Kertész. Peter Lang: Frankfurt a.M., 2009, S. 13-39, hier S. 18.

212 Kertész: Galeerentagebuch, S. 24f.

213 Ebd., S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz
https://www.zeit.de/2013/38/imre-kertesz-bilanz


168 B  TEXTANALYSEN

Dem Geschehen eine Struktur geben: »Abfolge der Zeit«

Mit dem modernen Bildungsbegriff ist die Auffassung von einer individuellen Bil-

dung des Einzelnen zu einer Persönlichkeit (Charakter) verbunden. Die Phasen des

Entwicklungs- und Bildungsprozesses werden als aufeinander aufbauende »Stufen«

gedacht, und die Richtung »zielt auf zunehmende Selbständigkeit des Ichs gegenüber

den determinierenden Mächten von Natur, Gesellschaft und Kultur«214. Zentral für

den Bildungsroman sei die »erfolgreiche Suche eines jugendlichen Protagonisten nach

existenzsichernden Orientierungsmustern«215. In Roman eines Schicksallosen reduziert

sich diese Thematik auf die Stufenmetaphorik, sich »Stufe um Stufe« an die »neuen

Forderungen«216 in der jeweiligen Situation anzupassen, und vor allem auf einen

Zustand, den »Überlebenszustand«217. Kertész’ Roman, der eine auf Individuation

beruhende Vorstellung von Entwicklung negiert,218 stellt keine Entwicklung im Sinne

eines inneren Reifeprozesses des Einzelnen dar. Der Autor Kertész beschreibt vielmehr

einen ›äußeren Verlauf‹, den die Erzählinstanz Köves mit Hilfe einer »Abfolge der

Zeit«219 zu strukturieren sucht: »Gäbe es jedoch diese Abfolge in der Zeit nicht«220,

hätte das »Geschehen nicht in der gewohnten Abfolge von Minuten, Stunden, Tagen,

Wochen und Monaten stattgefunden, sondern gewissermaßen auf einmal«221, wäre

»das ganze Wissen« und die »Zeit auf einmal, auf einen Schlag« gekommen, wäre

es »weder körperlich noch geistig [zu] verkrafte[n]«222 gewesen. Die lineare Abfolge

von Situationen entspricht dem »Dasein in Situation« (Jaspers) und wird hier als ein

Fortschreiten des Subjekts unter Zwang bezeichnet, einem »Zwang zur Anpassung,

zur Unterordnung«223. Zugleich erschließt sich aber der Erzähler über die zeitliche

Abfolge einen Handlungsraum,mit dem er sich von der Rolle des ohnmächtigen Opfers

distanziert.

Im Roman wird das Subjekt substanzlos, schicksallos gemacht, und mit ihm wird

der Bildungsprozess, wie er in der Tradition des humanistischen Bildungsromans ver-

ankert ist, gewissermaßen zum Auflösungsprozess, dessen Richtung determiniert ist.

Es stehen sich Eigenschaften des Bildungsromans und von Kertész՚ Erzählung gegen-

214 Mayer, Gerhart: Der deutsche Bildungsroman. Von der Aufklärung bis zur Gegenwart. Stuttgart:

Metzler, 1992, S. 13.

215 Ebd., S. 19.

216 Köves sagt, dass »einem alles erst langsam, in der Abfolge der Zeit, Stufe um Stufe klar wird.«

(Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 272).

217 Kertész, Imre: Liquidation [Felszámolás, 2003]. Übers. v. Laszlos Kornitzer u. Ingrid Krüger. Rein-

bek b. Hamburg: Rowohlt, 2005, S. 85. Der Roman Liquidation ist Teil von Kertész' Tetralogie über

Auschwitz: Roman eines Schicksallosen (1975/dt. 1990 u. 1996), Fiasko (1988/dt. 2000), Kaddisch für ein

nicht geborenes Kind (1990/dt. 1992).

218 Vgl. Koppenfels: Der immune Erzähler, S. 334.

219 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 272.

220 Ebd., S. 272f.

221 Ebd., S. 280.

222 Ebd., S. 272f. Von der Vernichtung durch Gas habe Köves »nach und nach erfahren« (ebd., S. 124).

223 Földényi, László F.: Tragödie. In: Ders.: Schicksallosigkeit. Ein Imre-Kertész-Wörterbuch. Reinbek b.

Hamburg, 2009, S. 307f., hier S. 307.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 169

über, »Persönlichkeitsfindung«224 und »Persönlichkeitsverlust«, Identitätsfindung und

Identitätsverlust, Subjektivierung und »Entsubjektivierung«225, sodass der Roman eines

Schicksallosen auch als Gegenerzählung zumBildungsroman betrachtet werden kann.226

Formulierungen, mit denen der Bildungsroman charakterisiert wird (»erfolgreiche Su-

che […] nach existenzsichernden Orientierungsmustern«), geraten in Kertész’ Roman

ins Wanken. Dass sie dennoch vorhanden sind, bestätigen die auf das Jahr 1960 datier-

ten Aufzeichnungen von Kertész in seinem Tagebuch, in dem er notiert, dass der Roman

eines Schicksallosen »hinsichtlich seiner inneren Form« »ein Bildungsroman«227 ist. Die-

se Form des Romans korrespondiert mit dem Konstruktionsprinzip des Fortschreitens.

Wie Köves seine Schritte gemacht hat

Schicksal, so Kertész, sei die »Möglichkeit der Tragödie«. Auf den Protagonisten Köves

übertragen ist es die »Möglichkeit«, die für Köves nicht existiert, weil das, was Kertész

»äußere Determiniertheit«228 nennt, jeden Möglichkeitsraum zunichtemacht. Schick-

salslosigkeit ist die Aufhebung von Möglichkeit. Als »Schicksalslosigkeit« bezeichnet

Kertész die ›auferlegte und als Wirklichkeit erlebte Determiniertheit‹.229 »Wesentlich«

für die »Schicksalslosigkeit in chemisch reinem Zustand« ist, dass diese »Determiniert-

heit immer im Gegensatz stehen muß zu den natürlichen Ansichten und Neigungen«.

Wenn sich die Determiniertheit in diesem Spannungsverhältnis bewegt und der Prot-

agonist die Unmöglichkeit der Möglichkeit als Wirklichkeit erlebt, spricht Kertész von

Schicksallosigkeit.230 Das Besondere an der Darstellungsweise in Roman eines Schicksallo-

sen ist, diese Unmöglichkeit nicht nur gezwungenermaßen als »Realität aufzufassen«231,

sondern sie »als etwas Natürliches hin[zu]nehmen«232.

Der Erzähler Köves, der feststellt, er habe »ein gegebenes Schicksal durchlebt«233,

sieht sich selbst nicht als schicksalslos, und er entwirft sich im Rückblick auch nicht als

leidendes, passives Opfer. So zum Beispiel, wenn er von dem »Zementschleppen« be-

224 Földényi, László F.: Bildungsroman. In: Ders.: Schicksallosigkeit. Ein Imre-Kertész-Wörterbuch.

Reinbek b. Hamburg, 2009, S. 57-60, hier S. 58.

225 Schönthaler: Negative Poetik, S. 145.

226 Vgl. Gács, Anna: »Was zählt՚s, wer vor sich hin murmelt? Fragen über die Situation und Autorisati-

on in der Prosa von Imre Kertész«. In: Mihály Szegedy-Maszák/Tamás Scheibner (Hg.): Der lange,

dunkle Schatten. Studien zum Werk von Imre Kertész. Wien: Passagen Verlag, 2004, S. 263-292,

insbes. S. 271; Bojtar, Endre: »Die Winterreise des Sisyphos«. In: Mihály Szegedy-Maszák/Tamás

Scheibner (Hg.): Der lange, dunkle Schatten. Studien zumWerk von Imre Kertész.Wien: Passagen

Verlag, 2004, S. 327-341, insbes. S. 331; Keleman: Vorlass von Kertész, S. 18. Er gibt aber zu beden-

ken, dass Kertész sich an ThomasManns Zauberberg orientierte, wie Notizen zu entnehmen ist. Als

Vorlage könnten Kertész Camus՚DerMythos des Sisyphos undManns Zauberberg gedient haben (vgl.

ebd., S. 24f.); vgl. Szirák: Die Bewahrung des Unverständlichen, S. 23.

227 Kertész: Die eigene Mythologie schreiben, v. 21.03.1960, S. 12.

228 Kertész: Galeerentagebuch, S. 16f.

229 Vgl. ebd., S. 17.

230 Vgl. ebd.

231 Ebd.

232 Kertész: Die eigene Mythologie schreiben, v. 11.12.1960, S. 15.

233 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 283.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 B  TEXTANALYSEN

richtet, als ihm, Köves, der schwere Zementsack herunterfällt, ein »Soldat[]«234 ihn dar-

aufhin niederprügelt und ihn zwingt, den Zement »zusammen[zu]kratzen, auf[zu]le-

cken«.235 Köves fügt hinzu, »wenn auch schwankend, gekrümmt, zuweilenmit Schwär-

ze vor den Augen, so hielt ich doch durch, ich kam und ging, ich trug und schleppte,

und zwar ohne einen einzigen weiteren Sack fallen zu lassen«236. Ein anderes Beispiel:

Dass Köves im Konzentrationslager zum Muselmann wird, teilt er indirekt mit, indem

er die Reaktion eines Mithäftlings auf ihn beschreibt. Aus eigener Sicht hat Köves seine

»Schritte« gemacht, er betrachtet sich nicht als passives Opfer, sondern als ein Subjekt,

das gewissermaßen handlungsfähig geblieben ist. Der Roman bringt damit aber kein

aktives Subjekt hervor, sondern er inszeniert eine Art Handlungsfähigkeit, die imGrun-

de eine »Gleichgültigkeit«237 ist: »Wenn man die eine Stunde hinter sich gebracht hat,

sie hinter sich weiß, kommt bereits die nächste.« Er, Köves, sei »ja nicht untätig: schon

erledigt man die neuen Dinge, man lebt, man handelt, man bewegt sich, erfüllt die im-

mer neuen Forderungen einer jeden neuen Stufe«238. Die veröffentlichten Tagebuch-

aufzeichnungen heben noch einmal hervor, dass die »Gleichgültigkeit« Ausdruck des

»körperlichen Elend[s]« ist, das den »Heranwachsende[n]« »allmählich überschwemmt,

ihn zerreibt, anspruchslos, stumpf«239 macht. Die Stufen haben bei dieser Darstellung

einen strukturierend distanzierenden Effekt, weil das Durchlebte von Situation zu Si-

tuation erzählt wird.

Das Geschehen aus einem »Zustand des vorangegangenenNicht-Wissens«240 zu er-

zählen, nennt die Übersetzerin Christina Viragh einen »Vortast-Stil«241. Das Besondere

an der Darstellungsweise in Roman eines Schicksallosen ist, dass das, was das erlebende

Ich erleidet, ›Schritt für Schritt‹ entsteht, wie etwas, das vor ihm liegt. Zurückliegendes

wird als Gegenwart erzählt. Die Ereignisse, denen Köves ausgeliefert ist, werden so er-

zählt, als ob er sich »an jede Stufe immer wieder einzeln«242 anzupassen versucht. Eine

Anpassung, bei der, so Reemtsma, jeder Schritt Zerstörung sei.243 DasWahrgenomme-

ne wirkt nicht auf die Figur zurück: »nicht so, wie ich es dann nachträglich – wenn ich

darüber nachdachte – zusammenfassen, gewissermaßen vor mir abrollen lassen konn-

te«244. Diese Erzähltechnik, die gegebene Situation von der gemachten Erfahrung ab-

zuschirmen und auf nachträgliche Reflexionen zu verzichten, ist ein distanzschaffendes

Verfahren. Das Resultat dieser erzählerisch ausgelassenen Reflexion ist eine Distanz

234 Ebd., S. 187.

235 Ebd., S. 188.

236 Ebd.

237 Kertész: Die eigene Mythologie schreiben, v. 21.03.1960, S. 12.

238 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 272.

239 Kertész: Die eigene Mythologie schreiben, v. 18.03.1960, S. 7.

240 Földényi, László F.: »Große Wahrhaftigkeit. Roman eines Schicksallosen von Imre Kertész«. Übers. v.

Hans Skirecki. In: Ein Foto aus Berlin. Essays 1991-1994.München:Matthes & Seitz, 1996, S. 193-208,

hier S. 199.

241 Viragh: Bis hierher und nicht weiter, S. 137.

242 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 171.

243 Vgl. Reemtsma: Überleben als erzwungenes Einverständnis, S. 76f.

244 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 171; vgl. Reemtsma: Überleben als erzwungenes Einver-

ständnis, S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 171

mit dem Effekt einer verstörenden ›Neutralisierung‹. Dem Journalisten, mit dem Köves

nach der Befreiung in Budapest ins Gespräch kommt, schildert er nicht, wie er das Leid

überstanden hat, vielmehr wird das Geschehen mit der Stufenfolge distanziert.245 Das

eigene Überleben wird erzählerisch zu einer unpersönlichen, beinahe gleichgültigen

Sache gemacht, ›man erledigt neue Dinge, man lebt‹.

 

2.3 Verstellung als Verfahren literarischer Distanz

Zum Sarkasmus, hier seinem Grad der Direktheit nach unterschieden, gehört die Ver-

stellung, die sich als indirektes Verfahren einer sarkastischen Perspektivierung zwi-

schen Ironie und Groteske bewegt. Diese Perspektivierung meint die Sicht des Erzäh-

lers und Protagonisten György Köves, sie wird als eine »Strategie der ironischen Verstel-

lung«246 untersucht. Da der groteske Rollentausch in Roman eines Schicksallosen zwar an-

gelegt, aber nicht vollzogen wird,247 nehmen die ausgelassene nachträgliche Reflexion

und die kindliche Verstellung, die als sarkastische Perspektivierung gedeutet werden,

durch ihr ironisches Moment eine Zwischenstellung ein. Dort, wo durch die Sichtwei-

se der Eindruck entsteht, für Köves existiere eine Möglichkeit, handelt es sich um ein

Verfahren der Verstellung.

Im ersten Teil des Romans eines Schicksallosen heißt es, dass »jeder, der Lust habe,

sich zur Arbeit melden könne«, und Köves dieses vermeintliche ›Angebot‹ im Konzen-

trationslager in Deutschland zu ›arbeiten‹ »reizvoll«248 findet, er sich »von der Arbeit

endlich geordnete Verhältnisse, Beschäftigung, neue Eindrücke, einen gewissen Spaß,

also insgesamt eine sinnvollere und […] [ihm] passendere Lebensweise«249 verspreche.

Die Darstellungsweise suggeriert, Köves hätte die Möglichkeit, sich für die Zwangs-

arbeit zu entscheiden. Demzufolge besteht die sarkastische Distanznahme, die in die-

sem Fall auf den Fiktionspakt angewiesen ist, in der erzähltechnischen Simulation einer

›Möglichkeit‹ der Entscheidung.

 

In seinen Handlungen ist Köves nicht frei, es ist ein Handeln unter Zwang. Aber die

spezifische Perspektivierung verstellt diese extreme Zwangssituation und distanziert

damit das Geschehen. Diese verengte Perspektivierung des erzählten Geschehens ist

nicht gleichzusetzen mit Ironie im gewöhnlichen Sinn als ›täuschende‹ Ausdruckswei-

se einer Figur, die das Gegenteil von dem meint, was sie sagt. Die Verstellung ist eine

narrative Verengung des Erzählten mit »Verfremdungseffekt«250. Sarkastisch wird die-

se ›Verstellung durch Verengung‹ vor dem Hintergrund des historischen Kontextes. In

einem Interview von 1996 merkt Kertész an, er wolle, »daß die Moral des Lesers durch

245 Vgl. Pick: Nachträgliches Schreiben ohne erzählten Neubeginn, S. 81-85.

246 Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 541.

247 Vgl. ebd.

248 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 68.

249 Ebd., S. 74.

250 Stanzel, Franz K.:Welt als Text. Grundbegriffe der Interpretation.Würzburg: Königshausen &Neu-

mann, 2011, S. 358.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 B  TEXTANALYSEN

die scheinbar unmoralischen, kalten Zeilen dieses Buchs verletzt wird. Daß er sich dar-

über empört, daß sich der Erzähler eben nicht empört, sondern alles scheinbar klaglos

hinnimmt«251. Verletzt wird der Leser zum Beispiel, als Köves sieht, wie »in diesem Au-

genblick [seine] Reisegefährten aus der Eisenbahn [verbrannten]«252, er den Eindruck

gehabt habe, »es sei eine Art Schabernack, irgend etwas wie ein Studentenstreich. Dazu

trug, wenn ich es recht überlegte, auch bei, wie geschickt sie mich zum Beispiel in an-

dere Kleider gesteckt hatten, einfach so«, und er dann ›korrigierend‹ festhält, dass »das

Ganze, von der anderen Seite gesehen, natürlich nicht nur Schabernack [war], denn

von dem Ergebnis – um es so zu formulieren – konnte ich mich schließlich mit mei-

nen eigenen Augen überzeugen«253. Das Moment der sarkastischen Perspektivierung

ist in dieser »Gleichgültigkeit« zu suchen, die in ihrer extremen Form den Gegensatz

zwischen Zwang und freier Handlung, zwischen »Person« und »Persönlichkeit« ver-

stellt, und zwar dann, wenn die Erzählstrategie suggeriert, das Opfer hätte die »Mög-

lichkeit«, die Ereignisse, denen es ausgeliefert ist, zu beeinflussen. Das distanzierende

Stilelement befindet sich dort, wo die Perspektivierung des Dargestellten eine gewisse

Handlungs- und Entscheidungsfreiheit des Protagonisten vorgibt. Entstehen kann die-

ser Eindruck aber nur aufgrund der Perspektivierung. Sie schränkt das Erzählte nicht

bloß ein, wie es für eine personale Perspektive typisch ist. Verstellung bezeichnet die

konstruierte Perspektive des Erzählens, die das, was sie weiß, gezielt ausblendet, das

entsetzliche Geschehen ›neutralisiert‹ und den Leser damit verletzt.

2.3.1 Distanz durch Identifikation

In der Anfangsphase des Schreibens an seinem Roman empfand Kertész das Thema

Anpassung offenbar als so zentral für seinen Text, dass er es in Betracht zog, ihn ei-

nen »Anpassungsroman«254 zu nennen. »Dramatik«, »Poesie« und »Philosophie« des

Romans, so Kertész in einem auf das Jahr 1960 datierten Tagebucheintrag, »resultie-

ren aus der Anpassung«255. Auf der Handlungsebene steht die Anpassung in Roman

eines Schicksallosen »im Dienste des bloßen Überlebens«256, auf der Darstellungsebe-

ne erzeugt die Anpassung des Erzählers einen extremen Kontrast zwischen Erzählen

und Erzähltem. Zentral für diesen dargestellten Kontrast ist das Verhältnis von Täter-

und Opferperspektive.257 Der Moment, in dem sich die Erzählerfigur Köves die »Op-

tik seiner Peiniger«258 ›aneignet‹, markiert den Kulminationspunkt in der »Geschichte

des Persönlichkeitsverlustes«259. Das literarische Verfahren, das eine sarkastische Wir-

251 Kertész, Imre: »Ich will meine Leser verletzen«. In: Der Spiegel vom 29.04.1996 [www.spie-

gel.de/spiegel/print/d-8917032.html v. 14.02.2021].

252 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 124.

253 Ebd., S. 125.

254 Kertész: Die eigene Mythologie schreiben, hier v. 11.12.1960, S. 16.

255 Ebd.

256 Reemtsma: Überleben als erzwungenes Einverständnis, S. 65.

257 Zwei weitere Texte aus Kertész' Œuvre, die Erzählung Protokoll und das Romanfragment Ich, der

Henker, belegen, dass sich der Autor nicht nur in Roman eines Schicksallosen mit der Umkehr der

Opfer- und Täterperspektive beschäftigt hat.

258 Reemtsma: Überleben als erzwungenes Einverständnis, S. 67.

259 Kertész: Galeerentagebuch, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 173

kung hervorruft, nennt Péter Szirák die »Identifikation mit einer fremden Perspektive«260

und Mona Körte eine »sprachliche Assimilation an Auschwitz«261.

Die in Roman eines Schicksallosen verwendete Erzähltechnik wird dem Sarkasmus zu-

geordnet, definiert er sich doch im Vergleich zur Ironie vor allem über die Absicht,

zielgerichtet zu verletzen. Zum literarischen Sarkasmus nach Meyer-Sickendiek wäre

der Roman eines Schicksallosen erst mit dem vollzogenen Perspektivwechsel von Täter und

Opfer zu zählen.262 Streng genommen trifft das für Kertész’ Roman nicht zu, wohl aber

für Der Nazi & der Friseur, da dieser Roman eine Maskierung des Täters als Opfer (Max

Schulz als Itzig Finkelstein) inszeniert. In Hilsenraths Roman passt sich nicht das Opfer

der Perspektive des Täters an, sondern der Täter nimmt die Identität des Opfers an, das

er zuvor ermordet hat. Was die Gestaltung zu einer sarkastisch-grotesken macht, ist

nicht bloß der Rollentausch an sich. Auch die Richtung des Rollentauschs gilt es dabei

zu berücksichtigen, denn in Der Nazi & der Friseur ist es der Erzähler (Max Schulz), der

sich als Täter zum »Opfer« macht. Damit beziehen die einzelnen Distanznahmen die

Richtung der Perspektivveränderung ein: Entweder erfolgt er von der Perspektive des

Opfers zu der des Täters oder umgekehrt, von der Perspektive des Täters ausgehend.

Die jeweilige Richtung bestimmt den ironischen oder grotesken Anteil der sarkasti-

schen Perspektivierung. Während die Verstellung den Akzent auf die ironischen An-

teile des Sarkasmus (ironisch-sarkastische Distanz) legt, betont die Verfremdung die

Verzerrung der Maßstäbe und eine bizarr bis ins Lächerliche gesteigerte Darstellung

die grotesken Anteile des Sarkasmus (sarkastisch-groteske Distanz).

2.3.2 Eingeschränkter Blick und die »Anpassung« an die »Struktur«

Obwohl Autor, Erzähler (erzählendes Ich) und Protagonist (erzähltes bzw. erlebendes

Ich) im Roman nicht identisch sind, liegt in Roman eines Schicksallosen durch die homo-

diegetische und auf die Figur fokalisierte Erzählung eine Erzählsituation vor, die, wie

bei der Autobiographie, auf einer narratologischen Nähe zwischen Erzählinstanz und

Protagonist beruht.263 In Kertész’ Roman sind die beiden Ichs so ›nah‹ beieinander,

dass deren Abstand nur über eine erzähltheoretische Trennung erkennbar wird. Der

homodiegetische Erzähler Köves spaltet sich in ein erzählendes Ich der Erzählgegen-

wart und in ein erlebendes Ich der Vergangenheit. Beide, erlebendes wie erzählendes

Ich, trennt also vornehmlich eine erzähltechnische Distanz.264 Wie eine »Blickblocka-

de« schiebe sich das retrospektive Wissen des erzählenden Ichs »vor die Augen des er-

lebenden Ich«265. Das trifft auch auf die Schreibweise zu, wenn Kertész meint, er wolle

260 Szirák: Die Bewahrung des Unverständlichen, S. 28.

261 Körte, Mona: Essbare Lettern, brennendes Buch. Schriftvernichtung in der Literatur der Neuzeit.

München: Fink, 2012, S. 153.

262 Vgl. Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 541.

263 Während Stanzels Ich-Erzählsituation keine Differenz zwischen zwei Ichs berücksichtigt, beruht

Genettes Fokalisierung gerade auf jenen Wissens- und Informationsunterschieden zwischen Er-

zähler und Figur, die der Unterscheidung zwischen erzählendem Ich und erlebendem Ich gemäß

ist.

264 Vgl. Neuhofer: Zur Leistung des Ich-Erzählers, S. 259; RobertWalter-Jochum, Autobiographietheo-

rie in der Postmoderne S. 155, Anm. 2.

265 Lange: Blickverschiebung, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 B  TEXTANALYSEN

»den Inhalt gleichsam hinter eine Glasscheibe stecken«266. Dann schiebt sich etwas

zwischen erlebendes und erzählendes Ich.

Beim retrospektiven Erzählen in der Autobiographie ist es häufig umgekehrt: in

der Regel ordnet sich die Perspektive des Erlebens dem reflektierenden Rückblick in

der Schreibgegenwart unter. Aufgrund des zeitlichen Abstands ist in der autobiogra-

phischen Erzählsituation, wie in Klügers weiter leben, das erzählende Ich im Text zu-

meist präsenter als das erlebende Ich. Dass es sinnvoll erscheint, die Wissens- und

Informationsunterschiede zwischen Erzähler und Figur zu benennen, hängt mit der

Lesart des Romans und der Interpretation des Darstellungsverfahrens zusammen. Die

vorliegende Studie bezieht dabei das Stilmittel der ironischen Verstellung mit ein und

deutet das Verfahren als eine distanzierende Reduktion des retrospektiv Erzählten. So

wird zum Beispiel mit einer gegenbildlichen Konstruktion (»schöne[s] Konzentrations-

lager«) und einem ›kindlichen‹ Understatement (»[e]in bißchenmöchte ich noch leben«)

Distanz zum Erzählten hergestellt.267 Diese ästhetische Distanz baut auf der Diskre-

panz zwischen erlebendem und erzählendem Ich auf, untersucht wird aber auch die

Erzähltechnik und der Erzählstil.

Ein weiterer Aspekt betrifft den besonderen »Sprachklang«268 und die Wahl

der Formulierungen: Das Erlebte wird in einer Weise erzählt, dass es sich den

Bewertungskategorien einer Sprache zu entziehen versucht, die Kertész als eine

»Vor-Auschwitz-Sprache« mit »Vor-Auschwitz-Begriffen«269 bezeichnet. Merkmal

dieser Sprache sei der vorhandene »Grundton, eine auf eine allgemein anerkannte

Moral und Ethik gestützte Wertordnung, die das Beziehungsgeflecht von Sätzen und

Gedanken bestimmte«270. Der »Nach-Auschwitz-Sprache«, so Kertész, fehle dagegen

dieser »Grundton«271. Dieses »lack of harmony«272 inszeniert der Roman mit einem

besonderen »Sprachklang«273, dem atonalen Erzählstil.274

266 Kertész: Galeerentagebuch, S. 13. Vermutlich trifft das auf die Schreibweise zu, die bei Földényi

anklingt, wenn er meint, Kertész schreibe die Geschichte wie »hinter einer dicken, undurchdring-

lichen Glasplatte« (Földényi: Wahrhaftigkeit, S. 202).

267 Vgl. Fischer, André: Inszenierte Naivität. Zur ästhetischen Simulation von Geschichte bei Günter

Grass, Albert Drach und Walter Kempowski. München: Fink, 1992, S. 92: »Gegenbildlichkeit« und

»Verfremdungen« weist Fischer als Merkmale inszenierter Naivität aus.

268 Ebert, Dietmar: »Atonales Erzählen im Roman eines Schicksallosen. Vom Finden einer Romanform,

um ›Auschwitz‹ schreibend zu überleben«. In: Ders. (Hg.): Vom Glück des atonalen Erzählens. Stu-

dien zu Imre Kertész. Dresden: Ed. Azur, 2010, S. 111-133, hier S. 125.

269 Kertész, Imre:Die exilierte Sprache [2000]. In: Ders.: Exilierte Sprache, Essays undReden. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 2003, S. 206-221, hier S. 211.

270 Ebd., S. 212.

271 Ebd.

272 Molnár: Kertész՚ Aesthetics of the Holocaust, S. 167.

273 Ebert: Atonales Erzählen, S. 125.

274 Vgl. Kertész: Die exilierte Sprache, S. 212: »Sehen wir nämlich die Tonalität, die einheitliche Ton-

art, als eine allgemein anerkannte Konvention an, dann deklariert Atonalität die Ungültigkeit von

Übereinkunft und Tradition.« Zurück geht diese Kompositionsmethode auf Arnold Schönberg; vgl.

Kertész: Galeerentagebuch, S. 26. »Ein atonaler Roman. Was heißt Tonalität? Der Grundbaß einer

eindeutigen Moral, der Grundton, der überall brummt. Gibt es einen solchen Grundton? Falls es

ihn gibt, ist er erschöpft.« (Ebd., S. 74).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 175

»Worte der Moralität« (Kertész) sollen daher nicht durch neue Worte der Moralität

ersetzt werden; vielmehr werden Begriffe aus der Existenzphilosophie genutzt, auf die

Kertész sich bezieht, wenn er über das »Absurde der funktionalen Existenz«275 spricht.

Zwar enthält auch das Vokabular der Existenzphilosophen ethische Implikationen, aber

wenn sich Kertész auf den Begriff der Existenz und des Absurden bezieht, wendet er

sich auf sprachlicher Ebene von einem aufklärerischen Humanismuskonzept ab, das

auf Autonomie und Vernunft vertraut (»nicht das ›moralische Gesetz in ihm‹«276). Die

narrative Distanz zwischen erlebendem und erzählendem Ich dient dabei als Sehhilfe,

schließlich setzt die Provokation – durch die Strategie der verweigerten Reflexion und

inszenierten Naivität – bei den Wissensunterschieden zwischen diesen beiden Ichs an.

Die Doppelbödigkeit des Textes entfaltet sich auch dort, wo Wissens- und Informa-

tionsunterschiede zwischen Erzähler und Figur zum Vorschein kommen, der Erzäh-

ler also vorgibt, nur so viel zu wissen wie die Figur, er aufgrund des Zeitunterschieds

dabei jedoch mehr weiß als die Figur.277 Dieses Gestaltungsprinzip wird hier als Di-

stanzierungsstrategie interpretiert. Demzufolge wird die Distanz auf den Ebenen Er-

zähler–Figur und Erzähler–Erzähltes zu verorten sein. Wie sie sich auf verschiedene

Weise ausformt, steht im Fokus der Analyse.278

An vier Textauszügen aus dem dritten und vierten Kapitel des Buchs soll gezeigt

werden, dass die Erzählstrategie eine Strategie der Verstellung ist, die eine Distanz

zwischen erzählendem Ich und erlebendem Ich erzeugt. Der erste Auszug handelt von

der Festsetzung der ungarischen Juden 1944 in Budapest, Köves wurde in der Ziegelei

275 Bodenheimer, Alfred: »Uwie ›Unschuldig‹. ZurDestruktion jüdisch-europäischer Ideologien in Im-

re Kertész' Roman eines Schicksallosen«. In: Armin Eidherr/Gerhard Langer/KarlMüller (Hg.): Diaspo-

ra. Exil als Krisenerfahrung. Jüdische Bilanzen und Perspektiven. Klagenfurt: Drava-Verlag, 2006,

S. 411-422, hier S. 419.

276 Kertész: Galeerentagebuch, S. 9.

277 Vgl. Genette: Die Erzählung, S. 134.

278 Es geht demnach weniger um die verschiedenen Charakterisierungen der Hauptfigur; charakte-

risiert wird der Protagonist Köves als »Schelmenfigur« (Rudtke, Tanja: »›Eine kuriose Geschich-

te‹. Die Pikaro-Perspektive im Holocaustroman am Beispiel von Imre Kertész' Roman eines Schick-

sallosen«. In: Arcadia 36 [2001], S. 46-57, hier S. 47), als »Anti-Gregor Samsa« – Köves sei »wie ein

Käfer, der menschliche Gestalt angenommen hat« (Földényi, László F.: Bildungsroman. In: Ders.:

Schicksallosigkeit. Kertész-Wörterbuch. Reinbek b. Hamburg, 2009, S. 57-60, hier S. 60; oder Ker-

tész dazu: sich in die ›Determiniertheit verwandeln‹ »in Kafkas Tausendfüßler« heißt, die »Fremd-

bestimmung dem eigenen Schicksal anzuverwandeln« [Kertész: Galeerentagebuch, S. 17]) – als

»eineArtWidergänger Candides« (Kasper:Der traumatisierteRaum, S. 130). Außerdemrichtet sich

der Fokus entweder auf den ›Optimismus‹, die Autoritätsgläubigkeit oder das ›Unrechtsbewusst-

sein‹ (Pfeiffer, Joachim: »Unfähigkeit zu trauern? Zu Imre Kertész՚ Roman eines Schicksallosen«.

In: Wolfram Mauser/Carl Pietzcker [Hg.]: Trauma. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2000,

S. 263-272) oder auf die Frage, ob sich die Figur mit der konstruierten Naivität einen Freiraum be-

wahren oder sich der Lagerrealität bemächtigen kann. Vgl. dazu Kertész: Galeerentagebuch, S. 30:

»Wer aus dem KZ-Stoff literarisch als Sieger, das heißt ›erfolgreich‹, hervorgeht, lügt oder betrügt

todsicher«; vgl. Kasper: Der traumatisierte Raum, S. 136f. Kertész 2006 im Interview »Meine Ge-

schichte in der Retrospektive als Erfolgsgeschichte zu sehen, wäre eine phantastische Lüge« (zit.n.

Földényi, László F.: Absurd. In: Ders.: Schicksallosigkeit. Ein Imre-Kertész-Wörterbuch. Reinbek b.

Hamburg, 2009, S. 15-19, hier S. 16).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 B  TEXTANALYSEN

eingesperrt; der zweite Auszug von der Deportation von Budapest nach Auschwitz, Kö-

ves befindet sich in einem Viehwaggon; der dritte Auszug thematisiert die sogenannte

Selektion in Auschwitz-Birkenau, an der Rampe steht Köves dem SS-Arzt gegenüber.

2.3.3 Wie der Blick die Anpassung darstellt

a) Konstruierte Naivität

»Anpassung [ist] der Intellektualismus des Kindes«279. Diese frühe Tagebuchno-

tiz von Kertész zeigt nicht nur, wie präsent für ihn das Thema Anpassung und ihre

»Mechanismen«280 beim Schreiben waren. Sie erklärt womöglich auch, warum Kertész

ursprünglich wollte, dass der Titel seines Romans dasWort »Ferien«281 enthalten sollte.

Überlegungen wie diese zielen auf das Gestaltungsprinzip, das in der Forschungslite-

ratur als »Naivität« oder »naive« Perspektive des Protagonisten bezeichnet wird.282 Bei

dieser naiv, kindlich oder »zutraulich«283 konstruierten Erzählperspektive handelt es

sich um ein Gestaltungsmittel retrospektiven Erzählens. Kindlich wirkt die Perspektive

vor allem im ersten Drittel des Romans, zum Beispiel als der Vater von Köves am Tisch

nach der Hand der Stiefmutter greift:

Nach einer kleinen Weile nahm ich wahr, daß sie ganz still waren, und als ich vorsich-

tig aufblickte, saßen sie Hand in Hand und sahen sich sehr innig an, eben so, wie ein

Mann und eine Frau. Das habe ich nie gemocht, und auch jetzt hat es mich geniert.284

Die emotional ergreifende und erdrückende Situation wird von der kindlichen Perspek-

tive gebrochen. Bringt Köves zum Ausdruck, er geniere sich, suspendiert die Naivität

des Kindes die Gefühlskonvention des Abschiednehmens, und die Situation, dass sein

Vater ins Arbeitslager muss, wird so distanziert.

Ein den Erzählstil präzisierendes Darstellungsprinzip ist die Verschiebung des Ge-

fühlsausdrucks. Diese Verschiebung beginnt bei der Gefühlsanpassung des Protagonis-

ten. Ein Beispiel für die Anpassungsfähigkeit der Figur in der ersten Hälfte des Romans

ist die Gefühlsdarstellung, auf die bereits Koppenfels mit dem Konzept des Immunen

Erzählers aufmerksam macht. Vor dem Konzentrationslager nahm Köves die »Affek-

terwartungen«285 seiner Umgebung wahr. Als sein Vater den Firmenverwalter, Herrn

Süto, ein letztes Mal konsultiert, bevor ihn die Familienmitglieder, wie es mit sarkas-

tischer Ironie heißt, »ins Arbeitslager ziehen lassen«286, gibt Köves zu erkennen, dass

279 Kertész: Die eigene Mythologie schreiben, v. 11.12.1960, S. 16.

280 Kertész: Liquidation, S. 122.

281 Kertész: Die eigene Mythologie schreiben, v. 05.03.1959, S. 7.

282 Vgl. zu den aktuellen Studien gehören: Kasper: Der traumatisierte Raum, 2016; Michaelis, Andree:

»Aus demHolocaust eine europäische Kultur. Verfolgung, Exil und Katharsis bei Imre Kertész«. In:

Kerstin Schoor/Stefanie Schüler-Springorum (Hg.): Gedächtnis und Gewalt. Nationale und trans-

nationale Erinnerungsräume im östlichen Europa. Göttingen: Wallstein, 2016, S. 112-124; Siguan:

Schreiben an den Grenzen der Sprache.

283 Reemtsma: Überleben als erzwungenes Einverständnis, S. 69.

284 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 20.

285 Koppenfels: Immune Erzähler, S. 328, vgl. dazu auch das Beispiel die Abschiedsszene in Kertész:

Roman eines Schicksallosen, S. 45-47.

286 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 177

ihm der Abschied, wie er sagt, »sehr peinlich« war. Eine innige Umarmung zwischen

ihm und seinem Vater kommentiert Köves, indem er sich zuerst fragt, ob er selbst wäh-

rend dieser Umarmung geweint habe; »irgendwie«, so meint er, hatte er sich »darauf

vorbereitet«, dass ihm die Tränen »in diesem bestimmten Augenblick unbedingt kom-

men müßten«287. Wenn Köves sagt, dass er »das Gefühl« hatte, seinem Vater habe es

»gutgetan, das zu sehen«288, verschiebt sich der Gefühlsausdruck, die Wahrnehmung

bewegt sich weg von der Erzählerfigur. Zum einen durch den fehlplatziert wirkenden

beziehungsweise eigengesetzlich positionierten Ausdruck von Köves, dass ihm diese

Situation »peinlich« sei, zum anderen durch den Gefühlsausdruck des Vaters, der im

Vordergrund steht, ihm habe die Reaktion seines Sohnes »gutgetan«. Wie erdrückend

die Situation für die Figuren ist, erfährt der Leser nicht über emotionale Ausdrücke,

mit denen der Erzähler sein Betroffensein artikuliert. Die erzählte Stille,289 die Reak-

tionsweisen der Figuren,290 das Weinen der Stiefmutter291 und die aus Köves’ Sicht

erwartete Anteilnahme292 vermitteln indirekt das unmittelbare Betroffensein der Fi-

guren.

 

Die »naiv versinnlichende Erfassung von Dingen und Menschen«293 im Sinne einer af-

firmativen Sichtweise gegenüber dem Aggressor schließt jene Versuche von Köves ein,

sich um des Überlebens willen an das System anzupassen. Kertész spricht von »einer

Art Infantilismus«, um zu beschreiben, wie sich das Leben in einer Diktatur seiner

Ansicht nach auf den Menschen auswirkt, sie mache den Einzelnen »infantil«294. Für

totalitäre Regime sei es typisch, so Kertész, dass der Mensch »auf ein gewisses Niveau

herabgedrückt«295, auf eine Funktion reduziert werde. In der Hinsicht handelt es sich

um einen ›von außen‹ erwirkten Zustand. Diese »Art Infantilismus«, so Kertész, ent-

spreche der »Naivität des Erzählers«. In Roman eines Schicksallosen inszeniert Kertész

also einen »naiven« Blick.Wie sich aus seinen Kommentaren schlussfolgern lässt, ist er

287 Ebd., S. 33.

288 Ebd.

289 »Es wurde still […]. Nach einigem Schweigen hat mein Vater gesagt: ›Na schön, um so viel wären

wir jetzt leichter.‹« (Ebd., S. 12).

290 »Worauf meine Stiefmutter, noch mit leicht verschleierter Stimme, meinen Vater gefragt hat«

(ebd.).

291 »Gleichzeitig hatmeine Stiefmutter ihreHandtasche geöffnet, ein Taschentuchherausgenommen

und es sich geradewegs an die Augen gehalten. In ihrer Kehle gurgelten seltsame Töne.« (Ebd.).

292 »[D]ie Situation war sehr peinlich, weil ich auf einmal so ein Gefühl hatte, auch ich müßte etwas

tun.« (Ebd.)

293 Kertész: Die eigene Mythologie schreiben, v. 02.08.1962, S. 21.

294 »Schicksallosigkeit bedeutet, Menschen werden gezwungen, ein Schicksal zu leben, das eigent-

lich nicht ihres gewesen ist. Der Junge hat nichts zu tun mit dem Judentum, er hat die Religi-

on nicht selbst gewählt, aber er mußte ein Schicksal erleben, durchleben und überleben, das

für die Juden bestimmt war. Dieser Junge Gyuri Köves vertritt die Menschheit, denn die Diktatur

macht einenMenschen infantil.« (Stein, Sabine:Haftweg von ImreKertész anhandderDokumente

des Buchenwald-Archivs, gezeichnet Sabine Stein/Archiv, 10.01.2003, zit.n. Heidelberger-Leonard:

Kertész Leben undWerk, S. 49, S. 157).

295 Kertész: »Ich will meine Leser verletzen«, Spiegel-Interview v. 29.04.1996.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 B  TEXTANALYSEN

eine altersunabhängige, erfahrungsbedingte Konstruktion, die deshalb naiv erscheint,

weil sie vorgibt, »noch nichts von all den Schrecken«296 zu wissen.

Die Anlage des Textes besteht demnach nicht darin, die Sprech- und Denkwei-

se eines 14-Jährigen mimetisch zu beschreiben.297 »[D]oppelt schmerzhaft« werde die

Lektüre werden, weil Kertész das »Grauenhafte« aus dem Roman »verbann[t]« und

»den Akzent auf das Poetische«298 gelegt habe. Was daraus entsteht, ist die erzähle-

rische Inszenierung von Naivität, sie beruht auf einem »analytischen Blick«299. Dieser

Blick, so könnte man sagen, bringt etwas zur Darstellung, was Jean Améry in Jenseits

von Schuld und Sühne autobiographisch reflektiert: etwas, »das mehr war als nur Resi-

gnation und das wir als Akzeptierung nicht nur der SS-Logik, sondern auch des SS-

Wertesystems bezeichnen dürfen«. Améry bescheibt, wie »der intellektuelle Häftling«,

wie er als ausgeliefertes Subjekt, »die SS-Logik als stündlich sich erweisende Wirklich-

keit erfuhr«300, die »nicht umgangen werden konnte und darum am Ende als vernünftig

erschien«301. »Ich habe nicht vergessen«, schreibt Améry in Die Tortur, »daß es Momen-

te gab, wo ich der folternden Souveränität, die sie über mich ausübten, eine Art von

schmählicher Verehrung entgegenbrachte«302. Möglicherweise ist es diese Erfahrung,

die Kertész literarisch darstellen wollte und für die er einen Blick inszenierte, dessen

Besonderheit in diesem spezifischen Vorenthalten von Wissen besteht. Auch deshalb

wird die konstruierte Naivität hier als reduktive Erzählweise untersucht.

Für dieses Verfahren der Reduktion oder auch – in Anlehnung an Kertész’ Tage-

buchaufzeichnung – »schemenhafte[n] Vortragsweise« greift die Textanalyse auf das

Stilisierungsprinzip der »unerwarteten Kindlichkeit« von André Fischer zurück, der in

seiner Studie Inszenierte Naivität (1992) zwar keines von Kertész’ Werken analysiert. Mit

der kindlich verfremdeten Darstellung als Praxis kann sie aber das literarische Verfah-

ren einer konstruierten Naivität in Form einer kindlichen Erzählperspektive bei Ker-

tész konzeptionell erweitern. Die aus der »inszenierten Naivität«303 folgende Ausblen-

dung, Komplexitätsreduktion oder ›Positivierung‹ des Vergangenen finden sich auch

in Roman eines Schicksallosenwieder. Hinsichtlich der Beschreibung der Erzählweise las-

sen sich mit Fischers Studie zudem Naivität und Reflexivität gegenüberstellen. Für die

Textanalyse ist das entscheidend, weil Naivität ein »Darstellungsprinzip«304 ist, dessen

reduktive Funktion auf dem »Ausblenden von Reflexion«305 beruht. Als eine Strategie

derDistanzwird die konstruierte Kindlichkeit hier aufgrund der damit einhergehenden

296 Ebd.

297 Vgl. Siguan: Schreiben an den Grenzen der Sprache, S. 137; Viragh: Bis hierher und nicht wei-

ter, S. 140; Földényi, László F.: Sprache. In: Ders.: Schicksallosigkeit. Ein Imre-Kertész-Wörterbuch.

Reinbek b. Hamburg, 2009, S. 275-280, insbes. S. 276.

298 Kertész: Die eigene Mythologie schreiben, v. 19.03.1960, S. 9.

299 Viragh: Bis hierher und nicht weiter, S. 142.

300 Améry: An den Grenzen des Geistes, S. 38.

301 Ebd., S. 40.

302 Améry: Die Tortur, S. 78.

303 Fischer: Inszenierte Naivität; vgl. Siguan: Schreiben an den Grenzen der Sprache, S. 136.

304 Fischer: Inszenierte Naivität, S. 31.

305 Ebd., S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 179

»fingierte[n] Reflexionslosigkeit«306 untersucht.DesWeiteren hebt Fischer hervor, dass

Naivität zum einen an den Akt des Fingierens gebunden und zum anderen an die »In-

szenierung und an ein sie realisierendes Bewußtsein geknüpft«307 ist. Wie die Ironie

ist die inszenierte Naivität darauf angelegt, erkannt zu werden. Sie kann ebenfalls ko-

mische Effekte erzielen,308 unter anderem mit einem Verfahren, das darin besteht,

vermeintlich kausale Zusammenhänge zu ironisieren.

b) Ohne nachträgliche Reflexion

Eine Ironisierung bestimmter ›Erklärungsmuster‹ lässt sich an dem Beispiel vom ju-

denfeindlichen Bäcker, dessen Laden Köves betritt, rekonstruieren. Es sei allgemein

bekannt, so beginnt Köves die Diskriminierung der Juden in Budapest zu beschreiben,

dass der besagte Bäcker »die Juden nicht mag. Deshalb hat er mir auch um etliche

Gramm zu wenig Brot hingeworfen«. Den Betrug kommentiert der Erzähler wie folgt:

[…] auf einmal [habe ich] die Richtigkeit seines Gedankens verstanden, nämlich war-

um der die Juden in der Tat nicht mögen kann: sonst müßte er ja das unangenehme

Gefühl haben, er betrüge sie. So hingegen verfährt er seiner Überzeugung gemäß,

und sein Handeln wird von der Richtigkeit einer Idee gelenkt, was nun aber – das sah

ich ein – etwas ganz anderes sein mag, natürlich.309

Köves hinterfragt das Verhalten des Bäckers, die ironisch-sarkastische Wirkung entfal-

tet die Passage mit den letzten vermeintlichen Argumentationsgliedern, wenn er sich

das Verhalten des Bäckers als eine notwendige Handlung erklärt.310 Die ironische Ver-

stellung beginnt mit dem scheinkausalen Zusammenhang, dass der Bäcker Gewinn er-

zielen muss.311 Die vermeintliche Zwangsläufigkeit von Gewinn und Betrug verdeckt

die antisemitische Einstellung des Bäckers. Auf der Ebene des Erlebens mobilisiert Kö-

ves keinen Protest, sondern er versucht das diskriminierende Verhalten des Bäckers zu

verstehen, was nicht gleichbedeutend damit ist, dass er sich mit dem Verhalten ein-

verstanden erklärt. Er sieht ein, um Reemtsmas Kommentar heranzuziehen, »daß es

nichts ändert, nicht einverstanden zu sein«312. Auf der Ebene des Erzählens blendet das

kindlich fingierte Verstehenwollen jene Zusammenhänge aus, denen Köves nichts ent-

gegensetzen kann. Die Ursache, die zu Köves՚ ›Erkenntnis‹ (das Handeln des Bäckers

sei »von der Richtigkeit einer Idee gelenkt«) führt, »wegen seines wütenden Blicks und

seiner geschickten Handbewegung«, ist ironisch verstellt. Außerdem konstruieren For-

mulierungen wie »deshalb«, »wegen«, »nämlich warum«, »sonst müßte er«, »so hin-

306 Ebd., S. 27.

307 Ebd., S. 30.

308 Vgl ebd., S. 92, vgl. auch S. 91, Anm. 3.

309 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 17. Szirák deutet die Passage anhand eines Verfahrens,

das er die »Identifikationmit einer fremden Perspektive« nennt – dieses Verfahren rufe eine »ironisch-

komische Wirkung hervor« (Szirák: Die Bewahrung des Unverständlichen, S. 28).

310 Vgl. Szirák: Die Bewahrung des Unverständlichen, S. 29.

311 Vgl. ebd., S. 23.

312 Vgl. Reemtsma: Überleben als erzwungenes Einverständnis, S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 B  TEXTANALYSEN

gegen«, »natürlich« oder »das sah ich ein« einen kausalen Zusammenhang, der dem

Gestaltungsprinzip der Ironisierung folgt.313

Kommentiert Köves an anderer Stelle zum Beispiel lakonisch, »jetzt hat sich eben

herausgestellt, daß wir von der gleichen Sorte sind, und das verlangt nach einem klei-

nen abendlichenGedankenaustausch, die gemeinsamenAussichten betreffend«314, ent-

steht der Eindruck einer Art Leidensimmunität. Komplexe Zusammenhänge werden

durch die Erzählperspektive reduziert und Gefühlsausdrücke werden in dieser konkre-

ten Situation vermieden. Reflexionslos im Sinne von gedanken- oder kommentarlos ist

das Text-Ich nicht. Köves beobachtet seine Umgebung und das Lagersystem, er bemerkt

»Fehler im Getriebe, ein Versäumnis, ein Versagen«315 – geäußert von einem dieser

Vernichtungsmaschinerie ausgelieferten Ich-Erzähler, was diese ›Feststellung‹ beson-

ders makaber macht und das Ausbleiben einer nachträglichen Reflexion auf die Spitze

treibt.

Die Erzählperspektive einer verweigerten Nachträglichkeit bezieht sich auf die Tat-

sache, dass der Roman eines Schicksallosen die retrospektive Wertung des Dargestellten

verweigert. Wesentlicher Bestandteil des Dargestellten ist die Situation des Subjekts,

zum Opfer gemacht worden zu sein. Distanz wird also dadurch erzeugt, dass mit der

fehlenden nachträglichen Reflexion auch das unmittelbare Betroffensein des Protago-

nisten ausbleibt. Die Vermeidung einer nachträglichen Reflexion in der Darstellungs-

weise wirkt sich auch auf die Darstellung der Opfererfahrung aus. Gedanken, Gefühle

und Kommentare im Modus des »Noch-Nicht« (Viragh) zu erzählen, ist auch eine Text-

strategie, sich potenziellen Leserwartungen, Präfigurationen und Beschreibungen zu

entziehen, die das Subjekt auf die passive Opferrolle reduzieren. Der Roman verzich-

tet auf eine nachträglich wertende Erzählerstimme, indem er eine kindliche Sichtweise

konstruiert. Diese inszenierte präreflexive Wahrnehmungsperspektive ist ein literari-

sches Mittel, Distanz zum Geschehen herzustellen.

 

2.4 Vier Textbeispiele

2.4.1 Textbeispiel 1

Dass die ›kindliche‹ Verstellung und die Ironisierung kausaler Zusammenhänge Kon-

struktionsformen sarkastischer Distanz sind, werden die weiteren vier Textbeispiele

zeigen. Auch Formulierungen wie das »schöne Konzentrationslager«316 oder das »Glück

der Konzentrationslager«317 sind im Zeichen einer sarkastischen Erzähltechnik zu ver-

stehen, die auf einer ironischen Verstellung beruht. Gemeint sind damit die ironischen,

dissimulativen Anteile in der Erzählperspektive, die sich so als »pseudo-naive Perspek-

tive«318 herausstellen könnten.

313 Vgl. Szirák: Die Bewahrung des Unverständlichen, S. 23.

314 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 18.

315 Ebd., S. 161.

316 Ebd., S. 209.

317 Ebd., S. 287.

318 Szirák: Die Bewahrung des Unverständlichen, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 181

Das erste Zitat ist eine Passage aus dem dritten Kapitel, als Köves auf demWeg zum

Arbeitsdienst festgenommen und mit anderen ungarischen Juden in einem »Zollhaus«

eingesperrt wird:

Über das, was dann folgte, wüßte ich nicht mehr viel zu berichten. Es schien, daß wir

noch lange auf den Befehl würden warten müssen. Doch unsererseits fanden wir die

Sache überhaupt nicht dringend […] hier in der Kühle war es angenehmer als drau-

ßen bei der Arbeit, im Schweiße unseres Angesichts. Auf dem Raffineriegelände gibt

es nicht viel Schatten. ›Rosi‹ hatte beim Polier denn auch durchgesetzt, daß wir das

Hemd ausziehen durften. Das ist allerdings nicht gerade im Einklang mit der Vor-

schrift, da so ja kein gelber Stern an uns sichtbar ist, aber der Polier hat dann doch

eingewilligt, aus Menschlichkeit. Bloß Moskovics‹ papierartiger weißer Haut ist die

Sache einigermaßen schlecht bekommen, weil sie auf seinem Rücken im Nu krebsrot

wurde, und wir lachten dann viel über die langen Fetzen, die er sich hinterher ab-

schälte. Wir haben es uns also bequem gemacht, auf den Bänken oder einfach so, auf

dem nackten Boden des Zollhauses: doch womit wir dann die Zeit verbracht haben,

könnte ich nicht mehr recht sagen. Auf jeden Fall sind eine Menge Scherze gemacht

worden; […].319

Durch die Präsenz des erlebenden Ichs entsteht der literarisch vermittelte Eindruck

eines geringen Abstands zwischen Erzählgegenwart und dem Zeitpunkt der erzählten

Ereignisse. Die Zwangssituation, in der sich Köves befindet, eingeschlossen in einer

»kahle[n] Räumlichkeit«320, wird aber rückblickend erzählt. Positive Beschreibungen

verstellen die bedrohliche Situation, Detail- und Gefühlsbeschreibungen werden aus-

gespart, statt empfundener Angst werden vermeintliche Vorzüge geschildert. Hinzu

kommt sein ironisch überzeichneter Gehorsam, es könnte gegen die »Vorschrift« ver-

stoßen, wenn der gelbe Stern nicht mehr sichtbar wäre. Wenn zu guter Letzt der Polier

»eingewilligt« hat und der Erzähler »Menschlichkeit« als Grund für diese ›Genehmi-

gung‹ angibt, wird die aus der Sicht Köves’ geschilderte Situation auf groteske Weise

gesteigert. Das erzählende Ich der Schreibgegenwart tritt hier zwar zu Beginn und am

Ende des Textausschnitts hervor, aber es gibt vor, »nicht mehr viel zu berichten« und

»sagen« zu können. Dagegen enthält die vom erzählenden Ich eingerahmte Analepse

durchaus Details, nur sind diese auf die kindlich inszenierte Wahrnehmung einer kon-

kreten Situation beschränkt. Die Angst wird zur ›Leerstelle‹321 und steht im Kontrast

zu den »Scherzen« und der einem Abenteuer gleichkommenden Erzählung. Distanziert

wird das Geschehen, das Eingesperrtsein und die Ungewissheit, durch die Perspekti-

vierung, weil sie das Ausgeblendete in einem bestimmten Licht erscheinen lässt. Die

Ausblendung erklärt das, was der Erzähler auslässt, für unwichtig, gar »langweilig«322.

Die Funktion dieser Erzählstrategie besteht jedoch weniger in der vor den grausamen

319 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 54.

320 Ebd., S. 53.

321 Vgl. Koppenfels: Immune Erzähler, S. 335.

322 Auch über die »Reise« könne das erzählende Ich »insgesamt nicht viel sagen. Genauso wie im Zoll-

haus oder zuletzt in der Ziegelei mußten wir uns auch in der Eisenbahn die Zeit irgendwie vertrei-

ben.« (Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 82).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 B  TEXTANALYSEN

Details schützenden Distanz. Vielmehr kommt das Erklären der Ausblendung für lang-

weilig in der sarkastisch-grotesken Lesart gewendet einem Nicht-Verschonen des Le-

sers gleich.

Die von der Halle zum Deportationswaggon getriebenen Gefangengenommenen

bezeichnet der Erzähler als »recht ansehnliche[] Marschkolonne« an einem »schöne[n],

klare[n] Sommernachmittag«323. Den Fluchtversuchen »unternehmungslustiger Geis-

ter« schloss er sich nicht an, sein »Anstand« habe sich »als stärker erwiesen«324. Die

Aufmerksamkeit des Erzählers richtet sich häufig auf Nebensächlichkeiten wie auf den

Sonnenbrand eines Jungen. Das häufig beschriebene Wetter erzeugt einen ähnlichen

Kontrast zu der Situation, wie die im Zusammenhang mit einer Trivialität (das Hemd

ausziehen zu dürfen) gebrauchte Formulierung »aus Menschlichkeit«. Der Fokus liegt

weder darauf, die empfundene Ungewissheit zu schildern, noch darauf, die Gefangen-

schaft vor der Deportation nach Auschwitz-Birkenau rückblickend einzuordnen. Damit

sind zwei Merkmale des Romans genannt: das retrospektive Wissen der Figur und die

fehlende retrospektive Reflexion des Erzählers. Die Erzählung ist trotz präsentischer

Einschübe im ersten Teil des Romans325 im Präteritum gehalten, die Ereignisse, die

der Erzähler überlebt hat, werden als vergangen dargestellt. Aber mit der »Blickblocka-

de«326 simuliert die Darstellungsform eine »Gleichzeitigkeit«327 und erzeugt auf diese

Weise eine Diskrepanz zwischen Erleben und Erzählen.

Als Zwischenergebnis dieses ersten Auszugs ist festzuhalten: Distanz erzeugen jene

Momente, in denen sich das Erzählte dem nachträglichen Einordnen und Reflektieren

des Erlebten entzieht. Dass es sich um ein bewusstes Entziehen handelt, ist mit dem

Wissensstand der Erzählerfigur zu begründen, die mehr weiß, als sie erzählt. Für die

Beschränkung auf das erlebende Ich nutzt der Text einen reduktiven Beschreibungsfilter,

der das Erlebte auf die konkrete Situation im Zollhaus begrenzt und es mit kindlichen

Wahrnehmungsmustern unterlegt.328 Der »›simple‹ Blickwinkel«329 beziehungsweise

die Erzählperspektive des eingeschränkten Blicks nutzt der Text als literarische Strate-

gie der Distanz.

323 Ebd., S. 64.

324 Ebd., S. 65.

325 »Ich war heute morgen ziemlich müde, wegen des Fliegeralarms in der Nacht, und erinnere mich

vielleicht nicht richtig.« (Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 8) »Jetzt endlich haben wir uns

dann doch auf den Nachhauseweg gemacht.« (Ebd., S. 17) »Jetzt ist es schon zwei Monate her, daß

wir von Vater Abschied genommen haben.« (Ebd., S. 34).

326 Lange: Blickverschiebung, S. 130.

327 Vgl. Szirák: Die Bewahrung des Unverständlichen, S. 37.

328 Vgl. Pick: Nachträgliches Schreiben ohne erzählten Neubeginn, S. 82.

329 Reiter, Andrea: »Authentischer Bericht oder Roman? Einige Überlegungen zur Typologie von

Holocaust-Texten«. In: Anne Betten/Konstanze Fliedl (Hg.): Judentum und Antisemitismus. Stu-

dien zur Literatur und Germanistik in Österreich. Berlin: Schmidt, 2003, S. 120-131, hier S. 124. Sie

spricht von einer »eingeschränkten Perspektive« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 183

2.4.2 Textbeispiel 2

a) Der Ton des Erzählers im Understatement

Der zweite Textauszug wird die Radikalität dieser Technik hervorheben, die auch er-

zeugt wird durch die Verweigerung einer nachträglichen Kontextualisierung des Erleb-

ten. Darüber hinaus verbindet sich aber die Erzählkonstruktion einer »kindlich opti-

mistische[n] Naivität«330 mit einer bestimmten »Art der Ironie«331: dem Stilmittel des

Understatements. Bedrohliche Situationen des erlebenden Ichs werden, wie zu zeigen

sein wird, in einem ›Erzählton‹ distanziert, der als Understatement bezeichnet wer-

den kann. Erkennbar wird die für das Understatement typische Tendenz, »weniger zu

sagen als gemeint«332. Im Text taucht es bereits dort auf, wo das Erlebte als »Stück«

und »Rolle« bezeichnet wird. Aufgrund der Funktion des Understatements, bestimmte

Äußerungen abzuschwächen, deren Wirkungen dadurch aber gerade zu verstärken, ist

eine reduktive Erzählweise. Die im Deutschen mit ›untertreibend‹ übersetzte, damit

aber nicht genau getroffene Darstellungsweise wirkt in Roman eines Schicksallosen we-

der heiter noch belustigend.333 Dieses Stilmittel dient vor allem der Auslassung, ohne

jedoch komisch zu wirken, wie das folgende Beispiel zeigt: In Auschwitz wurde Köves

über den ›Unterschied‹ zwischen Vernichtungslager und Arbeitslager ›informiert‹. Im

Arbeitslager

sei das Leben leicht, die Verhältnisse und die Lebensmittelversorgung, hieß es, un-

vergleichlich besser, was nur natürlich ist, denn auch das Ziel war ja schließlich ein

anderes. Nun, auch wir würden noch an einen solchen Ort verbracht, falls nicht ir-

gend etwas dazwischenkäme, was – wie man um mich herum zugab – in Auschwitz

durchaus möglich sei.334

Da mit »irgend etwas«, das ›dazwischenkommt‹, die systematische Vernichtung ge-

meint ist, gehört diese Passage mit zu den schockierendsten Understatements im Ro-

man.

Im ersten Beispiel wird dagegen die Bedrohung und das Leid dieser Situation durch

die als kindlich-naiv konstruierte Perspektive in der Situation reduziert. In beiden Bei-

spielen ist der Erzählstil nüchtern, aber nicht gefühllos.335 Es sind nicht die Emotionen,

die der Text ausblendet, sondern die nachträglichen Reflexionen. Distanz erzeugt der

330 Kasper: Der traumatisierte Raum, S. 131.

331 Michel, Georg: Emphase. In: Klaus Weimar/Harald Fricke (Hg.): Reallexikon der deutschen Litera-

turwissenschaft. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Bd. 1. Ber-

lin, New York: de Gruyter, 2007, S. 441-443: »Darstellung eines Sachverhalts in untertreibender Art

und insofern ein Gegenstück zur Hyperbel; der Ironie nahestehend bzw. eine Art der Ironie« (ebd.,

S. 142).

332 Bourke, John: Englischer Humor. Göttingen, 1965, S. 37.

333 Ebd. Mit dem Understatement geht die Tendenz einher, »weniger zu sagen als gemeint«, es kann

eine »komischeWirkung erzielen«, wenn bestimmte Ereignisse oder Gefühle in »unerwartet, viel-

leicht schockierend nüchternerWeise« ausgedrückt oder geschildert werden« (ebd., S. 37). Bis auf

wenige Ausnahmen werden ironische Äußerungen gemeinhin als humorvoll oder komisch emp-

funden. Als Ausnahmen gelten »understatements« (Gibbs/Colston: Risks and Rewards of Ironic

Communication, S. 187).

334 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 128.

335 Koppenfels: Immune Erzähler, S. 331.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 B  TEXTANALYSEN

Roman, weil die Figur Köves den Situationen in einerWeise begegnet, die man insoweit

›gelassen‹ nennen kann, als die Intensität der Gefühlsäußerungen von den extremen Er-

eignissen im Konzentrationslager nicht direkt beeinflusst wird und das Grauen in einer

unerwarteten, verstörend gelassenen Weise geschildert wird.

In folgendem Textauszug, der von Köves’ Verschleppung von Ungarn nach Deutsch-

land im Güterwaggon handelt, spiegelt sich die Haltung des Erzählers zum Erzählten

wider: Als der Zug anhält und an den Waggon plötzlich ein Polizist herantritt, der –

dem Understatement gemäß – »keine größeren Unannehmlichkeiten bereitet« habe,

sei Köves darüber »etwas erschrocken« gewesen. Der Ton des Understatements, in dem

einer heftigen Situation vermeintlich gelassen begegnet wird, setzt sich fort.

Aber wie sich bald herausstellte, kam er in guter Absicht: »Leute«, nur diese Mittei-

lung wollte er machen, »ihr seid an der ungarischen Grenze angelangt!« Bei dieser

Gelegenheit wollte er einen Aufruf, man könnte fast sagen, eine Bitte an uns richten.

Sein Wunsch war, daß, sollten bei irgend jemandem von uns noch Geld oder sons-

tige Wertsachen verblieben sein, wir ihm diese aushändigten. »Da, wo ihr hingeht«,

meinte er, »werdet ihr keine Wertsachen mehr brauchen«336,

sie sollten daher »lieber in ungarische[n] Händen« bleiben. »Und nach einer kurzen

Pause«, die,wie intern fokalisiert erzählt wird, Köves »irgendwie als feierlich empfand«,

habe der Polizist »mit einer auf einmal wärmeren, ganz vertraulichen Stimme, als wolle

er alles mit Vergessen überdecken, alles verzeihen«, hinzugefügt, dass sie »ja eigentlich

Ungarn«337 seien. Nach »einigem Beratschlagen« im »Wageninneren« habe, so Köves,

dieses Argument in der Tat ein[ge]leuchtet, freilich nähme man an, daß wir dafür

vom Gendarmen Wasser bekämen, und auch dazu zeigte sich dieser bereit, obwohl

es, wie er sagte, »gegen die Vorschrift« sei. Dann aber haben sie sich doch nicht ei-

nigen können, weil die Stimme zuerst das Wasser, der Gendarm hingegen zuerst die

Gegenstände ausgehändigt haben wollte und keiner von seiner Reihenfolge abwich.

Im Anschluss an diese verzerrt dargestellte Situation folgt die zuerst relativierende Be-

merkung, dass der Gendarm »dann recht erbost« gewesen sei,

»Ihr Saujuden, ihr würdet noch aus den heiligsten Dingen ein Geschäft machen!« –

so sah er es. Und mit einer nur so vor Empörung und Gehässigkeit erstickten Stimme

hat er uns auch noch mit demWunsch bedacht: »Dann krepiert doch vor Durst!« Was

später übrigens geschah – zumindest hieß es so in unserem Wagen.338

Die interne Fokalisierung blendet das erzählende Ich vollständig aus. Der Leser ist ganz

und gar auf die Perspektive des erlebenden Ichs angewiesen; den qualvollenDurst nennt

der Erzähler im Understatement »recht unangenehm«339 und statt von der Brutalität

ist von der »guten Absicht« des Gendarmen die Rede, die Aufforderung des Täters gibt

Köves als »Wunsch« aus. Auf der Ebene des erlebenden Ichs können Zuschreibungen

336 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 84f.

337 Ebd.

338 Ebd., S. 85.

339 Ebd., S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 185

wie »gute Absicht« und »Wunsch«, die Köves auf andere Figuren projiziert, durchaus

ernst gemeint sein. Aus der Notiz im Galeerentagebuch ist jedoch zu schließen, dass

Kertész die »Worte der Moralität« – und dazu kann die Rede von der guten Absicht

gezählt werden – gebraucht, »um deren Absurdität aufzuzeigen«340.

Die vom Autor eingesetzten moralischen Wendungen, wie im ersten Beispiel, sich

aus »Menschlichkeit« einer »Vorschrift« zu widersetzen, oder im zweiten, als Köves den

Eindruck äußert, der Gendarm hätte eine »gute Absicht«, erzeugen einen distanzie-

renden Effekt. Diesen gewinnen die Formulierungen durch eine Erzähltechnik, die im

Roman aus der Positionierung der Begriffe folgen und diese als deplatziert erschei-

nen lassen. An bestimmte Begriffe und Wendungen, wie sie in dem historischen Kon-

text verwendet werden, kann ein allgemeines Verständnis von einer »guten Absicht«

nicht anknüpfen. Das stufenweise Konstruktionsprinzip des Romans überträgt der Au-

tor gewissermaßen auf die Verwendung der Begriffe, so merkt der Leser »mehr und

mehr, wie ihm der Boden unter den Füßen wegrutscht«341.

Gesteigert wird die Distanz zu dem bedrohlichen Geschehen und zu einer Sprache,

die auf Worte der Moralität vertraut, durch den Umstand, dass Köves bei dem Gen-

darmen gute Absichten vermutet beziehungsweise sie als solche fehlinterpretiert.342

Die Fokussierung des erzählten Geschehens, die inszenierte Naivität des Protagonisten

führen dazu, dass das an ihm selbst begangene Verbrechen distanziert wird. Es entsteht

der Eindruck, als sei er den Verbrechen gegenüber resistent, »irgendwie war ich eher

gleichgültig«343. Auf das Grauen reagiert die Figur nicht mit eingehenden Schmerz-

beschreibungen oder Gefühlsausdrücken wie Angst oder Verzweiflung, die sie als pas-

sives Opfer darstellen (»[m]ich schmerzte ein bißchen mein Rückgrat, dort, wo es mit

dem Boden in Berührung gewesen war«344). Durch die Gefühlsverschiebung, ironische

Verstellung und Auslassung nachträglicher Reflexion scheint die Figur resistent gegen

das ihr zugefügte Leid zu sein. Und Mitleid empfindet der Erzähler-Protagonist weder

für andere Figuren, noch ist der antisentimentale Erzählstil darauf angelegt, Mitleid

beim Leser hervorzurufen.

b) Radikale Antisentimentalität: Gefühlslage, Gegenstimme, Gleichgültigkeit

Die Sprache des Erzählers suspendiert ereignisbezogene Emotionenmit dem Stilmittel

der mittleren Gefühlslage. Gemeint ist damit der gleichbleibende, neutrale Erzählstil,

der das Leiden ästhetisch distanziert. Deutlich wird dieses Gestaltungsmittel im letz-

ten Satz des Textauszugs, wenn auf die gebrüllte Hassparole ein emotionsloses »Was

später übrigens geschah« folgt. Die emotionalen Ausdrücke passen sich den gegebe-

nen Situationen nicht nur nicht an, heftige Reaktionen werden mit Formulierungen

wie »etwas erschrocken« und »recht erbost« abgeschwächt. Die sich im Verlauf des Ro-

mans verstärkende Gleichgültigkeit, später auch sich selbst gegenüber, beginnt mit der

340 Kertész: Galeerentagebuch, S. 25.

341 Kertész: Dossier K., S. 14; vgl. Kertész: Der Betrachter, S. 150.

342 Vgl. Szirák: Die BewahrungdesUnverständlichen, S. 32: Köves՚ »Mißverständnis der Absicht erhöht

indessen die humorvolle Wirkung zusätzlich.«

343 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 86.

344 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 B  TEXTANALYSEN

Gleichgültigkeit gegenüber anderen Opfern, wenn der Erzähler den Tod der Frau lapi-

dar mit dem eingefügten »übrigens« kommentiert und durch den Zusatz »zumindest

hieß es so in unserem Wagen« relativiert.

Nach dieser ›Anmerkung‹ folgt ein weiteres konstrastierendes Distanzierungsmo-

ment: »Tatsache ist, daß ich […] nicht mehr umhinkonnte, immer deutlicher eine ge-

wisse Stimme aus dem Waggon hinter uns zu vernehmen – nicht gerade sehr ange-

nehm.«345 Diese extreme Beschränkung auf das erlebende Ich ist von »radikale[r] Sub-

jektivität«346. Sie reduziert den Tod der Frau auf den Status eines Gerüchts und erhebt

gleichzeitig die eigene Wahrnehmung zur »Tatsache«.

Ferner ist zu fragen, ob der Satz »wie sich bald herausstellte, kam er in guter Ab-

sicht« eine ironische Absicht des Erzählers vermitteln soll. Mit dem beiläufigen Ein-

schub »bald« wird jedenfalls eine Erwartung erzeugt, die der Text nicht einlöst. Ohne

genau zu wissen, wie weit sich das »bald« erstreckt, ist spätestens dann, wenn die An-

rede des Gendarmen von »Leute« in die Beschimpfung »Saujuden« kippt, das Gegenteil

von einer »guten Absicht« gemeint. Doch in der Stimme des Erzählers taucht keine

Ironie auf, welche die Sicht der Figur brechen und den ironischen Kontrast zwischen

Gesagtem und Gemeintem auflösen würde. Stattdessen ruft dieser Einschub »bald« ei-

nen textinternen Widerspruch hervor.

Im Roman, stellt Judith Kasper fest, gibt es keinen »Ort, von dem aus die Täuschung

korrigiert wird«347. Ob dieser »Ort« im Text tatsächlich fehlt, wird noch zu klären sein.

Für die Erzähltechnik ist Kaspers Beobachtung insofern wichtig, als die Technik auf ei-

ner Stimme »ohne jegliche Gegenstimme«348 beruht. Der Roman arbeitet an verschie-

denen Stellen mit dieser Spannung, indem er eine Erwartung erzeugt, sie aber nicht

einlöst. Programmatisch für dieses Verfahren ist der Verzicht auf eine Gegenstimme.

Diese Erzählstrategie einer Stimme ohne Gegenstimme schafft Distanz zum Geschehen

und zum Leser. Beides, sowohl die Beschränkung auf die Dimension des erlebenden

Ichs, die Subjektivität, als auch die Positionierung bestimmter Begriffe und Wendun-

gen mit distanzierendem Effekt, machen den Erzählstil, die Antisentimentalität, so ra-

dikal.

c) Dargestellte Entsubjektivierung: Individualität als Leerstelle

»Wie können wir eine Darstellung aus dem Blickwinkel des Totalitären vornehmen, oh-

ne den Blickwinkel des Totalitären zum eigenen zu machen?«349 Mit dieser Frage, die

für Kertész während seiner Arbeit am Roman eines Schicksallosen von zentraler Bedeu-

tung war, verbindet sich seine Suche nach einer Konzeption des »funktionalen Men-

schen«350. Distanz ist offenbar Teil der Erzähltechnik, aber wer hält diese Perspektive

auf Distanz, auf wen verweist das »eigene«: auf den Autor, auf den Leser oder auf die

Figur beziehungsweise den Ich-Erzähler?

345 Ebd., S. 85.

346 Neuhofer: Zur Leistung des Ich-Erzählers, S. 266.

347 Kasper: Der traumatisierte Raum, S. 135.

348 Ebd., S. 151.

349 Kertész: Galeerentagebuch, S. 21.

350 Ebd., S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 187

Über sich sagt Köves, er wolle »ein guter Häftling«351 werden: »[…] das war im gro-

ßen und ganzen meine Auffassung, darauf gründete ich meine Lebensführung«.352 Auf

die Figur kann sich das Distanzmoment nicht beziehen, schließlich konstruiert der Au-

tor Kertész einen Ich-Erzähler, der sich der totalitären Sichtweise extrem annähert.353

Distanznahme meint demnach keine aktive Distanz der erzählten Figur auf der Hand-

lungsebene, sondern eine ästhetische Distanz, die sich auf die Darstellungsebene be-

zieht. Für die Frage nach der Distanz in Roman eines Schicksallosen greift das Galeerenta-

gebuch ein »Gestaltungsprinzip« auf, das Christian Poetini die »Entfremdung des Roh-

materials«354 nennt. Gemeint ist die Anverwandlung, über die Kertész schreibt, »daß

das Werk, statt ›Darstellung‹ zu sein, sich das anverwandelt, was es darstellt: die äuße-

re Struktur wird zur ästhetischen Struktur und gesellschaftliche Gesetze zu Gesetzen

der Romantechnik«355. Kertész geht es in Roman eines Schicksallosen umdie ›Darstellung‹

eines »in seiner Partikularität stummen Individuums«356. Ausgerichtet ist seine Erzähl-

technik darauf, »jede[n] Anschein von Tiefe des Individuums zum Verschwinden«357 zu

bringen. Fragwürdig wird in dieser Hinsicht sogar der Terminus ›Perspektive‹ für das

Erzählen in Roman eines Schicksallosen aus dem »Blickwinkel des Totalitären«358, diktiert

doch, so Kertész, die »totalitäre STRUKTUR«359 die Erzählung.

Nicht das erzählende Ich ist es, das sich durch nachträgliche Wertung verweigert

oder Protest übt, sondern der Struktur ist es geschuldet, die keinen Raum gewährt, in

dem sich das Ich (weiter)entwickeln kann, die der Erzählerfigur nur eine funktionale

Perspektive erlaubt. Diese Technik erzeugt Distanz, aber auf besondere Weise. Denn

die Struktur im Romanmacht eine aktive und souveräne Distanznahme des erlebenden

Subjekts unmöglich.Was Kertész darstellt, ist ein Prozess der Entsubjektivierung, nicht

der Selbstbildung, was sich im Text zeigt, ist eine Erzählperspektive, der das Recht auf

»Persönlichkeit« und »Möglichkeit« von einer »äußeren Macht« geraubt wird und die

den Tod »ohne Rebellion und Vorwürfe annimmt«360.

351 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 151.

352 Ebd.

353 Vgl. Kasper: Der traumatisierte Raum, S. 136.

354 Zurückgehend auf Kertész Formulierung in Fiasko, S. 97: »Er hat meine Person zum Gegenstand

gemacht […] mich in einen Roman verpflanzt, den ich nicht zu lesen vermag: der mir fremd ist,

so wie er mir auch das Rohmaterial entfremdet hat – das unvergleichlich wichtige Stück meines

eigenen Lebens, aus dem er entstanden ist.«

355 Kertész: Fiasko, S. 27. Vgl. zur »Anverwandlung als Gestaltungsprinzip« Poetini, Christian: »Die

Schattenseiten der Anverwandlung. Zu Imre Kertész՚ Roman eines Schicksallosen und Fiasko«. In: Mi-

reille Tabah (Hg.): Gedächtnis undWiderstand. Festschrift für Irene Heidelberger-Leonard. Tübin-

gen: Stauffenburg Verlag, 2009, S. 247-256.

356 Kertész: Galeerentagebuch, S. 185.

357 Ebd., S. 27.

358 Ebd., S. 21.

359 Ebd., S. 27.

360 Kertész: Die eigene Mythologie schreiben, v. 18.03.1960, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 B  TEXTANALYSEN

Im Zentrum steht die »Erfahrung«361 der Schicksalslosigkeit in einem bestimmten

Machtverhältnis. Darstellbar wird sie nur als Prozess, dessen Verlauf jedoch festgelegt

ist, und zwar durch die Struktur.362 Die einzige ›Entwicklung‹, die der Roman zur Dar-

stellung bringt, ist die »Entfremdung«363. Angelehnt an das von Kertész beschriebene

Leben des »funktionalen Menschen«, dem »im voraus ein Platz bestimmt und zuge-

wiesen [ist], den er nur noch auszufüllen hat«364, formt sich in gleicher Weise auch

die Erzählperspektive aus.365 Auf diese Weise entfaltet der Roman eines Schicksallosen

die Perspektive eines »in seiner Partikularität stummen Individuums«. Merkmal dieser

Perspektive ist ihr »Individualitätsmangel«366.

Die Reduktion spielt somit eine entscheidende Rolle bei der Perspektivierung des

Geschehens, weil sie die lautlose Partikularität und aufgehobene Individualität des Ein-

zelnen beschreibbar macht. Das intendierte Stummschalten von Individualität macht

die Individualität zur Leerstelle und ist damit Bestandteil der reduktiven Darstellungs-

weise im Roman. Die radikale Subjektivität wird als solche nur im Kontext dieser ex-

tremen Entsubjektivierung lesbar. Der »Blickwinkel« der Erzählerfigur kann der Ort

dieser Subjektivität sein, er zielt aber auf eine Nähe zum »Totalitären« und erzeugt

genau dadurch eine Distanz zum Leser.

d) Orte ironischer Distanz

Obwohl Kertész zur ironischen Lektüre des Romans eines Schicksallosen geraten haben

soll,367 stellt sich die Frage nach der kritischen Perspektive, dem »Ort«, von dem aus die

Erzählperspektive als ironische erkennbar wird. Ohne die Annahme einer ironischen

Verstellung werden der vomMachthaber an die Machtlosen gerichtete »Wunsch« (oder

»Bitte«), die Nachsicht des Täters und das grotesk inszenierte Abwägungs- und Aus-

handlungsprozedere im zweiten Textbeispiel nicht plausibel. Als Ort der Distanzierung

bleibt die Erzählinstanz vage, weder das erlebende noch ein nachträglich reflektieren-

des Ich kommen als Gegenstimme in Betracht.

361 »Ein Roman also, in dem sich keinerlei statische Moral findet, nur die ursprünglichen Formen des

Erfahrens, die Erfahrung im reinen und geheimnisvollen Sinne desWortes.« (Kertész: Galeerenta-

gebuch, S. 74).

362 Kertész: Galeerentagebuch, S. 27: »[…] zur Schicksallosigkeit, können sich diese Themen ›entwi-

ckeln‹ und variieren. Das gleiche gilt auch für die Erzählung selbst. Der Verlauf der Erzählung

ist von vornherein durch die STRUKTUR festgelegt, […] [D]ie totalitäre STRUKTUR diktiert die Er-

zählung, und die Erhellung besteht in der Prüfung unseres Anteils am Zustandekommen dieser

STRUKTUR.«

363 Im Tagebuch spricht Kertész von der »völlige[n] Entfremdung von allem.« (Kertész: Die eigene

Mythologie schreiben, v. 19.03.1960, S. 11).

364 Kertész: Galeerentagebuch, S. 9.

365 Szirák nennt es die »Ausformung einer Perspektive« statt »Auschwitz authentisch darzustellen«

(Szirák: Die Bewahrung des Unverständlichen, S. 17). Köves sei eine »Perspektive«, kein »handelnder

Held« (ebd., S. 27).

366 Kertész: Galeerentagebuch, S. 185.

367 Vgl. Gács:Was zählt՚s, wer vor sich hinmurmelt, S. 282. Es gibt aber auch Stimmen, die gegensätz-

licher Auffassung sind, vgl. Reiter: Überlegungen zur Typologie von Holocaust-Texten, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 189

Einen Versuch, diesemOrt auf die Spur zu kommen, ist die Annahme, es gebe einen

»heimlichen Erzähler«368 und damit zwei Erzählerstimmen: eine (hörbare) Stimme der

Erlebniszeit und eine (stumme) die Beobachtungen des Protagonisten lenkende Stim-

me »mit späterem Reflexionsvermögen«369. Die »zweite Stimme« sei in der Schreib-

gegenwart des Autors angesiedelt. Eine solche Nähe zwischen Autor und Erzähler ist

nicht nur aufgrund der biographischen Parallelen nachvollziehbar, sondern auch weil

Kertész einerseits selbst vorgibt, zwischen Fiktion und Wirklichkeit keinen »scharfen

Unterschied«370 zu machen. Andererseits besteht er auf den Unterschied zwischen den

Gattungen Autobiographie und Roman.371 Da es sich bei Roman eines Schicksallosen nicht

um eine Autobiographie handelt, wird die Nähe zwischen Erzähl- und Autorinstanz

aber eher problematisch, sobald die fiktive Figur Köves mit dem realen Autor Kertész

gleichgesetzt wird.

Wenn der Ich-Erzähler im zweiten Textbeispiel es einen »glückliche[n] Umstand«

seinesWaggons nennt, dass sich in ihm »weder ganz Kleine noch ganz Alte und hoffent-

lich auch keine Kranken befänden«, orientiert sich diese Einteilung und die Äußerung

über die Frau, »sie war krank und alt gewesen«, an den Kriterien seiner Peiniger. Und

die Formulierung »glücklicher Umstand« entfaltet an dieser Stelle die gleiche Wirkung

wie die Rede vom »schönen Konzentrationslager«, von der »gute[n] Absicht« oder dem

»Glück der Konzentrationslager«. Zum einen fehlt eine Gegenstimme und zum anderen

lässt sich die Erzählposition nicht eindeutig verorten: Als »die alte Frau dann endlich

verstummt« sei, »fanden alle, auch ich selbst, den Fall doch verständlich, letzten En-

des«372.

Im Roman gibt es keine an die Erzählinstanz gebundene Gegenstimme, vielmehr

sind es die Formulierungen selbst, deren kritisches Potenzial sich durch eine Strategie

ironischer Verstellung entfaltet. »Glück« ist ein solches Ironiesignal und steht damit in

der von Koppenfels konstatierten »Stilistik des negativen mot juste«373. Formulierungen

wie »aus Menschlichkeit«, »gute Absicht«, »Wunsch«, »Glück« oder »glücklicher Um-

stand« haben einen verfremdenden und dadurch distanzierenden Effekt.374 Sie sind so

platziert, dass sie eine kritisch-distanzierendeWirkung erzielen. Der Ort, von dem aus

›korrigiert‹ wird, entsteht also erst durch die ›eigengesetzliche‹ Positionierung einzel-

ner Begriffe.

Als Zwischenergebnis ist festzuhalten: Der Erzähler konstruiert eine distanzierte

Perspektive auf das Geschehen; die Perspektive des erlebenden Ichs fokussiert das Ge-

schehen, während das erzählende Ich weitgehend ausgeblendet – sprich distanziert –

wird. Insofern erweist sich die ›kindliche‹ Verstellung durch ihre provokante Komple-

xitätsreduktion als distanzschaffende Perspektivierung. Das Erzählte wird distanziert,

weil sich die Darstellung auf die Perspektive des erlebenden Ichs beschränkt. Obwohl

368 Viragh: Bis hierher und nicht weiter, S. 141.

369 Ebert: Atonales Erzählen, S. 126.

370 Kertész: Dossier K., S. 9.

371 Ebd., S. 12f.

372 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 86.

373 Koppenfels: Immune Erzähler, S. 329.

374 Siguan spricht beim »Glück« von einem distanzierenden Effekt, nicht von Verfremdung. Vgl. Sigu-

an: Schreiben an den Grenzen der Sprache, S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 B  TEXTANALYSEN

der Erzähler im höchsten Maße im Geschehen ist, entspricht der Erzählstil einer Be-

obachterperspektive. Die Wahrnehmung der Figur beschränkt sich nicht auf das ›Fak-

tische‹ – dieses wird gleichsam verfremdet durch einen ›kindlichen‹ Wahrnehmungs-

filter. Er filtert, das heißt reduziert und distanziert auf diese Weise das Erzählte. Das

Ausbleiben der nachträglich reflektierenden Stimme wird dadurch in seiner Wirkung

verstärkt. Die konstruierte Kindlichkeit stellt also eine Distanz zwischen dem Erzäh-

ler und dem erzählten Geschehen her. Darüber hinaus dient sie zur Distanzierung des

erzählenden, nicht des erlebenden Ichs. Vor dem Hintergrund der »inszenierten Nai-

vität« sind erzähltes und erzählendes Ich derart weit voneinander entfernt, dass der

distanzierende Effekt dieser Inszenierung den Eindruck erzeugt, als handele es sich

um zwei verschiedene Personen.

2.4.3 Textbeispiel 3

a) Das erzählte Geschehen und das Stilelement der ironischen-grotesken Verstellung

Die Szene in Auschwitz-Birkenauwährend der Selektionen, die Köves nur überlebt,weil

er sich als sechzehnjährig ausgibt, ist gefiltert durch die fiktive Erzählperspektive eines

Ichs, das seine Aufmerksamkeit auf den SS-Arzt an der Rampe richtet: »Zu dem Arzt

hatte ich auch gleich Vertrauen, weil er von angenehmer Erscheinung« war – es folgt

eine detaillierte Beschreibung seines Gesichts (»glattrasiert« und »gütig blickende Au-

gen«) und seiner Stimme (»die den gebildetenMenschen verriet«). Dass es seine falsche

Altersangabe war, die ihn vor der sofortigen Ermordung bewahrte, wird zuNebensache,

erwähnenswerter findet der Erzähler, dass er den Eindruck gehabt habe, der Arzt habe

»zufrieden, ja fast schon erleichtert«375 reagiert. Nachdem die Handbewegung des Arz-

tes über Leben und Tod entschieden und ihn auf die Seite der »Tauglichen« gewiesen

hat, erwarten ihn obendrein die Jungen »triumphierend, vor Freude lachend«. »Und

beim Anblick dieser strahlenden Gesichter war es vielleicht, daß ich den Unterschied

verstand, welcher unsere Gruppe von den auf der anderen Seite wirklich trennte: es war

der Erfolg, wenn ich es richtig empfand.« Der Vorgang »funktionierte«, »exakt, heiter,

wie geschmiert. Auf vielen Gesichtern sah ich ein Lächeln«376. Was sich schrittweise

aufbaut, kulminiert in der Übernahme der Perspektive:

Ich habe der Arbeit des Arztes dann auch bald folgen können. Kam ein alter Mann –

ganz klar: auf die andere Seite. Ein jüngerer – hier herüber, zu uns. Dann wieder ein

anderer, mit Bauch, soviel er sich auch streckte und reckte: vergeblich – doch nein, der

Arzt schickte ihn dennoch auf unsere Seite, da war ich nicht ganz zufrieden, denn ich

meinerseits fand ihn eher etwas betagt. Ich mußte auch feststellen, daß die Männer

zum größten Teil sehr stoppelbärtig waren und nicht gerade einen guten Eindruck

machten. Und so, mit den Augen des Arztes, konnte ich nicht umhin festzustellen,

wie viele von ihnen alt oder sonstwie unbrauchbar waren.377

Hier nähert sich die Perspektive des Erzähler-Protagonisten an die des Täters an. Doch

auch wenn die Erzählerfigur die Kategorien der Tätersprache übernimmt, Menschen

375 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 98.

376 Ebd., S. 99.

377 Ebd., S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 191

gedanklich in »tauglich« und »unbrauchbar« einzuteilen – der Rollentausch wird nicht

vollzogen. Wenn Köves aber die Selektion »mit den Augen des Arztes« verfolgt, bewegt

sich dessen Figurenperspektive auf die Perspektive des Täters zu, sodass diese konstru-

ierte ›Zugewandtheit‹ eine groteske Wirkung erzielt. Der Erzähler nimmt die Katego-

rien der Tätersprache auf und bekräftigt die Aneignung mit subjektiven Ausdrücken

(›ich verstand‹, ›ich empfand‹, ›ich konnte ihm folgen‹, ›ich fand‹, ›ich stellte fest‹). Und

die durch den Einschub »doch nein« erzeugte Unmittelbarkeit verstärkt die (simulier-

te) Präsenz des Geschehens. Aus der vom Erzähler adaptierten Perspektive des Täters

(ein Hineinversetzen) entsteht eine unüberbrückbare Kluft zwischen Erzählen und Er-

zähltem. Dieser Kontrast zwischen dem, was im Roman ›passiert‹378, und dem, wie

es erzählt wird, distanziert das Geschehen. Indem sich die Figur den Blick des Täters

zu eigen macht, blendet der Wahrnehmungs- und Erinnerungsfilter des Erzählers das

Grauen aus und der Erzählstil federt die Wucht der Ereignisse ab. Diese Subjektivität

erzeugt eine Distanz zur Position eines Opfers. Durch die Übernahme des Täterblicks

ist die Abwehr der Opferrolle so verzerrt, dass sie sich im ironisch-sarkastischen sowie

im sarkastisch-grotesken Bereich der Darstellung bewegt. Grotesk wird die Sicht der

Figur durch den konstruierten Perspektivwechsel in dieser Situation.

Das dritte Beispiel gehört damit in jenen Bereich des Romans, in dem Köves den

Blick zwischen Opfer- und Täterperspektive ›wechselt‹ und sich so eine »doppelte Op-

tik«379 im Text entfaltet. Demnach verfolgt der Leser, wie der Protagonist durch eine

affirmative Sichtweise gegenüber dem Aggressor zu überleben versucht. Ob sich Köves

Perspektive an die totalitäre Struktur so sehr anpasst, dass sich auch seine Stimme in

der Struktur ›auflöst‹ und diese nicht mehr als seine eigene wahrnehmbar ist, ist eine

Frage, die in der Forschung im Hinblick auf die Anpassung des Protagonisten in Ro-

man eines Schicksallosen diskutiert wird.380 Offen bleibt die Frage, wo Distanz im Text

entsteht, wenn sich das erlebende Ich im Erzählten ›auflöst‹ und damit seine Kontur

verliert.

Das erzählende Ich, nicht das erlebende wird distanziert. Dadurch entsteht Distanz

auf der Ebene von Erzähler zu Erzähltem. Während die Perspektive des erlebenden

Ichs im Vordergrund steht, verschwindet das erzählende Ich im Hintergrund, und die

Perspektive bleibt auf die Situation begrenzt. Köves beschreibt so zum Beispiel eine

Situation in Auschwitz, in der er auf die »verschiedene[n] Ausrufe« der Lagerleitung

reagiert, die er im Ton des Understatements »zwischendurch vernahm« und »kaum

beachtete«, dass Kinder »gesucht wurden«,

denn diese – so hieß es – erwarte eine besondere Behandlung, nämlich Schule statt

Arbeit und allerlei Vergünstigungen. Ein paar Erwachsene in unserer Reihe haben uns

ermuntert, uns diese Gelegenheit nicht entgehen zu lassen. Aber ich hatte noch die

378 Vgl. Kertész: Die eigene Mythologie schreiben, v. 11.12.1960, S. 16: »Die Dinge passieren so, wie sie

passieren – auf jeden Fall aber passieren sie und werden nicht von uns bewirkt; höchstens passen

wir uns an sie an«.

379 Ebert: Atonales Erzählen, S. 124.

380 Vgl. Reemtsma: Überleben als erzwungenes Einverständnis, S. 66; vgl. Szirák: Bewahrung des Un-

verständlichen, S. 56; Koppenfels hingegen behauptet nicht, dass das Ich ›aufgelöst‹ ist, vgl. Kop-

penfels: Immune Erzähler, S. 333.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 B  TEXTANALYSEN

Mahnung der Sträflinge im Ohr, nun ja, und im übrigen hatte ich natürlich eher Lust,

zu arbeiten als nach Art von Kindern zu leben.381

Die Erzähllogik der nachträglichen Wissens- und Reflexionsverweigerung entspricht

einem »Sein in Situation« (Jaspers). Das erlebende Ich ist in der Situation, die Ker-

tész abstrahierend als eine beschreibt, in der »der Augenblick die Herrschaft [über-

nimmt]«382. In der Hinsicht ist auch der Satz von Köves zu verstehen: »Zu dem Arzt

hatte ich auch gleich Vertrauen, weil er von angenehmer Erscheinung war«383. Dort, wo

das erzählende Ich verschwindet, die erlebende Perspektive am nächsten am Gesche-

hen ist und die Figur die Rolle des Augenzeugen übernimmt, nimmt die vorurteilslose

affirmative Perspektivierung des Geschehens sarkastische Züge an, dort, wo die in-

szenierte Naivität und Vorurteilslosigkeit das Grauen »in einen freundlichen Eindruck

verwandelt«384. Seien es die »gütig blickende[n] Augen« des SS-Arztes während der Se-

lektionen, wie »alles exakt, heiter, wie geschmiert« verläuft, »vor Freude lachend[e]«,

»strahlende[] Gesichter« derjenigen, die diese Selektion überleben, oder wie sie »in lo-

ckeren Gruppen, ohne zu hasten, redend und lachend los[zogen]«385, zu den Duschen,

wo Köves das »erfrischend, kühl[e]« Wasser »nach Herzenslust getrunken« und »rings-

umher allerlei fröhliche Laute, ein Planschen, Niesen und Prusten« vernommen habe,

es sei ein »heiterer, sorgloser Augenblick«386 gewesen. Oder auch, als Köves seinen Ein-

druck von der »Truppe der SSler« schildert, die er »überhaupt nicht gefährlich fand: sie

schritten gemütlich die ganze Länge der Kolonne auf und ab, beantworteten Fragen,

nickten, klopften einigen von uns herzlich auf den Rücken oder die Schultern«387. Die

Zwangssituation, das Leid und die Todesangst im Lager werden überblendet durch die

Perspektive des erlebenden Ichs und die ›kindliche‹ Wahrnehmung seiner Umgebung

(heiter, lachend, fröhlich).

b) Antisentimentalität durch Nähe zum Schelmenroman

Die Erzählperspektive inRoman eines Schicksallosennimmt partiell schelmenromanähnli-

che Züge an,388 ohne dass der Erzähler-Protagonist selbst eine Schelmenfigur ist. Unter

dem Aspekt der Distanzierung sind es die Darstellungsverfahren des Schelmenromans,

wie Naivität, Unkenntnis, einseitige Perspektivierung des Geschehens und die Bereit-

schaft, den Standpunkt der Widersacher zu verstehen,389 die hier anschlussfähig sind.

381 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 96f.

382 Kertész: Dossier K., S. 148: »Der Augenblick übernimmt die Herrschaft, und du entkommst ihm,

wie du gerade kannst.«

383 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 98.

384 Lange: Blickverschiebung, S. 130. Vgl. auch: Földényi: Wahrhaftigkeit, S. 203f.

385 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 101.

386 Ebd., S. 110.

387 Ebd., S. 95.

388 Vgl. Rudtke: »Eine kuriose Geschichte«, S. 48. Es gibt einige wenige Arbeiten, die in Roman eines

Schicksallosen Parallelen zum Schelmenroman sehen, dessenMerkmal die einseitige Perspektivie-

rung des Geschehens durch den Schelm ist. In ihrem Aufsatz vertritt Tanja Rudtke die These, dass

die naive Sicht des Protagonisten in Roman eines Schicksallosen der einer Schelmenfigur entspricht.

389 Vgl. ebd., S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 193

Der Bezug zum Schelmenroman führt zu dem »Komplementaritätsprinzip«390 einer in

der Erzähltechnik des Schelmenromans angelegten Auslassung. In Roman eines Schick-

sallosen lässt sich ein vergleichbares Darstellungsverfahren beobachten. Die Komple-

mentärlektüre bezieht sich auf die regulierende Funktion jener »Leerstelle[n]«391, die

durch die einseitige Darstellung eines Schelms im Text präsent sind, aber nicht auser-

zählt werden.

In dem folgenden Beispiel tritt eine Auslassung auf, sie bezieht sich aber auf die ver-

weigerte Emotionalisierung, wodurch die Darstellung mitleidlos und furchtlos wirkt.

Dies erfolgt in einer der extremsten Situationen des Romans, an der »Rampe« in Ausch-

witz, wo der Junge Moskovisc dem SS-Arzt vor Köves gegenübersteht. Nachdem der

»Arzt« die sofortige Ermordung des Jungen entschieden hat, nimmt Köves seinen Platz

ein.

Mich, so sah ich, betrachtete der Arzt schon gründlicher, mit einem abwägenden,

ernsten und aufmerksamen Blick. Ich habe mich dann auch aufgerichtet, um ihm

meinen Brustkasten zu zeigen, und – so erinnere ich – sogar etwas lächeln müssen,

als ich so nach Moskovisc drankam.392

Die Angst ist ausgeblendet, sie wird zu einer Leerstelle. Beschreiben lässt sich das Dar-

stellungsverfahren mit dem Verzicht auf den Affektausdruck. Als Affekt ›verschiebt‹

(Koppenfels) sich die Angst beziehungsweise wird verstellt und taucht als ein Lächeln

auf.

Eine ähnliche Verschiebung beziehungsweise Verstellung findet hier auch mit dem

Begriff »Vertrauen« statt. Das betrifft die vom Erzähler hergestellte Verbindung von

»Vertrauen« und »Erscheinung«, wenn Köves meint, er habe sofort »Vertrauen« zu dem

SS-Arzt gehabt, »weil er von angenehmer Erscheinung war«. Es wird eine, vergleichbar

mit der zu Anfang genannten Ironisierung von Zusammenhängen, befremdliche Kau-

salität hergestellt, die der Erzähler mit der detaillierten Beschreibung des Täters stützt

(sein Blick, sein Gesicht393). ›Weshalb‹ der Arzt auf ihn vertrauenserweckend gewirkt

habe, wird anhand der Attribute, die ihm Köves zuschreibt, bestätigend erzählt. Diese

›naive‹ Herstellung ›kausaler‹ Zusammenhänge distanziert das Geschehen um ein Wei-

teres.Mit der inszenierten Naivität der Erzählperspektive ließe sich noch das Vertrauen

erschließen, nicht aber die »gütig blickenden Augen« des SS-Arztes und auch nicht die

Begründung, Vertrauen aufgrund von Äußerlichkeit zu empfinden. Diese Verknüpfung

kann als akausal gelesen werden und wäre als solche ein Gestaltungselement des Gro-

tesken.

Wesentlicher Bestandteil der radikalen Antisentimentalität in Roman eines Schicksal-

losen sind die als Leerstellen inszenierten Gefühlsausdrücke. So ist die Leerstelle Angst

vor allem dort präsent, wo unerwartet »Vertrauen« und »Freude« zum Vorschein kom-

men. Gefühlsausdrücke wie diese beschreiben den Erzähler nicht als ein Opfer. Sie sind

Teil einer sarkastischen Verstellung, die darauf abzielt, die Rolle des passiven Opfers

390 Bauer: Schelmenroman, S. 2.

391 Ebd.

392 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 98.

393 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 B  TEXTANALYSEN

und reflektierenden Zeugen abzuwehren. Vehement reagiert Köves nach der Befrei-

ung aus dem Konzentrationslager auf Fragen und Erwartungen anderer Figuren (»ich

fühlte, wie ich selbst immer wütender wurde«394). Nachdem Köves die Frage des Jour-

nalisten, welche Grausamkeiten ihm im Konzentrationslager zugefügt worden seien,

ob er habe »viel entbehren, hungern« müssen, ob er geschlagen worden sei, mit »na-

türlich« bestätigt, taucht zum ersten Mal eine fremde Gegenstimme im Roman auf, die

das vom Erzähler sehr häufig gebrauchte »natürlich« korrigiert: »›[W]arum sagst du

bei allem, es sei natürlich, und immer bei Dingen, die es überhaupt nicht sind!‹ Ich

sagte, im Konzentrationslager sei so etwas natürlich.«395 Mit »natürlich« reagiert der

Erzähler nicht bloß auf die Aussage des Journalisten, sondern auch hier handelt es sich,

so Judith Kasper, um ›verschobene und verwandelte Affekte‹.396 Als der Journalist ihm

entgegnet, Konzentrationslager seien nicht natürlich, stellt Köves keinen Zusammen-

hang zu dem Gesagten her, er erkennt nur das Wort »natürlich« wieder (»endlich hatte

er gewissermaßen das richtige Wort erwischt«).

Die sarkastische Verstellung beschränkt sich nicht auf die Verschiebung der Affekte,

denn das Objekt der Verschiebung kann, wie mit dem Verhältnis von Köves՚ Vertrauen

und der Erscheinung des Arztes gezeigt wurde, mehr als ein wiederkehrender, trans-

formierter Affekt sein. Entscheidend für das literarische Verfahren der Distanz ist die

Verweigerung bestimmter Ausdrücke, welche die Figur als Opfer positionieren, und der

Kontrast, der durch das Auftauchen von Unerwartetem erzeugt wird. Ein weiterer Ge-

genausdruck ist beispielsweise dasWort »entsetzlich«. So antwortet Köves auf die Frage

der Stiefmutter, ob er hungrig sei, mit »entsetzlich«397. Auf diese Weise wird mit der

stilistischen Positionierung ein Kontrast erzeugt zwischen dem ›entsetzlichen‹ Hunger

und einer Situation, die entsetzlich ist, als solche aber nicht benannt wird.

2.4.4 Textbeispiel 4

a) Verstörendes als vertraut darstellen

Wenn die kindliche Verstellung das entsetzliche Geschehen in Auschwitz auf verstören-

de Weise als vertraut darstellt, kann diese literarische Gestaltungsweise, wie der vierte

Textauszug zeigt, groteske Züge annehmen und eine sarkastische Wirkung entfalten.

Nach der Selektion werden die Häftlinge durch das Lager getrieben, dabei richtet

sich die Aufmerksamkeit des Erzählers auf Folgendes:

Was ich auf diesem kurzen Weg von der Umgebung sah, fand alles in allem ebenfalls

mein Gefallen. Im Besonderen war ich über einen Fußballplatz sehr erfreut, auf einer

gleich rechts vom Weg gelegenen großen Wiese. Ein grüner Rasen, die zum Spielen

nötigen weißen Tore, weiß ausgezogenen Linien – es war alles da, verlockend, frisch,

in allerbestem Zustand und größter Ordnung.398

394 Ebd., S. 283.

395 Ebd., S. 270.

396 Vgl. Kasper: Der traumatisierte Raum, S. 140-144.

397 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 19.

398 Ebd., S. 102.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 195

Die Baracken erwähnt er hier eher beiläufig, sie erscheinen ihm als »seltsame Bau-

werke«, während anderes ausführlich beschrieben wird. Nicht das Erzählte allein lässt

das ›andere‹ grotesk werden; die Verzerrung entsteht durch die Qualität des ›ande-

ren‹; hängt mit dem ›Was‹ des ›anderen‹ zusammen und mit der Reaktion des erleben-

den Ichs. Die Baracken seien »durch ein gepflegtes Rasenstück getrennt, zwischen ih-

nen erblickte ich mit heiterem Erstaunen kleine Gemüsegärten, Kohlpflänzlinge, und

in den Beeten wuchsen allerlei bunte Blumen. Es war alles sehr sauber, hübsch und

schmuck«399. Mit der Wiedergabe seiner Eindrücke erreicht die sarkastische Verstel-

lung ihren Höhepunkt. Die distanzierende Wirkung erzielt das Verfahren aber nicht

durch die »Darstellung des Vertrauten als befremdlich«400; die inszenierte Naivität ver-

dreht diese Definition. Vertrautmeint nicht das Dargestellte, sondern die Darstellungs-

weise, die kindliche Perspektive: Nicht Vertrautes wird als befremdlich, sondern Verstö-

rendes mit der inszenierten Naivität als vertraut dargestellt, wodurch es erst befremd-

lich wirkt. In der sarkastischen Simplifizierung des vergangenen Geschehens manifes-

tiert sich die sarkastisch-groteske Distanznahme. Distanz erzeugt die Erzählstrategie

der inszenierten Naivität, die dort, so scheint es, am kindlichsten ist, wo der Schauplatz

am grausamsten ist, also dort, wo die Kindlichkeit am wenigsten erwartet wird.401 Die

sarkastische Perspektivierung, gemeint ist damit die Verstellung durch eine »inadäquat

idyllische Beschreibungsweise«402, ›verwandelt‹ den Schauplatz in einen ›idyllischen‹

Ort. Dieser Verfremdungseffekt erzeugt eine Distanz zum Geschehen.Mit dem grotes-

ken Gestaltungselement der Deformation wird die Lagerwelt umgekehrt und verzerrt

(»hübsch«).403 Diese Funktion spart aus und schirmt ab. Unwichtige, nebensächliche

Details verstellen die Aufmerksamkeit, eröffnen gleichsam aber auch ein Terrain für

den Kommentar, alles sei in »größter Ordnung«.

Reflexions- und kommentarlos ist die Darstellungsweise in Roman eines Schicksallo-

sen nicht; was sie zu einem Modus der Distanz qualifiziert, ist die in der Erzählper-

spektive angelegte Auslassung, das Geschehen durch ein erzählendes Ich nachträg-

lich zu bewerten. Zu einer Erzählstrategie formt sich die Auslassung aber erst durch

den eingeschränkten »Blick« des Kindes. Bestandteil dieser Erzählstrategie ist, einen

rückblickenden Ich-Erzähler weitgehend auszublenden, mit dem Effekt eines antisen-

timentalen Erzählstils. Eine weitere Erzählstrategie ist die kindliche Verstellung, mit

dem Effekt, eine Präsenz des Erlebten zu simulieren und das Geschehen zu positi-

vieren. Beide Erzählstrategien, sowohl die verweigerte Nachträglichkeit als auch die

inszenierte Kindlichkeit, werden als distanzschaffende Darstellungsverfahren gelesen

399 Ebd., S. 102f.

400 Günther, Hans: Verfremdung. In: Georg Braungart et al. (Hg.): Reallexikon der deutschen Litera-

turwissenschaft. Bd. 3. Weimar, Berlin: de Gruyter 2007, S. 753-755, hier S. 753.

401 »Das Naive ist eine Kindlichkeit, wo sie nicht mehr erwartet wird, und kann ebendeswegen der

wirklichen Kindheit in strengster Bedeutung nicht zugeschriebenwerden.« (SchillerÜber naive und

sentimentalische Dichtung); Fischer rekurriert in seiner Formulierung von der ›unerwarteten Kind-

lichkeit‹ auf Schiller (vgl. Fischer: Inszenierte Naivität, S. 87).

402 Rudtke, Tanja: »Pikareskes Erzählen im Kontext von Holocaust und Erinnerung. Jonathan Safran

Foers Alles ist erleuchtet«. In: Gerd Bayer/Rudolf Freiburg (Hg.): Literatur und Holocaust.Würzburg:

Königshausen & Neumann, 2009, S. 175-192, hier S. 176.

403 Vgl. Rudtke: »Eine kuriose Geschichte«, S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 B  TEXTANALYSEN

und einer sarkastischen Perspektivierung zugeordnet. Sarkasmus entsteht im Zusam-

menspiel von Erzählstrategie und Erzählperspektive: Die Erzählstrategien sind darauf

angelegt, dass der Erzähler in seiner Erzählperspektive keine Distanz zu derMacht auf-

baut, die ihn zu ihrem Objekt macht.404 Indem sich der Erzähler der Auslassung und

des Euphemismus bedient beziehungsweise »aus dem Blickwinkel des Totalitären« er-

zählt, erzeugt er durch seine Nähe eine Distanz zum Leser. Sarkastisch perspektiviert

ist diese ›kontaminierte‹405 Sprache (der Täter), an die sich Köves ›anpasst‹, wodurch

er den Leser »verletzt«. Dabei ist es doch Kertész՚ kunstvoll inszenierter Sprachgestus,

der ihn vor den grausamen Details, den »schlimmsten Grausamkeiten«406 (Kertész),

bewahrt.

 

2.5 Dargestellte Gegebenheiten

In Roman eines Schicksallosen stellt sich keine Nähe zwischen dem erzählenden und dem

erlebenden Ich ein. Dafür wird eine zeitliche Unmittelbarkeit simuliert,407mit der Ker-

tész den Ich-Erzähler am Ende des Romans sagen lässt, »es gibt bloß die gegebenen

Umstände und in ihnen neue Gegebenheiten«408. In dieser Situation ist das Text-Ich

zurückgeworfen auf das, was es durchleben musste. Da diese Annäherung in der Situa-

tion verbleibt und von keinem erzählenden Ich nachträglich ›korrigiert‹ wird, entzieht

sich das erlebende Ich jedem Zugriff ›von außen‹ – dieses Außen beginnt bereits beim

erzählenden Ich.

Die literarische Strategie, wie sich die Perspektive des Protagonisten dem entzieht,

besteht zum einen in der zweifachen Reduktion des erzählten Geschehens: Reduktion

als Folge des Konstruktionsprinzips, das Geschehen »von vorn« und nicht »von hinten

her«409 zu erzählen, und Reduktion durch die kindliche Perspektive, das Geschehen

auf das scheinbar Jetzt-Erlebte, auf die Wahrnehmung, zu beschränken. Zum anderen

entzieht sich die Perspektive des Protagonisten den nachträglichen Zugriffen von au-

ßen durch kontrastive Positionierungen, zum Beispiel, indem vom »Glück« im Konzen-

trationslager gesprochen, menschenverachtendes Verhalten »natürlich« genannt, auf

die Aufforderung, Zeugnis abzulegen, mit Staunen reagiert und auf die Dämonisie-

rung des Konzentrationslagers als »Hölle«410 entgegnet wird, er habe sich dort gelang-

weilt.411 Kertész inszeniert mit dem Aufeinanderprallen zweier grundverschiedener Er-

fahrungswelten keine »moralische Kluft« (Améry), sondern eine Kluft der Perspektiven

und zweier Erfahrungswelten eines Subjekts: die Perspektive von Köves vor und nach der

Befreiung aus dem Konzentrationslager.

404 Kertész: Galeerentagebuch, S. 17.

405 Vgl. Kasper: Der traumatisierte Raum, S. 139.

406 Kertész: »Ich will meine Leser verletzen«, Spiegel-Interview v. 29.04.1996.

407 Vgl. Butzer: Topographie und Topik, S. 63; Szirák: Die Bewahrung des Unverständlichen, S. 37.

408 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 283.

409 Ebd., S. 282.

410 Ebd., S. 271.

411 Ebd., S. 272.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 197

2.5.1 Ein Rückblick ohne Rückweg

Ironische Distanz lässt sich als solche nur über einen »Ort« ausweisen, von dem aus die

ironische Verstellung im Roman erkennbar wird; er dient gewissermaßen als Orientie-

rungspunkt für die partielle Doppelbödigkeit des Erzählten. Als Ort, von dem aus ›kor-

rigierend‹ eingegriffen wird, können Reflexionen eines rückblickenden Ich-Erzählers

ausgeschlossen werden.412 Rückblickend kommt der Erzähler jedoch zu der ›Einsicht‹:

»Auch ich habe ein gegebenes Schicksal durchlebt. Es war nicht mein Schicksal, aber

ich habe es durchlebt«413. Zweifelsohne beruht diese Äußerung auf einem zeitlichen

Abstand, den der Erzähler zu den erzählten Ereignissen hat. Wie aber lässt sich die

Distanz beschreiben, die der Erzähler in seiner Erzählgegenwart zu den Ereignissen

herzustellen scheint? Bei dem Versuch, diese ›Einsicht‹ des Erzählers, seine Reflexion

der Schicksalslosigkeit, einzuordnen, werden existenzphilosophische Ansätze, insbe-

sondere der philosophische Begriff des Absurden, hilfreich sein.

 

Der Erzähler »[ist] gezwungen und fähig zugleich[,] seine Unterworfenheit gegenüber

der Determination und seine kritische Position auf paradoxe Weise einzunehmen«414.

Die Erzählposition beruht auf einer »bewußte[n] Identifizierung des Erzählers mit all

dem, was mit ihm geschehen ist«415. Mit diesen Worten umschreibt Anna Gács den

Ort, der als eine Art Korrektiv fungieren könnte. In den beiden Aussagen »[d]enn so-

gar dort, bei den Schornsteinen, gab es in der Pause zwischen den Qualen etwas, das

dem Glück ähnlich war«416 und »wir selbst sind das Schicksal«417 tritt das Bewusstsein

der Figur Köves in einer bestimmten Weise hervor. Ausgehend von dieser Äußerung,

sich das gegebene Schicksal zu eigen gemacht zu haben, ist zu fragen, ob daraus ein

Ort der Distanz hervorgehen kann.418 Bemerkenswert sind in diesem Zusammenhang

beispielsweise die Äußerungen des Ich-Erzählers, nachdem er in Buchenwald befreit

wurde und nach Budapest zurückgekehrt ist. »[W]enn es ein Schicksal gibt, dann ist

Freiheit nicht möglich: wenn es aber – so fuhr ich fort, selbst immer überraschter, im-

mer erhitzter – die Freiheit gibt, dann gibt es kein Schicksal«419.

Schicksal und Freiheit schließen sich gegenseitig aus (wenn es ein Schicksal gibt,

dann ist die Freiheit nicht möglich; wenn es die Freiheit gibt, dann gibt es kein Schick-

sal). Im Galeerentagebuch dagegen heißt es: »Was bezeichne ich als Schicksal? Auf jeden

412 Kertész' Hinweis zum Existenzialismus im Galeerentagebuch S. 111: »Meine Wurzeln reichen in den

Boden dieses Nachkriegs-Existentialismus«, oder, ebd., sein Hinweis auf Camus (Kertész: Galee-

rentagebuch, S. 286) und nicht zuletzt der Titel Galeerentagebuch: »Jeder Künstler ist heutzutage

auf die Galeere seiner Zeit verfrachtet« (Camus, Der Künstler und seine Zeit, Nobelpreisverleihung

1957).

413 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 283.

414 Gács: Was zählt՚s, wer vor sich hin murmelt, S. 282.

415 Ebd., S. 274.

416 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 287.

417 Ebd., S. 284.

418 Vgl. Gács: Was zählt՚s, wer vor sich hin murmelt, S. 276; Reemtsma: Überleben als erzwungenes

Einverständnis, S. 57.

419 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 284.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 B  TEXTANALYSEN

Fall die Möglichkeit der Tragödie.« Schicksalslosigkeit bedeutet, die »auferlegte De-

terminiertheit« gezwungenermaßen als »Realität aufzufassen«420. Im Galeerentagebuch

setzt ›Schicksal‹ eine Erfahrung des Tragischen, einen »Zusammenhang zwischen dem

eigenen Tun und dessen Folgen«421, voraus, den es in der Schicksalslosigkeit offenbar

nicht gibt. Köves’ Schicksal ist in diesem Sinn nicht als tragisch zu bezeichnen, viel-

mehr wird der Begriff des Schicksals negiert, Köves ist schicksallos.422 Wenn Schicksal

im Roman die Abwesenheit von Freiheit bedeutet und der Erzähler erkannt habe, »wir

selbst sind das Schicksal«, könnte damit gemeint sein, dass er sein Schicksal »durch-

schaut«423 habe. Er also um sein determiniertes, unfreies und fremdbestimmtes Leben

weiß und er sich ›bewusst‹ wird, ein gegebenes Schicksal überlebt zu haben. Anstatt das

›direkt‹ zu formulieren, vermittelt der Erzähler, dass er sichmit dem »Schicksal« (Köves)

der »Schicksallosigkeit« (Kertész) identifiziert. Hier taucht ein Moment der ›Bewusst-

werdung‹ auf, der ein reflektierendes Subjekt hervorbringt.

Zum Vergleich lässt sich Camus konsultieren, auf den sich Kertész mit der insze-

nierten Einsicht beziehen könnte: »Eine Erfahrung, ein Schicksal leben heißt: es ganz

und gar auf sich nehmen. Man wird aber dieses Schicksal, von dem man weiß, daß es

absurd ist, nicht leben, wenn man nicht alles tut, um vor sich selbst das vom Bewußt-

sein zutage geförderte Absurde aufrechtzuerhalten.«424 In diesem Satz drückt sich die

Ambivalenz aus, das aufgezwungene Schicksal durchleben zu müssen.

Der Erzähler lebt eine Wirklichkeit »ohne eigenes Schicksal«425. Köves erleidet aus

seiner Sicht kein Schicksal, im Rückblick nimmt er das Schicksal der Schicksalslosigkeit

auf sich (»ich habe ein gegebenes Schicksal durchlebt«). Damit hebt ein Bewusstsein an

(»Es war nicht mein Schicksal, aber ich habe es durchlebt«), das Köves äußert, nach-

dem er aus Auschwitz befreit wurde. Ergänzt sei dieser Aspekt um einen Kommentar

von Sartre, den dieser in Der Fremde zu Camus՚ literarischer Gestaltung des Absurden

gemacht hat: »[D]das Absurde ist ein Tatbestand [d.i. ›die Beziehung des Menschen zur

Welt‹] und zugleich das klare Bewußtsein dieses Tatbestandes«426. Entfaltet sich in Ro-

man eines Schicksallosen also doch eine Reflexionsebene und damit möglicherweise auch

ein Ort, von dem aus der Erzähler das Erlebte interpretiert?

Das Bewusstsein von seiner Situation, das Sisyphos eine »Distanzierung von seiner

Lebenswirklichkeit«427 erlaube, könnte auch in Köves’ Rede vom Schicksal (»Auch ich

habe ein gegebenes Schicksal durchlebt. Es war nicht mein Schicksal, aber ich habe

420 Kertész: Galeerentagebuch, S. 17.

421 Menke, Christoph:DieGegenwart der Tragödie. VersuchüberUrteil und Spiel. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp, 2005, S. 22.

422 Vgl. ebd.; Schönthaler: Negative Poetik, S. 249f.

423 Kertész: Dossier K., S. 91.

424 Camus, Albert: DerMythos des Sisyphos [LeMythe de Sisyphe, 1942]. Reinbek b. Hamburg: Rowohlt,

2005, S. 72.

425 Ebd.

426 Sartre, Jean-Paul: Der Fremde von Camus. In: Ders.: Der Mensch und die Dinge. Aufsätze zur Lite-

ratur 1938-1946. Reinbek b. Hamburg: Rowohlt, 1986, S. 75-90, hier S. 75.

427 Hühn, Helmut: »Revolte gegen das Absurde. Sisyphos nach Camus«. In: Bernd Seidensticker/Mar-

tin Vöhler/Wolfgang Emmerich (Hg.): Mythenkorrekturen. Zu einer paradoxalen Form der My-

thenrezeption. Berlin, Boston: de Gruyter, 2005, S. 345-368, hier S. 355.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 199

es durchlebt«428) enthalten sein: Es handelt sich, wie Kertész schreibt, um einen »Au-

genblick«, in dem die Figur Köves ihr Schicksal, die Entfremdung, »durchschaut«429;

sie wird sich der »Akzeptierbarkeit des Todes bewußt und nimmt das Leben dennoch

an«430. Fügt Kertész hinzu, dieser Moment habe sich in einer bestimmten Situation,

zu dieser Zeit und an diesem Ort im Roman ereignen müssen, ist der »Augenblick«, in

dem die Figur Köves ein ›Bewusstsein ihrer selbst‹ gewinnt, weniger ein Bewusstsein

des Protagonisten. Dem Autor ist vor allem »die Situation wichtig, der kathartische

Augenblick, in dem Köves sein Schicksal nicht nur durchschaut, sondern es auch zu

erklären imstande ist«431. Vergleichbar ist dieser Moment in der Perspektivierung des

Geschehens mit der Figur des Sisyphos, die ein Bewusstsein von ihrer Ausweglosigkeit

erlangt.

Existenzphilosophische Konzepte können auch im Erzählstil zutage treten. Mit ih-

nen lässt sich offenbar nicht nur die Doppelbödigkeit von Begriffen wie »Glück« und

»Schicksal«, sondern auch die dargestellte Anpassung und reflektierte Annahme des

Schicksals deuten. Im Anschluss an Camus, auf dessen Werke Der Fremde und Der My-

thos des SisyphosKertész rekurriert, gibt es einMerkmal des philosophisch Absurden, das

auf den letzten Seiten inRoman eines Schicksallosen aufscheint. ImGaleerentagebuch nennt

es Kertész die »Wirklichkeit des funktionalen Menschen«, eine »Pseudowirklichkeit«,

die nicht ›seine‹ eigene sein kann, weil dem Einzelnen »im voraus ein Platz bestimmt

und zugewiesen [ist], den er nur noch auszufüllen hat«. Auch Köves lebt nicht seine

»eigene Wirklichkeit«432. Da Kertész sein Denken in der Existenzphilosophie und der

Philosophie des Absurden ›verwurzelt‹433 sieht, ist zu vermuten, dass seine These von

der »Pseudowirklichkeit« und die kindliche Verstellung in Roman eines Schicksallosen an

den vom Absurden produzierten »Schein einer Eigenwelt«434 anknüpft. Das Schicksal

beschreibt Köves als etwas, das ihm gehört, das wie der Stein des Sisyphos allein seine

Sache ist – »man könne mir doch nicht alles nehmen«435. Freiheit gibt es für ihn nicht,

nur die »Erkenntnis, wie die Zeit vergeht«436 und »das Schicksal«437, dem »jener Sinn

fehlt, in dem die Möglichkeit der Tragödie steckt«438.

Diese Art Bewusstwerdung erlaubt es, eine Parallele zwischen Köves und dem My-

thos des Sisyphos zu ziehen. Aufschlussreich ist die Analogie zu Sisyphos also, weil sie

eine Möglichkeit eröffnet, die Redeweise der Erzählerfigur in Roman eines Schicksallosen

zu interpretieren.Dabei geht es nicht darum, in Kertész’ Roman eine »absurde Freiheit«

(Camus) der funktionalen Existenz hineinzudeuten oder um die Frage, ob Köves eine

428 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 283.

429 Kertész: Dossier K., S. 91.

430 Kertész: Die eigene Mythologie schreiben, v. 13.10.1962, S. 21f.

431 Kertész: Dossier K., S. 91.

432 Kertész: Galeerentagebuch, S. 9.

433 Ebd., S. 111: »Meine Wurzeln reichen in den Boden dieses Nachkriegs-Existentialismus.«

434 Görner, Rüdiger: Die Kunst des Absurden. Über ein literarisches Phänomen. Darmstadt: Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft, 1996, S. 141.

435 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 285.

436 Ebd., S. 282.

437 Ebd., S. 284.

438 Kertész: Galeerentagebuch, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 B  TEXTANALYSEN

Sisyphos-Figur ist. Trotzdem deuten sich Parallelen zwischen der Bewusstwerdung des

Sisyphos und der Reflexionsebene in Roman eines Schicksallosen an. Der Camus՚sche Si-

syphos hat ein Wissen über die Absurdität. Köves scheint über ein ähnliches Wissen zu

verfügen, wenn sich im Text ein Bewusstsein (»wir selbst sind das Schicksal«) artiku-

liert. Dies geschieht aber in einer Situation nach Auschwitz. Das Konstruktionsprinzip

des Romans stellt ein solches Wissen nicht in Aussicht, denn die Erkenntnis erlangt

Sisyphos auf dem »Rückweg«, wenn der Stein »hinabrollt«. Die »Stunde des Bewußt-

seins« liegt in »diesen Augenblicken, in denen er den Gipfel verläßt«439. Dagegen ist

der Roman eines Schicksallosen erzähltechnisch als Rückblick angelegt, bei dem es die-

sen »Rückweg« gar nicht gibt. Das Erlebte wird zwar retrospektiv erzählt, aber bis auf

die letzten Seiten des Romans, nachdem das Konzentrationslager befreit wurde, bleibt

die Perspektive von Köves weitgehend im »Jetzt«. Die rückschauende ›Einsicht‹ ist das

ohnmächtige Einverständnis mit einer Situation, die als gegeben präsentiert wird. Die

Darstellung eines solchen reflexiven Moments ist im Roman an die Perspektive der Fi-

gur Köves gebunden. Wie der absurde Held Sisyphos, der in der Gegenwärtigkeit auf-

geht,440 beschränkt sich auch die Deutungsperspektive der Erzählerfigur auf die ge-

genwärtige Situation des erlebenden Ichs, das beobachtet und beschreibt.441 Und das,

was es beschreibt, hält den Leser als einen Außenstehenden auf Distanz.

Als Köves die Frage des Journalisten, ob man sich das Konzentrationslager als Hölle

vorzustellen habe, verneint und antwortet, dass er sich die Hölle nicht vorstellen könne,

dafür aber das Konzentrationslager, weil er es kenne, reagiert er mit einer Tautologie

(›das Konzentrationslager als Konzentrationslager‹ anstatt ›das Konzentrationslager als

Hölle‹). Diese Reaktion von Köves ist nicht nur eine Kritik an der Sprache des Journalis-

ten.442 Sie wirft den Leser auf die Perspektive eines Außenstehenden zurück. Liegt der

Rede vom »Glück der Konzentrationslager« nicht ein ähnliches Verhältnis zugrunde?

So, wie sich das »Glück« des Sisyphos dem Zugriff Außenstehender entzieht, wir als

Leser also nicht sagen können, ob Sisyphos glücklich ist, sondern wir ihn uns »als einen

glücklichenMenschen vorstellen [müssen]«443, so blickt auch der Leser des Romans nur

von außen auf Köves (»steinig« auf Ungarisch444). Der Leser kann nur beobachten, wie

Köves den Steinbrocken den Berg hinauf rollt: wie er versucht, eine »geschlossene Logik

des Überlebenszwangs«445 aufrechtzuerhalten.

439 Camus: Mythos des Sisyphos, S. 157.

440 Vgl. ebd., S. 46.

441 Sartre über den absurden Mensch in Der Fremde: »der absurde Mensch erklärt nichts, er be-

schreibt.« (Sartre: Der Fremde von Camus, S. 78).

442 Vgl. Genz: Diskurse der Wertung, S. 187. Von Genz übernehme ich auch das Beispiel für die Tauto-

logie, die sie in der Antwort von Köves sieht. Ebd.

443 Camus: Mythos des Sisyphos, S. 160.

444 »Kö« ist der »Stein«, vgl. Heidelberer-Leonard: Kertész. Leben und Werk, S. 51. Siguan zufolge ver-

bindet Kertész die Namen der Protagonisten, wie »Köves« in Roman eines Schicksallosen und »Stei-

nig« in Fiasko mit den Steinen, die auf den Grabstein jüdischer Begräbnisstätten gelegt werden.

Vgl. Siguan: Schreiben an den Grenzen der Sprache, S. 115.

445 Kertész: Der Betrachter, S. 199.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 201

2.5.2 Das Verschwimmen der Konturen

Dass es sich bei der Erzählperspektive um ein distanzierendes Gestaltungselement han-

delt, liegt an den Konturen der Perspektive, die sich auflösen und so eine Distanz zwi-

schen Protagonist und Leser erzeugen. Das heißt, so wie Sisyphos mit dem Berg und

dem Steinbrocken zu einer Einheit verschmilzt, er demnach von beiden nicht mehr un-

terschieden werden kann,446 verschwimmen auch die Konturen der Erzählperspektive

im Roman.447 Im Text bildet sich eine »doppelte Optik«448, die über eine Dichotomie

von Opfer- und Täterperspektive hinausgeht. Dem Leser begegnet eine Figur, deren

Wahrnehmung »verwischt«449 und die an Kontur verliert. Merkmal dieser doppelten

Optik ist der stellenweise Perspektivwechsel der Figur, aus der Position des Opfers in

der jeweiligen Situation die Sicht des Täters zu imaginieren, wenn es zum Beispiel

heißt: »der Arzt schickte ihn dennoch auf unsere Seite, da war ich nicht ganz zufrie-

den«.450

Mit der »Identifikation«451 stellt sich Köves nicht als passiv leidendes Opfer dar,

schließlich hat er aus eigener Sicht seine Schritte ›aktiv‹ und ›anständig‹ gemacht. Wie

nah sich auch diese Äußerungen am philosophischen Begriff des Absurden bewegen,

geben die folgenden Worte zu erkennen. Köves sagt:

[…] jede dieser Minuten hätte eigentlich auch etwas Neues bringen können. In Wirk-

lichkeit hat sie nichts gebracht, natürlich – aber dennochmußman zugeben: sie hätte

etwas bringen können, schließlich hätte während einer jeden etwas anderes gesche-

hen können als das, was zufällig geschah.452

Indem er diesenMöglichkeitsraum annimmt, distanziert Köves sich von der Rolle eines

ohnmächtigen und passiven Opfers. Zur Realität wird für den Erzähler aber der Zwang,

nicht die Freiheit. Was Köves als Wirklichkeit erlebt, ist die Fremdbestimmung und

die Abwesenheit der »Möglichkeit der Tragödie«. Sie bildet die »Pseudowirklichkeit«

(Kertész) des funktionalenMenschen. Für das erlebende Ich existiert dieMöglichkeit als

Wirklichkeit nicht. Die Erzähltechnik verstellt beziehungsweise verdreht das Verhältnis

von erlebter Möglichkeit und Wirklichkeit. Ob er vor den Konzentrationslagern über

eine Idee von der »Möglichkeit der Tragödie« verfügte, gibt der Roman nicht preis. Als

Leser können wir nicht einmal sagen, dass ihm diese Idee von Freiheit geraubt wurde,

auch dieser Zugang zur Figur als Opfer ist blockiert.

446 Vgl. Földényi, László F.: Sisyphos. In: Ders.: Schicksallosigkeit. Ein Imre-Kertész-Wörterbuch. Rein-

bek b. Hamburg, 2009, S. 267-272, hier S. 270.

447 Zum Beispiel spricht Steve Sem-Sandberg von einer »eigenartigen Konturlosigkeit des Erzählers«

(Sem-Sandberg, Steve: »Imre Kertész: Roman eines Schicksallosen« [1975]. Übers. v. Charlotte Kitzin-

ger. In: Markus Roth/Sascha Feuchert: HolocaustZeugnisLiteratur. 20 Werke wieder gelesen. Göt-

tingen 2018, S. 182-191, hier S. 186).

448 Ebert: Atonales Erzählen, S. 124.

449 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 64: »[I]ch nahm das alles ein bißchen verwischt wahr. Ich

habe dann auch bald die Orientierung verloren«.

450 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 100.

451 Szirák: Die Bewahrung des Unverständlichen, S. 28.

452 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 282.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 B  TEXTANALYSEN

Demnach kann der Leser nicht beurteilen, ob der »Blickwinkel des Totalitären« zum

eigenen der Erzählerfigur geworden ist oder nicht, konstruiert der Text doch die Ab-

wesenheit einer Perspektive, das Geschehen ›von außen‹ zu betrachten. Die kaum fi-

xierbare Erzählposition schafft eine Distanz zu der Rolle eines passiven Opfers. Indem

der Text die Perspektive des Urteilens und Erklärens auslässt,453 nimmt der Autor dem

Leser die ›Möglichkeit‹, den »Blickwinkel« der Figur zu beurteilen und ihn eindeutig als

»Blickwinkel des Totalitären« zu identifizieren.454 Das, was am Ende des Romans von

der Perspektive des Einzelnen noch bleibt, reicht nicht einmal mehr aus, den Blickwin-

kel als ›seinen‹ zu bewerten.

Aus Sicht des Erzählers ist die aufgehobene Möglichkeit (Schicksalslosigkeit) nicht

›sein‹ Schicksal, sondern er ist das Schicksal. Der Ich-Erzähler versucht sich an dem

festzuhalten, was ihm bleibt: die Struktur – also tritt das »ich« hinter das »wir« zurück,

niemand hat ein Schicksal. Damit fallen womöglich auch die Äußerungen »wir selbst

sind das Schicksal« und das »Glück der Konzentrationslager«455 in den Bereich jener

»kleine[n] Ungereimtheit«456, den Kertész mit Blick auf die Konzeption seines Roman

eines Schicksallosen im Galeerentagebuch thematisch absteckt. Diese ›Ungereimtheit‹ (Ker-

tész) oder dieses Befremden erzeugende »anderswo« (Koppenfels) – beides wurde hier

als »eigengesetzliche« Positionierung der Begriffe diskutiert – sind der Versuch, den

schicksallosen »funktionalen Menschen« so darzustellen, dass er weder Sentimentali-

tät evoziert noch die Rolle des passiven Opfers ›erfüllt‹. Die Perspektive stellt diesen

Menschen nicht bloß von ›außen‹ dar, sie ist vielmehr so konzipiert, dass sie sich dem

Dargestellten »anverwandelt«.

453 Vgl. dazu: »Ich könnte nicht erklären, warum« (Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 15).

454 Vgl. Kertész: Dossier K., S. 14: »Und während die Geschichte fortschreitet, verstärkt sich dieses Ver-

lorenheitsgefühl beim Leser immer mehr, spürt er mehr und mehr, wie ihm der Boden unter den

Füßen wegrutscht«.

455 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 287.

456 Kertész: Galeerentagebuch, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 203

3. Edgar Hilsenrath Der Nazi & der Friseur

3.1 Groteske Sicht und ›frisiertes Leben‹

Der Autor und Überlebende des Prokower Ghettos in Transnistrien Edgar Hilsenrath457

hat seinen Roman Der Nazi & der Friseur in deutscher Sprache verfasst, erschienen ist er

aber zuerst in englischer Übersetzung 1971 unter dem Titel The Nazi and the Barber. A

Tale of Vengeance.458 Sechs Jahre später und nach etwa sechzig Ablehnungen deutscher

Verlage wurde das Manuskript im Literarischen Verlag von Helmut Braun veröffent-

licht.459 In einem Interview erklärt sich Hilsenrath die zahlreichen Absagen mit seiner

»groteske[n] Sicht auf die ganzeHolocaust-Geschichte«460.Damit kommentiert er auch

den Rezeptionsverlauf des Romans in Deutschland, da das Manuskript von den Verla-

gen zumeist mit dem Verweis auf die ›Unangemessenheit‹ der Darstellung der Shoah

457 Überlebender des Ghettos Moghilev-Podolsk in der Ukraine. Nachdem Rumänien mit den Natio-

nalsozialisten paktiert hatte, wurde die jüdische Bevölkerung aus der Bukowina und Bessarabien

nach Transnistrien deportiert. Hilsenraths erster Roman Nacht (1964) wird im Kontext dieser au-

tobiographischen Erfahrungen rezipiert. Im Zentrum der Romanhandlung steht der Protagonist

»Ranek«, der im ukrainischen Ghetto zu überleben versucht. Erschienen ist Nacht zuerst in den

USA, 1954, in Deutschland wurde der Roman von den Verlagen zunächst abgelehnt, weil er ge-

gen die »Idealisierung der Opfer« (Vahsen, Patricia: Lesarten. Die Rezeption des Werks von Edgar

Hilsenrath. Tübingen: Niemeyer, 2008, S. 39) verstoße.

458 In der deutschen Variante wurde der Untertitel gestrichen, weil der Aspekt der Rache oder Stra-

fe ansonsten zu deutlich markiert gewesen sei. Vgl. Horch, Hans Otto: »Grauen und Groteske. Zu

Edgar Hilsenraths Romanen«. In: Helmut Braun (Hg.): Verliebt in die deutsche Sprache. Die Odys-

see des EdgarHilsenrath. Berlin: Dittrich, Akademie der Künste, 2005, S. 19-32, hier S. 25. Übersetzt

werden kannderUntertitelmit »EineGeschichte der Vergeltung«. Erschienen ist er auchunter dem

Titel: The Nazi Who Lived As A Jew. Vgl. Stenberg, Peter: »›Ich habe dich einen kleinen Augenblick

verlassen.‹ Edgar Hilsenrath und der abwesende Gott«. In: Thomas Kraft (Hg.): Das Unerzählbare

erzählen. München, Zürich: Piper, 1996, S. 178-190, hier S. 185.

459 Veröffentlicht wurde die Ausgabe in dem Kölner Literarischen Verlag Helmut Braun. Vgl. Braun,

Helmut: »Entstehungs- und Publikationsgeschichte des Romans Der Nazi & der Friseur«. In:

Ders. (Hg.): Verliebt in die deutsche Sprache. Die Odyssee des Edgar Hilsenrath. Berlin: Dittrich,

Akademie der Künste, 2005, S. 41-50, hier S. 47. Abgelehnt wurde der Roman u.a. von Hoffmann

& Campe, Rowohlt, S. Fischer, Hanser, Kiepenheuer & Witsch (vgl. ebd., S. 46). Bevor Hilsenraths

Roman 1977 in Deutschland erschien, wurde er in den USA 1971 ver-öffentlicht und dort zum Best-

steller, 1973 erschien er in Italien, 1974 in Frankreich und 1975 in Großbritannien. Vgl. Vahsen: Re-

zeption des Werks von Edgar Hilsenrath, S. 51ff.

460 Hilsenrath, Edgar: »›Schuldig, weil ich überlebte‹. Gespräch mit Martin Doerry und Volker Hage«.

In: Der Spiegel v. 11.04.2005, S. 170: »Ich habe nunmal eine groteske Sicht auf die ganzeHolocaust-

Geschichte«. Auch die ersten Rezensionen heben die satirischen und groteskenDarstellungsmittel

hervor: Böll, Heinrich: »Hans im Glück im Blut. Umgekippte Märchenfiguren: obszön und grotesk.

EdgarHilsenraths RomanDerNazi& der Friseur«. In: Die Zeit v. 09.12.1977, und Stenberg, Peter: »Ed-

gar Hilsenrath und der abwesende Gott. Rezensionen«. In: Thomas Kraft (Hg.): Das Unerzählbare

erzählen. München, Zürich: Piper, 1996, S. 178-190, hier S. 184; Böll, Heinrich: »Hans im Glück«. In:

Ebd., S. 76-79, hier S. 78, Torberg, Friedrich: »Ein Freispruch, der keiner ist«. In: Ebd., S. 72-76, hier

S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 B  TEXTANALYSEN

abgelehnt wurde.461 Was Hilsenrath, mit dem sich die Literaturwissenschaft in den

1980er Jahren auseinanderzusetzen begann, in einem Interview 2005 als seine »gro-

teske Sicht« ausweist, konzentriert sich im Wesentlichen auf die Tabubrüche in der

feuilletonistischen Rezeption: das Verhältnis von »Grauen und Groteske«, den Angriff

auf philosemitische Stereotypen und die Verbindung von Shoah und Sexualität.462

Im Zentrum von Hilsenraths »Groteskroman«463 Der Nazi & der Friseur steht der

Protagonist Max Schulz, ein SS-Mann, der seinen Jugendfreund Itzig Finkelstein

erschießt und nach 1945 damit beginnt, sich in ein jüdisches KZ-Opfer zu »verwan-

del[n]«464. Schulz lässt sich beschneiden und ›tauscht‹ seine SS-Tätowierung gegen eine

KZ-Nummer. Diese Scheinidentität nutzt das Erzähler-Ich für ein »neues Leben«465

als ›falscher Jude‹466 in Israel.

Der Roman ist in sechs Bücher eingeteilt: Die ersten beiden umfassen die Zeit von

1907 bis 1945, das dritte und vierte Buch handelt von den Jahren 1946 und 1947, das

fünfte und sechste erstreckt sich über die Zeit von 1947 bis 1968. Den Rahmen der Er-

zählung bilden zwei Friseursalons, die zugleich symbolisch für die Distanzierung des

Grauens durch Groteskes stehen: Die beiden im ersten und im sechsten Buch beschrie-

benen Salons tragen beide den Namen »Herr von Welt«. Der erste Salon existierte bis

1938 in Deutschland und wurde von Chaim Finkelstein, dem Vater von Itzig, geführt,

der zweite besteht seit 1953 in Israel, wurde von Max Schulz eröffnet und offiziell von

Itzig Finkelstein geführt.467 ›Dazwischen‹ liegen die Zerstörung des jüdischen Salons

während der Novemberpogrome, die Ermordung der gesamten Familie Finkelstein und

die Massenerschießungen im deutschen Konzentrationslager »Laubwalde« in Polen. An

allen Verbrechen war Schulz aktiv beteiligt. Kurz bevor das Vernichtungslager von der

Roten Armee befreit wird, versteckt sich der »Massenmörder«468 Max Schulz zuerst im

Wald. Anschließend taucht er bei der Hexe Veronja, später bei der einbeinigen Kriegs-

witwe Frau Holle unter. Nach 1945 beginnt die Figur, sich als Itzig Finkelstein auszu-

geben. Zur »Gräfin« Kriemhild, die er auf einer »Schwarzhändlerparty«469 in Berlin

kennenlernt, wird er vor seiner Überfahrt auf der »Exitus«470 nach Palästina sagen:

»Ich bin Jude. Und ich bin stolz drauf.«471 In Palästina als KZ-Opfer Itzig Finkelstein

461 Vgl. Vahsen: Rezeption des Werks von Edgar Hilsenrath, S. 70ff. In den USA und in den euro-

päischen Staaten außer Deutschland blieb dieser Vorwurf aus (vgl. ebd., S. 55, S. 84). Vgl. Braun:

Entstehungs- und Publikationsgeschichte, S. 47.

462 Vgl. Vahsen: Rezeption des Werks von Edgar Hilsenrath – zu Grauen und Groteske, S. 70-105;

zum Bruch mit philosemitischen Stereotypen, S. 105-127; zur Verbindung von Shoah und Sexua-

lität, S. 127-142; zur literaturwissenschaftlichen Auseinandersetzungmit denWerken Hilsenraths,

S. 194-277.

463 Horch: Grauen und Groteske, S. 28.

464 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 305.

465 Ebd., S. 144.

466 Vgl. Thurn: ›Falsche Juden‹. Performative Identitäten, S. 365-424.

467 Vgl. Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 37, S. 417f.

468 Max Schulz als »Massenmörder« wird erstmals erwähnt in Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 10.

469 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 203.

470 Ebd., S. 255.

471 Vgl. ebd., S. 216.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 205

angekommen, schildert der Erzähler seine Beteiligung an zionistischen Militäreinsät-

zen und die Hochzeit mit der Shoah-Überlebenden Miriam Schmulevitch. Mit der er-

schlichenen Identität führt das Erzähler-Ich Max Schulz (s)ein Leben als ›falscher‹ Itzig

Finkelstein ungestraft fort und stellt dabei ›sich selbst‹ als Opfer dar.472

Wie in Albert Drachs Das große Protokoll gegen Zwetschkenbaum ist es nicht die Stim-

me des Opfers, des ›richtigen‹ Itzig Finkelstein, die grotesk verzerrt ist. In seiner an

Drastik473 kaum zu überbietenden Darstellungsweise von »Grauen und Groteske«474

geht Hilsenrath mit seinem Groteskroman einen Schritt weiter als Drach mit dem Pro-

tokollroman. In Der Nazi & der Friseur wird nicht nur über das Opfer erzählt, es findet

eine literarische Verkehrung statt: »a nazi imitates a jew«475. Hierfür konstruiert der

Autor eine Doppelfigur: Der Täter (Max Schulz) gibt sich als sein Opfer (Itzig Finkel-

stein) aus. Seine Lebensgeschichte erzählt Max Schulz von 1907 an, dem Jahr seiner

Geburt in Deutschland, bis zu seinem imaginierten Tod 1968 in Palästina. Die schein-

bar autobiographische Erzählform ist eine pseudoautobiographische Darstellung des

Ich-Erzählers.476 Diese Erzählstruktur führt zur pikaresken Romanform mit seinem

»pseudoautobiographischen Erzählstrang der Selbstdarstellung«477. Überdies verleiht

die Ichform dem Text den »Anschein der Authentizität«478, die der Erzähler von Beginn

an unterläuft:

[I]ch will Ihnen ja nur meine Geschichte erzählen … in systematischer Reihenfolge …

drückt man sich so aus? … obwohl ich Ihnen nicht alles erzähle, sozusagen: nur das

Wichtigste, oder das, was ich, Itzig Finkelstein, damals noch Max Schulz, für ganz

besonders wichtig halte.479

Sowohl das Erzählte als auch die Erzählform sind durch das Element des Namens-

wechsels gebrochen. Neben der pseudoautobiographischen Darstellung, die zu einer

Distanz zwischen Erzähler und Leser führt, sind erlebendes und erzählendes Ich durch

einen großen zeitlichen Abstand voneinander getrennt. Diese strukturelle Distanz legt

472 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 195.

473 Vgl. Giuriato, Davide: »Aktualität des Drastischen. Zur Einleitung«. In: Ders./Eckhard Schuma-

cher (Hg.): Drastik. Ästhetik – Genealogien – Gegenwartskultur. München: Fink, 2016, S. 7-19, ins-

bes. S. 11f.; Lethen, Helmuth: »Ekel. Groteske Körper unterwandern das Ballett klassizistischer Kör-

perbilder«. In: Davide Giuriato/Eckhard Schumacher (Hg.): Drastik. Ästhetik – Genealogien – Ge-

genwartskultur.München: Fink, 2016, S. 23-32, insbes. S. 28; Linck, Dirk: »Aufdringliche Singularitä-

ten:Drastik unddieOrdnungdesWerkes«. In: DavideGiuriato/Eckhard Schumacher (Hg.): Drastik.

Ästhetik – Genealogien – Gegenwartskultur. München: Fink, 2016, S. 33-54, insbes. S. 36ff.

474 Horch: Grauen und Groteske, S. 19-32.

475 Fuchs, Anne: A Space of Anxiety. Disclocation and Abjection in Modern German-Jewish Literature.

Amsterdam: Rodopi, 1999, S. 168.

476 Vgl. Martínez: Narratologie als interdisziplinäre Forschungsmethode, S. 186; Berg, Cilliers van den:

»Trauma in Der Nazi & der Friseur von Edgar Hilsenrath«. In: Literator. Journal of Literary Criticism,

Comparative Linguistics and Literary Studies 32/1 (2011), S. 21-42, insbes. S. 29ff.

477 Bauer: Der Schelmenroman, S. 1.

478 Hoffmeister, Gerhart: »Zur Problematik der pikarischen Romanform«. In: Ders. (Hg.): Der deutsche

Schelmenroman im europäischen Kontext. Rezeption, Interpretation, Bibliographie. Amsterdam:

Rodopi, 1987, S. 3-12, hier S. 6.

479 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 B  TEXTANALYSEN

auch die Manipulation des erzählenden Ichs offen. Verschiedene Signale verfremden

das monoperspektivisch angelegte Selbstportrait – sei es der mündliche Sprachgestus

oder die rhetorischen Fragen, vor allem aber diemarkierten (»…«) und intendierten (›ich

erzähle nicht alles‹) Auslassungen sowie der lapidare Identitätswechsel (»damals noch

Max Schulz«).

Das vom Ich-Erzähler angekündigte und weitgehend retrospektive Erzählen im Ro-

man vermittelt bereits einen Abstand zum Erzählten und vermeidet mit der Instanz ei-

nes unzuverlässigen Erzählers jede Eindeutigkeit und Sinngebung. Dieser Erzählertyp

unterläuft die Funktion der autobiographischen Erzählform.Distanz entsteht vor allem

mit dem Typ eines homodiegetischen unzuverlässigen Erzählers, dessen Kommentare

und Stellungnahmen derart überzogen inszeniert werden, dass der Leser diesen für

suggestiv und manipulativ hält. Diesen Effekt erzielt Der Nazi & der Friseur mit den

Eigenschaften des Schelmen- beziehungsweise Pikaroromans, die vom Autor jedoch

transformiert werden, beispielsweise wird der Anspruch des Erzählers, eine glaubwür-

dige Geschichte zu erzählen, mittels grotesker Darstellungsverfahren verzerrt. So kon-

zipiert Hilsenrath eine Erzählperspektive, die Parallelen zu der Perspektive einer Pika-

rofigur aufweist und durch den grotesken Rollentausch verfremdet wird.

 

3.2 Sarkastische und groteske Darstellungsverfahren in Der Nazi & der Friseur

3.2.1 Der Sarkasmus, die Satire, das Groteske

In Der Nazi & der Friseur setzt der Sarkasmus damit ein, dass der Täter-Erzähler aus der

Sicht eines Opfers erzählt.480 Stilbildend werden Groteske und Sarkasmus durch die

»vom Standpunkt des Henkers aus konzipiert[e]«481 Welt, die auf einer erzähltechni-

schen Distanz zwischen realem Autor und fiktivem Erzähler beruht.

Sarkastisch wird Der Nazi & der Friseur unter anderem aufgrund des spöttischen An-

griffs auf das deutsch-jüdische Verhältnis nach 1945. Diesen grotesk inszenierten Sym-

bioseakt deutet Stephan Braese als eine Kritik des Romans an der Vergangenheitsab-

wehr, die über eine die Täterseite entlastende Stellvertreterschaft verläuft. So führe der

Roman einen »grotesken Philosemitismus«482 vor, Max Schulz setzt sich an die Stel-

le von Itzig Finkelstein.483 Grotesk wird die Darstellung des Verhältnisses zwischen

Deutschen und Juden nach der Shoah vor allem dann, wenn der NS-Verbrecher Max

480 McGlothlin, Erin: »Narrative Transgression in Edgar Hilsenrath՚sDerNazi & der Friseur and the Rhe-

toric of the Sacred in Holocaust Discourse«. In: The German Quarterly 80/2 (2007), S. 220-239, hier

S. 234: Autor und Erzähler »attempt to write in the voice of someone who lies at the diametri-

cally opposite end of Holocaust experience; in the first case, the perpetrator-narrator writes the

perspective of the victim; in the second, the survivor-author writes the perspective of the perpe-

trator.«

481 Edgar Hilsenrath zit.n. Horch: Grauen und Groteske, S. 28.

482 Braese: Die andere Erinnerung S. 451, vgl. u.a. zum Philosemitismus in der westdeutschen Nach-

kriegsliteratur Braese, Stephan: »Verlagerungen. Zur Ökonomie des Philosemitismus in der west-

deutschen Nachkriegsliteratur«. In: Philipp Theisohn/Georg Braungart (Hg.): Philosemitismus.

Rhetorik, Poetik, Diskursgeschichte. München: Fink, 2017, S. 345-355.

483 Vgl. Braese: Die andere Erinnerung S. 454.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 207

Schulz anstelle des ermordeten Itzig Finkelstein den jüdischen Staat mit aufbaut.484

Zu den »Symbiose-Bilder[n]« liefere der Roman verschiedene »Gegen-Bilder«485 wie die

Freundschaft zwischenMax Schulz und Itzig Finkelstein, die schlagartigmit derMacht-

übernahme der Nazis endet, die Zurückweisung des Antisemitismus (»Ich war kein

Antisemit«486), die Schuldabwehr (»bloß mitgemacht«487), die Behauptung, die Opfer

seien die Sieger (»[D]ie Juden haben den Krieg gewonnen«488) sowie die Verleugnung

des Holocaust489 und die Relativierung der Opferzahlen490.

Ob als Satire491 oder »transgressive Satire«492 – insgesamt ist der Roman eher zy-

nisch denn satirisch, »a radical swan song«493 auf jene humanistisch-aufklärerische,

mit der Satire verbundene Tradition. Braese, der die Entwicklung der Gattung als Krise

der Satire beschreibt,494 hält, auch bedingt durch seine Interpretation des Romans als

»Frontalangriff«495 auf den »Mythos von der deutsch-jüdischen Symbiose«496, an der

Satire fest.497 Gesellschaftskritische Intentionen sind jedoch kein Alleinstellungsmerk-

mal der Satire, sie gelten auch für das Groteske und den Sarkasmus.

Sarkastisch ist Der Nazi & der Friseur, weil der Roman mit dem Gestaltungselement

des Grotesken und der pikaresken Perspektivierung des Erzählten einen bissigen An-

griff auf die Nachkriegszeit beziehungsweise Post-Holocaust-Gesellschaft darstellt. Die

Kritik, die dieser Angriff enthält, liefert der Roman nicht ›direkt‹ mit. Hilsenraths sar-

484 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 246: »Ich fahre an deiner Stelle nach Palästina.«

485 Braese: Die andere Erinnerung, S. 448.

486 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 245.

487 Ebd.

488 Vgl. ebd., S. 182.

489 Vgl. ebd., S. 91: »›6Millionen ermordete Juden‹, sagte der Junge. ›Alles Schwindel,Willi‹, sagte Frau

Holle.«

490 Vgl. ebd., S. 128f.

491 Braese: Das teure Experiment, S. 19-13, S. 255ff., vgl. Lorenz, Dagmar: Verfolgung bis zumMassen-

mord.Holocaust-Diskurse in deutscher Sprache aus der Sicht der Verfolgten.NewYork: Lang, 1992,

S. 177. Braese, Stephan: »Selbstbegegnung. Zur Radikalisierung des Satirischen in der Konfronta-

tionmit demNationalsozialismus«. In: Viktoria Hertling/Wulf Koepke/Jörg Thunecke (Hg.): Hitler

im Visier. Literarische Satiren und Karikaturen alsWaffe gegen den Nationalsozialismus.Wupper-

tal: Arco, 2005, S. 15-24, insbes. S. 19f.

492 Hutter, Verena: »Identity Politics and the JewishBody in EdgarHilsenrath’s TheNazi and theBarbar«.

In: Leo Baeck Institute Year Book 58 (2013), S. 233-245, hier S. 243. »Satire by definition aims for a

better world, but Hilsenrath questions the existence of such a world.« (Ebd. S. 244f.).

493 Ebd., S. 244, vgl. auch S. 233, S. 240.

494 Braese, Stephan: »Friseur Finkelstein hält eine Rede. Zur Zionismus-Kritik in Edgar HilsenrathsDer

Nazi & der Friseur«. In: Jakob Hessing (Hg.): Jüdischer Almanach des Leo Baeck Instituts. Frankfurt

a.M.: Jüdischer Verlag, 1997, S. 97-106, hier S. 102; vgl. Braese: Radikalisierung des Satirischen. In:

Hitler im Visier, S. 15-24, insbes. S. 23f.

495 Braese: Die andere Erinnerung, S. 430.

496 Ebd.

497 Vgl. Braese, Stephan: »Connaître ou combattre? Le lieu historique des satires écrites en exil«. In:

Ders./Andréa Lauterwein: Rire, mémoire, Shoah. Paris: Edition de L՚Eclat, 2009, S. 39-61, insbes.

S. 46ff.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 B  TEXTANALYSEN

kastische Kritik richtet sich in Form einer Inszenierung antisemitischer Stereotype ge-

gen den »Post-Holocaust-Antisemitismus«498.

Die Wirkung des Romans Der Nazi & der Friseur als sarkastischer Angriff lässt sich

nur vor dem Hintergrund der gesellschaftlichen Debatten nach 1945 nachvollziehen.499

In diesem Kontext ist auch die sarkastische Abwehr eines vereinnahmenden Philose-

mitismus zu verorten:

Berlin 1947: »Sehen Sie, Herr Finkelstein, wie die Deutschen vor uns katzbuckeln! Sie

fühlen sich schuldig!«500

Der Sarkasmus zielt auf die Deutschen und verläuft über das falsche Rollen-Ich.

Diese Konstruktionsform sarkastischer Perspektivierung entlarvt stigmatisierende

Zuschreibungen und kritisiert mit der individuellen Schuldabwehr der Figur die

kollektive Schuldabwehr der Deutschen.501

Sarkastische und groteskeDarstellungsverfahren halten den Erzählplot auf Distanz:

die Verkehrung von Täter- und Opferrolle, die Verzerrung der Maßstäbe des Handelns

oder derWahrnehmung sowie die Verknüpfung unvereinbarer Sinnelemente.502Wie die

sarkastisch-groteske Distanz in Der Nazi & der Friseur entsteht, zeigen die ersten Sätze

des Romans, wenn der Erzähler seine ›Herkunft‹ aufklären will: »Ich bin Max Schulz,

unehelicher, wenn auch rein arischer Sohn der Minna Schulz […] mein Vater war […]

einer von den fünfen«.503 Die vermeintlich gewisse Abstammung wird durch die un-

gewisse Vaterschaft ironisiert. Die groteske Schilderung der familiären Herkunft ver-

spottet die Heroisierung der Mutterfigur und die Rassentheorie der Nazis.504 Auch die

grotesk überzeichneten, auf antisemitischen Stereotypen beruhenden Physiognomien

der Figuren sind ein Stilmittel der Distanz:

498 Rensmann, Lars: Demokratie und Judenbild. Antisemitismus in der politischen Kultur der Bundes-

republik Deutschland. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2004, S. 91f., Anm. 242.

499 Vgl. Sucker, Juliane/Haselberg, Lea Wohl von: »Einleitung«. In: Dies. (Hg.): Bilder des Jüdischen.

Selbst- und Fremdzuschreibungen im 20. und 21. Jahrhundert, S. 11-30, insbes. S. 11; Ibsch, Elrud:

Shoah erzählt. Zeugnis und Experiment in der Literatur. Tübingen: Niemeyer, 2004, S. 117; Braun-

gart, Georg/Theisohn, Philipp: »Die überspringende Rede. Philosemitismus als literarischer Dis-

kurs«. In: Dies. (Hg.): Philosemitismus. Rhetorik, Poetik, Diskursgeschichte. München: Fink, 2017,

S. 9-28; Braese: Verlagerungen, S. 345; Irene Diekmann, Elke-Vera Kotowski (Hg.): Geliebter Feind.

Gehasster Freund. Antisemitismus und Philosemitismus in Geschichte und Gegenwart. Festschrift

zum 65. Geburtstag von Julius H. Schoeps. Berlin, Brandenburg: VBB, 2009.

500 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 231.

501 Vgl. Thurn: ›Falsche Juden‹. Performative Identitäten, S. 366 (Nike Thurn spricht hier von einem

»Mittel der Entlarvung«); Dopheide: Das Groteske und der Schwarze Humor, S. 195f.

502 Diese Verfahren gehen zurück auf die Studie von Dietrich Dopheide Das Groteske und der Schwar-

ze Humor (2000). Folgende Merkmale führt er darin auf: den »Rollentausch zwischen Täter und

Opfer« (ebd., S. 113), die »Verknüpfung unvereinbarer Sinngehalte« (ebd., S. 127) sowie die »Ver-

zerrung der Maßstäbe des Handelns oder der Wahrnehmung« (ebd., S. 128).

503 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 7.

504 Vgl. ebd., S. 15, S. 19, S. 35; Hoven,Heribert: »Die Ästhetik desGeschlechtsverkehrs oder Anmerkun-

gen zum Thema Sexualität imWerk Edgar Hilsenraths«. In: Thomas Kraft (Hg.): Das Unerzählbare

erzählen. München, Zürich: Piper, 1996, S. 191-201, hier S. 193.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 209

Mein Freund Itzig war blond und blauäugig, hatte eine gerade Nase, feingeschwun-

gene Lippen und gute Zähne. Ich dagegen, Max Schulz, […] hatte schwarze Haare,

Froschaugen, eine Hakennase, wulstige Lippen und schlechte Zähne. Daß wir beide

oft verwechselt wurden, werden Sie sich ja leicht vorstellen können.505

Äußerlichkeiten der Figuren werden als Identitätsmerkmale ausgegeben und als solche

verfremdet.Max Schulz, »der wie ein Jude aussah, aber keiner war«506, reproduziert ein

stereotypes Bild vom Juden. Distanz zum Erzählten erzeugt insbesondere der mit Hilfe

des Namenwechsels inszenierte Rollentausch. »[I]ch [hatte] einen jüdischen Freund«,

so Max Schulz,

der hieß Itzig Finkelstein! Und der hatte blondes Haar und blaue Augen. […] seit Mo-

naten denk ich darüber nach, wie ich am besten untertauchen soll … und je mehr ich

nachdenke, desto öfter sag‹ ich zu mir: »Max Schulz! Wenn es ein zweites Leben für

dich gibt, dann sollst du als Jude leben.«507

Die ›chiastische‹ Anordnung antisemitischer Stereotype leitet das groteske »Verwirr-

spiel«508 mit den ›Identitäten‹ ein.509 Stereotype Zuschreibungen in ›entgegengesetz-

ter‹ Richtung auf die Figuren zu verteilen führt die Absurdität und Variabilität dieser

Klischees vor.510 Ein weiteres Gestaltungselement des Grotesken sind die Namen der

Figuren: Max Schulz, Itzig Finkelstein, Hexe Veronja, Frau Holle oder Kriemhild, Grä-

fin von Hohenhausen. Die Figuren stellen keine Individuen dar, vielmehr werden sie als

Typen karikiert und als Märchenfiguren parodiert.511 Grotesk wird die typisierte Figu-

renkonzeption überdies durch die jeweilige Gestaltung der Figur, etwa der Frau Holle

als Witwe eines NS-Kriegsverbrechers, die ein Holzbein512 hat und Geschlechtsverkehr

gegen Konservendosen tauscht513, oder von Kriemhild, die im Nachkriegs-Berlin als

»nordische[] Gräfin«514 des Schwarzmarktes gilt.

3.2.2 Der Erklärungsverzicht als Verfahren der Verfremdung

Die ›Verwandlung‹515 von Max Schulz bewegt sich nicht mehr in einem von Astrid Klo-

cke als »traditional satirical frame of reference regarding good and evil«516 bezeichneten

Referenzrahmen, sondern der Roman verzichtet ganz und gar auf Erklärungsangebote.

505 Ebd., S. 31f.

506 Ebd., S. 110.

507 Ebd., S. 181.

508 Birkmeyer: Vom Briefroman zur Tätergroteske, S. 58.

509 Vgl. Ibsch: Shoah erzählt, S. 86.

510 Vgl. Berg: Trauma, S. 38.

511 Vgl. Kreutz, Marika: »Täter und Opfer. Das Bild des Juden in den RomanenNacht undDer Nazi & der

Friseur«. In: Thomas Kraft (Hg.): Das Unerzählbare erzählen. München, Zürich: Piper, 1996, S. 127-

135, insbes. S. 133; Dopheide: Das Groteske und der Schwarze Humor, S. 193.

512 Vgl. Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 83.

513 Vgl. ebd., S. 100.

514 Vgl. ebd., S. 208.

515 Vgl. ebd., S. 120.

516 Klocke: Subverting Satire, S. 508; vgl. Berg: Trauma, S. 38; Braun: Entstehungs- und Publikations-

geschichte, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 B  TEXTANALYSEN

Dies erfolgt jedoch nicht durch ein konkretes, sich der Reflexion aktiv verweigerndes

Subjekt. Vielmehr wird diese Abwesenheit mit grotesken Stilmitteln inszeniert, so der

akausalen Verknüpfung und überzeichneten Darstellung.

Zwischen Anfang und Mitte der 1970er Jahre war eine Entwicklung zu verzeichnen,

die »Hitler-Welle«517 genannt wird. Der Historiker Saul Friedländer beschreibt diese

Phase als einen »neuen Diskurs über den Nazismus«518, der von einer psychologischen

Faszination gekennzeichnet gewesen sei.519 Genau dieses Thema, eine Psychologi-

sierung der Figuren, spart Hilsenrath in Der Nazi & der Friseur aus. Erklärungsversuche

verfremdet der Roman mit dem »Groteskstil«520: Psychologisierende Argumentati-

onsmuster werden mit sarkastischen Formulierungen wie »Dachschaden« oder »Hier

sind alle versammelt, die irgendwann mal eins aufs Dach gekriegt haben«521 auf

Distanz gebracht. Damit verzichtet der Roman nicht ganz auf Erklärungen, doch

gestaltet Hilsenrath diesen Verzicht mit den Mitteln des Grotesken. So begegnet Max

Schulz 1932 seinem Deutschlehrer bei einer Ansprache Hitlers (»Bergpredigt«) auf dem

»Ölberg«522:

»Und warum sind Sie hier, Herr von Salzstange?« fragte ich. »Ihnen geht՚s doch gut?«

– »Wegen des Pfeffers«, sagte Siegfried von Salzstange. – »Was für Pfeffer?« fragte

ich. – »Den mir meine Frau jeden Morgen in den Kaffee schüttet«, sagte Siegfried von

Salzstange wehleidig.«523

Demnach unterstütze der Lehrer den Nationalsozialismus nur, ›weil‹ seine Frau ihm

immer Pfeffer in den Kaffee geschüttet habe. An die Stelle einer Erklärung tritt das

Handeln in eine Kette absurder Kausalitäten. Erklärungsversuche ersetzt der Roman

durch grotesk überzeichnete Elemente, die weder einen Sinn ergeben noch eine Er-

klärung dafür liefern, was Menschen dazu veranlasst hat, zu einer Ansprache Hitlers

zu gehen. Die groteske ›Erklärung‹, dass diejenigen zu Nazis wurden, die »etwas aufs

Dach bekommen« haben oder »Salz im Kaffee trink[en]«, verspottet die Opfernarrative

(»wehleidig«) und Rechtfertigungssuada (wegen des Pfeffers durch seine Frau) deutscher

Hitler-Anhänger in der Nachkriegszeit. Zu einer Strategie literarischer Distanz wird

diese Darstellungsweise, da sie die Versuche, die NS-Anhängerschaft rechtfertigen zu

wollen, indem sich die Deutschen als Opfer stilisieren, mit grotesken Mitteln lächerlich

517 Lorenz, Matthias N.: Hitler-Welle. In: Torben Fischer/Matthias N. Lorenz (Hg.): Lexikon der »Ver-

gangenheitsbewältigung« in Deutschland. Debatten- und Diskursgeschichte des Nationalsozia-

lismus nach 1945. Bielefeld: transcript, 2015, S. 237f.; vgl. Braese: Die andere Erinnerung, S. 461f.

518 Friedländer, Saul: Kitsch und Tod. Der Widerschein des Nazismus. Frankfurt a.M.: Fischer, 2007,

S. 25.

519 Ebd., S. 27.

520 Vgl. Horch: Grauen und Groteske, S. 28.

521 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 50.

522 »Der heißt so,weil dort einmal jährlich vonder Speiseöl-FirmaMeyer ein Schützenfest veranstaltet

wird« (Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 47). »Wir schrien wie die Wahnsinnigen. Wir schrien:

Amen! Amen! Amen!« (Ebd., S. 59) Der Roman kehrt den Inhalt der Bergpredigt, wie Gewaltver-

zicht und Nächstenliebe, um in Hass, Gewalt und das Recht des Stärkeren. Vgl. Dopheide: Das

Groteske und der Schwarze Humor, S. 131-133.

523 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 211

macht. Das Gestaltungsverfahren ist die akausale Verknüpfung,524 die sich quer zu den

Erklärungsversuchen stellt. Zu dieser Erzählstrategie gehören auch die Fragen, wie und

warum Max Schulz zum Massenmörder wurde. In diesen Bereich dringt das Erzählte

nicht vor, es verzichtet auf psychologisierende Beschreibungen.

Führt der Erzähler den Leser damit »auf die Fährte der Psychologie«525? Fordert die

Konzeption der Erzählerfigur durch den Autor überhaupt eine psychologische Deutung

vom Leser ein? Die konstruierte Simplifizierung erzeugt Distanz zum Leser, aber schon

die in Betracht gezogene Psychologisierung ist Bestandteil einer ›falschen Fährte‹. Di-

stanzierend wirkt dieses Darstellungsverfahren, weil bereits der Versuch, die Verbre-

chen der Nationalsozialisten zu erklären, mit dem Gestaltungsmittel des Grotesken ad

absurdum geführt wird. Als Bestandteil der Figurenkonzeption und Perspektivierung

des Geschehens haben die Akausalitäten und simplifizierenden Erklärungsversuche des

Erzählers einen distanzierenden Effekt. Er entsteht aus der Konfrontation des Grauens

mit Trivialem oder Redundantem.

›Grotesk‹ ist eine Zuschreibung des Rezipienten, sie bezeichnet, wie sich der Erzäh-

lerMax Schulz nach den Verbrechen zu den Verbrechen verhält. So gesehenwird der Text

grotesk, indem er eine Erwartung beim Leser weckt und diese dann enttäuscht.526 Be-

griffe im Roman wie »Schuld«, »Versöhnung« oder »Angst« erzeugen eine Erwartung,

die das groteske Darstellungsverfahren enttäuscht. Dieses Verfahren legt es somit dar-

auf an, Fragen nach dem Gewissen und der Reue des Protagonisten zu evozieren. Auf-

grund seiner grotesken Gestaltung gelingt es dem Roman, Erwartungen wie diese zu

enttäuschen und sie in einen Angriff zu verwandeln. An den Leser gerichtet, formu-

liert der Erzähler Max Schulz: »Sie wollen doch wissen, wann ich zum Massenmörder

wurde?«527 Auf die Frage, warum Schulz zum Massenmörder wurde, antwortet der Ro-

manmit Sarkasmus. Damit wird dem Leser ein verkürztes Interesse unterstellt und die

Frage, wie sich Schulz nach den Verbrechen zu den Verbrechen verhält, wird durch die

Figurendarstellung grotesk inszeniert.

3.2.3 Verzicht auf Erklärungsversuche:

Distanz durch Maskierung der Erzählerfigur

a) Inszenierte Abwesenheit der Reflexion

Maskierung und Max Schulz

Mit der vom Täter übernommenen Identität des Opfers liegt eine Maskierung vor,

deren spezifische Wirkungsfunktion eine sarkastisch-groteske Distanz ist. Leitet der

Ich-Erzähler sein erzähltes »zweites Leben« ein mit: »Nun, ich bin jetzt Itzig Finkel-

stein«528, vollzieht sich im Text ein Rollentausch, der ein Stilelement literarischer Di-

stanzierung ist. Den Rollentausch in HilsenrathsWerk weist Dopheide als Merkmal des

524 Vgl. Dopheide: Das Groteske und der Schwarze Humor, S. 126.

525 Sautermeister, Gert: »Aufgeklärte Modernität – Postmodernes Entertainment. Edgar Hilsenraths

Der Nazi & der Friseur«. In: Jens Stüben/Winfried Woesler (Hg.): »Wir tragen den Zettelkasten mit

Steckbriefen unserer Freunde.« Acta-Band zum Symposium Beiträge jüdischer Autoren zur Deut-

schen Literatur seit 1945. Darmstadt: Häusser, 1994, S. 227-242, hier S. 235.

526 Vgl. Pietzcker: Das Groteske, S. 197-211.

527 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 76 (Hervorhebung BP).

528 Ebd., S. 186.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 B  TEXTANALYSEN

Grotesken und Meyer-Sickendiek als Merkmal des Sarkasmus aus.529 Beide sprechen

von einem »grotesken Rollentausch«530. An diese beiden Forschungsansätze anknüp-

fend kann die groteske Maskierung des Ich-Erzählers Max Schulz als ein Gestaltungs-

element betrachtet werden, das mit der Perspektive der Doppelfigur Max Schulz als

Itzig Finkelstein Distanz zum Erzählten erzeugt. Über eine allein durch die fiktionale

Gattung des Romans hervorgerufene Distanz geht diese literarische Distanz hinaus. Es

ist die Erzählerfigur, die Distanz zum Erzählten herstellt. Die Sprache dieser Figur, wie

sie die Verhältnisse, Ereignisse und Verbrechen schildert, ist nicht nur nicht realistisch

oder dokumentarisch gestaltet, sondern sie ist ein groteskes Stilelement.

Die Distanzierung in Der Nazi & der Friseur weist demnach sarkastische und grotes-

ke Gestaltungselemente auf. Wie aber ist die fiktive Erzählperspektive konzipiert und

wie wirkt sich das auf den Erzählstil aus? Eine groteskeWirkung erzielt der Roman auf-

grund seiner Distanz zwischen Erzählgegenstand und Erzählweise. Konzentrieren wird

sich die Analyse daher auf die Distanzebene Autor-Erzähler und Erzähler-Erzähltes.

Typisierungen und Verwandlungen

Wird das Geschehen aus der Perspektive der Doppelfigur Max Schulz als Itzig Fin-

kelstein erzählt, stellt diese Sicht des Täters Max Schulz als Opfer eine Distanz zum

Erzählten her. Zustande kommt sie, weil der Roman der Hauptfigur mehr als nur ein

Gesicht gibt.531 Der groteske Rollentausch (»›Itzig Finkelstein‹, hab ich zu mir gesagt,

›Itzig Finkelstein und früher Max Schulz‹«532) erzeugt Distanz auf der Ebene Erzähler-

Leser: Der Protagonist Schulz wird literarisch so distanziert, dass der Leser zunehmend

weniger weiß, wen er eigentlich vor sich hat. Verwirrung, Uneindeutigkeit und Chaos

stiftet jener Prozess, den Thomas Kraft als schrittweise Auflösung beschreibt. Was zu-

nehmend verschwindet, ist das »Scharnier beider Identitäten«533, wie Kraft das »alias«

der Doppelfigur Max Schulz alias Itzig Finkelstein nennt. Sautermeister beschreibt den

Prozess von der »Mimikry des Verwandlungskünstlers« zur »Mimesis des Assimilier-

ten«534 als eine Transformation. Diese Darstellungstechniken, Auflösung und Transfor-

mation, lassen die Erzählperspektive zunehmend undurchsichtiger und zwiespältiger

529 Vgl. Dopheide: Das Groteske und der Schwarze Humor, S. 130.

530 Ebd., S. 204; Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 543.

531 Vgl. Radisch, Iris: »Am Anfang steht ein Missverständnis«. In: Die Zeit v. 14.02.2008 über Littells

Roman Les bienveillantes: »Er habe aus den Unmenschen Menschen gemacht, den Mördern ein Ge-

sicht und eine Familiengeschichte gegeben« (ebd.).

532 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 185.

533 Graf, Andreas: »Mörderisches Ich. Zur Pathologie der Erzählperspektive in Edgar Hilsenraths Ro-

man Der Nazi & der Friseur«. In: Thomas Kraft (Hg.): Das Unerzählbare erzählen. München, Zürich:

Piper, 1996, S. 135-149, hier S. 147.

534 Sautermeister: Aufgeklärte Modernität – Postmodernes Entertainment, S. 231f. Kritik an Sau-

termeister, der Hilsenraths Roman zum »Postmoderne[n] Entertainment« erklärt, vgl. Meyer-

Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 534; Braese: Die andere Erinnerung, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 213

werden.535 Sie verstärken die narrative Verzerrung des Erzählten mit dem Resultat: Je

mehr der Leser über die Figur erfährt, desto weniger weiß er, wie sie beschaffen ist.

 

Der Ich-Erzähler gibt sich als Opfer seiner Zeit aus: »Rattenfänger mit Dachscha-

den«536, von anderen für einen »Idioten«537 gehalten, sich selbst als »Idealist«538

sehend, der »bloß mitgemacht« habe,539 einer, der »das Mäntelchen nach dem Wind

hängt«540 und sagt, »Ich war kein Antisemit. Ich bin nie einer gewesen«541. Die Frage

nach möglichen Gründen taucht zwar auf, läuft aber zuerst ins Leere und führt dann

in die Schuldabwehr.542 Er sei doch nur ein »ängstlicher, zappelnder, kleiner Fisch,

der nur zuschlagen konnte, weil es erlaubt war«543. Den Antisemitismus der anderen

benutzt der Erzähler zur Rechtfertigung seiner Verbrechen.544

Das inszenierte ›Spiel‹ mit der Identität ist eine Erzähltechnik, die das Geschehen

durch den Einsatz grotesker Elemente distanziert. Aus dieser Technik geht ein Erzähler

hervor, der vorgibt, so viele Gesichter zu haben, dass er selbst nicht mehr weiß, wer er

ist:545

Itzig Finkelstein hatte sich zu oft verwandelt. Aus dem unschuldigen Säugling, der

einmal Max Schulz hieß, war ein kleiner Rattenfänger geworden. Und aus dem Rat-

tenfänger ein studierter junger Herr. Und aus dem studierten jungen Herrn … ein

Friseur. Und aus dem Friseur ein SS-Mann. Und aus dem SS-Mann ein Massenmörder.

Und aus dem Massenmörder … der kleine jüdische Schwarzhändler Itzig Finkelstein.

Und jetzt: aus dem kleinen jüdischen Schwarzhändler Itzig Finkelstein … ein Pionier,

ein Heimkehrer, ein Freiheitskämpfer.546

Zu oft sei die Erzählerfigur in andere Rollen geschlüpft, über die sie wohlgemerkt als

Itzig Finkelstein spricht. Die »vielen Verwandlungen«547 der fiktiven Erzählerfigur, in

535 Vgl. dazu »Ich habe gut gelebt in Berlin. Nicht die ganze Zeit. Aber diemeiste Zeit. Ja. Eine Zeitlang

ging esmir gut. Ausgezeichnet. Und doch war ich unglücklich.Wer? Max Schulz? Nein, lieber Itzig.

Itzig Finkelsteinwar unglücklich, obwohl Itzig Finkelstein denKrieg gewonnenhatte.« (Hilsenrath:

Der Nazi & der Friseur, S. 250).

536 Ebd., S. 270.

537 Ebd., S. 54.

538 Ebd., S. 181.

539 »Andere haben auch mitgemacht, das war damals legal!« (Ebd., S. 454); »Ich war doch selber nur

ein kleiner Fisch!« (Ebd., S. 73).

540 Ebd., S. 182.

541 Ebd., S. 245.

542 »Warum ich getötet habe? Ich weiß nicht warum. Vielleicht wegen der Stöcke?« (ebd., S. 244) »So

gewaltig und maßlos hätt՚ ich den Stock oder die Stöcke aber nie schwingen können … wäre da

nicht ein Befehl gewesen.« (Ebd.).

543 Ebd., S. 245.

544 »Ich habe selber wie ein Jude ausgesehen … wenigstens dachten sie das … und deshalb mußte ich

besser töten als die anderen … mußte ihnen zeigen, daß ich keiner war« (ebd., S. 245).

545 »Max Schulz oder Itzig Finkelstein« (ebd., S. 307).

546 Ebd., S. 305; vgl. dazu Braese: Das teure Experiment, S. 271.

547 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 305.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 B  TEXTANALYSEN

der Forschungsliteratur auch »Metamorphosen«548 genannt, entstehen jedoch nicht

wie von ›Zauberhand‹549, wie der Erzähler Max Schulz – auch in Kombination mit der

anaphorischen Verwendung von »Und dann« – den Adressaten glauben machen will.

Bei dem Vorgang der Verwandlung, der grotesken Maskierung, handelt es sich um ei-

ne strategische Aneignung verschiedener Identitätskonstruktionen. Sie erscheinen wie

›frisierte‹ Rollen, die das Erzähler-Ich vorbereitet und »gewählt«550 hat. Darüber hinaus

präsentiert sich der Erzähler so, als ob die Umstände von ihm verlangten, sich immer

wieder neu verwandeln beziehungsweise maskieren zu müssen. Vor der Strafverfol-

gung können die Masken Max Schulz letztlich aber nur ›schützen‹, weil sein Umfeld

die groteske Aneignung bestimmter Typisierungen anerkennt und Klischees dadurch

legitimiert.551

Im Visier der Kritik hat der Roman demzufolge das Verhalten des Täters und die

Reaktion seiner Umgebung, die durch ihr Verhalten zum Gelingen der parodierten Ver-

wandlungen beiträgt. Wie leicht es Max Schulz gemacht wird, ist seiner Antwort auf

die Frage der Kriegswitwe zu entnehmen: »›Was ist das – eine andere Identität?‹ ›Wenn

sich einer verwandelt‹«.552 Identität reduziert der Protagonist auf etwas Zweckgebun-

denes, das er sich zulegt, um »untertauchen«553 zu können. Über den Namenswechsel

geht diese ›neue‹ Identität hinaus, denn die groteske Verwandlung, die Schulz erzählt,

handelt davon, wie er die Identität des SS-Massenmörders Max Schulz ablegt und sich

die des jüdischen Opfers Itzig Finkelstein zulegt. Nach dem Krieg steht für Max Schulz

fest: »Keiner würde mich für einen Massenmörder halten. Als Massenmörder kam ich

nicht in Frage.«554 Schildert Schulz, wie er sich seinen Status als »Displaced Person«

erschleicht, richtet sich die Kritik des Autors gegen alle, die sich von der Erzählerfigur

täuschen lassen. Das schließt an Astrid Klockes Feststellung an, dass sich der Roman

nicht auf ein bestimmtes Angriffsziel beschränkt.

Wir kamen vor eine Prüfungskommission. […] Sie werden sich vorstellen können, daß

manche von uns, die nicht jüdisch aussahen, mehr, andere dagegen weniger auf Herz

und Nieren geprüft oder auf den Zahn gefühlt wurde. Ich hatte es besonders leicht.

[…] Meine jüdische Identität stand für sie einwandfrei fest.555

548 Braese: Das teure Experiment, S. 269, vgl. die verschiedenenMetamorphosen desMassenmörders

Max Schulz, »verbrecherische[] Metamorphose: als Annahme der Opferidentität« (Ibsch: Shoah

erzählt, S. 82), »Metamorphose des SS-Verbrechers in das jüdische Opfer« (Graf: Mörderisches Ich,

S. 137), »Max՚s successful metamorphosis« (McGlothlin: Narrative Transgression, S. 229), die Meta-

morphose als groteske »Überlebensstrategie« (Sautermeister: Aufgeklärte Modernität – Postmo-

dernes Entertainment, S. 229). Vgl. dazu »Kunst der Verstellung umdesÜberlebenswillen« (Bauer,

Matthias: Im Fuchsbau der Geschichten. Anatomie des Schelmenromans. Stuttgart: Metzler, 1993,

S. 206).

549 Vgl. Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 120.

550 Ebd., S. 66.

551 »Ich, Itzig Finkelstein, damals noch Max Schulz, habe immer wie ein Jude ausgesehen … obwohl

das nicht stimmt. Aber man hat es gesagt.« (Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 244).

552 Ebd., S. 120.

553 Ebd.

554 Ebd., S. 199.

555 Ebd., S. 197.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 215

Der Roman, so Klockes Schlussfolgerung, habe kein konkretes Ziel des Angriffs, weil

sich die Kritik gleichermaßen gegen Deutsche und Juden, Täter und Opfer richte.556

Dieser Aspekt macht nicht nur darauf aufmerksam, wie breit und schonungslos die

Kritik des Autors in Der Nazi & der Friseur angelegt ist. Er spricht vor allem für die Dar-

stellungsweise des Romans, die Kritik nicht ›direkt‹, sondern in Form einer spezifischen

Perspektivierung zu präsentieren. Dass der Roman das konkrete Ziel des Angriffs ge-

wissermaßen verstellt, hängt mit der literarischen Verfremdungstechnik zusammen,

dem Sarkasmus in einer indirekten Form.

Reflexionsabstinenz

Der Aneignung einer falschen Identität geht kein reflektierter Entscheidungsprozess

des Erzählers voraus. Stattdessen sind die Metamorphosen des Erzählers von einer

Reflexionsabstinenz gekennzeichnet, so zum Beispiel, wenn Schulz seine Biographie als

harmlose Aneinanderreihung präsentiert und damit den Eindruck hervorruft, als hät-

ten sich die Verwandlungen von selbst ereignet. Auf diese Weise erzeugt die groteske

Selbstdarstellung des Ich-Erzählers eine Distanz zum erzählten Geschehen. Distanz

als literarisches Verfahren formt sich dann zu einer Reflexionsabstinenz, beruhend auf

der Konzeption des Romans, Erklärungen für die Ereignisse grotesk darzustellen und

so zu verweigern.557 Der groteske Rollentausch verhindert demnach die Reflexion, weil

die Erzählerfigur in ihrer Eigenschaft als souveränes Subjekt, das in der Lage ist, das

Erzählen oder das Erzählte zu reflektieren, verfremdet wird.

Nachträgliches Erklären und Reflektieren wird im Roman sowohl auf der Hand-

lungsebene, der erzählten Geschichte (histoire), als auch auf der Darstellungsebene, der

Präsentation der Geschichte (discours), ausgespart. Auf der Handlungsebene gibt sich

das erzählte Ich als Doppelfigur Max Schulz/Itzig Finkelstein aus, der es ›gelingt‹, sich

mit falschemNamen und »seinem Stürmergesicht«558 ›durchzuschlagen‹. Auf der Dar-

stellungsebene entzieht sich der Kriegsverbrecher Max Schulz der persönlichen wie ju-

ristischen Verantwortung für die von ihm begangenen Verbrechen und stilisiert sich

zum traumatisierten Opfer.

 

3.3 »Ich verrate das Geheimnis nicht.«

Vom Schelmenroman zur pikaresken Tätergroteske

3.3.1 Über die ›Verwandlung‹ des Täters

Der Nazi & der Friseur nutzt eine Spannung zwischen Inhalt und Darstellungsweise, die

das erzählte Geschehen durch eine groteske Abenteuerlust der Erzählerfigur distan-

ziert. »Ich verrate das Geheimnis nicht.«559 »Hab zu mir gesagt: ›Itzig Finkelstein!

556 Klocke, Astrid: »Subverting satire. Edgar Hilsenrath՚s novel Der Nazi & der Friseur and Chalie Chap-

lin's film The Great Dictator«. In: Holocaust and genocide studies 22 (2008), S. 497-513, hier S. 501,

vgl. Taberner: German literature and the Holocaust, S. 68.

557 Vgl. Braun, Helmut: Ich bin nicht Ranek. Annäherung an Edgar Hilsenrath. Berlin: Dittrich, 2006,

S. 197; Braese: Das teure Experiment, S. 273.

558 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 187, vgl. auch S. 336.

559 Ebd., S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 B  TEXTANALYSEN

Du mußt aufpassen! […]‹.«560 Dabei nimmt der Ton des Erzählers pikareske Züge an,

die sich jedoch von der ›klassischen‹ Figuration des Pikaro als naiver, »listiger Schalk«

absetzen. Vor diesem literaturhistorischen Hintergrund ist Hilsenraths Max Schulz

ein »lächerliches und zugleich grauenerregendes Zerrbild des Schelms«561. Da er sich

schließlich als »Massenmörder« vorstellt, erscheint »Schelm«, auch scelmo, »Henker«562,

zu harmlos für diesen Erzähler. Die Romanhandlung transportiert etwas Grauenhaftes,

das mit »Tätergroteske«563 treffender bezeichnet ist als mit Schelmenroman. Dennoch

lassen sich anhand vereinzelter Eigenschaften dieses Romantyps die grotesken Gestal-

tungsmittel inDerNazi & der Friseur diskutieren und alsMerkmale einer distanzierenden

Schreibweise herausarbeiten.

 

Beim Schelmenroman handelt es sich um einen bis ins 16. Jahrhundert zurückreichen-

den »Romantypus«564, der ein »satirisch gezeichnetes Panorama«565 entwirft und die

Lebensgeschichte eines Schelms aus der retrospektiven Sicht eines unzuverlässigen

Ich-Erzählers schildert.566 Dieser Erzähler sei ein wendiger, gerissener Außenseiter,

der erst durch die ihm widerfahrene Ausgrenzung zum Schelm werde, ohne morali-

sche Bedenken sein eigenes Überleben sichern wolle und um gesellschaftliche Aner-

kennung kämpfe.567 Aufgrund der Flexibilität der Gattung Schelmenroman568 gilt der

560 Ebd., S. 336.

561 Dopheide: Das Groteske und der Schwarze Humor, S. 241.

562 Vgl. Bauer: Schelmenroman, S. 25; Bauer: Fuchsbau, S. 38f.

563 Birkmeyer: Vom Briefroman zur Tätergroteske.

564 Rötzer, Hans Gerd: Der europäische Schelmenroman. Stuttgart: Reclam, 2009; Hoffmeister (Hg.):

Der moderne deutsche Schelmenroman, 1986, Heidenreich (Hg): Pikarische Welt. 1969.

565 Jacobs, Jürgen: »Bildungsroman und Pikaroroman. Versuch einer Abgrenzung«. In: Gerhart Hoff-

meister (Hg.): Der moderne deutsche Schelmenroman. Interpretationen. Amsterdam: Rodopi,

1986, S. 9-18, hier S. 18.

566 Schelmen- und Pikaroroman werden in der literaturwissenschaftlichen Forschung häufig syn-

onym gebraucht. Während ältere Forschungsarbeiten den Schelmenroman als übergeordneten

Gattungsbegriff verwenden und das Pikareske als »Wesenszug« (Alonso, Amado: »Das Pikares-

ke des Schelmenromans«. In: Helmut Heidenreich [Hg.]: Pikarische Welt. Darmstadt: Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft, 1969, S. 79-100, hier S. 98) des Schelmenromans betrachten oder als

»Bedeutungsgefüge« (Guillén, Claudio: Begriffsbestimmung des Pikaresken. In: Helmut Heiden-

reich [Hg.]: PikarischeWelt. Darmstadt:Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1969, S. 375-396, hier

S. 376), hat sich in der aktuellen Forschungsliteratur der Begriff des Pikaresken durchgesetzt, der

die literarische Gattung und die verschiedenen Erzählverfahren bezeichnet (vgl. Mohr, Jan/Stru-

we, Carolin/Waltenberger, Michael: »Einleitung«. In: Dies. [Hg.]: Pikarische Erzählverfahren. Zum

Romandes 17. und 18. Jahrhunderts. Berlin: de Gruyter, 2016, S. 3-33, hier S. 7;Mohr, Jan/Waltenber-

ger, Michael [Hg.]: Das Syntagma des Pikaresken. Heidelberg:Winter, 2014; Ehland, Christoph/Fa-

jen, Robert [Hg.]: Das Paradigma des Pikaresken. Heidelberg: Winter, 2007; Lickhardt, Maren:

»Zu Transformationen des Pikarischen«. In: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 175

[2014], S. 6-23).

567 Vgl. Jacobs: Bildungsroman und Pikaroroman, S. 10; Jacobs, Jürgen: Der Weg des Picaro. Unter-

suchungen zum europäischen Schelmenroman. Trier: Wissenschaftlicher Verlag Trier, 1998; vgl.

Hoffmeister, Gerhart: »Einleitung«. In: Ders. (Hg.): Der moderne deutsche Schelmenroman. Inter-

pretationen. Amsterdam: Rodopi, 1986, S. 1-8, insbes. S. 2.

568 Vgl. Jacobs, Jürgen: Schelmenroman. In: Dieter Lamping (Hg.): Handbuch der literarischen Gat-

tungen. Stuttgart: Kröner, 2009, S. 667-671, insbes. S. 668; Jäger, Maren: »Unzuverlässigkeit im pi-

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 217

Roman Der Nazi & der Friseur auch als »grotesker Schelmenroman«569, der in die Ru-

brik ›Wiederkehr älterer Genres unter neuen Vorzeichen‹570 beziehungsweise neopika-

resk571 einzuordnen ist.

Der ›klassische‹ Schelmenroman ist eine komisch dargestellte Biographie oder fin-

gierte Autobiographie eines »Anti-Helden«, der Fehler und Schwächen in seinem Um-

feld verspottet.572 Zum Erzählmuster des Schelmenromans gehört, dass der Schelm

sein Leben von Geburt an erzählt, von Reisen in dieWelt, Liebesabenteuern und Kampf-

szenen. Geprägt ist diese episodische – pikareske573 – Darstellung von einem Modus

des Reagierens, sprich: ein Einzelner reagiert auf seine Umwelt. Zu Beginn macht die-

ser Erzähler daher genaue Angaben über seine familiäre und niedere soziale Herkunft,

aus der sich seine Position als gesellschaftlicher Außenseiter ableitet. Die »eigentlich

schelmische Position«574 geht jedoch zurück auf ein schockhaftes Initiationserlebnis,

das die Hauptfigur zu einem bestimmten Verhalten gegenüber ihrer Umwelt zwingt.

ZumPikarowird sie somit erst durch ein einschneidendes Erlebnis »herrschender Amo-

ralität«575, und dieser Amoralität passt sie sich an.576

karischen Roman«. In: Fabienne Liptay/Yvonne Wolf (Hg.): Was stimmt denn jetzt? Unzuverlässi-

ges Erzählen in Literatur und Film. München: Edition Text + Kritik, 2005, S. 218-232, insbes. S. 218;

Lickhardt: Zu Transformationen des Pikarischen, S. 14.

569 Horch, Hans Otto: Edgar Hilsenrath. In: Andreas B. Kilcher (Hg.): Lexikon der deutsch-jüdischen

Literatur. Jüdische Autorinnen und Autoren deutscher Sprache von der Aufklärung bis zur Gegen-

wart. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2012, S. 224-227, hier S. 224.

570 Vgl. Gerigk: 20. Jahrhundert, S. 274; Arnds, Peter: »In the Company of Witches andWolves: Biopo-

litics and Frau Holle from the Grimm Brothers to Hilsenrath«. In: Claudia Brinker-von der Heyde et

al. (Hg.): Märchen,Mythen undModerne. 200 Jahre Kinder- undHausmärchen der Brüder Grimm.

2 Bde., Bd. 2. Frankfurt a.M.: Lang, 2015, S. 837-846, insbes. S. 842.

571 Vgl. Lukens, Nancy: »Schelm im Ghetto. Jurek Beckers Roman Jakob der Lügner«. In: Gerhart Hoff-

meister (Hg.): Der moderne deutsche Schelmenroman. Interpretationen. Amsterdam: Rodopi,

1986, S. 199-218, insbes. S. 207.

572 Chandler, Frank W.: »Definition der Gattung«. In: Helmut Heidenreich (Hg.): Pikarische Welt.

Schriften zum europäischen Schelmenroman. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,

1969, S. 1-7, hier S. 6f.

573 Die Grundbedeutung von ›pikaresk‹ ist episodisch. Vgl. Heilman, Robert B.: »Variationen über das

Pikareske (Felix Krull)«. In: Helmut Heidenreich (Hg.): Pikarische Welt. Schriften zum europäi-

schen Schelmenroman. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1969, S. 278-293, insbes.

S. 284.

574 Kluge, Gerhard: »Heinrich Heines Fragment Aus den Memoiren des Herren von Schnabelewopski und

das Problem des Schelmischen«. In: Gerhart Hoffmeister (Hg.): Der moderne deutsche Schelmen-

roman. Interpretationen. Amsterdam: Rodopi, 1986, S. 41-52, hier S. 42.

575 Zymner, Rüdiger: Texttypen und Schreibweisen. In: Thomas Anz (Hg.): Handbuch Literaturwis-

senschaft. Bd. 1: Gegenstände und Grundbegriffe. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2007, S. 25-80, hier

S. 44.

576 Vgl. Kluge: Problem des Schelmischen, S. 42; vgl. Bauer: Im Fuchsbau der Geschichten, S. 26-34.

Zu den pikaresken Elementen gehören außerdem »die Betonung materieller Not« (Guillén: Be-

griffsbestimmung des Pikaresken, S. 389), eine »fundamentale Einsamkeit des Helden während

der Kindheit oder Jugend, von der sich das gesamte Geschehen herleitet«, die »Entfremdung von

der Gesellschaft, der Wirklichkeit und den geltenden Werten«, »schurkisches Verhalten« (ebd.,

S. 390) und dass sich der Protagonist als Solitär durchschlägt (vgl. ebd., S. 383f.).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 B  TEXTANALYSEN

Das Wort pícaro (Schelm) – verwandt mit papáro, »einfältiger, ignoranter Mensch,

der über etwas verdutzt ist«577 – bezeichnet eine gewisse Leichtfertigkeit sowie

die Lust, andere zu täuschen und auszunutzen. Im Pikaroroman, der als »Pseudo-

Autobiographie«578 definiert ist,579 verwendet der Pikaro seine Fähigkeiten für eine

»Maskierung«580. Die Maskierung beruht wiederum auf einer »Reduktion«, denn erst

die »Vereinfachung der Wirklichkeit«581 ermöglicht es ihm, sein Leben ›geschickt‹ zu

meistern. Dass der Roman Der Nazi & der Friseur eine Welt aus der retrospektiven Sicht

eines unzuverlässigen Ich-Erzählers entfaltet, entspricht bereits einer wesentlichen

Eigenschaft des Schelmenromans.582 Und in der Antwort von Max Schulz auf die

Frage, was eine »andere Identität« sei, ist die Simplifizierung ein pikareskes Element.

Zum einen wird seine neue falsche Identität lediglich zu einer »anderen« erklärt, zum

anderen erläutert der Protagonist diese groteske Aneignung mit den Worten: »Wenn

sich einer verwandelt«583.

Möglicherweise ist der Pikaroroman eine typisch sarkastische Gattung, denn die

Traditionslinie der Schelmenliteratur prägt »eine durchgehende satirische Absicht«584,

»beißende Kritik«585, Sarkasmen und Lächerlichkeiten der Figuren,586 eine »parodisti-

sche Erzählanlage«587 sowie »komische Wirkungen«588. Außerdem gilt der Schelm als

bissige589 und spottende Figur590. Für den Schelmenroman als sarkastische Gattung

spricht überdies der Hinweis in der Studie zum literarischen Sarkasmus von Meyer-

Sickendiek, dass im 17. Jahrhundert gefordert wurde, den als Sünde geltenden Sarkas-

mus zu verbieten. Da sich diese Kritik am Verspotten dabei auf Werke bezieht, die

577 Corominas, Juan: »DasWort pícaro«. In: Helmut Heidenreich (Hg.): PikarischeWelt. Schriften zum

europäischen Schelmenroman. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1969, S. 255-266,

hier S. 259.

578 Guillén: Begriffsbestimmung des Pikaresken, S. 385.

579 Jacobs, Jürgen: Schelmenroman. In: Jan-Dirk Müller (Hg.): Reallexikon der deutschen Literatur-

wissenschaft. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Bd. 3. Berlin,

New York: de Gruyter, 2007, S. 371-374. hier S. 371f.; vgl. Chandler: Definition der Gattung, S. 7; Bau-

er: Schelmenroman, S. 1.

580 Heilman: Variationen über das Pikareske, S. 281.

581 Ebd., S. 286.

582 Vgl. Bauer: Schelmenroman, S. 1; Gerigk: 20. Jahrhundert, S. 280.

583 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 120.

584 Alonso: Das Pikareske des Schelmenromans, S. 86; vgl. Bauer: Im Fuchsbau der Geschichten, S. 34,

S. 40.

585 Heilman: Variationen über das Pikareske, S. 287.

586 Vgl. Alonso: Das Pikareske des Schelmenromans, S. 98.

587 Bauer: Im Fuchsbau der Geschichten, S. 35.

588 Guillén: Begriffsbestimmung des Pikaresken, S. 386.

589 Castro, Américo: »Perspektive des Schelmenromans«. In: Helmut Heidenreich (Hg.): Pikarische

Welt. Schriften zum europäischen Schelmenroman. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-

schaft, 1969, S. 119-146, hier S. 133.

590 Vgl. Jolles, André: »Die literarischen Travestien. Ritter, Hirt, Schelm«. In: Helmut Heidenreich

(Hg.): Pikarische Welt. Schriften zum europäischen Schelmenroman. Darmstadt: Wissenschaft-

liche Buchgesellschaft, 1969, S. 101-118, insbes. S. 112f.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 219

allesamt Schelmenromane sind, lässt sich dieser Romantypus als sarkastische Gattung

diskutieren.591

3.3.2 Täterperspektive grotesk inszeniert: Das sarkastische Potenzial

pikaresker Elemente in Der Nazi & der Friseur

Hilsenrath präsentiert mit seinem Roman eine parodistische Adaption bestimmter Er-

zählmuster. Als Parodie des Bildungsromans kehre Der Nazi & der Friseur die Bedeutung

des Begriffs ›Bildung‹ um, indem er ihn auf die ›Entwicklung‹ eines Kriegsverbrechers

übertrage.592 Zwar durchläuft dieser keinen für den Bildungsroman typischen Reife-

prozess, aber die Entwicklung, die der Ich-Erzähler Max Schulz vollzieht, enthält sar-

kastisches Potenzial, weil sie durch »produktive Wechselwirkung von Ich und Welt«593

vorangetrieben wird. Die Darstellung der Hauptfigur und der Rollentausch der Erzäh-

lerfigur verzerren somit den Bildungsbegriff, machen aus dem Roman Der Nazi & der

Friseur aber mehr als nur einen parodierten Bildungsroman. Durch das Zusammen-

führen von pikaresker Perspektivierung und grauenvollem Erzählinhalt entfaltet der

Roman sein sarkastisches Potenzial als pikareske Tätergroteske.

a) ›Diebstahl‹

Hauptanliegen des Schelms ist es, den »Unterschied zwischen Mein und Dein auszulö-

schen«594. Übertragen auf das inszenierte ›Spiel‹ in Der Nazi & der Friseur, spiegelt sich

dieses pikareske ›Anliegen‹ im grotesken Rollentausch wider.Mit der schrittweisen Auf-

hebung des ›alias‹ in der Perspektive der Figur Max Schulz/Itzig Finkelstein versucht

der Erzähler, einen biographischen Unterschied auszublenden. Merkmal dieser pika-

resken Erzählperspektive ist der groteske Versuch, den ›Unterschied‹ zwischen Täter

und Opfer aufzulösen. Dieser Auflösungsprozess bewegt sich an den Grenzen einer

spezifischen Komik, wo »der Abgrund, das Unheimliche, die Sinnlosigkeit« die Dar-

stellung zur Groteske werden lassen. Als »Modus« biete sich die Groteske geradezu an,

»dem Grauenvollen ins Gesicht zu sehen, ohne ganz überwältigt zu werden«595.

Dem Täter ins Gesicht sehen – dafür nutzt Hilsenrath die kritische Tendenz des

Schelmenromans, doch das Komische dieses Genres, den »derbenWitz des traditionel-

len Schelms«596, funktioniert er um. An dem typischen Vergehen eines Schelms, dem

591 Vgl. Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 72f. Der englische Kleriker Robert Burton ha-

be sich in seiner Abhandlung Anatomy of Melancholy (1621) kritisch über den Sarkasmus geäußert

und verweise dabei auf François Rabelais, vermutlich auf den Romanzyklus Gargantua et Panta-

gruel (1532-1564), sowie auf Thomas Nashes The Unfortunate Traveller (1594) und Mateo Alemáns

Guzmán de Alfarache (1599).

592 Vgl. Graf: Mörderisches Ich, S. 141; Lorenz: Holocaust Diskurse, S. 285; Arnds, Peter: »Holocaust-

Satire im Exil. Edgar Hilsenraths Der Nazi & der Friseur und Soma Morgensterns Die Blutsäule«. In:

Viktoria Hertling/Wulf Koepke/Jörg Thunecke (Hg.): Hitler im Visier. Literarische Satiren und Kari-

katuren alsWaffe gegen denNationalsozialismus.Wuppertal: Arco, 2005, S. 113-128, insbes. S. 120.

593 Jacobs: Bildungsroman und Pikaroroman, S. 13.

594 Chandler: Definition der Gattung, S. 4.

595 Hertling, Viktoria/Koepke,Wulf/Thunecke, Jörg: »Einleitung«. In: Dies. (Hg.): Hitler im Visier. Lite-

rarische Satiren undKarikaturen alsWaffe gegen denNationalsozialismus.Wuppertal: Arco, 2005,

S. 9-13, hier S. 12.

596 Lukens: Schelm im Ghetto, S. 201.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 B  TEXTANALYSEN

Diebstahl,597 wird deutlich, dass das ›Objekt‹ des Diebstahls, der Mord an der Figur

Itzig Finkelstein und der Namensraub des Ich-Erzählers Max Schulz, in Der Nazi & der

Friseur extrem verzerrt ist. Indem sich der Erzähler die falsche Identität gewaltsam an-

eignet, geht das brutale Handeln der Figur weit über einen harmlosen Schelmenstreich

hinaus. Max Schulz verlässt die Figuration des Schelms und wird zu einer grotesken

Pikarofigur, deren Verbrechen das Entwenden und Erpressen von Wertsachen oder das

Fälschen von Testamenten598 in ihrer Schwere um ein Vielfaches übertreffen. Der Iden-

titätsdiebstahl vonMax Schulz ist eine ins äußerste Extrem getriebene, groteske Art des

Diebstahls.

Weitere pikareske Elemente sind zum einen die Verhältnisse, in denen der Protago-

nist aufwächst. Sie sind geprägt von finanzieller Armut und sozialer Verwahrlosung. Als

Sohn einer Prostituierten, die von Beruf »Dienstmädchen«599 ist, und eines der mögli-

chen fünf Väter verdankt Max Schulz es dem positiven Einfluss der Familie Finkelstein,

dass diese seinem weiteren Abstieg entgegenwirkt.600 Mit demMachtantritt der Nazis

setzt sein sozialer Aufstieg ein, und Schulz berichtet, ebenfalls dem verdrehten Erzähl-

muster des Schelmenromans gemäß, von den ›Reisen‹ nach Polen, Russland und Paläs-

tina, dem Liebesabenteuer mit der Gräfin Kriemhild und der Kampfszene mit der Hexe

Veronja. Zum anderen fungiert der sexuelle Missbrauch durch den alkoholabhängigen

Stiefvater Slavitzki601 an dem Säugling Schulz als brutales Initiationserlebnis.602 Be-

zeichnet sich der Ich-Erzähler als »Rattenquäler mit Dachschaden«603, verweist das auf

die schelmische Position von Max Schulz. Das Schockerlebnis (»Dachschaden«) dient

ihm sogar als Motiv, seine individuelle Schuld abzuwehren.

Sarkastisch wirkt sowohl der Erzähler, der das »Unrecht und Leid« verhöhnt und

eine Distanz zum Leser erzeugt, als auch dessen Darstellung durch den Autor, der die

»Dummheit« des Erzählers zu verspotten scheint und so eine Distanz zwischen erzäh-

lender Hauptfigur und Leser erzeugt. Wer oder was verspottet wird, geht auch aus der

Konzeption der pikaresken Perspektive hervor. Denn das Umfeld des Pikaro habe, so

Bauer, einenmaßgeblichen Einfluss auf dessen Selbst- undWeltverständnis.604 Dass es

Schulz gelingt, seine Umwelt zu täuschen und unerkannt zu bleiben, hängt auch damit

zusammen, wie sie ihn wahrnimmt. Der Roman zielt auf die Verspottung ebendieser,

sei es durch antisemitische Stereotype wie äußerliche ›Identitätsmerkmale‹ oder phi-

losemitische Verhaltensweisen, von denen der Ich-Erzähler Schulz wie folgt berichtet:

Im »Hotel ›Vaterland‹ habe sich herumgesprochen,

597 Vgl. Chandler: Definition der Gattung, S. 4.

598 Vgl. Jacobs: Bildungsroman und Pikaroroman, S. 9-18; Chandler: Definition der Gattung, S. 4f.; Lu-

kens: Schelm im Ghetto, S. 201.

599 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 7.

600 »Wenn ich Ihnen alles erzählen würde, was ich bei Chaim Finkelstein gelernt hatte, dann würde

ich nie aufhören …« (Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 40).

601 Vgl. ebd., S. 22-25.

602 Zur Initiation im Schelmenroman vgl. Kluge: Problem des Schelmischen, S. 42.

603 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 35.

604 Bauer: Im Fuchsbau der Geschichten, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 221

daß Max Rosenfeld und ich Juden sind. Trotzdem spüren wir hier nichts vom Antise-

mitismus. Im Gegenteil. Man respektiert uns. Wir scheinen eine Art Vorzugsstellung

zu bekleiden. Ich habe festgestellt: Man katzbuckelt vor uns. Jeder! Das Hotelpersonal

sowohl als die Hotelgäste. Was ist das eigentlich? – Die Leute ziehen den Hut vor uns,

Mädchen machen einen Knicks, zuweilen auch ältere Damen. Beim Essen werden wir

als erste bedient. Frühmorgens, beim Schlange stehen vor der einzigen Herrentoilet-

te, macht man uns Platz: »Bitte sehr, Herr Rosenfeld … bitte sehr, Herr Finkelstein …

Sie haben den Vortritt!«605

Der »Verfremdungseffekt«606 erfährt mit dem grotesken Gestaltungsprinzip in Der Na-

zi & der Friseur eine weitere Steigerung. Denn hier ist die typische »imaginäre Verrü-

ckung«607 in die Position des Außenseiters im Schelmenroman verdreht.Während sich

der Ich-Erzähler im Schelmenroman als Außenseiter präsentiert, ›verwandelt‹ sich die

Außenseiterposition des Ich-Erzählers Max Schulz. Für ihn setzt der Wandel mit sei-

nem Parteieintritt ein und kulminiert im Identitätsraub. Der groteske Rollentausch

macht den ›Outsider‹ zum ›Insider‹. Ergebnis der sogenannten Verrückung in der Tä-

tergroteske, in der Schulz/Finkelstein ein ›neues Leben‹ als Jude führt, ist die Perspek-

tive einer Figur, die, wie die Pikarofigur auch, bestehende Verhältnisse aufzeigt. Im

vorliegenden Fall ist damit der »Zeitgeist« eines »Neuen Deutschlands«608 nach 1945

gemeint.

b) ›Selbstdarstellung‹ und instrumentalisierte Opfernarrative

Die Parallelen, die zwischen dem Pikaro und dem Protagonisten Max Schulz sichtbar

werden, betreffen seinen Spott, seine Einfalt, sein Kalkül und seine Maskierung. Aus

dem »pseudoautobiographischen Erzählstrang«609 des Schelmenromans wird in Der

Nazi & der Friseur eine fingierte und verzerrte Lebensbeschreibung, die sowohl das au-

tós (selbst) als auch das bíos (Leben) deformiert – Max Schulz beschreibt sich ›selbst‹

als ›einen‹, der mit dem Namen eines Toten lebt. Auf diese Weise konzipiert der reale

Autor, der den vermeintlichen Referentialitätsanspruch des Erzählers anti-mimetisch

inszeniert, mit den Mitteln des Grotesken eine Pikaroperspektive. Der Nazi & der Friseur

entfaltet somit keine für den Schelmenroman typischeWelt, in der sich der Protagonist

in der Auseinandersetzung mit seinen Antagonisten erfährt.610 Der Ich-Erzähler sieht

sich vielmehr als Verwandlungskünstler.

Ich habe Frau Holle einiges von Itzig Finkelstein erzählt. Ich erzählte ihr auch, daß ich

die Absicht hatte, Jude zu werden. Aber ich habe ihr damals nicht erzählt, welchen

Namen ich eines Tages annehmen würde. Nun, ich bin jetzt Itzig Finkelstein. Ausge-

605 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 229.

606 Bauer: Im Fuchsbau der Geschichten, S. 28.

607 Ebd.

608 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 230.

609 Bauer: Schelmenroman, S. 1.

610 Ebd., S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 B  TEXTANALYSEN

rechnet … Itzig Finkelstein! Das ist wahr! Und ich kann es nicht mehr ändern. Und ich

sage Ihnen vertraulich … dem Itzig geht’s gut.611

Der distanzverringernden Ichform – auch der erste Satz der fingierten Lebensbeschrei-

bung beginnt mit »Ich« – und der pikaresken Erzählperspektive kommen eine leserlen-

kende Wirkung zu. Max Schulz ist zwar keine Pikarofigur, an dessen Fersen sich der

Leser heftet, das pikareske Erzählen entfaltet aber eine ähnliche Wirkung. Es bindet

das Interesse des Lesers an die Figur, indem das pikaresk Erzählte beim Leser eine

›Neugier‹ am ›Abenteuer‹ provoziert, ohne dass der Ich-Erzähler den Leser in seine In-

nenwelt blicken ließe.

Die sarkastisch-groteske Distanz entsteht aus der pikaresken Form beziehungswei-

se grotesken Pikaroperspektive und dem grotesken Inhalt. Dort, wo das Grauen ›wu-

chert‹, absorbiert der Pikarostil das Realistische dieses Grauens und hält es auf Di-

stanz. In Verbindung mit der euphemistischen Sprache des Täters (sarkastischer Er-

zähler) und der pikaresken Perspektivierung (sarkastische Darstellungsweise) entsteht

ein Kontrast zu den grauenvollen Ereignissen und Handlungen des Täters. Dieser Kon-

tast erzeugt im Roman eine sarkastisch-groteske Distanz zum erzählten Geschehen.

Der Erzähler stellt eine »Illusion von Trauma«612 her, um sich als Opfer darzustel-

len und von der eigenen Täterschaft loszusprechen.613 Ist aber das Trauma das zentrale

Thema in Der Nazi & der Friseur? Körperliche Reaktionen wie Erbrechen auf dem Schiff

oder die Herzinfakte müssen kein Anzeichen für ein sogenanntes Täter-Trauma sein.

Das schockartige Erlebnis, der Mißbrauch als Kind, stellt bereits ein traumatisierendes

Ereignis dar.Hier wird es aber als einMerkmal des Schelmenromans gedeutet.Distanz-

schaffende Darstellungsverfahren knüpfen zwar an das Narrativ des traumatisierten

Opfers an, sie konzentrieren sich aber vor allem auf die Präsentation des Erzählers als

Opfer und verorten diese im Kontext einer grotesken Gestaltungsweise. Dabei gilt es,

zwei Opfernarrative zu unterscheiden: das groteske und das pikareske. Das groteske

Opfernarrativ geht auf den Rollentausch zurück, wenn sich der Erzähler als jüdisches

KZ-Opfer ausgibt:

Ich bin Itzig Finkelstein, ein jüdischer Friseur aus Wieshalle. In unserer Stadt wohn-

ten nicht viele Juden. Eine kleine Gemeinde. Die Nazis hatten uns gewarnt. Aber wir

glaubten ihnen nicht. Wir glaubten, daß der ganze Spuk vorübergehen würde. […]

Und eines Tages wollten wir auswandern. Aber da war es zu spät. Denn eines Tages …

611 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 186. Vgl. auch: »Wer kann schon mit Itzig Finkelstein kon-

kurrieren? Ein Mann, der beliebt ist in dieser Stadt! Den man respektiert! Ein Idealist! Ein Redner!

Ein Terrorist! EinHaganahmann! Ein Frontkämpfer! Einer, der sich imSuezkanal die Füßewusch im

Zeichen des Davidsterns! Ein Volksheld! Und noch dazu: ein guter Friseur, erstklassiger, ein wahrer

Künstler!« (Ebd., S. 418).

612 Berg: Trauma, S. 35.

613 Vgl. ebd., S. 34-41. Durch seinen Fokus auf das »Holocaust-Trauma«, in dem Fall als »Täter-Trauma«,

bringt Berg die Textsorte Zeugnis ins Spiel. Der Roman nutze die Strategie, die »Illusion eines lite-

rarisch strukturierten Zeugnisses« (ebd., S. 37) zu erzeugen. Dem Erzählten versuche der Erzähler

daher einen Zeugnischarakter zu verleihen (vgl. ebd., S. 35). Dieser Deutungsaspekt, dass der Er-

zähler suggeriert, er sei traumatisiert, ist eine literarische Distanzierungsstrategie.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 223

wurden wir abgeholt. […]Wir wurden nach Dachhausen gebracht, ein Konzentrations-

lager in Schlesien. Dort wurden einige von uns umgebracht. Aber nicht alle. Im Juni

1942 wurde Dachhausen evakuiert. Man brachte uns nach Laubwalde, ein Vernich-

tungslager in Polen. Von dort ist keiner zurückgekehrt. – Aber ich, Itzig Finkelstein,

bin nie in Laubwalde angekommen.614

Der vom Erzähler erfundene Itzig Finkelstein springt aus dem Deportationszug, flieht

in den Wald, schließt sich den Partisanen an und wird »nach Auschwitz deportiert«615.

Max Schulz erzählt eine Opfergeschichte, die durch den grotesken Rollentausch lite-

rarisch distanziert wird. Über den Holocaust spricht nicht das Opfer, das die Verbre-

chen erleiden musste. Der Autor konstruiert vielmehr die Perspektive einer Doppel-

figur Schulz alias Finkelstein und erzeugt Distanz zum Erzählten durch die fingierte

Erzählung. Entlarvt wird das imitierte Opfernarrativ durch die Sprache des Erzählers

sowie durch die Diskrepanz zwischen erlebendem und erzählendem Ich: Das erlebende

Ich erleidet den Missbrauch durch den Stiefvater und wird dadurch zu einem Ich »mit

Dachschaden«616. Diesen »Dachschaden« deutet das erzählende Ich um und benutzt es

für seine Maskierung.617

Für das pikareske Opfernarrativ nutzt der Roman bestimmte Eigenschaften des

Schelmenromans. Dazu gehören die Ambitionen der Figur, auf der Handlungsebene

unerkannt zu bleiben. Und wenn der Erzähler Schulz das »Bild einer verkehrten aus

den Fugen geratenenWelt«618 entwirft und sich im Rückblick auf sein Leben von seiner

»dubiosen Karriere«619 distanziert, nimmt der fiktive Erzählerbericht die Form einer

schelmenromanähnlichen Lebensbeichte an.620 Kennzeichnend für diese dubiose Art

von ›Beichte‹ ist das groteske und das pikareske Opfernarrativ: Siemarkieren denmani-

pulativen Versuch des Erzählers, sich als traumatisiertes Opfer auszugeben. Dass eine

solche Unterscheidung hilfreich ist, führt der im gesamten Roman wiederholt genann-

te »Dachschaden« vor Augen. Als brutales Initiationserlebnis der schelmischen Position

ist diese Rede vom »Dachschaden« zum einen Bestandteil des pikaresken Opfernarra-

tivs, sie dient dem Erzähler dazu, sich als traumatisiertes Opfer Schulz darzustellen.

Zum anderen fungiert der »Dachschaden« im grotesken Opfernarrativ als ein Mittel,

sich als Itzig Finkelstein zu präsentieren und damit als Kriegsverbrecher unentdeckt

zu bleiben. Dann, so der Plan des Erzählers, könnte Rosenfeld von der KZ-Nummer

auf einen »Dachschaden« ›Finkelsteins‹ schließen.

Neben der Verwendungsweise von »Dachschaden« ist auch der Kontext erwähnens-

wert, in dem Schulz vom »Ausmaß des Verbrechens«621 spricht. Damit inszeniert der

Roman ein Narrativ der Schuldabwehr, denn Schulz verwendet diese Formulierung

614 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 193f.

615 Ebd., S. 194.

616 Ebd., S. 270.

617 »Max Rosenfeld nickte, guckte jedoch mitleidig auf meine KZ-Nummer, dachte wahrscheinlich:

Der ist übergeschnappt! SS-Stiefel! Schädeltritte! Dachschaden!« (Ebd., S. 226f.).

618 Bauer: Im Fuchsbau der Geschichten, S. 40.

619 Ebd., S. 28.

620 Vgl. Dopheide: Das Groteske und der Schwarze Humor, S. 113; Graf: Mörderisches Ich, S. 141.

621 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 B  TEXTANALYSEN

in Bezug auf die sexuelle Gewalt an ihm, er spricht somit über sich, nicht aber über

den Holocaust. Für den Erzähler existiert nur das »Verbrechen«, das an ihm begangen

worden sei, nicht die Verbrechen, die er begangen hat. Berichtet der Täter Schulz von

den Massenverbrechen im Konzentrationslager Laubwalde, fügt er sogar hinzu, es sei

»trotzdem« eine »friedliche Zeit«622 gewesen. Exemplarisch für die sarkastische Per-

spektivierung des Opfernarrativs und der Schuldabwehr ist der Satz des Ich-Erzählers,

der als falscher Itzig Finkelstein behauptet: »unter allen Opfern wurde ich am grau-

samsten verfolgt«623.

Beide Opfernarrative, das groteske wie auch das pikareske, sind Bestandteil der sar-

kastischen Perspektivierung, deren zentrales Gestaltungselement die Maskierung ist.

Dadurch macht sich der Täter Schulz ›doppelt‹ zum Opfer: sowohl durch die fingier-

te Traumatisierung von Max Schulz als Itzig Finkelstein (groteskes Opfernarrativ) als

auch durch die inszenierte Traumatisierung in der Selbstpräsentation von Max Schulz

(pikareskes Opfernarrativ). Auf der Grundlage der beiden Opfernarrative kann, erstens,

die Selbstpräsentation des Erzählers als traumatisiertes Opfer einem pikaresken Opfer-

narrativ zugeordnet werden. Damit wird der Täter, der sich als traumatisiert darstellt,

lächerlich gemacht. Zweitens zeigt sich der Anteil des Grotesken dieser Darstellung in

den überzeichneten oder verdrehten Merkmalen des Schelmenromans. Erzeugt wird

Distanz im Wesentlichen durch die groteske Maskierung sowie durch die pikareske

Perspektive der Erzählerfigur. Auf der Handlungsebene ist es vor allem die Maskierung

der erzählten Figur, die Distanz erzeugt, auf der Darstellungsebene die Perspektive des

Ich-Erzählers.

 

3.4 Bildung ohne Selbst

Der Roman Der Nazi & der Friseur bedient sich weiterer Merkmale des Schelmenromans,

die hier als distanzschaffende Erzählverfahren diskutiert werden. Dazu gehören der

unzuverlässige Erzähler, die Reflexion des Ich-Erzählers, die Widerstände, die der Pi-

karo überwinden muss, und die Komplementärtechnik, die aufgrund der einseitigen

und daher ergänzungsbedürftigen Darstellung des Pikaro eine Interaktion zwischen

Text und Leser herstellt.624

Erkennbar wird die inszenierte Unzuverlässigkeit oder Unglaubwürdigkeit625 an

der pseudoautobiographischen Erzählform. Anhand welcher Eigenschaften wird Max

622 Ebd., S. 79: »[I]ch [war] ja damals sozusagen ›mitbeteiligt‹, obwohl ich mich heute nicht mehr ge-

nau erinnern kann, wieviele Gefangene ich damals erschossen, erschlagen oder erhängt habe.

Trotzdem war das eine friedliche Zeit in Laubwalde, wenn man bedenkt, daß andere an der Front

waren und ihren Kopf hinhalten mußten.«

623 Ebd., S. 195.

624 Vgl. Bauer: Schelmenroman, S. 2f.; Bauer: Im Fuchsbau der Geschichten, S. 26-34.

625 Vgl. Martínez, Matías/Scheffel, Michael: Einführung in die Erzähltheorie. München: Beck, 2009,

S. 101-103; Fludernik, Monika: »Unreliability vs. Discordance. Kritische Betrachtungen zum litera-

turwissenschaftlichen Konzept der erzählerischen Unzuverlässigkeit«. In: Fabienne Liptay/Yvonne

Wolf (Hg.):Was stimmt denn jetzt? Unzuverlässiges Erzählen in Literatur und Film.München: Edi-

tion Text + Kritik, 2005, S. 39-59, insbes. S. 41, Anm. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 225

Schulz aber als ein ›unzuverlässiger Erzähler par exellence‹626 erkennbar? Als Nächs-

tes wird zu fragen sein: Ist der Ich-Erzähler Max Schulz ein reflektierender Erzähler,

der die rückblickende Perspektivierung für eine distanzierte Bewertung der Ereignisse

nutzt? (Reflexion) Enthält die Romanhandlung Hindernisse, die moralische Folgen für

den Protagonisten haben? (Widerstände) Welche Folgen hat die einseitige Perspektivie-

rung für das Erzählte? (Komplementärtechnik) Inwiefern der Roman diese pikaresken

Gestaltungsmittel grotesk verfremdet und das erzählte Geschehen auf diese Weise di-

stanziert wird, werden die beiden folgenden Teilkapitel diskutieren.

3.4.1 Unzuverlässiges Erzählen als Distanzierungsstrategie

Erzählen gilt als unzuverlässig, wenn die von der Erzählfigur vermittelte Geschichte

Brüche und Widersprüche aufweist.627 Zustande kommen diese Diskrepanzen nicht

durch eine »Selbstironie des Erzählers«, sie sind vielmehr eine »Ironisierung des Erzäh-

lers«628 und können auch sarkastischer Natur sein. Inwiefern hat das unzuverlässige

Erzählen eine distanzierende Funktion in Der Nazi & der Friseur?

Beimunzuverlässigen Erzähler sind die implizite, eigentlich gemeinte Botschaft des

Autors und die explizite, nicht eigentlich gemeinte Botschaft des Erzählers zu unter-

scheiden.629 Damit geht die Kommunikation zwischen Autor und Leser ›am Erzähler

vorbei‹.630 Dies bringt jedoch methodische Probleme mit sich: Zum einen setzt eine

solche Interpretation einen impliziten Autor voraus, der den Standpunkt des fiktiven

Erzählers unterläuft.631 Der uneigentliche Status der Erzählerbotschaft und im Grunde

die erzählerische Unzuverlässigkeit überhaupt sind ebenso schwer feststellbar wie die

Ironiesignale, die auf die Botschaft verweisen.632 Es handelt sich hier, ob beim unzuver-

lässigen Erzähler, beim impliziten Autor, bei der Ironie oder beim Sarkasmus, nicht um

rein textimmanente Phänomene, sondern um Interpretationsstrategien des Lesers und

damit auch um vom historischen Kontext abhängige, subjektive Zuschreibungen.633

626 McGlothlin: Narrative Transgression, S. 223, vgl. Berg: Trauma, S. 31; Rosenthal, Bianca: »Autobio-

graphy and the Fiction of the I. Edgar Hilsenrath«. In: Nicholas Meyerhofer (Hg.): The fiction of

the I. Contemporary Austrian writers and autobiography. Riverside: Ariadne Press, 1999, S. 101-115,

insbes. S. 101; Martínez: Narratologie als interdisziplinäre Forschungsmethode, S. 186.

627 Vgl. Liptay, Fabienne/Wolf, Yvonne: »Einleitung. Film und Literatur imDialog«. In: Dies. (Hg.):Was

stimmt denn jetzt? Unzuverlässiges Erzählen in Literatur und Film.München: Edition Text + Kritik,

2005, S. 12-18.

628 Ebd., S. 13.

629 Vgl. Matías/Scheffel: Erzähltheorie, S. 100f.

630 Booth, Wayne C.: The Rhetoric of Fiction. Chicago, London: The University of Chicago Press, 1961,

S. 304.

631 Vgl. dazu Booth: Rhetoric of Fiction, S. 158; Martínez/Scheffel: Erzähltheorie, S. 300; Fluder-

nik: Unreliability vs. Discordance, S. 39; Nünning, Ansgar: »Unreliable Narration zur Einführung.

Grundzüge einer kognitiv-narratologischen Theorie und Analyse unglaubwürdigen Erzählens«.

In: Ders. (Hg.): Unreliable Narration. Studien zur Theorie und Praxis unglaubwürdigen Erzählens.

Trier: Wissenschaflicher Verlag WVT, 1998, S. 3-39, insbes. S. 13f.

632 Vgl. Fludernik: Unreliability vs. Discordance, S. 41f., S. 56f. Fludernik unterscheidet zwischen »wis-

sentliche[r] undunwissentliche[r] Ironie«. Unzuverlässigkeit impliziere eine Ebene, die unwissent-

liche Ironie aufdecke (vgl. ebd., S. 56).

633 Vgl. ebd., S. 39, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 B  TEXTANALYSEN

Die Struktur der unzuverlässigen Erzählung ist für den Sarkasmus als distanzschaf-

fende Schreibweise insofern wichtig, als sie den Erzähler ironisiert (»butt of the ironic

point«634) und damit literarisch distanziert. Außerdem erzeugt der Hohn des Erzählers

in der Homodiegese – seine »Ironisierung von Unrecht und Leid« – eine Distanz zwi-

schen Autor und erzählender Hauptfigur sowie zwischen erzählender Hauptfigur und

Leser.

Nünnings Ansatz konzentriert sich auf eine Distanz auf der Ebene von Erzähler zu

Rezipient.635 Nicht die Distanz zwischen den Werten und Normen des Erzählers und

denen des impliziten Autors entscheide darüber, ob der Erzähler als unglaubwürdig

einzustufen sei, sondern inwieweit die Welt des Erzählers mit der des Rezipienten kor-

respondiere.636 Allgemeiner Wirkungseffekt unzuverlässigen Erzählens bestehe in der

»fortschreitenden unfreiwilligen Selbstentlarvung des Erzählers«637. Nünning, der das

intratextuelle Konzept des unreliable narrator um außertextuelle Informationen ergänzt

und zu einem interaktionalen Konzept zwischen Text und Rezipient erweitert hat, ver-

lagert diese Entlarvung auf den Rezipienten. Vergleichbar ist dies mit dem »Komple-

mentaritätsprinzip«638 im Schelmenroman, dessen »Leser mit der halben Wahrheit ei-

ner Geschichte konfrontiert [wird], die im Hinblick auf die Leitidee der ganzen Wahr-

heit einer Ergänzung bedarf«639. Es gilt, so Matthias Bauer, »die zur Selbstverstellung

und Weltverkehrung neigende Darstellung des Pikaro einer Komplementärlektüre zu

unterziehen«640. So muss der Leser sich in Der Nazi & der Friseur eine »zweite Version

des Geschehens« erschließen.641 Der Ich-Erzähler Schulz erzählt jedoch auch bewusst

manipulativ. Dafür versucht die Erzählerfigur, wie es auch für den Pikaro typisch ist,

den Leser sprichwörtlich hinters Licht zu führen.642

Itzig Finkelstein erblickte das Licht der Welt genau zwei Minuten und zweiundzwan-

zig Sekunden, nachdem mich die Hebamme Gretchen Fettwanst mit einem kräfti-

gen Ruck aus dem dunklen Schoß meiner Mutter befreite … wenn man mein Leben

als Befreiung bezeichnen kann, was … schließlich und endlich … ziemlich fragwürdig

wurde.643

Als der Fleischer ihn ›beschneiden‹ wollte, sprang er, »acht Tage alt«, ihm »plötzlich mit

einem Aufschrei an den Hals, biß kräftig zu«644. Auffällig ist die Perspektive des er-

634 Booth: Rhetoric of Fiction, S. 304; vgl. Nünning, Vera: »Conceptualising (Un)reliable Narration and

(Un)trustworthiness«. In: Dies. (Hg.): Unrealiable Narration and Trustworthiness. Intermedial and

Interdisciplinary Perspective. Berlin, München, Boston: de Gruyter, 2015, S. 1-28, insbes. S. 5.

635 Nünning: Unrealiable Narration, S. 25.

636 Ebd.

637 Ebd., S. 6.

638 Bauer: Schelmenroman, S. 2; vgl. Bauer: Im Fuchsbau der Geschichten, S. 26-31.

639 Bauer: Der Schelmenroman, S. 25.

640 Ebd., S. 27.

641 Nünning: Unrealiable Narration, S. 6.

642 Vgl. Bauer: Schelmenroman, S. 9.

643 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 8.

644 Ebd., S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 227

lebenden Ichs, die eine Ursache erzählerischer Unzuverlässigkeit sein kann.645 Schulz

gibt sich somit durch das angeblich als Säugling Erlebte als ein manipulativ agierender

unzuverlässiger Erzähler zu erkennen. Zum einen übersteigt dies seine Fähigkeit, ein

Ereignis in diesem jungen Alter erinnern zu können, zum anderen wird eine Diskre-

panz erzeugt gegenüber dem grotesken Inhalt: Der Säugling Schulz springt demMann

an den Hals und kommentiert, »beim besten Willen« nicht sagen zu können, warum

er sich so gut erinnere. Für gewöhnlich stellen autobiographische Erzähler ihre eigene

Erinnerungskompetenz eher infrage.646 Hier bekräftigt der Erzähler dagegen die Zu-

verlässigkeit des eigenen Erinnerungsvermögens (»woher ich das alles noch so genau

weiß«), wodurch er sich verdächtig macht und unzuverlässig wirkt. Und in Kombi-

nation mit dem Inhalt, der »Selbstwehr« des springenden und beißenden Säuglings,

erzeugt er eine groteske Wirkung.

Weitere »Diskrepanzen zwischen den Aussagen und Handlungen« (Nünning), an-

hand derer der Erzähler als unzuverlässig einzustufen ist, werden durch den grotesk

inszenierten Erklärungsverzicht sichtbar. Das heißt, wenn der Roman die Reflexion der

eigenen Erinnerungskompetenz ausspart und durch groteske Darstellungen zurücklie-

gender Erlebnisse ersetzt, liegt ein textimmanentes Signal für erzählte Unzuverlässig-

keit vor.

InDerNazi & der Friseur ist keine geheime narrative Kommunikation zwischen Autor

und Leser nötig.647 Beschreibungen wie die des Säuglings648 kommentiert der Erzäh-

ler mit: »Sie werden sich wahrscheinlich an dieser Stelle fragen, woher ich das alles

noch so genau weiß, aber ich kann es Ihnen beim besten Willen nicht sagen«649. Oder

so: »Sie glauben wahrscheinlich, daß ich mich über Sie lustig mache? […] Sie werden

sich sagen: ›Max Schulz spinnt!‹«650 Schulz gesteht sich damit weder Erinnerungslü-

cken ein noch thematisiert er seine Glaubwürdigkeit; es handelt sich vielmehr um eine

Erzählinstanz, die sich durch ihre Äußerungen als unzuverlässig ausweist und den »lo-

gisch privilegierten Status«651 der Erzählerrede bewusst und offensichtlich unterläuft.

Dagegen gehen die von Nünning genannten Textsignale für Unzuverlässigkeit von

einem Erzählertypus aus, der von seiner eigenen Unzuverlässigkeit nichts weiß.652 Auf

Max Schulz trifft das nicht zu. In Der Nazi & der Friseur handelt es sich doch um eine

vom Erzähler intendierte Unzuverlässigkeit, die auf einer Täuschungsabsicht beruht

645 Vgl. Busch, Dagmar: »Unreliable Narration aus narratologischer Sicht. Bausteine für ein erzähl-

theoretisches Analyseraster«. In: Ansgar Nünning (Hg.): Unreliable narration. Studien zur Theorie

und Praxis unglaubwürdigen Erzählens. Trier: Wissenschaftlicher Verlag WVT, 1998, S. 41-58, ins-

bes. S. 51.

646 Vgl. Neumann, Birgit: Erinnerung, Identität, Narration. Gattungstypologie und Funktionen kana-

discher Fictions of Memory. Berlin, New York: de Gruyter, 2005, S. 164-166.

647 Vgl. Booth: Rhetoric of Fiction, S. 300.

648 Vgl. Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 8, S. 13.

649 Ebd., S. 13.

650 Ebd., S. 14.

651 Scheffel/Martínez: Erzähltheorie, S. 96.

652 Vgl. Nünning: Unrealiable Narration, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 B  TEXTANALYSEN

(»seit Monaten denk ich darüber nach, wie ich am besten untertauchen soll«653). Als

unglaubwürdige Erzählinstanz richtet sich Schulz an den Leser:

Sie werden sich sagen: »[…] Was will Max Schulz? Was will er mir einreden? Wem will

er die Schuld in die Schuhe schieben? Seiner Mutter? Den Juden? Oder dem lieben

Gott? – Und das mit der Selbstwehr des Säuglings, seiner Flucht, den Eindrücken am

Fenster … Unsinn! Sowas gibt es nicht! Ein Alptraum! Nichts weiter!« Aber ich will

Ihnen ja nur meine Geschichte erzählen.654

Hier entwirft sich ein Subjekt, das sich selbst wieder auf zweifacheWeise als Opfer dar-

stellt: wie es zum (Missbrauchs-)Opfer gemacht wird und wie es sich selbst zum Opfer

(des Nationalsozialismus) macht. Das Erzählte wird mit dieser doppelten, pikaresken

und grotesken Stilisierung zum Opfer reduziert, verzerrt und im vierten Buch655 in ei-

ne briefähnliche Form gebracht. Bei dieser Form von Unzuverlässigkeit handelt sich um

ein Selbstgespräch des Erzählers Max Schulz: »Lieber Itzig. Das ist kein Brief. […] Ich

schreibe überhaupt nicht. Ich denke bloß. Oder glaube, daß ich denke. Ich stelle mir

vor, daß ich an dich schreibe.«656 Pikaresk-groteske Einschübe wie »Kannst du mich

hören, Itzig? Und kannst du mich sehen? Komm! Spiel mit mir! Such mich! Wo bin

ich? Wo hab ich mich versteckt?«657 stellen einen Bezug zu der gemeinsam verbrachten

Kindheit her und steigern schließlich die Absurdität dieser imaginären Kommunikati-

onssituation.

Skepsis des Lesers gegenüber der Erzählerfigur resultiert bereits aus der Tatsache,

dass Schulz nicht naiv handelt.Mit den imKontrast zumErzählinhalt eingefügtenWie-

derholungen »Ja, so war das«658 oder »So und so und nicht anders«659 unterstreicht der

Erzähler auf unglaubwürdigeWeise seine Glaubwürdigkeit. Textintern wird das als iro-

nisches Verfahren erkennbar, beide Sätze richten sich in Form eines fingierten Briefes

an den Ermordeten.660 Seine Flucht vor den Partisanen im »polnischen Wald«661 schil-

dert er wie folgt: »Was dann los war? Gar nichts war los. Runtergesprungen sind wir.

Von wo? Mensch … blöder Hund … vom Lastauto! Von wo sonst. Und dann natürlich

653 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 181.

654 Ebd., S. 14.

655 Vgl. ebd., S. 243-295, insbes. S. 243-246, »Lieber Itzig.« Oder »Mein lieber Itzig« (ebd., S. 251) oder

wenn Schulz Fragen von Itzig imaginiert: »Was für ein Schiff? Lieber Itzig. Du bist neugierig. Ein

Schiff, hab ich gesagt. Ein jüdisches Flüchtlingsschiff. Na also. Jetzt weißt du՚s.« (Ebd., S. 246) »Was

dann loswar?Gar nichtswar los«, »Wohin? Irgendwohin.« (Ebd., S. 247) »WelchesMeer?DasMittel-

meer.« (Ebd., S. 252) »Wohin, lieber Itzig? Was für eine Frage! In die historische Heimat der Juden!

Nach Hause!« (Ebd., S. 254).

656 Ebd., S. 246.

657 Ebd., S. 245.

658 Ebd., S. 247.

659 Ebd., S. 246. Vgl. auch S. 249: »Ja, lieber Itzig. So war das. So und so und nicht anders.« (ebd., S. 253,

S. 266, S. 268) Im Gespräch mit Frau Holle heißt es dann: »Ja, und das war so.« (Ebd., S. 144, S. 145,

S. 146, S. 153) Oder »Ja, so war das. Und das war so« (ebd., S. 148), und auch vorher taucht diese

Wendung immer wieder auf: »So war das.« (Ebd., S. 73, S. 75).

660 »Hör zu. So ist das. So und so und nicht anders.« (Ebd., S. 246).

661 Ebd., S. 246f.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 229

abgehauen. Einfach so. Ja, so war das. Und kalt war՚s.«662 Eine ironische Wahrheitsbe-

teuerung wie diese gehört zum »erzählstrategischen Kalkül des Schelmenromans«663.

Die Variabilität des unzuverlässigen Erzählers, auch auktorial erzählen zu kön-

nen664 oder eine Sicht von außen auf den Protagonisten darzustellen,665 ist Bestandteil

der Erzähltechnik, die eine Distanz zum erzählten Geschehen erzeugt.

3.4.2 Fingierte Reflexionslosigkeit: Die »vielen Gesichter«

und das »Mördergesicht« im Spiegel

An der von Hilsenrath verwendeten Spiegelmetaphorik zeigt sich eine Textbewegung,

die den Erzähler und das Geschehen distanziert. Als das Erzähler-Ich sich den Taschen-

spiegel seiner Mutter vor das Gesicht hält, erblickt es »verschiedene Gesichter«:

das Gesicht eines Friseurs … das Gesicht eines studierten Herrn … das Gesicht eines

Halbidioten … das Gesicht eines Dichters … das Gesicht eines Perversen … das Gesicht

eines Normalen … das Gesicht eines Ariers … das Gesicht eines Juden […] [und] das

Gesicht eines Mörders! … aber ein seltsames Mördergesicht war das, denn es schien

zugleich die Züge aller Sterblichen zu tragen, die nach »Seinem Ebenbild« erschaf-

fen wurden … und doch konnte ich das nicht mit Bestimmtheit sagen, obwohl es ein

bestimmtes Gesicht war, das ich sah, weil es verschwommen war … weil meine Augen

tränten … die verdammten Froschaugen. […] Vor dem Spiegel fragte ich mich: Wer

bist du eigentlich? Fragte, wie meine Mutter gefragt hatte … wollte eines wählen …ei-

nes der Gesichter … konnte aber nicht … die wollten nichts mit mir zu tun haben; die

starrten mich wütend an, seltsam verzerrt, weil ich Grimassen schnitt und die Zunge

herausstreckte.666

Der Blick des erzählenden Ichs in den Spiegel bringt unzählige einzelne Konstruktio-

nen (»Gesichter«) hervor. In der Aufzählung stehen sie nebeneinander, fügen sich nicht

zu einer Identität zusammen. Die Textbewegung, ›weg‹ vom Geschehen, ›hin‹ zur Er-

zählerfigur, schafft eine Distanz zum Erzählten. Dabei weigert sich der Roman aber

konsequent zu erkunden, wer Max Schulz ›eigentlich‹ ist und warum er die Verbre-

chen begangen hat. Vielmehr werden die vom Erzähler konstruierten und ›frisierten‹

Identitäten entlarvt. Sich selbst präsentiert der Erzähler jedoch als unfähig, seine eige-

ne Identität zu bestimmen und stellt sich als identitätslos dar. Schließlich mündet die

Aufspaltung in einen infiniten Regress – das »Ich« ist alle und keiner. Ob der Roman

damit einen sarkastischen Angriff auf das Narrativ der deutschen Schuldabwehr inten-

diert, bleibt offen. Ähnlichkeiten dazu weist diese Struktur durchaus auf: Schuldig sind

entweder alle oder keiner.

662 Ebd., S. 247.

663 Bauer: Im Fuchsbau der Geschichten, S. 30.

664 Zum Beispiel, wenn die Gedankenwelt der Kriegswitwe mit dem Holzbein erzählt wird (vgl. Hil-

senrath: Der Nazi & der Friseur, S. 92f.) oder die Innensicht anderer Figuren präsentiert wird (vgl.

ebd., S. 110).

665 Vgl. Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 88, S. 114.

666 Ebd., S. 41f.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 B  TEXTANALYSEN

Im Roman, das lässt sich ohne Weiteres feststellen, bereitet die konstruierte Dis-

krepanz zwischen erzählendem und erlebendem Ich den Identitätswechsel von Max

Schulz zu Itzig Finkelstein vor. Was sich im Handlungsverlauf zu einer grotesken ›Ver-

dopplung‹ der Figur entwickelt, ruft den Eindruck einer »Art Schizophrenie«667 hervor.

Von dem pathologisierenden Einschlag dieses Begriffs abgesehen, sind die schizophre-

nen Züge668 dieses Identitätswechsels auch ein Merkmal für die Unzuverlässigkeit im

Schelmenroman. Exemplarisch vorgeführt wird diese Ich-Spaltung mit dem Spiegel-

blick der Figur.

Obwohl die Frage von Max Schulz, wer er denn eigentlich sei, die Erwartung er-

zeugt, die Figur könnte sich selbstkritisch hinterfragen,wird diese bereitsmit der Reak-

tion auf diese Frage enttäuscht. Seine Antwort rekurriert nur auf die ungewisse Vater-

schaft der fünf infrage kommenden Erzeuger (»wer bist du eigentlich?« – »Fragte, wie

meine Mutter gefragt hatte«). Diese groteske Konstellation sowie die vom Ich-Erzähler

mit »denn« oder »weil« eingeleiteten Sätze brechen jeden kausalen Zusammenhang zu

dem vorher Genannten ab, oder der Grund verbleibt auf der Ebene der körperlichen

Konstruktion und weist keine reflexive Struktur auf. Die ›Kausalsätze‹ des Erzählers

erklären also nichts und halten jede Zuschreibung in der Schwebe. Auch der Moment,

in demMax Schulz in den Spiegel schaut und einGesicht sieht, entstellt jede Form eines

reflektierenden Bewusstseins; als Zeichenträger ist der Spiegel verfremdet; schaut der

Spiegel gewissermaßen zurück, konfrontieren die aufscheinenden vielen Gesichter den

Erzähler mit ihrer Wut, sie lehnen ihn ab, verweigern sich ihm.

Trotz der vielen »Gesichter« sticht »ein bestimmtes Gesicht« hervor, und zwar je-

nes, das an seine Untaten gebunden bleibt, das »Mördergesicht«. Vom Erzähler-Ich

wird dies wiederum sofort relativiert (»es schien zugleich die Züge aller Sterblichen

zu tragen«). Statt eines didaktischen Anliegens inszeniert der Roman eine Figur, die

bloß sieht, was sie sieht. Tautologisch organisiert sind auch Sätze wie »Hitler erklär-

te uns […] ›Ein Loch ist ein Loch!‹«669 oder »Ein Befehl, der befahl: Schlag zu!«670 Sie

erzeugen einen Kontrast, und während das erste Beispiel in eine groteskkomische Dar-

stellung eingebettet ist, die die Nazis und den Erzähler lächerlich macht, steht die Wie-

derholung im zweiten Beispiel für die individuelle Schuldabwehr von Max Schulz und

ist damit Teil seines Opfernarrativs.

Aus diesen Tautologien formt sich eine Strategie der Distanz, deren Merkmal die

Abwesenheit von Reflexivität ist. In der ›umgekippten‹ Spiegelmetapher wird jeder An-

satz von Sinngebung deformiert. So verzichtet der Roman auf eine Erzählinstanz, die

667 Jäger: Unzuverlässigkeit im pikarischen Roman, S. 222. Jäger bezieht diese »Art Schizophrenie«

nicht auf Hilsenrath, sondern bezeichnet damit das Verhältnis zwischen erzählendem und erle-

bendem Ich und weist dieses als Merkmal des Pikaroromans aus.

668 Vgl. Hutter: Identity Politics, S. 238. Nach Hutter weist der Identitätswechsel schizophrene Zügen

auf.

669 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 54f.: »Hitler erklärte uns, daß braune Hemden besser seien

als andere, straffe Hosen besser als schlottrige, Wickelgamaschen lächerlich aussähen wegen des

Schienbeins […] erklärte uns, daß eine Null ein Kreis sei mit einem Loch in der Mitte, und zwar

einem richtigen Loch, denn halbe Löcher gebe es nicht: ›Ein Loch ist ein Loch!‹«

670 Ebd., S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 231

sich der »spiegelnd-reflexiven Funktion«671 gemäß in irgendeiner Weise bestätigt oder

sich gar zu ihrer Schuld bekennt. Der Spiegel fungiert nicht als »Symbol der Erkennt-

nis und Selbsterkenntnis«672; im Gegenteil, die als »Metapher des Subjekts«673 geltende

Spiegelmetapher wird im Roman Der Nazi & der Friseur zu einem Gestaltungsmittel, den

Erzähler zu distanzieren.

Das zur Fratze verzogene Gesicht von Max Schulz in einem zersprungenen Hand-

spiegel seiner Mutter ist eine groteske Umkehrung der Relationsfunktion, wie sie für

den Spiegel typisch ist, und eine Verzerrung der »metaphorische[n] Darstellung von

Subjektivität«674. Der Spiegel ist nicht nur als Medium der Selbsterkenntnis verfrem-

det, er hat überhaupt keine mediale Funktion mehr. Ihren grotesken Einschlag erhält

die sarkastische Distanz durch die inszenierten stereotypisierten Zuschreibungen und

die dadurch erzielte Destabilisierung des Erzählten.

3.4.3 Selbstbildung ohne Selbst im pseudoautobiographischen Groteskstil

Distanziert wird das erzählte Geschehen mit der Perspektive einer grotesken Pikaro-

figur, sie filtert das Erzählte und macht es undurchdringlich. Dadurch wird nicht das

Geschehen unglaubwürdig, es wird vielmehr durch die Erzählperspektive grotesk ver-

zerrt und auf Distanz gebracht. Konzipiert ist die distanzierte Erzählperspektive als

eine pikareske Perspektive mit einer rückblickenden, aber reflexionsabstinenten Er-

zählweise. Stellt Sautermeister in Bezug auf Max Schulz fest, dem Wesen der Figur

sei die »faßliche Erscheinung« abhandengekommen, weil es von »tiefster Zweideutig-

keit durchfurcht«675 sei, dann bildet sich kein Selbst, sondern »eine Figur, die keiner-

lei identische Festigkeit hat«676. Was aus dieser Technik der Mehrdeutigkeit entsteht,

ist eine uneindeutige Erscheinung, die sich wiederholt als »Massenmörder« bezeich-

net, aber kein Unrechtsbewusstsein zeigt. Damit inszeniert der Roman eine bestimm-

te Form der Reflexionsabstinenz, die Abwesenheit eines Schuldbewusstseins, während

Schulz als sprechendes Subjekt durch die Art und Weise seines Sprechens verspottet

und damit literarisch vom Leser distanziert wird.

Neben der Reduktion als Strategie der Distanz zeigt sich eine groteske Substitution,

ein loopartiges Spiel des Ersetzens, dessen einzige Ordnung im chaotischen Zusam-

menschieben der einzelnen Teile liegt. Was aus dieser Technik entsteht, ist das Ver-

schwimmen der Konturen der Täterfigur; was bleibt, ist das Monströse ihrer Untaten,

671 Kuhn, Kristina: Spiegel. In: Ralf Konersmann (Hg.): Wörterbuch der philosophischen Metaphern.

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2011, S. 380-393, hier S. 390.

672 Renger, Almut-Barbara: Spiegel. In: Günter Butzer/Joachim Jacob (Hg.): Metzler Lexikon literari-

scher Symbole. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2008, S. 357-359, hier S. 357.

673 Kuhn: Spiegel, S. 386.

674 Krumm, Thomas: »Der Spiegel der Unterscheidung. Spiegelmetapher und konstruktivistische Er-

kenntnistheorie«. In: Paul Michel (Hg.): Präsenz ohne Substanz. Beiträge zur Symbolik des Spie-

gels. Zürich: Pano, 2003, S. 141-157, hier S. 144.

675 Sautermeister: Aufgeklärte Modernität – Postmodernes Entertainment, S. 233.

676 Braese, Stephan/Eshel, Amir: »Negative Symbiose? Das Verhältnis zwischen Deutschen und Juden

in zwei modernen Grotesken«. In: Mittelweg 36 4/5 (1995), S. 57-63, hier S. 57; vgl. dazu Braese: Die

andere Erinnerung, S. 450.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 B  TEXTANALYSEN

erzähltechnisch sind diese aber reduziert auf ein »Mördergesicht«. Obwohl die Erzäh-

lerfigur die Geschichte aus ihrer Perspektive erzählt, ist es nicht die Figur Max Schulz,

die konkret wird. Im Gegenteil: Körper-Konstruktionen werden als Identitätsmerkmale

ausgewiesen, die ausschließlich auf rassistischen Stereotypen beruhen und bricolage-

artig arrangiert werden. Einzelne ›Merkmale‹ werden wie Identitätsfetzen übereinan-

dergelegt (»Die vielen Verwandlungen«677), geformt (»Ich will eine KZ-Nummer«678)

und verfestigt (»Ich war jetzt Itzig Finkelstein!«679). Das groteske Spiel mit den vom

Erzähler modellierten Identitäten wird auf diese Weise zu einer »Präsenz ohne Sub-

stanz«, genauer gesagt zu einem grauenerregenden und zugleich karnevalesken ›Mör-

dergesicht ohne Substanz‹. Damit entlarvt die groteske Substitution die »vollständige

Stereotypisierung des Juden«680, und der Roman führt die Substanzlosigkeit der von

Max Schulz gebildeten, ›frisierten‹ Identitäten vor. Auf diese Weise gerinnt Selbstbil-

dung in Der Nazi & der Friseur zu einer Bildung ohne Selbst.

Groteske Selbstbildung in der Pseudoautobiographie

Die pseudoautobiographische Erzählform, die der Roman von Anfang an zu erkennen

gibt,wirkt sich auf den Aspekt der Selbstbildung aus. Äußerungen anderer Figuren über

Max Schulz (»Sie sind doch ein Spinner«)681 spiegeln die Unzuverlässigkeit der Erzäh-

lerfigur wider, zum Beispiel die Reaktion der Witwe »Frau Holle« auf die Erzählerfigur

Max Schulz: »Bei Ihnen weiß man nicht, was wahr ist, und was nicht wahr ist«682 oder

»Wissen Sie, daß Sie manchmal wie ein Dichter reden!«683 Das Identitätsversprechen

von Max Schulz՚ fingierter Autobiographie wird durch seine eigenen und durch die Äu-

ßerungen anderer Figuren unglaubwürdig. Bei diesen Äußerungen handelt es sich zum

einen um eine Fokussierung auf Max Schulz, die Distanz zum Geschehen herstellt, und

zum anderen um direkte Verweise auf die unzuverlässige Erzählung.

Das unzuverlässige Erzählen hält die fiktive Erzählerfigur als glaubwürdige und ver-

trauenswürdige Instanz narrativ auf Distanz. Von dieser Unbestimmtheit ausgenom-

men bleibt die unauflöslich an ihre Taten beziehungsweise Untaten gebundene Identi-

tät (»Gesicht«) des Massenmörders (»Mördergesicht«). Nicht umsonst wird von Anfang

an die Verbindung von Name und Tat, »Max Schulz« und »Massenmörder«, häufig wie-

derholt.684 Diese Wiederholung ist eine Konstante im Erzählten, sie ist aber kein Be-

677 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 305.

678 Ebd., S. 190.

679 Ebd., S. 410.

680 Berg: Trauma, S. 35.

681 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 142.

682 Ebd., vgl. GräfinKriemhild: »Herr Finkelstein. Sie sind ein Spinner.« (ebd., S. 216)OderHanna: »Was

redest du da für Unsinn. Du bist doch ein richtiger Spinner.« (Ebd., S. 321).

683 Ebd., S. 172.

684 Zum ersten Mal im Text Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 10: »ich als Massenmörder«; »Max

Schulz, derMassenmörder« (ebd., S. 192); »ich, derMassenmörderMax Schulz« (ebd., S. 265); »mir,

Max Schulz, demMassenmörder« (ebd., S. 293); »Ich, derMassenmörderMax Schulz« (ebd., S. 328);

»ich, der Massenmörder Max Schulz« (ebd., S. 360); »Ich, der Massenmörder Max Schulz« (ebd.,

S. 366); »für mich, den Massenmörder Max Schulz« (ebd., S. 410); zum letzten Mal: »ich, Itzig Fin-

kelstein oder der Massenmörder Max Schulz« (ebd., S. 452).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 233

kenntnis des Erzählers, sondern die Verschleierungstechnik einer Figur, die »sich über

Gott und die Welt lustig [macht]«685.

Schulz ist ein Erzähler, der das Grauen ausblendet, banalisiert und als Protagonist

andere Figuren zielgerichtet täuscht.686 Der Identitätsschwindel ist darauf ausgerich-

tet, der Strafverfolgung der Justizbehörden zu entkommen.687 Die Figur vermeidet es,

1954 Kontakt zu ihrer Mutter und ihrem Stiefvater in Deutschland aufzunehmen, weil

sie befürchtet aufzufliegen.688 Im sechsten und zugleich letzten Buch wird die Taktik

der Erzählerfigur dargestellt, wie sie ihr Handeln weiterhin überlegt und strategisch

ausrichtet. Darüber hinaus thematisiert der Erzähler im sechsten Buch sein Untertau-

chen als Massenmörder und stellt fest: »Ich werde nirgends gesucht. Von keiner Behör-

de derWelt. DieWelt hat mich vergessen.«689 Der Figur, die sich verfolgt sieht und sich

konjunktivisch äußert (die Polizei wartet darauf, dass er »in die Falle laufen würde«690),

steht die Realitätsform einer direkten Rede im Indikativ gegenüber: »Es gab tausen-

de wie mich, kleine Massenmörder, irgendwo untergetaucht, später«691. »Die meisten

Massenmörder leben auf freiem Fuß«, »Es geht ihnen gut, den Massenmördern!«692

3.4.4 Fingierte Selbstentlarvung: Freispruch und Versöhnung

Indem die Doppelfigur das erzählte Geschehen für ihre Bedürfnisse instrumentalisiert

und offensichtlich manipuliert, erklärt der Text erzählte Subjektivität und Identität für

unzuverlässig. In der erzähltenWelt des RomansDerNazi & der Friseur ist die textimma-

nente Selbstentlarvung weder fortschreitend noch unfreiwillig. Fortschreitend ist die

Identitätsverschleierung, nicht die Entlarvung. Der Entschluss der Hauptfigur, ihre Lü-

gen aufzudecken, wird durch einen äußeren Anlass abrupt herbeigeführt, als Schulz

mit dem »Wald der 6 Millionen« konfrontiert ist. Dort sagen die Bäume zu ihm, er

sei der »Letzte unter den Letzten!« Auf seine Frage »Warum?« antworten sie: »Weil du

dich nicht bekennst! Weil du verleugnest! Und dich versteckst! Und noch dazu: hinter

den Opfern … den toten und denen, die überlebt haben!«693 Schulz, der von dem pen-

sionierten Richter verlangt, einen Gerichtsprozess zu improvisieren, wird aber nicht

unfreiwillig entlarvt. Richter und Angeklagter sitzen nebeneinander und agieren »als

Partner«694. Fragt der Angeklagte den Richter, ob er das Urteil fällen solle, woraufhin

685 Ebd., S. 460.

686 Zum Beispiel, als er Unterschlupf bei Veronja sucht: »›Sie kommen sicher aus Laubwalde‹, sagte

die Alte krächzend zu mir … ›vom KZ … 7 km von hier!‹ ›Nein‹, sagte ich. ›Von dort bestimmt nicht.‹

›Sie lügen‹, sagte die Alte. ›Das sehe ich Ihnen an‹« (ebd., S. 148).

687 »Ich muß untertauchen.« (Ebd., S. 120) Oder: »Ich werde gesucht. Das weiß ich genau.« (Ebd.,

S. 180).

688 »Ob ich den beiden geschrieben habe? Oder sonst irgendwie versucht habe, wieder mit ihnen in

Kontakt zu kommen? Nein. So dumm bin ich doch nicht! Bestimmt wurden beide von der Polizei

beobachtet. Die wartete doch nur darauf, daß ich, der Massenmörder Max Schulz, eines Tages in

die Falle laufen würde!« (Ebd., S. 420).

689 Ebd., S. 444.

690 Ebd., S. 420.

691 Ebd., S. 444.

692 Ebd., S. 459.

693 Ebd., S. 433.

694 Ebd., S. 453.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 B  TEXTANALYSEN

der Richter zurückfragt, »Was ist das Urteil?«695, handelt es sich um einen bissigen An-

griff auf die Nachkriegsjustiz in Deutschland. Ziel der Verhandlung sei es, so Schulz zu

Richter, für ihn eine Strafe zu finden, die seine Opfer »zufriedenstellt«696.

In einem imaginierten provisorischen Gerichtsverfahren, das keine juristische Be-

strafung vorsieht, sondern eine Gerichtssituation bloß simuliert, von einer ›Zufrieden-

stellung‹ zu sprechen, ist ein Ironiesignal und Vorbote für die verzerrte Rede von Ver-

söhnung: »Es gibt keine Strafe für mich, die meine Opfer versöhnen könnte.«697 Für

sich genommen mag dieser Satz und der sich anschließende Satz »Es gibt keine Lö-

sung. Auch nicht beim nächsten Prozeß!« als Erkenntnis des Erzählers erscheinen. Ob

sich Max Schulz am Ende aber tatsächlich in einem Gewissenskonflikt befindet oder

sich einer »Schuld« bewusst wird,698 erscheint mit Blick auf das Darstellungsverfahren

jedoch äußerst fraglich.

»Ein ungewöhnliches Gerichtsverfahren, Herr Amtsgerichtsrat. Wir verzichten auf die

übliche Prozedur, brauchen keinen Staatsanwalt, keinen Rechtsanwalt und all die an-

deren. Wir arbeiten zusammen. Als Partner!« – »Als Partner?« – »Jawohl, Herr Amts-

gerichtsrat. Ich versichere Ihnen, daß ich, Max Schulz, dasselbe Ziel anstrebe wie Sie!«

– »Und das wäre?« – »Eine Strafe für mich, die meine Opfer zufriedenstellt!«

Hab ich Ihnen schon von meinem neuen Eisschrank erzählt. Im Ankleideraum. Ja.

Dort steht ein neuer Eisschrank. Holte eine Flasche Wein. Weißwein. Gekühlt. Erfri-

schend.699

Die Sätze brechen durch die eingestreuten Banalitäten abrupt ab, ironisch gebrochen

und grotesk inszeniert ist auch die Frage nach einer »Lösung«, wie es an anderer Stelle

in dem fingierten Verfahren am Ende des Romans heißt:

Richter: »Am besten, wir vertagen den Prozeß!« Ich sagte: »Vertagen nützt nichts. Es

gibt keine Lösung. Auch nicht beim nächsten Prozeß!«

Wir fingen wieder an, Karten zu spielen. Keiner wollte nach Hause.700

Dass die Schuld unsühnbar ist, kann als Botschaft des Autors gelesen werden, nicht

aber als Erkenntnis des Erzählers. Mit dem imaginären und auf eine Farce reduzierten

Gerichtsprozess unterläuft der Autor den Standpunkt des Erzählers und distanziert

sich mit sarkastischen und grotesken Darstellungsverfahren von diesem.

Außerdem richtet sich die Unzuverlässigkeit des Erzählertyps gegen die Figur

selbst, wenn sie ihre richtige Identität preisgibt, die von den Figuren aber als Fiktion

verkannt wird. Denn die Figur Wolfgang Richter, ein pensionierter »Amtsgerichtsrat«

(»Alteingesessener deutscher Jude. Sieht allerdings wie Churchill aus«701), dessen spre-

chender Name sich mit seinem früheren Beruf (»Amtsrichter«) und mit der Funktion

695 Ebd., S. 457.

696 Ebd., S. 453.

697 Ebd., S. 456.

698 Vgl. Sautermeister: Aufgeklärte Modernität – Postmodernes Entertainment, S. 229.

699 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 453.

700 Ebd., S. 457.

701 Ebd., S. 271 (Hervorhebung BP).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 235

in dem Scheinprozess (»Richter«) deckt, erklärt den »Angeklagten« Max Schulz alias

Itzig Finkelstein für »verrückt«702.

Grotesk wird die Selbstentlarvung innerhalb der Fiktionslogik des Romans amEnde

also vor allem dadurch, dass Richter das ›Bekenntnis‹ der Doppelfigur Max Schulz/Itzig

Finkelstein für unglaubwürdig erklärt: »Der Richter hielt mich für einen Schwätzer.«703

Der als ›Opfer‹ getarnte Schulz habe sich, Richter zufolge, zu intensiv mit der Verfol-

gung des Kriegsverbrechers Max Schulz beschäftigt,704 weshalb seine Selbstentlarvung

(»Herr Amtsgerichtsrat. Ich bin Max Schulz!«) von Richter, vermutlich in der Annah-

me, ›Itzig Finkelstein‹ sei traumatisiert, als »Fantasie«705 abgetan wird. Die gespiel-

te Gerichtssituation quittiert der Richter mit der Bemerkung: »Das ist ein schäbiges

Spiel.«706 Da der Richter den falschen Itzig Finkelstein nicht als Max Schulz anerkennt

und Schulz das weiß (»Ich bin überzeugt, daß der Richter mich tatsächlich für verrückt

hielt«707), wird auch die Rede von ›demselben Ziel‹ absurd (»Ich versichere Ihnen, daß

ich, Max Schulz, dasselbe Ziel anstrebe wie Sie!«). Das zeigt einmal mehr das raffinier-

te Anpassungsmanöver des Erzählers und enthüllt das gespielte Gerichtsverfahren als

eine Gelegenheit, sich bloß die Zeit zu vertreiben (»Keiner wollte nach Hause«). Den-

noch inszeniert Max Schulz ein Schuldbewusstsein, mit dem er glauben machen will,

er suche nach einer Strafe.708

Parodiert wird der »Mordprozeß«709 mit einem grotesken Setting, seinem Friseur-

salon als Gerichtssaal, in dem nur der Richter und der Angeklagte sitzen.710 Der Roman

702 Ebd., S. 451.

703 Ebd., S. 441.

704 Vgl. ebd., S. 448: »›Ich kann Sie verstehen, Herr Finkelstein! Sie suchen ihn. Suchen ihn in Gedan-

ken. […] Sie wünschen, daß er lebt, daß man ihn schnappt, verurteilt, hinrichtet. Sie beschäftigen

sich mit ihm.‹«

705 Ebd., S. 450.

706 Ebd., S. 457. Zu den Unterschieden zwischen der früheren amerikanischen und der später erschie-

nenen deutschen Version vgl. auchHilsenrath, Edgar: »›Ich habe über den jüdischenHolocaust ge-

schrieben, weil ich dabei war‹. Gespräch mit Thomas Kraft und Peter Stenberg«. In: Thomas Kraft

(Hg.): Das Unerzählbare erzählen. München, Zürich: Piper, 1996, S. 218-224, insbes. S. 223f. Die

in Deutschland publizierte Version sei, Hilsenrath zufolge, die »richtige Ausgabe« (ebd., S. 224).

Die gestrichene Schlusspassage zu finden bei Stenberg: Hilsenrath und der abwesende Gott. In:

Kraft (Hg.): DasUnerzählbare erzählen, S. 185ff.; Braese: Das teure Experiment, S. 267f. Das Ende in

der englischsprachigen Ausgabe erinnere an Samuel Beckett (vermutlich istWarten auf Godot ge-

meint). Gott und Max Schulz alias Itzig Finkelstein sitzen zusammen wie zwei Figuren, die nichts

mehr zu sagen haben, sitzen und warten, ohne erlösende Worte. In der englischen Fassung wird

Gott angeklagt, dagegen bleibt die Schuld in der deutschen Ausgabe am Ende einzig und allein

bei Max Schulz, und der Dialog findet nur zwischen Schulz und Wolfgang Richter statt. Auf die

Frage, warum die Seiten in der deutschen Ausgabe gestrichen wurden, habe Hilsenrath geant-

wortet, dass das Handeln des Menschen nur als ein Handeln aus freiem Willen beurteilt werden

könne. Vgl. Stenberg: Edgar Hilsenrath und der abwesende Gott, S. 187. Die Anwesenheit des Got-

tes wäre eine Schuldentlastung des Täters. Vgl. Hilsenrath: Ich habe über den jüdischenHolocaust

geschrieben, S. 223f.

707 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 452.

708 Ebd., S. 453, S. 456.

709 Ebd., S. 452.

710 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 B  TEXTANALYSEN

führt somit die raffinierte Strategie der Hauptfigur vor, selbst straffrei zu bleiben, sich

aber als strafsuchend zu inszenieren – Max Schulz, der angeblich etwas ›sucht‹, was

er nicht finden konnte.711 Schulz, der die eigene Strafe an die Versöhnung mit den

Opfern koppelt, kann seiner Ansicht nach gar nicht bestraft werden. Er setzt voraus,

dass es eine Strafe, die seine Opfer »zufriedenstellt« oder »versöhnen könnte«, nicht

geben kann. Damit liegt ein weiterer grotesker Anpassungsversuch des Protagonisten

vor, weiterhin unbestraft zu bleiben. Hierfür bestimmt er, aus der vermeintlichen Sicht

der Geschädigten, dass eine adäquate Bestrafung unmöglich sei. Die Opfer, so Schulz,

»wollen nicht, daßmanmich aufhängt.Oder erschlägt.Oder erschießt«712.Woher weiß

er das? Was bleibt, ist eine Vereinnahmung der Opfer auf allen Ebenen und die Position

eines Täters, der die Bedingungen seiner Straffreiheit selbst bestimmt. Strafrechtliche

Konsequenzen hat das Verfahren für Schulz nicht. So äußert der Roman sarkastische

Kritik an der Straf- und Folgenlosigkeit der Verbrechen:Was bleibt, sei »[n]ur der Nach-

klang unsererWorte«713. IhrenHöhepunkt erreicht die Schuldabwehrmit dem vonMax

Schulz eingeforderten Freispruch. Der Täter verlangt ein Urteil und fällt es am Ende

selbst.714 Der Freispruch, den er sich selbst erteilt, entlarvt die Suche nach einer Strafe

für seine Verbrechen als Farce.

 

3.5 Pikareske Elemente: Gegenspieler, Reflexion, Komplementärtechnik

3.5.1 Gegenspieler: Finkelstein, Veronja und Revolte des Körpers?

a) Finkelstein als Pseudoantagonist und Veronjas Angriff

Direkte Kritik in Form von Gegenstimmen und Gegenfiguren, Widerständen und Wi-

dersachern liefert der Text nicht. Trotzdem muss der Pikaro Widerstände überwinden;

nur in der »Auseinandersetzungmit verschiedenenWidersachern, die ihrerseits als Re-

präsentanten der zeitgenössischen Gesellschaft in Erscheinung treten«, erschließt sich

der Schelm »seine Welt«715. Auch in Der Nazi & der Friseur entwickelt sich eine groteske

»Bipolarität von Schelm undWidersacher«716. Die Funktion des Gegenspielers vonMax

Schulz übernimmt der ›echte‹ Itzig Finkelstein. Dieser Antagonist existiert ausschließ-

lich als eine imaginäre Konstruktion des Erzählers, wie ein Ausschnitt aus dem vierten

Buch zeigt: »Lieber Itzig. […] Weißt du, wer der Mörder ist? Dein Mörder? […] Reiß ru-

hig deine toten Augen auf! Und spitze deine toten Ohren! Es wird dir nichts nützen.

Ich verrate das Geheimnis nicht.«717 Indem der Erzähler Schulz den Ermordeten als

Adressaten imaginiert, wird Itzig Finkelstein zu einem indirekten Gegenspieler, er ist

ein Pseudoantagonist der Pikarofigur Schulz. Das Gegenspieler-Subjekt, das sich im

Text bildet, ist ein gemachtes Subjekt ohne eigene Handlungsmacht.

711 Ebd., S. 456: »unsere Augen, die Augen im Spiegel, die suchten, was sie nicht finden konnten.«

712 Ebd.

713 Ebd.

714 Ebd., S. 457: »Ich frage: ›Soll ich das Urteil fällen?‹ […] Ich sage: ›Freispruch!‹ Und der müde alte

Mann nickt … sagt: ›Freispruch!‹«

715 Bauer: Schelmenroman, S. 2.

716 Bauer: Im Fuchsbau der Geschichten, S. 26.

717 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 243f.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 237

Eine Figur mit Handlungsmacht ist dagegen die »Hexe Veronja«. Zeitweilig ist Max

Schulz den Misshandlungen und »Mordgelüste[n]«718 dieser »uralte[n] Frau«719 aus-

gesetzt. Schulz stilisiert sich zum Opfer von Veronja, seine Situation beschreibt er als

ausweglos720 und sich selbst als hilflos, »ängstlich«721, ohnmächtig722 und ausgelie-

fert.723 Diese Figur agiert als eine Art Gegenspielerin, denn sie wollte ihm, so Schulz,

»irgend etwas klarmachen«724. Worum es sich dabei genau handelt, lässt der Erzähler

Schulz offen. Diesbezüglich berichtet er nur, sie habe ihm angesehen, dass er aus dem

Konzentrationslager sei725 – schließlich habe er noch seine SS-Uniform getragen –726

und einen Winter lang in ihrem Haus unterkommen wolle. Sie durchschaut ihn, stellt

ihm aber ein Versteck bereit und unterstützt damit die Flucht eines Kriegsverbrechers.

Dennoch gibt seine Erzählung auch Auskunft über das widerständige Verhalten

Veronjas gegenüber Schulz. Sie verlacht,727 vergewaltigt und »prügelt« ihn, bis er be-

wusstlos wird, und »stieß ihr meckerndes Lachen aus, wenn [er] aufheulte«728. Zudem

versieht Veronja die Bank, auf der Schulz schläft, mit »spitze[n] Nägel[n]«, und das Es-

sen, das er zu sich nimmt,mit »Glassplitter[n]« oder »rostige[n] Nägel[n]«729. Die Hexe

Veronja ist die einzige Figur, die sich Max Schulz im Roman als eine Art Gegenspiele-

rin entgegenstellt, bis die Situation bei dem Anblick der Goldzähne eskaliert, die den

Opfern des KZ-Laubwalde herausgebrochen wurden und die Schulz in einem Sack bei

sich führt, in der Absicht, das Gold später zu Geld zu machen.730 Als Veronja die Gold-

zähne »verstreut über den Fußboden der Küche« liegen sieht, »fing sie laut zu schreien

an, verdrehte die alten Augen wie eine Irre, raufte ihr Haar, starrte mich entsetzt an,

dachte wahrscheinlich: Hier spukt es!« Daraufhin attackiert sie Schulz mit einer »Holz-

hacke«,731 mit der er sie tötet.732

Das Verhalten der Figur Veronja, die in dem Moment, als sie das Ausmaß seiner

Verbrechen sieht, in Sprachlosigkeit verfällt und ihn mit der Hacke angreift, gleicht der

Handlung eines Gegenspielers. In Der Nazi & der Friseur wird diese Konstellation ver-

fremdet: zum einen geschieht dies durch die Hexe mit ihrem Haus imWald. Sie reprä-

sentiert keine »zeitgenössische Gesellschaft«, sondern eine parodierteMärchenfigur. In

718 Ebd., S. 155.

719 Ebd., S. 146.

720 »[I]ch schlotterte vor Angst. Und da sagte ich zumir: ›Hier stehe ich und kann nicht anders!‹« (Ebd.,

S. 147). »Ich war auf die Alte angewiesen. Ich brauchte sie.« (Ebd., S. 151) »Ich war völlig von ihr

abhängig.« (Ebd., S. 152).

721 Ebd., S. 155.

722 Vgl. ebd., S. 156.

723 »Auf jeden Fall war ich sicher, daß sie mich umbringen wollte!« (Ebd., S. 149).

724 Ebd., S. 160. – »Ich versuchte seit Tagen zu erraten, was sie mit mir vorhatte, kam aber zu keinem

Schluß.« (Ebd., S. 155).

725 Vgl. ebd., S. 148.

726 Vgl. ebd., S. 146, S. 149.

727 Vgl. ebd., S. 156.

728 Ebd., S. 154.

729 Ebd.

730 Vgl. Ibsch: Shoah erzählt, S. 82.

731 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 167.

732 Vgl. ebd., S. 168.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 B  TEXTANALYSEN

der ›Auseinandersetzung‹ mit dieser Figur hat Schulz ›erkannt‹, dass er nicht getötet,

sondern »nur gequält werden sollte«733. Da die Anspielung auf die Grimm’schen Mär-

chen734 Hänsel und Gretel,Hans im Glück und Rumpelstilzchen dermaßen überzogen735 ist

und Gewalt das Erzählte zum Teil überwuchert,736 entsteht eine erzählerische Distanz

mit grotesker Wirkung.

b) Groteske Angstverschiebung

Der einzige Widerstand, der sich konstant und nicht nur situativ wie die Reaktion Ve-

ronjas zeigt, äußert sich organisch: »[…] all die kleinen und großen Max Schulzes und

Itzig Finkelsteins rumorten in meinen Eingeweiden«737. Widerstand leisten ihm kei-

ne Gegenspieler, sondern sein eigener Körper, er ist der einzige Gegenspieler, der von

Max Schulz nicht brutal beseitigt wird. Im Roman deuten sich die drei ›Herzattacken‹

mehrfach an und erhalten am Ende durch den Umstand, dass Schulz eine Herztrans-

plantation benötigt, aber nur das Herz eines Rabbiners will, sein Körper dieses Organ

jedoch abstößt, eine sarkastische Note. Gegen die Scheinidentität rebelliert also kein

moralisches Gewissen; es ist sein Körper, der das Spenderherz ablehnt. So reagiert der

Körper auf etwas, wozu das Gewissen nicht in der Lage ist.

Im Verlauf des Romans sind die Handlungen von Max Schulz von körperlichen Re-

aktionen wie Übelkeit, kaltem Schweiß oder einem »Kribbeln«738 begleitet. Hier findet

offenbar eine »Verschiebung«739 der Angst als Affekt statt, das heißt, zum Vorschein

kommt die Angst dort, wo sie am wenigsten erwartet wird, nämlich beim Täter, und sie

erzeugt dadurch einen verfremdenden Effekt. So taucht die Angst des Täters in Der Na-

zi & der Friseur in Verbindung mit körperlichen Reaktionen auf, zum Beispiel, als Schulz

in seinen »letzten Zügen«740 liegt:

»Ich hab’s ja gewußt.« – »Was … gewußt?« – »Daß du Angst kriegst, Max.« – »Woher

weißt du das, Wolfgang?« – »Ich sehe den Angstschweiß auf deiner Stirn. Und deinen

offenen Mund.« – »Das kann nicht sein, Wolfgang. Wie kann mein Körper schwitzen …

vor Angst […]? […] Ja. Ich habe Angst.« […] »Ja. Das ist so. Zuallerletzt, da stirbt ein Kerl

733 Ebd., S. 160.

734 »[D]ie Frau Holle in Grimms Märchenbuch … Grimms Märchenbuch … das Lieblingsbuch des Itzig

Finkelstein […] das ein deutschen Märchenbuch war.« (Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 137).

735 Vgl. Arnds: Holocaust-Satire, S. 120; Fuchs: A Space of Anxiety, S. 164f.; Ibsch: Shoah erzählt, S. 82.

736 »Ich […] holte aus und zertrümmerte den Schädel der Hexe mit drei Schlägen. Drei Schläge! Wie

man so sagt: Aller guten Dinge sind drei. Die Schädeldecke Veronjas flog unter die Bank und

klatschte an die Wand. Ein Teil ihres Kopfes sauste in die entgegengesetzte Richtung […]. Kalte

Asche fiel auf Veronjas Gesicht. Ich holte die Kohlenschaufel, kehrte Gesicht und Asche zusam-

men, warf es ins Ofenloch, machte ein lustiges Feuer.« (Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 168).

737 Ebd., S. 305: »Itzig Finkelstein hatte Magenschmerzen. Ihm war zum Erbrechen übel. Was war

das nur? Wie das Lastauto seltsame Sprünge machte? Oder weil sich Itzig Finkelstein aufs neue

verwandelte? […] Ja, verdammt noch mal. Mir war zum Erbrechen übel. Die vielen Verwandlun-

gen … […].«

738 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 422.

739 Koppenfels: Immune Erzähler, S. 17. Parallelen lassen sich zu dem Prinzip der Affektverschiebung

ziehen, wie es Martin von Koppenfels mit dem Immunen Erzähler vorstellt.

740 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 464.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 239

wie du … mit ,ihrer‹ Angst.« – »Wessen Angst?« – »Mit der Angst deiner Opfer, bevor

sie starben.«741

Schulz bestätigt lediglich die Äußerungen Richters und fügt sich damit in jene Erwar-

tungen ein, die von außen an ihn herangetragen werden. In diesem Fall ist es die Fest-

stellung von Richter, der gewusst habe, dass Schulz »Angst« bekommen würde; Schulz

verneint dies zuerst und bestätigt es dann. In der Forschungsliteratur wird dagegen

die Auffassung vertreten, Schulz werde von Schuld- und Angstgefühlen, ja sogar von

der Angst der Opfer eingeholt.742 Horch zufolge verlässt der Schluss des Romans den

durchgängig »satirisch-groteske[n] Diskurs«743. Eine solche Interpretation der Angst-

übertragung moralisiert die groteske Figuration im Roman. Außerdem spricht Schulz

nur von ›seiner Angst‹744. Die von Richter erwähnte Angst ist nicht zu seiner Angst ge-

worden, diese attestierte Angst ist nicht die Angst der Hauptfigur. In Anbetracht der

Schlusspassagen, in denen Schulz während der gespielten Verhandlung im Salon von

›seinen Toten‹ spricht, ist es auch nicht die Angst der Opfer, die – bewusst oder unbe-

wusst, körperlich oder nicht – auf den Erzähler übergeht. Selbst dort, wo Schulz sagt,

sie »wollen doch nur ihr Leben zurück. Weiter nichts. Und das kann ich nicht. Das,

Wolfgang, kann ich, Max Schulz, ihnen nie zurückgeben. Ich kann nicht mal die Todes-

angst streichen, und auch nicht das Vorspiel der Todesangst«, ist der Zusammenhang

zwischen der Angst des Täters und der Angst der Opfer verstellt. Was bleibt, sind kör-

perliche Reaktionen des Täters, mehr nicht.

Von einer Verschiebung statt von einer Übertragung auszugehen bedeutet, zwei ver-

schiedene ›Ängste‹ anzunehmen: die groteske Angst des Täters vor dem eigenen Tod und

die traumatische Angst der Opfer. Demzufolge stellt der Text nicht die Transformation

›einer‹ Angst dar, die traumatische Angst taucht nur als vermeintliche Reaktion des Kör-

pers auf. Mit der Differenzierung dieser beiden Ängste wird die Angstverschiebung als

ein groteskes Element literarischer Distanzierung sichtbar. Auf der Darstellungsebene

wird dem Leser eine Verschiebung vorgeführt, die aber auf einer grotesken Identifika-

tion des Täters mit dem Opfer beruht. Erstens wird damit jede moralische Bewertung

ad absurdum geführt, auch weil das, was bewertet wird, lediglich körperliche Zustände

(»Herzinfarkt«, »Angstschweiß«) sind, die zufällige (»übliche«)745 Reaktionen des Kör-

pers sein können. Überträgt der Roman diese Angst auf den Täter und suggeriert da-

durch, der Tätermüssemit der Angst seiner Opfer weiterleben, handelt es sich zweitens

um eine akausale Verknüpfung, die den Eindruck erzeugt, dass sich die Angst auf die

Figur überträgt und in einer Revolte des Körpers zum Vorschein kommt. Die Angst der

741 Ebd., S. 465.

742 Vgl. Lauer: Erinnerungsverhandlungen, S. 238; Horch: Grauen und Groteske, S. 27: »Die Angst der

Millionen Opfer holt Schulz ein, kumuliert und kondensiert sich zu seiner eigenen Todesangst«;

Graf: Mörderisches Ich, S. 148: »[A]uch die nun aufsteigende Angst, die die Angst seiner vielen Op-

fer ist, kann nicht eine gerechte Strafe sein. Das vorliegende Buch, die lebendige Erinnerung des

Täters, bleibt die einzig materiell greifbare Buße. Die Erinnerung gibt keinem seiner Opfer das

Leben zurück, bewahrt aber ihre Würde.« (Graf: Mörderisches Ich, S. 148); Berg: Trauma, S. 33.

743 Horch: Grauen und Groteske, S. 27.

744 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 465.

745 »[E]in Herzinfarkt. Heutzutage das übliche.« (Ebd., S. 460); »›Einmal muß jeder dran glauben.‹«

(Ebd., S. 459).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 B  TEXTANALYSEN

Opfer einem Täter zuzuschreiben, der sich als Opfer ausgibt, beruht auf einer Angstver-

schiebung, deren Besonderheit darin besteht, die Angst des Täters und die Angst der

Opfer akausal zu verknüpfen. Damit ist das Prinzip der Verschiebung in Hilsenraths

Roman eine groteske Angstverschiebung. So wird die Angst zu einem Gestaltungsmittel,

nicht im Sinne einer Übertragung, sondern als Bestandteil einer schelmenromanähn-

lichen Schreibweise, die den Körper – und nicht das Gewissen – der Erzählerfigur zum

Gegenspieler macht. Die distanzierende Wirkung dieser Angstverschiebung ist in Hil-

senraths Roman eine Strategie grotesker Verfremdung.

3.5.2 Reflexion und Komplementärtechnik

a) Groteske Reflexionsverschiebung

Im Schelmenroman kann sich eine aus moralischen oder religiösen Gründen kritisch

reflektierende Sicht des Ich-Erzählers entwickeln.746 Eine solche Sicht weist Der Nazi &

der Friseur aber gerade nicht auf. Der Roman inszeniert vielmehr eine Reflexionsabsti-

nenz, aus der sich eine Distanzierungstrategie formt. Deren Merkmal ist eine geziel-

te Abwesenheit reflexiver Momente, wie sie sich in dem Spiegel- oder dem Metamor-

phosebeispiel zeigt.747 Die Sicht des Erzählers reflexionslos zu nennen, träfe jedoch

aufgrund ihres verzerrenden Charakters nicht zu.748 Stattdessen verschiebt sich die

Reflexion durch den Rollentausch auf die von Schulz imaginierte Figur Itzig Finkel-

stein: »Was ist es, was wir Juden ausstrahlen? […] Ist es unsere Vergangenheit?«749Oder:

»Habe ich einen Minderwertigkeitskomplex? Und ist dieser Komplex ein typisch jüdi-

scher?«750 Die ›Welt‹, um imBild des pikaresken Elements zu bleiben, stellt der Erzähler

Schulz nur als Finkelstein ›infrage‹.

Grotesk verschoben ist zudem das Verantwortungsbewusstsein, denn es ist nicht

der Täter Schulz, der Verantwortung für seine Taten übernimmt. Als Salonbesitzer in

Israel wird diese Leerstelle grotesk inszeniert: »Hab meinen Kunden zum nächsten Ta-

xistand gebracht. Selbstverständlich vorher im Salon das Licht ausgeknipst … dann zu-

geschlossen. Ein Mann kennt seine Verantwortung.«751 »Das mit der Verantwortungs-

losigkeit« sei für ihn nun vorbei, mit der ›Begründung‹: »Ich war jetzt Itzig Finkel-

stein!«752 Hier tritt eine akausale Verknüpfung und vor allem eine Verschiebung in der

Textkonstruktion auf: In Der Nazi & der Friseur sind es grotesk inszenierte und verscho-

bene Momente, die den Anschein einer reflektierenden Sicht erzeugen, aber eben nur

als ›falscher‹ Itzig Finkelstein.

Durch die groteske Reflexionsverschiebung wird das »Narrativ der moralischen Fol-

genlosigkeit der Schuld«753 zu einer sarkastischen Provokation. Schließlich erzählt Max

746 Vgl. Guillén: Begriffsbestimmung des Pikaresken, S. 385.

747 Vgl. dazu Kapitel 3.4 Bildung ohne Selbst.

748 Zum Beispiel, als er sich seine SS-Tätowierung entfernen und eine Auschwitz-Nummer tätowie-

ren lässt und mit »Das wirkt mehr. Das ist bekannter« (Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 191)

kommentiert.

749 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 227.

750 Ebd., S. 219.

751 Ebd., S. 343.

752 Ebd., S. 410.

753 Birkmeyer: Vom Briefroman zur Tätergroteske, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 241

Schulz, der Verbrechen ungeheuren Ausmaßes begeht, aber ein »reine[s] Gewissen«754

habe und seiner Ansicht nach nur etwas »Glück«755 benötige, das Grauen ohne Emotio-

nen, Anteilnahme, Reue und Schuldgefühl: »Na ja, so war das. Ich erhielt dann Befehl,

die Gefangenen zu erschießen.«756 Über seine Beteiligung amMord von 200 000 Juden,

sagt er: »Das war so. Ich kann’s nicht ändern.«757 Diese irritierende »protokollarische

Sachlichkeit«758 ist eine grotesk-sarkastische Distanznahme: Schulz spricht unbeteiligt

über seine Verbrechen, als habe er in einem »geistigen Vakuum agiert«759, in dem es

keine adäquate Strafe für seine Untaten geben könnte.760 Auf diese Weise erzeugt der

Roman eine groteske Antisentimentalität.

Diese unbeteiligte Erzählweise (groteske Distanznahme) eines gewissenlosen Tä-

ters, dessen Untaten für ihn folgenlos bleiben, wirkt befremdlich, weil sie die histori-

sche Schuld der Deutschen völlig ausblendet und das Ausmaß der Verbrechen ignoriert.

Trotz des rückblickenden Erzählens nimmt die Erzählerfigur keine reflektierende Di-

stanz zu den Ereignissen ein, aus der sie das Erzähltemoralisch bewerten würde.761 Die

Romanhandlung erzeugt zwar Widersprüche, die irritieren und vieles in der Schwebe

lassen,762 aber keine für den Schelmenroman typischen Widerstände, die moralische

Folgen für den Protagonisten hätten. Neugier und Empörung ruft der Roman damit

hervor, dass Max Schulz der Identitätsraub beinahe reibungslos gelingt. Die Figurati-

on des Schelms wird sowohl durch die Widerstandslosigkeit in der Erzählung als auch

durch die Gewissenlosigkeit der Figur verfremdet und das Erzählte um ein weiteres di-

stanziert. Zu dem rückblickenden Erzählen mit großem zeitlichen Abstand (beginnend

mit seiner Geburt im Jahr 1907) und dem pikaresken Erzählgestus kommt der groteske

Kontrast hinzu. Sarkastisch ist dieses Darstellungsverfahren aufgrund der Perspektive,

die das Geschehen mit pikaresken Elementen aus der Sicht eines als jüdisches Opfer

getarnten Massenmörders präsentiert.

b) Komplementärtechnik

Die Komplementärlektüre geht zurück auf eine strukturelle Eigenschaft des Schelmen-

romans, den Leser nur mit der »halbierten Sicht« zu konfrontieren und die Darstel-

lungen der Widersacher in dieser »einseitigen Selbst- und Weltdarstellung«763 auszu-

sparen. Aufgrund der als »ergänzungsbedürftigmarkierten« Erzählkonstruktionmüsse

der Leser die erzählte Geschichte des unzuverlässigen Ich-Erzählers einer Komplemen-

754 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 181.

755 Ebd., S. 110.

756 Ebd., S. 136.

757 Ebd., S. 121.

758 Sautermeister: Aufgeklärte Modernität – Postmodernes Entertainment, S. 241.

759 Stenberg: Hilsenrath und der abwesende Gott, S. 185.

760 Ebd., S. 183.

761 Vgl. Hoffmeister: Zur Problematik der pikarischen Romanform, S. 6; Jacobs: Der Weg des Picaro,

S. 3.

762 Vgl. Graf: Mörderisches Ich, S. 138; Berg: Trauma, S. 36.

763 Bauer: Im Fuchsbau der Geschichten, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 B  TEXTANALYSEN

tärlektüre unterziehen.764 Diese »optische Halbierung«765 verlangt also, die Leerstellen

mitzudenken, die der Erzähler ausspart und die im Text stilistisch unter anderem mit

zahlreichen Auslassungszeichen markiert sind. Damit lenkt der Roman nicht nur die

Aufmerksamkeit auf die ausgesparten »denkbaren Gegendarstellungen seiner Wider-

sacher«766. Dem Leser kommt auch eine aktive Rolle zu, auf Inakzeptables und Wider-

sprüche zu reagieren und Umdeutungen vorzunehmen.

In der Mitte des Romans (drittes Buch) stellt sich der Ich-Erzähler Max Schulz als

Itzig Finkelstein vor und präsentiert seine »Geschichte«767: »Wissen Sie, was ein Todes-

marsch ist? Ich kann das nicht beschreiben. Aber den hab ich mitgemacht.«768 Diese

Technik ist eine Strategie der Distanznahme: Den Todesmarsch beschreibt er nicht als

Opfer, sodass auch keine sarkastische Darstellung der Opfererfahrung erfolgen kann.

Die der Familie Finkelstein widerfahrene Gewalt wird aus der Sicht des Täters erzählt.

Die konkreten Gewalterfahrungen aus der Opferperspektive konstituieren eine Leer-

stelle im Roman. Das heißt, der Erzähler gibt sich als jüdisches Opfer aus, aber die

Gewalt an den Opfern erzählt Schulz nicht aus deren Sicht.

Die Gewalt, die Max Schulz auch Itzig Finkelstein zufügt, angefangen bei der Zer-

störung des Salons in Deutschland bis hin zu den Massenerschießungen in Polen und

Russland,769 bleibt an die Täterperspektive gebunden und wird mit grotesken Elemen-

ten verfremdet:

Wir schossen vor Langeweile die Eiszapfen von den Bäumen, legten zuweilen auch ein

paar Juden um, weil wir nichts besseres zu tun hatten […]. Wissen Sie, wie man 30 000

Juden in einem Wäldchen erschießt? Und wissen Sie, was das für einen Nichtraucher

bedeutet? Dort hab ich das Rauchen gelernt.770

Ergänzt wird diese Verknüpfung von akausalen Elementen – dem Erschießen vonMen-

schen und dem Rauchen aus Langeweile – durch die Verbindung der Gewalttat mit ei-

nem Spiel für Kinder: »Ich habe die Opfer am Anfang gezählt; das hab ich allerdings

gemacht, so wie ich als Kind die Pflastersteine zählte beimHinke-Pinke-Hüpfespiel«.771

Diese Verbindung unvereinbarer Elemente weist Dopheide als groteske Erzähltechnik

aus.772

Das Grauen wird in perfider Weise verharmlost und ausgeblendet: »Haben Sie mal

was vom Polenfeldzug gehört? Das war ein kurzer Spaziergang. Dort war nicht viel

los im Jahr 1939. Ob ich den mitgemacht hab? Nein. Den hab ich leider verpaßt.«773

764 Bauer: Schelmenroman, S. 2, vgl. ders.: Im Fuchsbau der Geschichten, S. 25.

765 Bauer: Schelmenroman, S. 12.

766 Ebd., S. 2.

767 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 193: »Meine Geschichte ist einfach: Ich bin Itzig Finkelstein,

ein jüdischer Friseur aus Wieshalle.«

768 Ebd., S. 194.

769 Vgl. ebd., S. 121f.: »›Wir hatten verschiedeneMethoden‹, sagte Max Schulz. […] ›Ja, Laubwalde. Das

Vernichtungslager ohne Gaskammer.‹«

770 Ebd., S. 77f.

771 Ebd., S. 78.

772 Vgl. Dopheide: Das Groteske und der Schwarze Humor, S. 175.

773 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 243

Von September bis Oktober war der Überfall auf Polen, danach wurden Teile Polens

von den Nazis besetzt. In der Zeit nach dem Überfall auf Polen, im Dezember 1939,

habe er sich »gelangweilt«, »so wenig war dort los«, die Erschießung polnischer Juden

nennt er »Fingerübungen«774, das brutale Morden wird als gedankenloser Zeitvertreib

bezeichnet.

Irritation ruft das intratextuelle Zusammenspiel von eindeutigem Täterwissen,

zweideutigem Erzählen und der grotesken Verzerrung hervor, zum Beispiel, wenn

sich die Perspektive des Täters im umgangssprachlichen Erzählgestus äußert: »Dort

war nicht viel los« oder »Den hab ich leider verpaßt.« Das Spiel mit dem historischen

Wissen des Lesers ist das eine, das andere ist die groteske Erzählweise im Text, um die

es hier geht. Zu nennen wäre die Verbindung von verübten Verbrechen und empfun-

dener »Langeweile«. Die hervorgerufene Kontrastwirkung zwischen Gewaltverbrechen

und Banalitäten ist auf das groteske Stilprinzip einer »Verzerrung der Maßstäbe des

Handelns oder der Wahrnehmung«775 zurückzuführen. Erreicht wird diese Verzerrung

dann durch die akausale Verknüpfung (Mord–Langeweile) sowie durch die uneindeu-

tige Erzähllogik. Beklagt der Erzähler, sich gelangweilt zu haben, »dort« sei nicht viel

los gewesen, und sagt dann aber, er sei »leider« nicht dabei gewesen, ruft das »leider«

innerhalb seiner Erzähllogik einen Widerspruch hervor, der das Gesagte in einem

solch extrem verzerrten Zusammenhang unglaubwürdig macht und einen Kontrast

erzeugt zwischen seinen monströsen Taten und dem grotesken Einschub eines kleinen

trivialen »leider« – eine banale Aussage mit kontrastierender Wirkung. Die von einer

grotesken Abenteuerlust geprägte Perspektive des Täters verschleiert und verzerrt das

Geschehen.

Das Ausmaß der Verbrechen und das Leid der Opfer werden durch die Komplemen-

tärtechnik sowohl durch das direkte Täterwissen als auch auf ›indirekte‹ Weise zum

Gegenstand des Erzählens. Oder, um ein Bild von Lauer aufzugreifen: Der Roman ist

um die Leerstelle Massenvernichtung herum gebaut.776 Die Komplementärlektüre be-

zieht sich auf diese »Leerstellen«, sie sind durch die einseitige Perspektivierung des

Geschehens im Text präsent, aber nicht auserzählt. Das Opfer wird nicht direkt als Op-

fer gezeigt, dennoch werden die Verbrechen beim Namen genannt. Der spielerische

Part, der im Schelmenroman auf die Widerstände und Widersacher zurückgeht,777 ist

in Hilsenraths Roman extrem verzerrt. Kategorien wie Buße, Angst, Trauma oder Ge-

wissen werden verfremdet; für die Darstellung solcher Leerstellen nutzt der Roman vor

allem die Komplementärlektüre und die groteske Verschiebung.

 

774 Ebd., S. 76f.

775 Dopheide: Das Groteske und der Schwarze Humor, S. 128.

776 Vgl. Lauer: Erinnerungsverhandlungen, S. 237.

777 Vgl. Bauer: Schelmenroman, S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 B  TEXTANALYSEN

3.6 Erste Romanfassung: Der jüdische Friseur

In seiner ersten unveröffentlichten Fassung Der jüdische Friseur (1968/1969) hat Hilsen-

rath den Roman als Briefroman mit Tagebucheinträgen konzipiert.778 Die Umarbei-

tung des Textes, wie er 1977 unter dem TitelDerNazi & der Friseur publiziert wurde, wirkt

sich auf die Fiktionalisierung und den Adressatenbezug aus. So werden zum Beispiel

durch die Gestaltungselemente des Briefromans, die in Der Nazi & der Friseur erhalten

geblieben sind, transformiert oder gestrichen wurden, Stilelemente der Distanzierung

sichtbar. Der Brief dient als ein »Ausdrucksmittel der Hinwendung und Anrede«779 und

zeichnet sich durch einen zeitlich geringen Abstand von Erleben und Erzählen aus.

Diese Eigenschaft der Briefform, die »Scheingegenwärtigkeit«780, hat auf die Distanz

zwischen Erzähler und Leser keinen Einfluss. Erhalten geblieben ist von der Ursprungs-

fassung vor allem die fingierte autobiographische Schreibweise, die aber nicht an eine

briefliche Kommunikation gebunden ist. In ihrer distanzierendenWirkung unterschei-

det sich die Briefform also nicht wesentlich von der veröffentlichten Fassung Der Nazi

& der Friseur. Am Beispiel des Spiegelblicks von Max Schulz ist lediglich ein expliziter

Adressat des Briefes eingesetzt, der die sarkastisch-groteske Situation nicht beeinflusst:

»Sehr geehrter Herr Staatsanwalt. Vor demHandspiegel meinerMutter fragte ichmich:

Wer bist du eigentlich?«781 Auch die Szene mit der Figur Wolfgang Richter unterschei-

det sich bis auf die formale Integration des Adressaten nicht wesentlich von der zweiten

Romanfassung. Aus »Lieber Itzig, der Richter hielt mich für einen Schwätzer«782 wurde

schließlich »Der Richter hielt mich für einen Schwätzer«783.

Worin sich die erste von der zweiten Fassung unterscheidet, ist die Nähe der Fi-

gur zum Leser. Mit der Abkehr von der Briefform tritt Schulz als Verfasser der Briefe

zurück. In der (veröffentlichten) zweiten Romanfassung wurden Einfügungen, die das

schreibende Ich betonen, wie »ich schweife ab. Das will ich nicht. Ich will nur erzählen,

meine Geschichte in systematischer Reihenfolge erzählen«784, minimiert. Damit ver-

sucht Hilsenrath, den direkten Subjektausdruck zu vermeiden.785Wie sich die Präsenz

des Erzähler-Ichs verändert, zeigt die Gegenüberstellung einer Erzählsituation aus der

ersten und zweiten Romanfassung. In Der jüdische Friseur heißt es in einem Brief von

Max Schulz:

778 Das Typoskript befindet sich im Edgar Hilsenrath-Archiv in Berlin.

779 Picard, Hans Rudolf: Die Illusion derWirklichkeit im Briefroman des 18. Jahrhunderts. Heidelberg:

Universitätsverlag, 1971, S. 23.

780 Ebd., S. 12; vgl. Clauss, Elke-Maria: Briefroman. In: Dieter Burdorf/Christoph Fasbender/Burkhard

Moenninghoff (Hg.): Metzler Lexikon Literatur. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2007, S. 99.

781 Hilsenrath, Edgar: Der jüdische Friseur, Typoskript v. 1968/1969, 675 Seiten, Edgar-Hilsenrath-

Archiv der Akademie der Künste, Berlin, 841, S. 93. Passagen aus dem Typoskript, aus den Mappen

841, 843 und 846, werden in der vorliegenden Arbeit erstmals publiziert. Die Veröffentlichung er-

folgt mit freundlicher Genehmigung von Ken Kubota (Freundeskreis Edgar Hilsenrath e.V.), der

dasWerk des Autors Edgar Hilsenrath betreut, und der Akademie der Künste. Herrn Kubota sei an

dieser Stelle besonders gedankt.

782 Hilsenrath: Der jüdische Friseur, EHA 846, S. 625.

783 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 441.

784 Edgar Hilsenrath: Der Jüdische Friseur (zit.n. Birkmeyer: VomBriefroman zur Tätergroteske, S. 60).

785 Vgl. Birkmeyer: Vom Briefroman zur Tätergroteske, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 245

Ich kenne keine Schuldgefühle. Keine Reue. Nichts. Wenigstens bin ich mir dessen

nicht bewusst. Ich war bloss Max Schulz, nichts anderes, bloss Max Schulz. Und jetzt

bin ich Itzig Finkelstein. Und das mit den Goldzähnen . . . die ich solange mit mir

herumschleppte . . . wie ein Symbol meiner Schuld? Dass ich nicht lache! Ein reiner

Zufall! Was hat das mit meiner Schuld zu tun? Ich habe die Zähne auf meinem Rücken

getragen, um sie eines Tages zu verkaufen […] um mit dem Geld unterzutauchen, um

ein neues Leben anzufangen.786

Im Gegensatz zu der ersten Fassung enthält Der Nazi & der Friseur keine Briefe an Frau

Holle, stattdessen kommt es zu einem Dialog zwischen den beiden Figuren:

»Sagen Sie mir doch, was in dem Sack drin ist!« Max Schulz zögerte. Dann sagte er

langsam: »Goldzähne« … obwohl er das gar nicht hatte sagen wollen. Frau Holle tat

einen erschreckten Ausruf, zog das eine Bein ein, setzte sich halb auf, starrte Max

Schulz an. […] »Goldzähne«, flüsterte Frau Holle. »Ja«, sagte Max Schulz. »Und was

wollen Sie mit den Zähnen machen?« fragte Frau Holle. »Ein neues Leben anfangen«,

sagte Max Schulz.787

Mit der direkten Rede und den gestrichenen Ausdrücken, die auf das sprechende Sub-

jekt verweisen, treten der Protagonist und seine Schuldabwehr zurück. Im Vergleich

zu dem Typoskript lässt sich erkennen, dass sich die Distanzierung der Hauptfigur im

Roman grundsätzlich nicht vergrößert, sie erfolgt nur auf andere Weise. Je präsenter

das Ich des Täters ist, umso offensichtlicher wird sein fehlendes Unrechtsbewusstsein.

Distanziert wird die Figur dann aufgrund ihrer Äußerungen, während sie im zwei-

ten Beispiel erzähltechnisch zurückgenommen wird. Die in der zweiten Fassung vor-

genommene Reduktion der subjektiven Perspektive lässt Schulz nicht grotesker wirken

als zuvor, denn auch die Perspektive des Briefeschreibers erzeugt eine Distanz zum Er-

zählten durch widersprüchlich-absurde Formulierungen wie »Itzig Finkelstein, […] der

mir seinen Namen geborgt hat, ohne dass er es weiss«788 oder durch sarkastische Ele-

mente, wie es der Ausschnitt aus dem Brief zeigt, denMax Schulz, 1967 in Israel lebend,

an den Staatsanwalt adressiert:

Ich erlaube mir, sehr geehrter Herr Staatsanwalt, Ihnen an dieser Stelle in aller Höf-

lichkeit mitzuteilen, daß ihre Glatze nur scheinbar von Itzig Finkelstein, in Wirklich-

keit jedoch von demMassenmörder Max Schulz behandelt worden ist. Wenn ich nicht

irre, sehr geehrter Herr Staatsanwalt, sind Sie an dem Fall Max Schulz seit Jahren per-

sönlich interessiert und haben es sich in den Kopf gesetzt, den Fall Max Schulz eines

Tages aufzurollen. Stehe Ihnen selbstverständlich zur Verfügung. […] Hochachtungs-

voll/Itzig Finkelstein, Früher: Max Schulz789

786 Hilsenrath: Der jüdische Friseur, EHA 843, S. 258.

787 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 124.

788 Hilsenrath: Der jüdische Friseur, EHA 841, S. 43.

789 Prolog aus Der jüdische Friseur ist nicht im veröffentlichten Roman Der Nazi & der Friseur enthalten:

»Bet David, den 10. Februar 1967/Sehr geehrter Herr Staatsanwalt,/ich stehe seit einiger Zeit in re-

ger Korrespondenz mit dem Herrn Präsidenten der berüchtigten Organisation ›Wer da sucht, der

findet‹ [gemeint ist vermutlich Simon Wiesenthal, Anm. BP]. Zu meinem größten Bedauern er-

laube ich mir jedoch höflich, Ihnenmitzuteilen, daß unser Briefwechsel versandet ist, da der Herr

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 B  TEXTANALYSEN

Das kommunikative Verhältnis zwischen Briefeschreiber und Adressat ist eher ein La-

chen mit dem Verfasser der Briefe als ein Lachen über die Hauptfigur beziehungsweise

ein Verlachen von Max Schulz. Obwohl nicht die gesamte erste Fassung von der Brief-

struktur durchzogen ist – stellenweise lösen sich die Einzelbriefe mit Datumsangabe,

Anrede und Schlussformel auf, sodass lediglich die Anrede (»liebe Frau Holle«) den

Bruch im Erzählen markiert –, enthält Der jüdische Friseur keine direkte Leseranspra-

che. In der zweiten Fassung liegt dagegen ein Adressatenbezug vor, der den Leser in-

volviert,790 ihm sogar Antisemitismus unterstellt791 und dadurch provoziert. Distanz

erzeugt Der Nazi & der Friseur also insbesondere durch die lächerlich machende Darstel-

lungsweise und durch die provokante Leseranrede.792

Allusionen in der Leseranrede wie »Ich nehme an, daß Sie wissen, was eine Be-

schneidung ist«793, »Sie verstehen schon,was ichmeine!«794 oder »Sie werden natürlich

wissen wollen«795 verstärken die Provokation und die Nähe. Im Roman ist die provo-

kante Adressierung des Erzählers nicht mehr in eine Kommunikationsform zwischen

Verfasser und Empfänger der Briefe eingebettet.

Die provokante und sarkastische Leseransprache in der zweiten Fassung geht im

Wesentlichen auf die persönliche Anrede imBrief der ersten Fassung zurück.Herausge-

nommen wurden zum Beispiel die Anredeformen (»Sehr geehrter Herr Staatsanwalt«,

»Sehr geehrter Herr General«). War der Text anfänglich auf einen Adressaten hin kon-

zipiert, wurde in der zweiten Fassung eine Erzählform getilgt, die an eine briefliche

Kommunikation gebunden ist und die eine Unmittelbarkeit inszeniert.796 Die zweite

Fassung stellt zwar eine dialogische Erzählsituation her, allerdings zwischen Erzählin-

stanz und Leser. Die zitierten Anspielungen, die versuchen, eine Nähe herzustellen,

haben schlussendlich einen distanzierenden Effekt, weil antisemitische Vorurteile eine

Komplizenschaft simulieren und den Leser dadurch provozieren. In der Romanfassung

wird damit der rhetorische Vorgriff zum sarkastischen Angriff. Die sarkastische Provo-

kation steckt demzufolge in der Adressierung. Kommentarlos unterstellt der Erzähler

Präsidentmich anscheinend nicht für ganz voll nimmt./Der Grundmeines heutigen Schreibens an

Sie, sehr geehrter Herr Staatsanwalt, ist einfach: Ich hoffe, bei Ihnen Verständnis zu finden. Mei-

ne Hoffnung ist schließlich nicht ganz unbegründet, da wir uns ja persönlich kennen./Können Sie

sich noch an mich erinnern, sehr geehrter Herr Staatsanwalt? Ich bin Itzig Finkelstein, Ihr Friseur

aus Bet David, Besitzer des Friseursalons ›Herr vonWelt‹« (Edgar Hilsenrath: Der Jüdische Friseur,

zit.n. Braun [Hg.]: Verliebt in die deutsche Sprache, S. 197).

790 »Können Sie sich vorstellen« (Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 9); »Stellen Sie sich vor« (ebd.,

S. 388).

791 »Was sagen Sie? Sowas gibt es nicht! KeinMensch ist so blöd und arbeitet umsonst! Und noch dazu

die Juden! Ob ich mich geirrt hätte? Das wären gar keine Juden?« (Ebd., S. 310).

792 »Haben Siemal was vomPolenfeldzug gehört?« (Ebd., S. 76); »Ist das zu kompliziert für Sie?« (Ebd.,

S. 308); »Sie glauben wahrscheinlich, daß ich mich über Sie lustig mache? Oder Sie glauben es

nicht, und Sie werden sich sagen: ›Max Schulz spinnt!« (Ebd., S. 14); »Ob ich damals schon Juden

umbrachte? Wollen Sie das wissen?« (Ebd., S. 70).

793 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 10.

794 Ebd., S. 361.

795 Ebd., S. 389.

796 Vgl. Birkmeyer: Vom Briefroman zur Tätergroteske, S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 247

dem Leser – in der ersten Fassung waren es noch konkrete Adressaten – eine antisemi-

tische Einstellung oder das Wissen um deren Verbreitung.797 Mit dem Effekt: Je mehr

der Ich-Erzähler dem Leser über sich mitteilt und je öfter er sich direkt an den Le-

ser richtet (»Ich weiß, was Sie sagen«798, »Notieren Sie bitte am Rande«799 u.a.), desto

weiter entfernt er sich vom Leser.

Grundsätzlich bleibt die Erzählerfigur in beiden Versionen erzählerisch auf Ab-

stand, darauf hat auch die durchgehende Brief- und Tagebuchform der ersten Roman-

fassung keinen Einfluss. Nur ist die Perspektive des Erzählens durch die Briefform so

dicht am Subjekt, dass der Erzählraum im Briefroman (erste Fassung) für eine sarkas-

tische Provokation des Lesers und groteske Darstellung der Hauptfigur nicht geeignet

scheint.

Der Stift als Lügen-Marker

In der ersten Fassung des Romans weist sich der Erzähler selbst direkt als unzuverlässig

aus. Zum Sinnbild von ›Wahrheit‹ und ›Lüge‹ werden inDer jüdische Friseur Blaustift und

Rotstift. Blau steht für »glaubwürdig«, Rot für »unglaubwürdig […], verlogen oder gar

aus der Fantasie gegriffen«800. Das schreibt Max Schulz in einem Brief, der auf das Jahr

1967 datiert ist, an einen jüdischen Staatsanwalt. Noch deutlicher wird er in einem Brief

an »Frau Holle«: »Glauben Sie mir, liebe Frau Holle. Ich lüge viel. Ich erfinde viel. Aber

ich habe Prinzipien! Lügen unterstreiche ich nur mit Rotstift. Und die Wahrheiten mit

Blaustift. Immer nur mit Blaustift.«801 Und an Itzig Finkelstein gerichtet, formuliert

der Erzähler Schulz in einer tagebuchähnlichen Notiz:

Aber lass mich erstmal meinen Blaustift spitzen! Und meinen Rotstift! Das ist sehr

wichtig! Ich unterstreiche nach wie vor, alles, was ich aufschreibe, manchmal nach-

träglich, manchmal gleich. Unterstreiche auch oft bloss Gedanken. Das weisst du

doch! Allerdings mit unsichtbarem Rotstift. Und unsichtbarem Blaustift.802

In Der Nazi & der Friseur sind weder diese Passagen noch der Rotstift als Lügen-Marker

enthalten.Während die Vorform des Romans inhaltlich noch eine solche Hervorhebung

der Unzuverlässigkeit des Erzählers enthält, wird in der Endfassung weitgehend dar-

auf verzichtet oder sie taucht verkürzt auf: »Ich zeigte ihr [der Gräfin] grinsend meine

Bücher [Notiz- und Tagebücher803], berühmte Namen und wahre Zitate, die ich mit

Blaustift unterstrichen habe und deren Glaubwürdigkeit unantastbar ist.«804 Des Wei-

teren behauptet Schulz,Wahrheiten solle manmit Blaustift unterstreichen805 und dass

797 Vgl. Braese: Die andere Erinnerung S. 448; Braese: Das teure Experiment, S. 256f.

798 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 23.

799 Ebd., S. 73.

800 Hilsenrath: Der Jüdische Friseur, zit.n. Braun (Hg.): Verliebt in die deutsche Sprache, S. 198f.

801 Hilsenrath: Der jüdische Friseur, EHA 843, S. 277.

802 Ebd., EHA 846, S. 588.

803 Er führt Tagebuch, vgl. Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 292. Im Typoskript Der jüdische Friseur

erwähnt der Erzähler ein »braunes« Buch, in welches er schreibt, das aber niemand lesen werde

(vgl. Hilsenrath: Der jüdische Friseur, EHA 843, S. 249).

804 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 214.

805 »Weil manWahrheiten mit Blaustift unterstreichen soll!« (Ebd., S. 226).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 B  TEXTANALYSEN

er den »Tag, an dem [er], der Massenmörder Max Schulz, wieder ein Friseur wurde«,

in seinen Kalender »mit Blaustift einkreisen, umranden« würde, und das »mit dickem,

festem, lückenlosem, blauen Strich«806.

Mit der Farbe »Blau« als Metonymie für »Wahrheit« inszeniert der Text also eine

bewusste Unzuverlässigkeit und zwei Verwendungsweisen von Glaubwürdigkeit: ei-

nerseits ›glaubwürdig‹ im Sinne dessen, was andere für wahr halten, und andererseits

dessen, was der Erzähler für wahr erklärt. Den »Tag«, an dem Schulz zum jüdischen

Friseur wird, blau zumarkieren, stellt den Erzähler in zweifacher Hinsicht als unzuver-

lässig dar. Da ihn seine Umgebung für Itzig Finkelstein hält und er unentdeckt bleibt,

erklärt der Erzähler seine falsche Identität für glaubwürdig, weil andere sie für wahr

halten.Wenn er diesen Tagmit »blau« alsWahrheit ausgibt, weiß er schließlich, dass es

nicht die Wahrheit ist, er nicht Itzig Finkelstein ist, sondern Max Schulz bleibt. Damit

präsentiert der Roman einen unzuverlässigen Erzähler, der von seiner eigenen Unzu-

verlässigkeit weiß undmit demGebrauch der Farbe »Blau« eine unglaubwürdigeWahr-

heitsbeteuerung ironisch platziert.

In besonders brisanter Weise wird der »Blaustift« am Ende des Briefromans (erste

Fassung) als EPILOG eingesetzt, den Der Nazi & der Friseur ebenfalls nicht enthält. Der

Epilog ist ein auf das Jahr 1969 datiertes fingiertes Ablehnungsschreiben:

Sehr geehrter Herr Schulz, besten Dank für Ihr Manuskript. Wir haben Ihren ›Roman

einer Anklage‹ aufmerksam gelesen. Die Gründe, die uns leider veranlassen, Ihnen

das Manuskript mit gleicher Post wieder zurückzuschicken, sind folgende: 1. Verste-

henwir nicht, warummanWahrheitenmit Blaustift, Lügenmit Rotstift unterstreichen

soll. 2. Hätten wir gerne gewusst, wie man Lügen unterstreicht, die zugleichWahrhei-

ten enthalten … die Wahrheit … versteckt und verzerrt im Spiegel der Dachschaden-

ecke. […] Wir bitten Sie um Verständnis. Hochachtungsvoll M. Schulz, Cheflektor.807

In diesem (unveröffentlichten) Textauszug wird das unzuverlässige Erzählen zu einem

sarkastischen Angriff par excellence, gerichtet gegen deutsche Verlage, in denen Ver-

brecher wie Max Schulz – darauf scheint die provokante Namensgleichheit zwischen

fingiertem Autor und Lektor zu verweisen – sich gegen die Publikation des Romans

entscheiden. Die angegebenen Gründe sind akausal verknüpft und werden dem Spott

preisgegeben. Groteske und sarkastische Elemente sind also bereits in der ersten Fas-

sung enthalten und am Beispiel des Epilogs auf herausragendeWeise vielschichtig mit-

einander verwoben.

806 Ebd., S. 265.

807 Hilsenrath: Der jüdische Friseur, EHA 846, S. 667f.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 249

4. Zwischenfazit: Sarkasmus als spezifische Perspektivierung
des Geschehens

Imre Kertész Roman eines Schicksallosen, Edgar Hilsenrath Der Nazi & der Friseur

Der Sarkasmus ist aufgrund seiner Nähe zur Ironie zwar fester Bestandteil der For-

schungdiskussionen, als eigenständiges Phänomen wurde er aber vernachlässigt. Sar-

kasmus ist nicht bloß eine verschärfte Variante der Ironie,808 sondern eine FormderDi-

stanz.Die ›sarkastischeDistanz‹ wird als rhetorisches und kommunikatives Ausdrucks-

mittel betrachtet, ohne den Sarkasmus dabei auf die Funktion einer rhetorischen Figur

zu beschränken oder ihn auf einen kulturhistorischen Deutungshorizont festzulegen.

Den Textanalysen wurden die Analysekategorien des literarischen Sarkasmus (Meyer-

Sickendiek), des immunen Erzählers (Koppenfels), der inszenierten Naivität (Fischer)

und der Komplementärtechnik (Bauer) zur Seite gestellt. Mit diesen literaturwissen-

schaftlichen Kategorien konnten bestimmte Erzählverfahren als sarkastische Distanz-

nahmen herausgearbeitet werden. Hierfür wurde Sarkasmus seinem Grad der Direkt-

heit nach unterschieden – in direkt und indirekt: zum Beispiel der direkte Spott eines

sprechenden Subjekts oder Sarkasmus in einer indirekten Form als eine spezifische

Perspektivierung des Geschehens. In seiner direkten Form kann Sarkasmus erscheinen,

wenn sich Protagonist und Erzähler sarkastisch äußern. Diese Formen von Sarkasmus

sind partiell in allen Primärtexten zu finden. Anschließend wurde der literarische Sar-

kasmus vorgestellt, um danach zu den verschiedenen Erzählstrategien zu gelangen, die

als sarkastische Distanznahmen genauer untersucht wurden.

Die Einzelanalysen zu Kertész՚ Roman eines Schicksallosen und Hilsenraths Der Nazi &

der Friseur zeigen Sarkasmus in seiner indirekten Form,Verstellung und Verfremdung. Die

narrativen Verfahren der Verstellung und der Verfremdung erzeugen eine Distanz zwi-

schen Erzähler und erzähltem Geschehen. Sarkasmus ist somit ein literarisches Phä-

nomen, das Distanz zum Geschehen und zum Leser erzeugt: durch eine spezifische

Perspektivierung, die sich einer nachträglichen Bewertung des erzählten Geschehens

entzieht (Roman eines Schicksallosen) oder Erklärungsversuche dekonstruiert (Der Nazi &

der Friseur).

Sarkasmus als literarisches Verfahren meint in Roman eines Schicksallosen die ›kind-

liche‹ Perspektivierung eines Ich-Erzählers, dessen Blick sich auf den Moment des Er-

lebens beschränkt (»Schritte«). In Der Nazi & der Friseur umfasst das Verfahren die pika-

reske Perspektivierung des Ich-Erzählers Max Schulz, der das Geschehen aus der Sicht

einer Doppelfigur (»Itzig Finkelstein und früher Max Schulz«) präsentiert.

Dem Protokollstil des Autors Albert Drach, der eine spezielle Darstellungsform ent-

wickelte, ist ein eigenes Kapitel gewidmet. Der Roman Das große Protokoll gegen Zwetsch-

kenbaum wird nicht dem Sarkasmus subsumiert, stattdessen wird der Protokollstil als

eigene Form einer distanzschaffenden Schreibweise untersucht.

Wie das Ich von der »Struktur« geformt wird (Roman eines Schicksallosen)

Die zwei literarischen Distanznahmen, die kindliche Verstellung einserseits und die

ausgeblendete Reflexionstätigkeit der Erzählerfigur andererseits, wurden in Roman ei-

808 Vgl. Meyer-Sickendiek:Wandel der Satire, S. 550; Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 B  TEXTANALYSEN

nes Schicksallosen als Darstellungsverfahren der Reduktion sichtbar. Mit diesen beiden

Verfahrenwird das Erzählte auf verschiedeneWeise distanziert: erstens durch die Sicht,

die die Erzählerfigur auf das Geschehen hat. Diese reduktive Darstellungsweise – die

Sicht der Figur – betrifft die aus der inszenierten Naivität resultierende Simplifizie-

rung, so zum Beispiel, wenn das erzählte Geschehen mit dem Stilmittel des Under-

statement distanziert wird (»aber wir hatten eben nichts zum Trinken dazu, und das

war doch recht unangenehm«809). Die zweite reduktive Darstellungsweise – die Sicht

auf die Figur – bezieht sich auf die Entindividualisierung von ›außen‹ mit einem ins ›In-

nere‹ der Figur vorgedrungenen totalitären »Blickwinkel« (»wie viele von ihnen alt oder

sonstwie unbrauchbar waren«)810. Der Leser verfolgt so, wie der Protagonist durch ei-

ne affirmative Sichtweise gegenüber dem Aggressor zu überleben versucht. Über das

Ausmaß, wie weit eine äußere Macht »bis ins Innerste«811 der Figur eingedrungen ist,

erfährt der Leser nicht über eine erzählerisch ausgebreitete Innenwelt der Figur, son-

dern zum Beispiel über diese beiden reduktiven Darstellungsverfahren.

Auch der folgende Satz von Kertész ist im Sinne dieser reduktiven Gestaltungstech-

nik zu verstehen: »Der »Mensch [ist] nicht mehr als seine Situation, die Situation im

›Gegebenen‹«812. Er ist programmatisch für jene Erzähltechnik, die Perspektiven in Ro-

man eines Schicksallosen in zwei Richtungen – auf den Erzähler und vom Erzähler – zu

»verengen«813: Zum einen wird der Einzelne von der »Struktur« her reduziert, zum an-

deren wird das Geschehen von der Erzählerperspektive reduziert. Diese Erzähltechnik

ist darauf angelegt, die Sicht der Figur so zu beschränken, dass sie ›nur‹ die »Situation

im ›Gegebenen‹«814, »bloß die gegebenen Umstände«815 wahrnimmt. In der Darstel-

lung »seine[r] Situation«816 wird das Erzähler-Ich reduziert und zugleich erzählt es, wie

es »seine Schritte«817 von Situation zu Situation gemacht hat. Damit inszeniert der Text

eine Diskrepanz zwischen einer extrem reduzierten Individualität auf der einen und

einer radikalen Subjektivität auf der anderen Seite.

Das Verfahren der Reduktion meint somit die Reduktion der Perspektive auf die

eines »funktionalen Menschen« und die Reduktion des Erzählten auf die Perspektive

des Erlebens, wie Köves versucht, »ein guter Häftling« zu werden. Die Perspektive der

Figur auf die Wahrnehmung der Situation zu beschränken, ist ein distanzschaffendes

Textverfahren. Erstens ist die Figur durch den Versuch, sich an die »Gegebenheiten«

anzupassen und sie zu bewältigen, ein der Situation ausgeliefertes, aber kein passives

809 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 67.

810 Ebd., S. 100.

811 Vollständig lautet das Zitat: »Bis ins Innerste der FigurenundBegriffe eindringen –mit denMitteln

des Äußeren.« (Kertész: Galeerentagebuch, S. 24).

812 Kertész: Galeerentagebuch, S. 21.

813 Földényi, László F.: Schicksal. In: Ders.: Schicksallosigkeit. Ein Imre-Kertész-Wörterbuch. Reinbek b.

Hamburg, 2009, S. 249-252, hier S. 250: »Die totalitärenWillkürsysteme […] verengen auch die Per-

spektiven.«

814 Kertész: Galeerentagebuch, S. 21.

815 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 283.

816 Kertész: Galeerentagebuch, S. 21 (Hervorhebung BP).

817 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 283 (Hervorhebung BP).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 251

Opfer. Auf der Handlungsebene ist die Figur ein ausgeliefertes und entmachtetes Sub-

jekt.Das Fortschreiten dieses Subjekts erfolgt unter Zwang. Es ›betrachtet‹ den äußeren

Zwang aber nicht nur als ›gegeben‹, rückblickend hält es fest, es habe »seine Schritte

gemacht«818. Auf der Erzählebene markieren die Schritte der Figur eine Distanz zu

der erzwungenen Passivität. Die Schritte sind somit auch Ausdruck einer spezifischen

Subjektwerdung: Das Text-Ich, das von der Struktur gemacht wird, erzählt, wie es seine

Schritte gemacht hat.

Zweitens ist es der eingeschränkte, sogenannte kindliche Blick, der Distanz zum er-

zählten Geschehen erzeugt. So schildert das erzählende Ich zum Beispiel die Situation

in einem Außenlager des KZ Buchenwald, Zeitz; in dieser Situation liegen Auschwitz

und Buchenwald ›hinter‹ ihm. Seine Wahrnehmung in dieser Situation kommentiert

Köves wie folgt: »Aber solche Erfahrungen konnten mich im Grunde noch nicht er-

schüttern. Der Zug fuhr noch; wenn ich vorwärtsblickte, ahnte ich in der Ferne auch

ein Ziel«.819 Das Geschehen wird durch die verstellte Angst und den dadurch erzeugten

»Optimismus«820 erzählerisch ›fern‹ gehalten. Durch die Art undWeise, wie der Roman

eines Schicksallosen Sprache und Inhalt miteinander verbindet, zeichnet sich ein kontras-

tierender Effekt ab, der Distanz durch Diskrepanz erzeugt. Die Struktur reduziert den

Erzähler auf die Situation, der »naive Blick« des Erzählers reduziert das Geschehen auf

die Wahrnehmung des Subjekts.

Die kindlich inszenierte ›Vorurteilslosigkeit‹821 formt sich in Roman eines Schicksal-

losen zu einer erzählten Erfahrung vor dem Urteil (Vor-urteil). Diese Perspektivierung

ist ein Gestaltungselement der Verstellung und ergänzt die Analysekategorie der »in-

szenierten Naivität«.

Über die »Möglichkeit« der Gegenrede

(Roman eines Schicksallosen, Das große Protokoll gegen Zwetschkenbaum)

Der Protagonist in Roman eines Schicksallosen entfernt sich in zunehmendem Maße vom

Leser. Er wird immer weniger greifbar und verliert an Kontur. Wie der Protagonist

Zwetschkenbaum entgleitet auch Köves dem Leser, sodass die Konturen beider Figu-

ren jeweils verschwimmen. Während der Protokoll-Erzähler in Das große Protokoll gegen

Zwetschkenbaum von Anfang an die Kategorien der Macht produziert, verwendet der Er-

zähler in Roman eines Schicksallosen Kategorien aus der Sprache und Vorstellungswelt

der Täter und wird gezwungenermaßen selbst zum Bestandteil dieser Totalisierung. Je

mehr die Perspektive von Köves an individueller Kontur verliert, umso sichtbarer wird

jene totalitäre »Struktur«, die dem Einzelnen ein Verhalten aufzwingt. Versucht der

Roman mit einem Subjekt, das sich in der Struktur auflöst, beim Leser womöglich ei-

ne Gegenhaltung zu mobilisieren, gewissermaßen gegen die erzählte Reduktion? »[E]s

gehe nicht«, heißt es in Roman eines Schicksallosen,

daß mir weder vergönnt sein sollte, Sieger, noch, Verlierer zu sein, weder Ursache

noch Wirkung, weder zu irren noch recht zu behalten; ich könne – sie sollten doch

818 Ebd.

819 Ebd., S. 161.

820 Kasper: Der traumatisierte Raum, S. 130; vgl. Pfeiffer: Unfähigkeit zu trauern, S. 265.

821 Vgl. Földényi: Große Wahrhaftigkeit, S. 199.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 B  TEXTANALYSEN

versuchen, das einzusehen, so flehte ich beinahe schon: ich könne die dumme Bitter-

nis nicht herunterschlucken, einfach nur unschuldig sein zu sollen.822

Fordert der Roman vom Leser eine Reaktion ein, die vergleichbar ist mit der Gegenhal-

tung, die Albert Drach mit seinem gegen den Protagonisten gerichteten Protokollstil in

Das große Protokoll gegen Zwetschkenbaum beim Leser zu mobilisieren sucht?

Beiden Protagonisten, Zwetschkenbaum wie Köves, ist es nicht möglich, Protest zu

formulieren. Dazu fehlen ihnen auf der Handlungsebene die Möglichkeit (insbesondere

bei Kertész) und auf der Erzählebene die Vermittlungsinstanz (insbesondere bei Drach).

Zwetschkenbaum hat keine eigene Stimme, in der sich Protest artikulieren könnte, das

Erzählte wird gefiltert vom Protokoll-Erzähler. Im Gegensatz zu Drachs indirektem Stil

des Protokolls, bei dem über die Figur gesprochen wird, ›hat‹ Köves eine Stimme. Das

erzählte Geschehen ist aber ebenfalls ›halbiert‹, und die Stimme der Figur, die wahr-

nimmt und spricht, wird von einer so »alptraumartige[n] äußere[n] Macht«823 erfasst,

dass der Protest aus der Perspektive des erlebenden Ichs unmöglich ist und das nach-

trägliche ›Korrektiv‹ einer Gegenstimme des erzählenden Ichs ausgeschlossen scheint.

Die Protagonisten sind Subjektkonstruktionen, denen die Möglichkeit zur »Gegen-

rede« genommen wird und die damit eine »Gegenhaltung« des Lesers provozieren. Ro-

man eines Schicksallosen und Das große Protokoll gegen Zwetschkenbaum erzählen von der

Macht des Systems und der Ohnmacht des Einzelnen, nicht durch eine Mitleid evo-

zierende, sondern durch eine antisentimentale Darstellung. Sie entsteht aus dem Aus-

bleiben einer sich auflehnenden und Protest vermittelnden Erzählinstanz. Drachs Pro-

tokollstil, der das Erzählte der Form des Protokolls ›unterwirft‹, provoziert beim Leser

eine Gegenhaltung – gegen das zynische Protokoll und für Zwetschkenbaum.Kertész hat

seinen Roman ebenfalls einer Erzählform ›unterworfen‹, die er »Struktur« nennt. Die

von Roman eines Schicksallosen provozierte Gegenhaltung beträfe die gegen das Individu-

um gerichtete »Struktur«. Auch sie richtet sich gegen den Einzelnen, gegen Köves und

gegen seine »Persönlichkeit«, und ist in letzter Konsequenz auf dessen Vernichtung als

»Person« (Galeerentagebuch) ausgerichtet. Roman eines Schicksallosen provoziert damit ei-

ne Gegenhaltung – gegen den »Blickwinkel des Totalitären« und dessen Funktionalisie-

rung des Menschen824 und für eine Sprache nach Auschwitz, die um ihre Beschädigung

und Aporien moralischer Urteile weiß.825

Inszenierte Reflexionslosigkeit in der pikaresken Tätergroteske

(Der Nazi & der Friseur)

Von Anfang an weist der Roman Der Nazi & der Friseur die Erzählerfigur als unzuverläs-

sig aus und verzichtet darauf, das Geschehen und das Handeln des Täters zu erklären.

Groteske Gestaltungsmittel, derer sich Der Nazi & der Friseur für diesen Verzicht be-

dient, sind der sich im Roman vollziehende Rollentausch und die daraus resultierende

Konstruktion der Doppelfigur Max Schulz/Itzig Finkelstein sowie verzerrte Simplifi-

zierungen und akausale Verknüpfungen. Die Textbeispiele im Analyseteil stellten Be-

822 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 285.

823 Kertész: Rede über das Jahrhundert, S. 15.

824 Vgl. Kertész: Die exilierte Sprache, S. 209.

825 Vgl. Kofman, Sarah: Erstickte Worte. Wien: Passagen Verlag, 2005, S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 253

züge zum Schelmenroman her. Dabei zeigte sich, dass die pikareske Erzählperspektive

den distanzierenden Effekt des unzuverlässigen Erzählens verstärkt. Die Konzeption

einer Pikarofigur nutzt Hilsenrath für seinen Roman als literarische Vorlage, eine Er-

zählstrategie der Reflexionsabstinenz oder Reflexionsverschiebung zu entwickeln. Zu

dem rückblickenden Erzählen mit großem zeitlichen Abstand und dem pikaresken Er-

zählgestus kommt hinzu, dass die pikareske Perspektive die eines als jüdisches Opfer

getarnten Massenmörders ist.

Sarkasmus als beißende Verspottung ohne freundliche Absicht ist im Roman ei-

ne Technik der Herabsetzung, des Lächerlichmachens. Für den Sarkasmus in seiner

(indirekten) Form der Verstellung hat das unzuverlässige Erzählen die Funktion, eine

Distanz zwischen Autor und erzählender Hauptfigur und zwischen erzählender Haupt-

figur und Leser zu erzeugen. Der Sarkasmus des Erzählers, gemeint ist seine »Ironi-

sierung von Unrecht und Leid«, erzeugt eine Distanz zum Leser, während die Darstel-

lung des Erzählers durch den Autor, seine »Ironisierung von Dummheit oder Peinlich-

keit«826, eine Distanz erzeugt zwischen Autor und erzählender Hauptfigur und zwi-

schen erzählender Hauptfigur und Leser. Nicht nur die Rolle, die diese fiktive Figur ein-

nimmt, bringt eine groteske Sicht hervor. Auch die Erzählung selbst ist in ihrer Anlage

als grotesk konzipiert. Groteske Details deformieren das erzählte Geschehen,mehrdeu-

tige Anspielungen und simplifizierende Äußerungen lassen die Hauptfigur zerfasern.

Hierfür nutzt Hilsenrath das Groteske als ein Gestaltungselement (groteske Substituti-

on), wie das Beispiel der verzerrten Spiegelmetapher zeigt, die exemplarisch für eine

Bildung ohne Selbst ist. Zwischen Subjekt und Spiegel bildet sich kein »Selbst«827, das

sich selbst und seine Taten hinterfragt, die Reflexion wird vielmehr als eine Leerstelle

markiert oder auf den falschen Itzig Finkelstein projiziert.

Distanz zum Erzählten erzeugt die pikareske Erzählform beziehungsweise die

groteske Pikaroperspektive. Groteske Gestaltungsmittel werden pikaresk unterlegt und

Merkmale des Pikaroromans werden grotesk verfremdet. Dadurch tritt der Roman als

pikareske Tätergroteske mit zwei Opfernarrativen hervor: der Erzähler Max Schulz

als traumatisiertes Opfer Max Schulz (pikareskes Opfernarrativ) und als jüdisches

Opfer Itzig Finkelstein (groteskes Opfernarrativ). Beide Opfernarrative, aber auch die

groteske Angstverschiebung stehen im Zeichen des inszenierten Erklärungsverzichts.

Wird das Grauen im Roman mit der euphemistischen, reflexionsabstinenten Sprache

des Täters konfrontiert, entsteht aus diesem Kontrast eine sarkastische Wirkung, die

kein Lachen über das Grauen ist, sondern als Kritik fungiert.

Dargestellte Anpassung

(Roman eines Schicksallosen, Der Nazi & der Friseur)

Bestandteil der Distanzierungsverfahren inDerNazi & der Friseur und Roman eines Schick-

sallosen ist der Rollentausch – in Kertész՚ Roman ist er in der Perspektivierung angelegt,

in Hilsenraths Roman wird er vollzogen.828 Max Schulz erzählt aus der Perspektive des

826 Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 15.

827 Kuhn: Spiegel, S. 390.

828 Vgl. Meyer-Sickendiek: Literarischer Sarkasmus, S. 541.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 B  TEXTANALYSEN

Täters und György Köves aus der des Opfers, in beiden Romanen erzeugt die Insze-

nierung einer naiven (Roman eines Schicksallosen) oder pikaresken (Der Nazi & der Friseur)

Sicht des jeweiligen Ich-Erzählers eine Distanz zum Geschehen. Ein Merkmal dieser

beiden Erzählperspektiven ist die jeweils spezifisch konstruierte Anpassung, eine Art

kindliche Anpassung an die »gegebenen Umstände« (Köves) einerseits und eine »Assi-

milation ganz besonderer Art«829 (Schulz) andererseits. Beide Techniken des Erzählens

sind Techniken der Distanz, die sich darin unterscheiden, dass der Aneignung des Tä-

ters Max Schulz ein Handlungsspielraum inhärent ist, der Erzähler jedoch so auftritt,

als ob er ihn nicht hätte. Die Erzählweise erweist sich als manipulativ. Die Anpassung

des Opfers György Köves enthält dagegen keinen Handlungsspielraum, obwohl die Art

und Weise, das Geschehen zu erzählen, partiell den Eindruck erzeugt, als ob der Er-

zähler über die »Möglichkeit« verfügte. Der Roman eines Schicksallosen erzählt die »An-

passung an eine mörderische Umwelt«830, in Hilsenraths Roman ist es dagegen ein

mörderisches Ich, das sich eine falsche Identität aneignet.

Während sich der Erzähler in Kertész՚ Roman in einer Situation befindet, in der

»die gegebenen Umstände«831 sein ganzer Horizont sind, ist es in Hilsenraths Roman

der Erzähler selbst, der die Umstände aktiv herbeiführt. Aus der Sicht des Erzählers

Schulz wird das Geschehen aber so präsentiert, als ob es für ihn nur die »gegebenen

Umstände« gäbe. Das von Braese genannte »Oszillieren zwischen den Identitäten«832

tarnt die Erzählerfigur als Re-Aktion, Max Schulz, der vorgibt, auf die Umstände, mit

denen er konfrontiert ist, bloß zu reagieren: »›Schuldig?‹ ›Mitgemacht! Bloß mitge-

macht! Andere haben auch mitgemacht, das war damals legal!‹ ›Schuldig!‹ […] ›Jawohl!

Schuldig! Ansichtssache! Aber, wenn du willst, Wolfgang, dann mache ich mit. Also: ich

bin schuldig!‹«833

Distanz zum erzählten Geschehen entsteht durch die spezifische Art der Anpas-

sung, denn daraus resultiert eine Konturlosigkeit der jeweiligen Perspektive: des Opfers

György Köves, dessen Wahrnehmung sich zunehmend der Perspektive der Täter anzu-

nähern scheint, und des TätersMax Schulz, dessen Anpassungsmanöver darin besteht,

sich als Opfer Itzig Finkelstein auszugeben. Die eine Anpassung ist die strategische

Identifikation des Täters mit dem Opfer, die andere ist die Entfremdung des Opfers

durch die erzwungene Anpassung an die Welt der Täter. In Roman eines Schicksallosen

bildet sich die Konturlosigkeit u.a. durch den reduktiven Beschreibungsfilter, in Der

Nazi & der Friseur u.a. durch die groteske Substitution.

Identität bedeutet für Max Schulz, gegebene Vorurteile zu reproduzieren. Beson-

ders grotesk wird der Anpassungsprozess der Erzählerfigur Schulz dadurch, dass sich

ein deutscher Täter als jüdisches Opfer ausgibt und ein Umfeld konstruiert wird, das

ihm stereotype Subjektformen anbietet, in die sich die Figur bloß einzufügen braucht,

829 Horch, Hans Otto: »Edgar Hilsenrath. Provokation der Erinnerungsrituale«. In: Norbert Otto

Eke/Hartmut Steinecke (Hg.): Shoah in der deutschsprachigen Literatur. Berlin: Schmidt, 2006,

S. 267-273, hier S. 269.

830 Reemtsma: Überleben als erzwungenes Einverständnis, S. 64.

831 Kertész: Roman eines Schicksallosen, S. 283.

832 Braese: Das teure Experiment, S. 272.

833 Hilsenrath: Der Nazi & der Friseur, S. 454.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imre Kertész und Edgar Hilsenrath 255

um unerkannt zu bleiben.834 Letztlich tragen diese ›Identitätsangebote‹ dazu bei, dass

der Identitätsdiebstahl unentdeckt bleibt. Ein »neues Leben« wird fürMax Schulz über-

haupt erst möglich, weil die Umwelt ihm ein solches Leben gewährt. Das erweitert den

Radius der Kritik, die der Autor im Roman übt. Hilsenrath erklärt das Umfeld von

Max Schulz ebenso zur Zielscheibe des Spotts wie die Erzählerfigur selbst. Der Nazi

& der Friseur karikiert mit dem grotesken Element der Maskierung das »neue Leben«835

der Doppelfigur Schulz/Finkelstein, und die pikaresken Elemente fungieren als Kritik

durch Spott.

Das jeweils verschieden eingesetzte und konstruierte Vorurteil hat in Roman eines

Schicksallosen, Der Nazi & der Friseur und Das große Protokoll gegen Zwetschkenbaum einen

distanzierenden Effekt. In Drachs Roman werden das Erzählte und die Hauptfigur

Zwetschkenbaumdurch die Vorurteile und Vorverurteilungenwiedergebende Erzählin-

stanz (»Protokollant«) literarisch distanziert. Die Strategie der Figur in Der Nazi & der

Friseur besteht darin, sich diesen Vorurteilen anzupassen und dadurch unentdeckt als

Kriegsverbrecher zu leben. Die Vorurteile, die der Roman dafür einsetzt, inszenieren

einen grotesken Überlebensversuch. In Roman eines Schicksallosen ist die inszenierte Vor-

urteilslosigkeit (gegenüber dem Täter) auch ein Überlebensversuch, dessen Erzählanla-

ge jedoch nicht grotesk verfremdet, sondern eher ironisch verstellt ist. Bei der Anpas-

sung an die Sprache der Täter (G. Köves) und der Aneignung einer Identität des Opfers

(M. Schulz) fungiert das Vorurteil als ein weiteres Gestaltungselement der Distanzie-

rung – mit dem Resultat, dass in beiden Romanen die Konturen der Erzählinstanz auf

je eigene Weise verschwimmen.

834 »Nun, ich bin jetzt Itzig Finkelstein. Ausgerechnet … Itzig Finkelstein! Das ist wahr!« (Ebd., S. 186).

835 Ebd., S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459409-006 - am 14.02.2026, 07:56:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

