
248 Rezensionen

cient Art” (106–113) ist allerdings in ein wenig depres-
siver Stimmung geschrieben, mit einem getrübten Blick
also, der keine große Zukunft erkennen kann. Erfreulich
ist, dass sie ihr Werk mit einer Hommage an Kamaladevi
Chattopadhyay (1903–1988) und Nellie Sethna (1932–
1991), deren großer Einsatz für die Wiederbelebung des
Kalamkari Kunstgewerbes unbestritten und beispiellos
war, schließt.

Kein Zweifel, Ramanis Buch gehört zu den wichtigen
Kalamkari Publikationen, auch wenn der große zeitliche
Bogen, den sie über 3000 Jahre spannt, manchmal zu
sehr zu historisieren scheint. Das Fehlen von genauen
Quellenangaben im Buch ist daher besonders zu bedau-
ern. Die sehr allgemeine, nicht alphabetisch geordnete
Bibliographie mit 23 Titeln ohne Erscheinungsjahr und
-ort (117) kann nicht über diese Schwäche des Buchs
wegtäuschen. Freilich hätten die Lektoren und Korrek-
toren auch sonst feststellen können, dass Ramanis wich-
tiger Kronzeuge für die Kalamkari Technik korrekt Fa-
ther Gaston Laurent “Coeurdoux” geschrieben wird (also
weder Coeurodoux noch Coeurdeux, s. S. 46f.). Schade
auch, dass der Verlag bei einem so vorzüglichen Buch
so wenig Aufmerksamkeit dem Glossar gewidmet hat.
Wie so oft, herrscht eine gewisse Willkür in der Auswahl
der Stichworte, die leider nach deren Erscheinen im Text,
also nicht alphabetisch, angeordnet sind. Die beiden Kar-
ten sind ausgesprochen schlecht geraten und kaum lesbar
(37, 43). Etwas mehr Sorgfalt bei ihrer Edierung wäre
wohl angebracht gewesen.

Was das Buch sehr empfehlenswert macht, ist die
vorzügliche Auswahl und das Layout der über hundert
guten Farbfotos, die den Text vorbildlich illustrieren. Ra-
mani gelingt es, den Leser von der Schönheit der Li-
nien und Farben in der Kalamkari Kunst zu überzeu-
gen. Dieser wunderbare Bildband zählt zu den ausge-
wogenen und abgerundeten Dokumentationen indischer
Kunst- und Textiliengeschichte. Othmar Gächter

Reinhardt, Thomas: Geschichte des Afrozentris-
mus. Imaginiertes Afrika und afroamerikanische Iden-
tität. Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer, 2007. 379 pp.
ISBN 978-3-17-019947-7. (Religionsethnologische Stu-
dien des Frobenius-Instituts Frankfurt am Main, 4) Preis:
€ 49.00

Thomas Reinhardts “Geschichte des Afrozentrismus”
ist im deutschsprachigen Raum die erste gründliche Dar-
stellung einer in der zweiten Hälfte des letzten Jahr-
hunderts in den USA entstandenen Denkrichtung. Intel-
lektuelle der nordamerikanischen “African Americans”
– dies die heutzutage “politisch korrekte” Bezeichnung
für nordamerikanische Schwarze – schufen in scharfer
Abgrenzung zu dem von ihnen konstatierten Eurozen-
trismus der westlichen Wissenschaft eine neue Zentriert-
heit, bei der Afrika als Standort und Ausgangspunkt
für die historische Rekonstruktion der Menschheits- und
Kulturgeschichte gewählt wurde. Die Gründungsschrift
des Afrozentrismus datiert aus dem Jahre 1980 und
stammt von Molefi Kete Asante, dem es Ende der
1980er Jahre gelang, den Afrozentrismus im Kontext ei-

nes PhD-Programms zu “Black Studies” am Department
of African American Studies der Temple University in
Philadelphia universitär zu etablieren. Im engeren Sinne
ist es das Ziel des Afrozentrismus nachzuweisen, dass die
gesamte (hochkulturliche) Entwicklung der Menschheit
auf Afrika zurückzuführen ist, was aber die rassistisch
durchdrungene westliche Wissenschaft durch gezieltes
Verschweigen verheimliche. Gerade die griechische An-
tike verdanke ihre Entwicklung den alten (afrikanischen)
Ägyptern und sei insbesondere durch die Plünderung der
Bibliothek von Alexandria zu der uns heute bekannten
Blüte gelangt. Entsprechend ist es das wissenschaftliche
Programm des Afrozentrismus, die afrikanischen Wur-
zeln der (europäischen) Kulturentwicklung nachzuwei-
sen, was, wie sich leicht verstehen lässt, oft nur auf Kos-
ten der wissenschaftlichen Evidenz zu bewerkstelligen
ist. Das politische Programm zielt auf die Aufwertung
und die Stärkung des Stolzes aller Afrikaner als Mittel
gegen den allgegenwärtigen Rassismus.

Ausgangspunkt von Reinhardts Werk, das seine Ha-
bilitationsschrift im Fach Ethnologie darstellt, ist die
weitgehende Nichtbeachtung, mit welcher der Afrozen-
trismus in den USA von den akademischen Disziplinen
gestraft wird. Die Wissenschaftsgemeinde scheut offen-
sichtlich den Dialog, der zwar den Vorhaben einer poli-
tischen Korrektheit genügen könnte, dafür aber den wis-
senschaftlichen Wahrheitsanspruch opfern müsste. Rein-
hardt jedoch nimmt die Herausforderung an: Da sich
der Afrozentrismus als wissenschaftliche Denktradition
präsentiere, müsse er sich auch an wissenschaftlichen
Maßstäben messen lassen. Das Ergebnis ist eine bele-
sene, kluge und scharfsinnige Kritik, die im Detail den
Fehlern, Unterstellungen und Geschichtsklitterungen der
verschiedenen Vertreter des Afrozentrismus nachgeht.
Während Reinhardt wohlwollend stets auch die mögli-
chen Argumente vorträgt, die seine Vorbehalte relativie-
ren könnten, bleiben insgesamt dennoch wenige Thesen
des Afrozentrismus von Kritik verschont.

Neben einem Vorwort, einer umfangreichen Litera-
turliste sowie einem hilfreichen Index besteht die Arbeit
aus neun inhaltlichen Kapiteln. Die Einleitung bietet vor
allem einen Problemaufriss und beschreibt als Ziel der
Arbeit, “eine Geschichte des afroamerikanischen Diskur-
ses über Afrika und Amerika zu entwerfen” (23). Das
folgende Kapitel, “Kolumbiaden – Ankunft in Amerika”,
rekonstruiert kursorisch das im Verlaufe der Geschichte
durchaus ambivalente Verhältnis, das Vertreter und zeit-
genössische Initiativen von schwarzen Nordamerikanern
zum Kontinent ihrer Vorfahren hatten, die als Sklaven
von Afrika in die Neue Welt verschleppt wurden. Es
entstanden zwar im Laufe der afroamerikanischen Ge-
schichte wiederholt Rückkehrinitiativen, doch positio-
nierten sich jene Schwarze, deren Lebensgeschichte, Be-
obachtungen oder Erlebnisse schriftlich überliefert sind,
in der Regel als Vertreter der Neuen Welt. Idealisierun-
gen von Afrika und den Afrikanern, die der Afrozentris-
mus im Sinne einer Vorgeschichte für sich reklamieren
könnte, finden sich bei ihnen nicht.

Großen Raum nimmt bei Reinhardt die haitianische
Revolution von 1804 und ihre Bedeutung in der afro-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-248 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-248


Rezensionen 249

amerikanischen Erinnerung ein. Der erste unabhängige
“schwarze” Staat in der Neuen Welt hat nicht nur die zeit-
genössische europäische und nordamerikanische Außen-
politik mehr in Atem gehalten, als heute bekannt ist. Er
bildete auch einen stärkeren Anziehungspunkt für freie
auswanderungswillige Afroamerikaner als Liberia, und
damit das afrikanische Land, das wie kein anderes Zielort
zur Ansiedlung ehemaliger Sklaven aus den Vereinigten
Staaten war.

Hiermit endet die Vorgeschichte, und es beginnt mit
Kapitel 4 die Auseinandersetzung mit dem Afrozentris-
mus im engeren Sinne. Zunächst geht es um das afrozen-
trierte Afrikabild, das trotz anderslautender Bekundun-
gen rassische Grundlagen erkennen lässt und Afrika als
Kontinent der Schwarzen präsentiert, zu denen selbstre-
dend dann auch die Afroamerikaner zählen (“Schwarze
sind Afrikaner”, S. 142). Es fällt Reinhardt nicht schwer
die rassistischen Grundtöne in dem sich als antirassis-
tisch gerierenden Afrozentrismus aufzudecken, der we-
der der inneren Heterogenität des Kontinentes gerecht
wird, noch mit der Selbstwahrnehmung prominenter US-
amerikanischer Schwarzer im Einklang steht oder gar
dem Sachverhalt Ausdruck verleiht, dass Afrika als ge-
dachte Einheit auch ein Produkt der Moderne sein könn-
te. Reinhardts Diskursgeschichte Ägyptens (Kapitel 5)
und seine Ausführungen über die angeblich “schwarzen”
Ägypter (Kapitel 6) zerlegen detailreich jene Grundan-
nahme, welche die Kernthese des Afrozentrismus bildet,
aber nach allgemeinem Kenntnisstand nicht haltbar ist:
Ägypten gehört geographisch zu Afrika und ist somit
afrikanisch. Die alten Ägypter waren demnach Afrikaner
und damit “schwarz”. Das afrikanische Ägypten und die
schwarzen Ägypter waren Schauplatz und Protagonisten
der weltweiten Hochkulturentwicklung, was aber der ras-
sistische Westen verleugnet, um sich deren Erbe selbst
zuzuschreiben. Es ist dem Afrozentrismus vorbehalten,
die wahren Kulturheroen gebührend zu rehabilitieren und
die afrikanischen Wurzeln der großen Errungenschaften
der Menschheitsgeschichte offenzulegen. Dass in die-
sem Unterfangen ein schlichter unilinearer Diffusionis-
mus zutage tritt, wundert nicht.

Nachdem Reinhardt noch einmal den Wissenschafts-
anspruch des Afrozentrismus von allen Seiten kritisch
durchleuchtet (Kapitel 7) und zu einem negativen Ur-
teil gelangt, dekonstruiert er in Kapitel 8, das einen
Schwerpunkt der Arbeit ausmacht, zunächst dessen wis-
senschaftliche Praxis. Der Autor belegt den eigenwilli-
gen Umgang mit Daten und Fakten in den einschlägigen
Schriften, das selbstherrliche Durchforsten unterschied-
lichster Disziplinen und den auch in Zeiten der Postmo-
derne schwer einzulösenden Anspruch, Fühlen, Wissen
und Handeln wissenschaftlich zusammenzuführen. Als-
dann wird der Afrozentrismus als Religion gelesen und
sein missionarischer Auftrag in der schulischen Lehr-
planentwicklung skizziert. Den Abschluss der Arbeit bil-
den Einblicke in Reisen von “African Americans” nach
Afrika, die einer Bestätigung afrozentrischer Annahmen,
nicht aber den Begegnungen mit dem realen Afrika die-
nen. Der Autor kommt über weite Strecken nicht ohne

heftige Polemik aus, wenn er den wissenschaftlichen An-
spruch des Afrozentrismus überprüft.

Hier liegt auch vielleicht das Problem. So wichtig
und hilfreich es ist, dass eine gründliche Aufarbeitung
des Afrozentrismus im deutschsprachigen Raum vor-
liegt, so sehr stellt sich die Frage, ob dessen Überprü-
fung nach Maßgabe des wissenschaftlichen Wahrheits-
anspruchs den besten Zugang darstellt. Zwar wird der
Afrozentrismus dadurch an seinem eigenen Anspruch ge-
messen und damit ernst genommen, doch bleiben sei-
ne Entstehungsbedingungen sowie seine Bedeutung im
Kontext der breiten, heterogenen und im Inneren wider-
streitenden Schwarzenbewegung in den USA unberück-
sichtigt. Auch Thomas Reinhardts Absicht, den Afrozen-
trismus aus einer ethnologischen Perspektive zu betrach-
ten, wurde nicht wirklich eingelöst. Zwar eröffnete sich
dem Autor ein für einen weißen Wissenschaftler unge-
wöhnlicher Zugang zu den Zentren und Aktivitäten des
Afrozentrismus, einschließlich der Teilnahme an einer
Afrikareise. Dennoch beurteilt er diesen nach Maßgabe
eines eher philosophisch geprägten Wahrheitsanspruchs,
dem – es gibt freilich Ausnahmen – wenig ethnologische
Bereitschaft zugrunde liegt, Fremdartiges und irrational
Scheinendes “emisch” verstehen zu wollen. Zudem wur-
den keine Beiträge der ethnologischen Afroamerikafor-
schung rezipiert. Ob aber die Verbindung, die Melville
J. Herskovits als Nestor der ethnologischen Afroameri-
kaforschung zu prominenten Vertretern der “schwarzen”
Harlem Renaissance-Künstlerbewegung in den 1920 und
1930er Jahren hatte, oder Franz Boas’ Plädoyer, den
Schwarzen der USA über eine Vermittlung der afrika-
nischen Kulturleistungen zu größerem Selbstbewusstsein
zu verhelfen, nicht doch zur Vorgeschichte des Afrozen-
trismus zu zählen wären, muss offen bleiben. Zudem hat
sich der Rezensentin bei der Lektüre der Arbeit immer
wieder die Frage gestellt, ob man den Afrozentrismus
nicht treffender in Anlehnung an die Theologie hätte
diskutieren sollen. Im Unterschied zur Religion ist die
Theologie als Ideengebäude an staatlichen Universitäten
etabliert, obwohl ihre Wissenschaftlichkeit aufgrund ih-
rer Glaubensgebundenheit und ihrer religiösen Prämis-
sen immer wieder in Zweifel gezogen wird. Verhält es
sich mit dem Afrozentrismus nicht ganz ähnlich? Zu Ver-
gleichszwecken hätte man auch zum Verhältnis von aka-
demischer Wissenschaft zur außeruniversitären Matriar-
chatsforschung im Stile einer Heide Göttner-Abendroth
nachdenken können, die manche Parallelen zum Afro-
zentrismus aufweist und daran erinnert, dass auch im
deutschsprachigen Raum “ignorierte” Diskurse mit wis-
senschaftlichem Anspruch existieren, welche die Frage
der politischen Korrektheit aktualisieren.

Aber es ist stets so, dass Arbeiten, die, wie die vor-
liegende für den deutschsprachigen Raum, Neuland be-
treten, so viele neue Fragen aufwerfen, wie sie vorhan-
dene beantworten. Reinhardts “Geschichte des Afrozen-
trismus” stellt ganz zweifellos einen wichtigen Beitrag
sowie eine Erweiterung und Bereicherung der deutsch-
sprachigen Afroamerikaforschung dar.

Lioba Rossbach de Olmos

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-248 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-248

