248

cient Art” (106—113) ist allerdings in ein wenig depres-
siver Stimmung geschrieben, mit einem getriibten Blick
also, der keine groe Zukunft erkennen kann. Erfreulich
ist, dass sie ihr Werk mit einer Hommage an Kamaladevi
Chattopadhyay (1903—-1988) und Nellie Sethna (1932—
1991), deren grofer Einsatz fiir die Wiederbelebung des
Kalamkari Kunstgewerbes unbestritten und beispiellos
war, schlief3t.

Kein Zweifel, Ramanis Buch gehort zu den wichtigen
Kalamkari Publikationen, auch wenn der grof3e zeitliche
Bogen, den sie iiber 3000 Jahre spannt, manchmal zu
sehr zu historisieren scheint. Das Fehlen von genauen
Quellenangaben im Buch ist daher besonders zu bedau-
ern. Die sehr allgemeine, nicht alphabetisch geordnete
Bibliographie mit 23 Titeln ohne Erscheinungsjahr und
-ort (117) kann nicht iiber diese Schwiche des Buchs
wegtduschen. Freilich hitten die Lektoren und Korrek-
toren auch sonst feststellen konnen, dass Ramanis wich-
tiger Kronzeuge fiir die Kalamkari Technik korrekt Fa-
ther Gaston Laurent “Coeurdoux” geschrieben wird (also
weder Coeurodoux noch Coeurdeux, s. S. 46f.). Schade
auch, dass der Verlag bei einem so vorziiglichen Buch
so wenig Aufmerksamkeit dem Glossar gewidmet hat.
Wie so oft, herrscht eine gewisse Willkiir in der Auswahl
der Stichworte, die leider nach deren Erscheinen im Text,
also nicht alphabetisch, angeordnet sind. Die beiden Kar-
ten sind ausgesprochen schlecht geraten und kaum lesbar
(37, 43). Etwas mehr Sorgfalt bei ihrer Edierung wire
wohl angebracht gewesen.

Was das Buch sehr empfehlenswert macht, ist die
vorziigliche Auswahl und das Layout der tiber hundert
guten Farbfotos, die den Text vorbildlich illustrieren. Ra-
mani gelingt es, den Leser von der Schonheit der Li-
nien und Farben in der Kalamkari Kunst zu iiberzeu-
gen. Dieser wunderbare Bildband zéhlt zu den ausge-
wogenen und abgerundeten Dokumentationen indischer
Kunst- und Textiliengeschichte. Othmar Géchter

Reinhardt, Thomas: Geschichte des Afrozentris-
mus. Imaginiertes Afrika und afroamerikanische Iden-
titdat. Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer, 2007. 379 pp.
ISBN 978-3-17-019947-7. (Religionsethnologische Stu-
dien des Frobenius-Instituts Frankfurt am Main, 4) Preis:
€ 49.00

Thomas Reinhardts “Geschichte des Afrozentrismus”
ist im deutschsprachigen Raum die erste griindliche Dar-
stellung einer in der zweiten Hilfte des letzten Jahr-
hunderts in den USA entstandenen Denkrichtung. Intel-
lektuelle der nordamerikanischen “African Americans”
— dies die heutzutage “politisch korrekte” Bezeichnung
fiir nordamerikanische Schwarze — schufen in scharfer
Abgrenzung zu dem von ihnen konstatierten Eurozen-
trismus der westlichen Wissenschaft eine neue Zentriert-
heit, bei der Afrika als Standort und Ausgangspunkt
fiir die historische Rekonstruktion der Menschheits- und
Kulturgeschichte gewihlt wurde. Die Griindungsschrift
des Afrozentrismus datiert aus dem Jahre 1980 und
stammt von Molefi Kete Asante, dem es Ende der
1980er Jahre gelang, den Afrozentrismus im Kontext ei-

Rezensionen

nes PhD-Programms zu “Black Studies” am Department
of African American Studies der Temple University in
Philadelphia universitir zu etablieren. Im engeren Sinne
ist es das Ziel des Afrozentrismus nachzuweisen, dass die
gesamte (hochkulturliche) Entwicklung der Menschheit
auf Afrika zurlickzufiihren ist, was aber die rassistisch
durchdrungene westliche Wissenschaft durch gezieltes
Verschweigen verheimliche. Gerade die griechische An-
tike verdanke ihre Entwicklung den alten (afrikanischen)
Agyptern und sei insbesondere durch die Pliinderung der
Bibliothek von Alexandria zu der uns heute bekannten
Bliite gelangt. Entsprechend ist es das wissenschaftliche
Programm des Afrozentrismus, die afrikanischen Wur-
zeln der (europdischen) Kulturentwicklung nachzuwei-
sen, was, wie sich leicht verstehen ldsst, oft nur auf Kos-
ten der wissenschaftlichen Evidenz zu bewerkstelligen
ist. Das politische Programm zielt auf die Aufwertung
und die Stirkung des Stolzes aller Afrikaner als Mittel
gegen den allgegenwirtigen Rassismus.

Ausgangspunkt von Reinhardts Werk, das seine Ha-
bilitationsschrift im Fach Ethnologie darstellt, ist die
weitgehende Nichtbeachtung, mit welcher der Afrozen-
trismus in den USA von den akademischen Disziplinen
gestraft wird. Die Wissenschaftsgemeinde scheut offen-
sichtlich den Dialog, der zwar den Vorhaben einer poli-
tischen Korrektheit geniigen konnte, dafiir aber den wis-
senschaftlichen Wahrheitsanspruch opfern miisste. Rein-
hardt jedoch nimmt die Herausforderung an: Da sich
der Afrozentrismus als wissenschaftliche Denktradition
présentiere, miisse er sich auch an wissenschaftlichen
Mafstiben messen lassen. Das Ergebnis ist eine bele-
sene, kluge und scharfsinnige Kritik, die im Detail den
Fehlern, Unterstellungen und Geschichtsklitterungen der
verschiedenen Vertreter des Afrozentrismus nachgeht.
Wihrend Reinhardt wohlwollend stets auch die mogli-
chen Argumente vortrigt, die seine Vorbehalte relativie-
ren konnten, bleiben insgesamt dennoch wenige Thesen
des Afrozentrismus von Kritik verschont.

Neben einem Vorwort, einer umfangreichen Litera-
turliste sowie einem hilfreichen Index besteht die Arbeit
aus neun inhaltlichen Kapiteln. Die Einleitung bietet vor
allem einen Problemaufriss und beschreibt als Ziel der
Arbeit, “eine Geschichte des afroamerikanischen Diskur-
ses iiber Afrika und Amerika zu entwerfen” (23). Das
folgende Kapitel, “Kolumbiaden — Ankunft in Amerika”,
rekonstruiert kursorisch das im Verlaufe der Geschichte
durchaus ambivalente Verhiltnis, das Vertreter und zeit-
gendssische Initiativen von schwarzen Nordamerikanern
zum Kontinent ihrer Vorfahren hatten, die als Sklaven
von Afrika in die Neue Welt verschleppt wurden. Es
entstanden zwar im Laufe der afroamerikanischen Ge-
schichte wiederholt Riickkehrinitiativen, doch positio-
nierten sich jene Schwarze, deren Lebensgeschichte, Be-
obachtungen oder Erlebnisse schriftlich tiberliefert sind,
in der Regel als Vertreter der Neuen Welt. Idealisierun-
gen von Afrika und den Afrikanern, die der Afrozentris-
mus im Sinne einer Vorgeschichte fiir sich reklamieren
konnte, finden sich bei ithnen nicht.

GroBen Raum nimmt bei Reinhardt die haitianische
Revolution von 1804 und ihre Bedeutung in der afro-

Anthropos 104.2009

23.01.2026, 05:36:49. ©
fr oder

Erlaubnis Ist

Inhalts.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-248

Rezensionen

amerikanischen Erinnerung ein. Der erste unabhingige
“schwarze” Staat in der Neuen Welt hat nicht nur die zeit-
gendssische europidische und nordamerikanische Auf3en-
politik mehr in Atem gehalten, als heute bekannt ist. Er
bildete auch einen stirkeren Anziehungspunkt fiir freie
auswanderungswillige Afroamerikaner als Liberia, und
damit das afrikanische Land, das wie kein anderes Zielort
zur Ansiedlung ehemaliger Sklaven aus den Vereinigten
Staaten war.

Hiermit endet die Vorgeschichte, und es beginnt mit
Kapitel 4 die Auseinandersetzung mit dem Afrozentris-
mus im engeren Sinne. Zunichst geht es um das afrozen-
trierte Afrikabild, das trotz anderslautender Bekundun-
gen rassische Grundlagen erkennen ldsst und Afrika als
Kontinent der Schwarzen présentiert, zu denen selbstre-
dend dann auch die Afroamerikaner zdhlen (“Schwarze
sind Afrikaner”, S. 142). Es fillt Reinhardt nicht schwer
die rassistischen Grundtone in dem sich als antirassis-
tisch gerierenden Afrozentrismus aufzudecken, der we-
der der inneren Heterogenitit des Kontinentes gerecht
wird, noch mit der Selbstwahrnehmung prominenter US-
amerikanischer Schwarzer im Einklang steht oder gar
dem Sachverhalt Ausdruck verleiht, dass Afrika als ge-
dachte Einheit auch ein Produkt der Moderne sein konn-
te. Reinhardts Diskursgeschichte Agyptens (Kapitel 5)
und seine Ausfiihrungen iiber die angeblich “schwarzen”
Agypter (Kapitel 6) zerlegen detailreich jene Grundan-
nahme, welche die Kernthese des Afrozentrismus bildet,
aber nach allgemeinem Kenntnisstand nicht haltbar ist:
Agypten gehort geographisch zu Afrika und ist somit
afrikanisch. Die alten Agypter waren demnach Afrikaner
und damit “schwarz”. Das afrikanische Agypten und die
schwarzen Agypter waren Schauplatz und Protagonisten
der weltweiten Hochkulturentwicklung, was aber der ras-
sistische Westen verleugnet, um sich deren Erbe selbst
zuzuschreiben. Es ist dem Afrozentrismus vorbehalten,
die wahren Kulturheroen gebiihrend zu rehabilitieren und
die afrikanischen Wurzeln der groen Errungenschaften
der Menschheitsgeschichte offenzulegen. Dass in die-
sem Unterfangen ein schlichter unilinearer Diffusionis-
mus zutage tritt, wundert nicht.

Nachdem Reinhardt noch einmal den Wissenschafts-
anspruch des Afrozentrismus von allen Seiten kritisch
durchleuchtet (Kapitel 7) und zu einem negativen Ur-
teil gelangt, dekonstruiert er in Kapitel 8, das einen
Schwerpunkt der Arbeit ausmacht, zunichst dessen wis-
senschaftliche Praxis. Der Autor belegt den eigenwilli-
gen Umgang mit Daten und Fakten in den einschlédgigen
Schriften, das selbstherrliche Durchforsten unterschied-
lichster Disziplinen und den auch in Zeiten der Postmo-
derne schwer einzulosenden Anspruch, Fiihlen, Wissen
und Handeln wissenschaftlich zusammenzufiihren. Als-
dann wird der Afrozentrismus als Religion gelesen und
sein missionarischer Auftrag in der schulischen Lehr-
planentwicklung skizziert. Den Abschluss der Arbeit bil-
den Einblicke in Reisen von “African Americans” nach
Afrika, die einer Bestétigung afrozentrischer Annahmen,
nicht aber den Begegnungen mit dem realen Afrika die-
nen. Der Autor kommt iiber weite Strecken nicht ohne

Anthropos 104.2009

249

heftige Polemik aus, wenn er den wissenschaftlichen An-
spruch des Afrozentrismus iiberpriift.

Hier liegt auch vielleicht das Problem. So wichtig
und hilfreich es ist, dass eine griindliche Aufarbeitung
des Afrozentrismus im deutschsprachigen Raum vor-
liegt, so sehr stellt sich die Frage, ob dessen Uberprii-
fung nach MaBigabe des wissenschaftlichen Wahrheits-
anspruchs den besten Zugang darstellt. Zwar wird der
Afrozentrismus dadurch an seinem eigenen Anspruch ge-
messen und damit ernst genommen, doch bleiben sei-
ne Entstehungsbedingungen sowie seine Bedeutung im
Kontext der breiten, heterogenen und im Inneren wider-
streitenden Schwarzenbewegung in den USA unberiick-
sichtigt. Auch Thomas Reinhardts Absicht, den Afrozen-
trismus aus einer ethnologischen Perspektive zu betrach-
ten, wurde nicht wirklich eingelost. Zwar erdffnete sich
dem Autor ein fiir einen weilen Wissenschaftler unge-
wohnlicher Zugang zu den Zentren und Aktivitidten des
Afrozentrismus, einschlieBlich der Teilnahme an einer
Afrikareise. Dennoch beurteilt er diesen nach Maflgabe
eines eher philosophisch geprigten Wahrheitsanspruchs,
dem — es gibt freilich Ausnahmen — wenig ethnologische
Bereitschaft zugrunde liegt, Fremdartiges und irrational
Scheinendes “emisch” verstehen zu wollen. Zudem wur-
den keine Beitrige der ethnologischen Afroamerikafor-
schung rezipiert. Ob aber die Verbindung, die Melville
J. Herskovits als Nestor der ethnologischen Afroameri-
kaforschung zu prominenten Vertretern der “schwarzen”
Harlem Renaissance-Kiinstlerbewegung in den 1920 und
1930er Jahren hatte, oder Franz Boas’ Plddoyer, den
Schwarzen der USA iiber eine Vermittlung der afrika-
nischen Kulturleistungen zu groflerem Selbstbewusstsein
zu verhelfen, nicht doch zur Vorgeschichte des Afrozen-
trismus zu zidhlen wiren, muss offen bleiben. Zudem hat
sich der Rezensentin bei der Lektiire der Arbeit immer
wieder die Frage gestellt, ob man den Afrozentrismus
nicht treffender in Anlehnung an die Theologie hitte
diskutieren sollen. Im Unterschied zur Religion ist die
Theologie als Ideengebédude an staatlichen Universititen
etabliert, obwohl ihre Wissenschaftlichkeit aufgrund ih-
rer Glaubensgebundenheit und ihrer religiosen Pramis-
sen immer wieder in Zweifel gezogen wird. Verhilt es
sich mit dem Afrozentrismus nicht ganz dhnlich? Zu Ver-
gleichszwecken hitte man auch zum Verhiltnis von aka-
demischer Wissenschaft zur aulleruniversitdren Matriar-
chatsforschung im Stile einer Heide Gottner-Abendroth
nachdenken konnen, die manche Parallelen zum Afro-
zentrismus aufweist und daran erinnert, dass auch im
deutschsprachigen Raum “ignorierte” Diskurse mit wis-
senschaftlichem Anspruch existieren, welche die Frage
der politischen Korrektheit aktualisieren.

Aber es ist stets so, dass Arbeiten, die, wie die vor-
liegende fiir den deutschsprachigen Raum, Neuland be-
treten, so viele neue Fragen aufwerfen, wie sie vorhan-
dene beantworten. Reinhardts “Geschichte des Afrozen-
trismus” stellt ganz zweifellos einen wichtigen Beitrag
sowie eine Erweiterung und Bereicherung der deutsch-
sprachigen Afroamerikaforschung dar.

Lioba Rossbach de Olmos

23.01.2026, 05:36:49. © Inhalt.
fr oder

Erlaubnis Ist Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-248

