
https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marc Frick
Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

Edition Politik  |  Band 112

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marc Frick, geb. 1990, ist Referent im Forschungsbereich Umwelt- und Ressour-
cenökonomik, Umweltmanagement am ZEW-Leibniz-Zentrum für Europäische 
Wirtschaftsforschung in Mannheim. Er hat Philosophie und Ökonomie an der 
Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg studiert, wo er 2020 in Politischer Theo-
rie promoviert wurde. Zu seinen Forschungsschwerpunkten zählen ökonomische 
und politische Ideengeschichte sowie die philosophischen Grundlagen von Um-
welt- und Sozialpolitik.

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht durch 
den Fachinformationsdienst Politikwissenschaft POLLUX

und einem Netzwerk wissenschaftlicher Bibliotheken zur Förderung von Open Access in den 
Sozial- und Geisteswissenschaften (transcript, Politikwissenschaft 2021). 
 
Die Publikation beachtet die Qualitätsstandards für die Open-Access-Publikation von Bü-
chern (Nationaler Open-Access-Kontaktpunkt et al. 2018), Phase 1
https://oa2020-de.org/blog/2018/07/31/empfehlungen_qualitätsstandards_oabücher/

Hauptsponsor: Staats- und Universitätsbi-
bliothek Bremen (POLLUX – Informations-
dienst Politikwissenschaft)  
Vollsponsoren: Universitätsbibliothek 
Bayreuth | Universitätsbibliothek der 
Humboldt-Universität zu Berlin | Freie 
Universität Berlin - Universitätsbibliothek 
| Staatsbibliothek zu Berlin | Universitäts-
bibliothek Bielefeld | Universitätsbiblio-
thek der Ruhr-Universität Bochum (RUB) | 
Universitäts- und Landesbibliothek Bonn | 
Vorarlberger Landesbibliothek | Universi-
tätsbibliothek der Technischen Universität 
Chemnitz | Universitäts- und Landesbiblio-
thek Darmstadt | Sächsische Landesbiblio-
thek Staats- und Universitätsbibliothek 
Dresden (SLUB) | Universitätsbibliothek 
Duisburg-Essen | Universitäts- und Landes-
bibliothek Düsseldorf | Universitätsbiblio-
thek Erlangen-Nürnberg | Universitäts-
bibliothek Frankfurt/M. | Niedersächsische 
Staats- und Universitätsbibliothek Göttin-
gen | Universitätsbibliothek Greifswald | 
Universitätsbibliothek der FernUniversität 
in Hagen | Staats- und Universitätsbiblio-
thek Carl von Ossietzky, Hamburg | TIB 
– Leibniz-Informationszentrum Technik 
und Naturwissenschaften und Universi-

tätsbibliothek | Gottfried Wilhelm Leibniz 
Bibliothek - Niedersächsische Landesbiblio-
thek | Universitätsbibliothek Heidelberg | 
Universitätsbibliothek Kassel | Universitäts-
bibliothek Kiel (CAU) | Universitätsbiblio-
thek Koblenz · Landau | Universitäts- und 
Stadtbibliothek Köln | Universitätsbiblio-
thek Leipzig | Zentral- und Hochschul-
bibliothek Luzern | Universitätsbibliothek 
Otto-von-Guericke-Universität Magdeburg 
| Universitätsbibliothek Marburg | Max 
Planck Digital Library (MPDL) | Univer-
sitäts- und Landesbibliothek Münster | 
Universitätsbibliothek der Carl von Ossietz-
ky-Universität, Oldenburg | Universitätsbi-
bliothek Osnabrück | Universitätsbibliothek 
Passau | Universitätsbibliothek St. Gallen 
| Universitätsbibliothek Vechta | Universi-
tätsbibliothek Wien | Universitätsbibliothek 
Wuppertal | Zentralbibliothek Zürich  
Sponsoring Light: Bundesministerium der 
Verteidigung | Landesbibliothek Oldenburg
Mikrosponsoring:  Stiftung Wissenschaft 
und Politik (SWP) - Deutsches Institut 
für Internationale Politik und Sicher-
heit | Leibniz-Institut für Europäische 
Geschichte, Mainz

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marc Frick

Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt  
und Staat?
Perspektiven von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses Buch ist meinen Großmüttern Paula und Sonja gewidmet.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Marc Frick

Dieses Buch basiert auf meiner Dissertation, die ich im März 2020 an der Fakul-
tät für Wirtschafts- und Sozialwissenschaften der Ruprecht-Karls-Universi-
tät Heidelberg eingereicht habe (ursprünglicher Titel: »Die Gabe als drittes 
Prinzip zwischen Markt und Staat?«). Das Promotionsverfahren endete am 
21.10.2020 mit der erfolgreichen Disputation. Der Dekan der Fakultät für 
Wirtschafts- und Sozialwissenschaften war Prof. Dr. Aurel Croissant. Erst-
gutachter der Dissertation war Prof. Dr. Michael Haus. Zweitgutachter war 
PD. Dr. Reiner Manstetten.

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld  
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5661-9
PDF-ISBN 978-3-8394-5661-3
EPUB-ISBN 978-3-7328-5661-9
https://doi.org/10.14361/9783839456613

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-down-
load 

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

1 Einleitung ........................................................................... 11

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

2 Marcel Mauss: Leben und Wirken in Politik und Wissenschaft ...................... 25

2.1 Mauss’ akademischer Werdegang................................................... 26

2.2 Mauss‘ politische Prägung .......................................................... 29

2.2.1 Politische Freundschaften und das Verständnis des Sozialismus............. 30

2.2.2 Genossenschaften und Sozialismus.......................................... 32

3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften ................. 35

3.1 Potlatsch .......................................................................... 36

3.2 Kula................................................................................ 39

3.3 Nexum und Wadium .................................................................41

3.4 Mauss’ ethnologische Interpretation der Gabe ...................................... 42

3.5 Der Geist der Gabe ................................................................. 43

3.6 Die Hybridität der Gabe............................................................. 44

3.7 Soziale Interaktionen in der Gabe: Maß, Zeit und Ungewissheit...................... 45

3.7.1 Maß- und Wertbegriff im Gabentausch....................................... 46

3.7.2 Der Zeithorizont der Gabe ................................................... 47

3.7.3 Ungewissheit und Risiko im Gabentausch.................................... 49

3.8 Gabe als Beziehungsstifter und Symbol ............................................. 49

3.8.1 Mauss über Symbole und soziale Tatsachen ................................. 50

3.8.2 Die Etablierung von Vertrauen ............................................... 53

4 Die Vorstellung eines guten Zusammenlebens in Die Gabe ......................... 57

4.1 Das Menschenbild der Gabe ........................................................ 58

4.2 Mauss‘ gesellschaftstheoretische Utopie ........................................... 59

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe -- von Marcel

Mauss bis zur Gegenwart

5 Strukturalistisch-symbolische Interpretation der Gabe ............................ 67

5.1 Symbolische Güter, symbolisches Kapital und Macht................................ 67

5.2 Kapitalbegriff und Gabentausch .................................................... 70

5.3 Praxis als Ringen um symbolische Güter............................................ 72

6 Die Interpretation der M.A.U.S.S.-Bewegung ....................................... 75

6.1 Das Paradigma der Gabe ........................................................... 76

6.1.1 Schwierigkeiten etablierter Paradigmen mit der Gabe ....................... 77

6.1.2 Die Gabe als Lösung?........................................................ 79

6.2 Normative Aspekte der Gabe ....................................................... 80

7 Die Gabe als politische Kategorie .................................................. 83

7.1 Zusammenleben, Konflikt und die Rolle der Gabe ................................... 83

7.2 Die Gabe als Ausdruck der Vernunft ................................................ 84

8 Gabe und Anerkennung ............................................................ 87

8.1 Marcel Hénaff: Anerkennung in der Gabe ........................................... 87

8.1.1 Ein neuer Dreischritt ........................................................ 88

8.1.2 Die Gabe als Symbol der Anerkennung ....................................... 90

8.1.3 Die politische Bedeutung der Gabe ...........................................91

8.2 Paul Ricoeur: Gabe und Friedenszustände .......................................... 93

8.2.1 Hegels Idee des Kampfes um Anerkennung .................................. 94

8.2.2 Die Rolle der Gabe im Kampf um Anerkennung............................... 94

8.2.3 Die Idee vom Friedenzustand Agape ......................................... 95

8.2.4 Von der gegenseitigen zur wechselseitigen Gabe ............................ 97

8.2.5 Gaben und wechselseitige Anerkennung ..................................... 99

9 Homo Donator und die Politik der Gabe ............................................ 101

9.1 Das Menschenbild des Homo Donator .............................................. 102

9.2 Eine politische Utopie der Gabe ................................................... 103

9.3 Politik der Gabe und Konvivialismus ............................................... 106

10 Struktur und Potentiale der Gabe ................................................. 109

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften --
die Gabe zwischen Markt und Staat

11 Die Ablösung der Gabengesellschaft ............................................... 117

11.1 Die Grenzen der Gabe .............................................................. 118

11.2 Moderne zwischen Funktionalität und Intentionalität .............................. 120

12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi ................................... 123

12.1 Der Markt im System des 19. Jahrhunderts ........................................ 124

12.2 Die eingebettete Wirtschaft in vormodernen Gesellschaften ...................... 127

12.3 Die maschinelle Produktion und der Markt ......................................... 128

12.4 Selbstregulierende Märkte – eine gefährliche Utopie? ............................. 130

12.5 Performative Durchsetzung der Idee eines selbstregulierenden Marktes ........... 133

13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes ........................ 135

13.1 The Gift Relationship – Blut und andere Gaben ..................................... 136

13.1.1 Blut: »Saft des Lebens« oder gewöhnliches Gut? ........................... 138

13.1.2 Ökonomische Evaluation von Blutspendesystemen .......................... 141

13.1.3 Ethische Evaluation von Blutspendesystemen .............................. 142

13.2 Leistung und Wirkung von The Gift Relationship.................................... 147

13.3 Robert M. Solow – Blood and Thunder .............................................. 150

13.3.1 Die angemessenen Bereiche für ökonomisches Denken..................... 153

13.3.2 Moralisch fragwürdige Folgen der Bepreisung von Blut...................... 155

13.4 Kenneth Arrow – Gifts and Exchanges .............................................. 157

13.4.1 Das Zusammenspiel von Gaben, tugendhaftem Verhalten und dem Markt.... 158

13.4.2 Gabe und Effizienz .......................................................... 161

13.5 Die Gabe und der Markt – eine Zusammenfassung ................................. 162

14 Institutionalisierung der Gabe? ................................................... 165

15 Gaben im Wohlfahrtsstaat ........................................................ 169

15.1 Risiken der Gabe im Wohlfahrtsstaat ............................................... 171

15.2 Vom freien Spiel der Gabe zu Organisationen und Rechten ......................... 174

15.3 Die Entwicklung des Sozialstaats .................................................. 177

15.4 Stärkung der Gabe im Wohlfahrtsstaat? ........................................... 180

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil IV: Abschließende Betrachtungen

16 Die Gabe und das gute Zusammenleben........................................... 187

17 Die Gabe im Spannungsfeld zwischen Markt und Staat ............................ 195

Literatur ............................................................................... 199

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort

In vielerlei Hinsicht verdanke ich die Fertigstellung dieses Buches, das sich auf

die Suche nach der Bedeutung von Gaben für das menschliche Zusammenle-

ben begibt, selbst einer Vielzahl von großzügigen Gaben ganz unterschiedlicher

Menschen. Sie alle haben den Entstehungsprozess begleitet, unterstützt und das

Buch dadurch ermöglicht. Georg Simmel betont, dass Gaben ganz entgegen der

eingeübten Gewohnheiten in modernen Gesellschaften Asymmetrien in zwischen-

menschlichen Beziehungen verursachen, die nicht mithilfe der Paragraphen des

Rechts oder der Vergütung in Form von Geld ausgeglichen werden können. Es

bleibt allein, ein aufrichtiges Gefühl der Dankbarkeit zu empfinden und die asym-

metrische Beziehung durch ein nachhaltiges Bewusstsein für die empfangenen

Hilfeleistungen zu stabilisieren (vgl. Simmel, 2005 und Adloff, 2018).

Ganz im Sinne Simmels sollen die ersten Zeilen des Buches dann auch dazu

dienen, meine Dankbarkeit gegenüber all jenen auszudrücken, die mir in den

Jahren der Beschäftigung mit dem Prinzip der Gabe zur Seite gestanden haben.

An erster Stelle bedanke ich mich bei Prof. Dr. Michael Haus für seine Be-

reitschaft, meine Untersuchungen zur Gabe am Lehrstuhl für Moderne Politische

Theorie der Universität Heidelberg als Doktorvater zu betreuen. Seine Geduld

bei der Überführung der ersten vagen Idee in eine konkrete Fragestellung, seine

nachdrücklichen Hinweise auf begriffliche Unschärfen und sein beeindruckender

Fundus an hilfreicher Literatur ermöglichten es mir, in einer sehr konstruktiven

Atmosphäre an meinem Thema zu arbeiten. Dass er dabei stets ein offenes Ohr

für Fragen und Bitten um Feedback hatte, half mir, mit Blick auf mein Vorgehen

Sicherheit und Überzeugung zu entwickeln.

Mein zweiter Betreuer, PD. Dr. Reiner Manstetten, war es, der meine Fas-

zination für die Gabe überhaupt erst weckte und meine Beschäftigung damit

seit 2015 begleitete. Für seine Unterstützung als Zweitbetreuer und Mentor, sein

richtungsweisendes Feedback zu meinen Entwürfen und Ideen bedanke ich mich

ebenso wie für die Möglichkeit, mich in seinen Seminaren als Dozent auszupro-

bieren, meine Themen einzubringen und universitäre Lehre mitzugestalten. Die

vergangenen Jahre der Zusammenarbeit am Philosophischen Seminar der Uni-

versität Heidelberg werden mir nicht zuletzt aufgrund der langen und ordnenden

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

Gespräche über »Gott und die Welt« als sehr wertvoll und prägend in Erinnerung

bleiben.

Ich bedanke mich bei Prof. em. Dr. Malte Faber, der meinen Weg seit 2011

begleitet und mir das »Einmaleins« der akademischen Welt in ebenso fröhlicher

wie kleinschrittiger Arbeit beibrachte. Die unzähligen gemeinsamen Projekte, Ge-

spräche und entwickelten Gedanken bereicherten mich auf meinem Weg und die

zeitweise Gewährung eines »Asyls« in seinem Büro, seine vielseitige intellektuelle,

freundschaftliche und auch finanzielle Unterstützung machten viele der gegan-

genen Schritte überhaupt erst möglich. Vielen Dank für das Vertrauen in meine

Arbeit und meine Ideen, die unerschöpfliche akademische Neugier und die dar-

aus resultierenden Nachfragen, die zur Präzisierung von Gedanken und nicht

selten zu einem völligen Perspektivenwechsel führten.

Francisco Yocca gilt mein Dank für seine stete freundschaftliche Ermuti-

gung, seine unnachahmliche Fähigkeit, philosophisches Denken mit Problemen

der »echten Welt« zu verknüpfen, sowie für die zahlreichen abendfüllenden Ge-

spräche bei Rotwein und argentinischer Hausmannskost.

Ein weiterer Dank gilt den Teilnehmenden des Kolloquiums von Prof. Dr. Mi-

chael Haus für die ebenso ernsthafte wie freundschaftliche Atmosphäre, das ehr-

liche und engagierte Interesse an den präsentierten Ideen und die Bereitschaft,

Schwierigkeiten durch gemeinsames Nachdenken, ausführliche Diskussionen und

zahlreiche Literaturhinweise zu überwinden. Die dienstäglichen Sitzungen haben

mich aufgrund dieser besonderen Atmosphäre jede Woche aufs Neue positiv her-

ausgefordert und weitergebracht. Dr. Marlon Barbehön danke ich für seine klugen

Anmerkungen zu den Überlegungen zum Wohlfahrtsstaat und die ausführlichen

Gespräche im Café am Römerkreis.

Dass dieses Buch mehr oder weniger innerhalb des zu ihrem Beginn festge-

legten Zeitplans fertiggestellt werden konnte, ermöglichte neben den bereits ge-

nannten Menschen ein Promotionsstipendium der Friedrich-Ebert-Stiftung, das

die Finanzierung des Vorhabens sicherstellte und damit für ausreichend Zeit sorg-

te, um unbeschwert zu forschen und nachzudenken. Darüber hinaus bin ich der

FES dankbar für das informelle Netzwerk aus Mitstipendiat*innen, mit denen

ich mich in gemeinsamen Kolloquien und vielen angeregten Diskussionen aus-

tauschen durfte.

Meinem guten Freund Lukas Merz gilt mein Dank für seine hilfreichen Tipps

zum Layout und die geduldige Hilfe im Umgang mit den Stärken und Schwächen

der unterschiedlichen Textverarbeitungsprogramme.

Abschließend gilt ein besonderer Dank meiner Familie und Anna – für die

verlässliche Unterstützung in euphorischen und in zermürbenden Phasen.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung

Spätestens seit dem Ausbruch der globalen Finanzkrise 2008 häufen sich Proteste,

Demonstrationen und Debatten, in denen Kritik am herrschenden Wirtschafts-

system, dessen Krisenhaftigkeit und der sozialen Kälte des Kapitalismus artiku-

liert wird. In diesen Protesten drückt sich Unzufriedenheit angesichts einer wahr-

genommenen Gier zentraler Wirtschaftsakteure wie Banken, Hedgefonds und

multinational agierender Konzerne aus. Die Demonstranten der unterschiedli-

chen Protestbewegungen und die Autoren zahlreicher kapitalismuskritischer Bü-

cher1 vereint ein Gefühl, das die Heidelberger AutorenThomas Petersen und Malte

Faber in Anlehnung an Karl Marx und Fernand Braudel »Unbehagen am Kapita-

lismus« genannt haben (Petersen und Faber, 2018).

Verschiedene Autoren, die sich im Anschluss an die Finanzkrise mit alterna-

tiven Modellen des Zusammenlebens beschäftigen und versuchen, einen Ausweg

aus dem als krisenhaft wahrgenommenen System aufzuzeigen, verweisen in ih-

ren Arbeiten auf den französischen Soziologen Marcel Mauss (1872-1950).2 Mauss

trieb ein vergleichbares Unbehagen bereits Anfang der 1920er Jahre um. Er defi-

niert es konkreter als Unbehagen gegenüber einer scheinbar alles dominierenden

ökonomischen Nutzen- und Berechnungslogik. Die Vehemenz, mit der das »kalte

Nützlichkeitsrechnen« (Mauss, 1990, 173) in immer mehr gesellschaftlichen Be-

reichen an Bedeutung gewann und die Verdrängung von sozialen Werten wie

Solidarität und Großzügigkeit durch ein um sich greifendes ökonomisches Effi-

zienzdenken bereiten Marcel Mauss, der sich selbst als Vertreter eines aufgeklärten

Sozialismus versteht (vgl. Moebius, 2006, 17), große Sorgen.

Auf der Suche nach der Möglichkeit zur Etablierung eines, wie er es nennt,

neuen Humanismus, stößt er auf die ethnologische Beschreibung von Gaben-

praktiken in archaischen Gesellschaften.3 Nach einer intensiven Beschäftigung

1 Siehe z.B. Nida-Rümelin, 2011, Streeck, 2013, Herzog, 2014 und Schlaudt, 2018.

2 Vgl. bspw. Graeber, 2011, Graeber, 2012 und Huke, 2017.

3 Besonders angesprochen wurde Mauss von Bronislaw Malinowskis Buch The Argonauts of the

WesternPacific (Malinowski, 1922).Malinowski präsentiert hier eine FormdesGabentausches,

den sogenannten kula-Ring auf den Trobriand-Inseln als Allegorie derWeltwirtschaft, wie sie

auch funktionieren könnte: ohne den homo oeconomicus und geprägt von einer Ethik der

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

mit verschiedenen Ausprägungen dieses Phänomens zeigt er sich in den Schluss-

folgerungen seines 1923-19244 erschienenen Essays Die Gabe. Form und Funktion des

Austauschs in archaischen Gesellschaften (im Folgenden zitiert als Mauss 1990) über-

zeugt vom Potential der Gabe als Gegenpol gegen die um sich greifende Logik

der Berechnung. Mauss stellt fest, dass durch die untersuchten Riten, die den

Austausch von Gaben innerhalb und zwischen Clans, Stämmen und Völkern vor-

sehen, eine Form des Austausches die untersuchten Gesellschaften prägt, in dem

die Kategorien des Interesses und des Nutzens nicht die treibenden Kräfte sind.

Diese Erkenntnis macht er zum Ausgangspunkt seiner Kritik an der Prominenz

des Interesses und des Nutzens im Denken seiner Zeit. Den Ritus des Gabentau-

sches positioniert er als ein Gegenmodell zur individualisierten und berechnen-

den Welt des Marktes und verspricht sich davon einen Weg, auch in modernen

Kontexten ein Verständnis für jene Grundlagen der sozialen Integration zu schaf-

fen, die »jenseits der ausdifferenzierten Sphären der Ökonomie, der Politik und

des Rechts liegen« (Quadflieg, 2010, 63f.).

Die Verknüpfung der Ergebnisse ethnologischer Feldforschung in unter-

schiedlichen Ländern und Kulturen mit dem normativen Anliegen, die genann-

ten Tugenden im Frankreich der 1920er Jahre wieder zu etablieren, stieß eine

»Gabendebatte« an, die mit Unterbrechungen bis heute anhält (vgl. Moebius,

2010).

Vorhaben und Aufbau des Buches

Das Mauss’sche Unbehagen gegenüber einer expansiven utilitaristischen Markt-

logik und das Phänomen der Gabe, das er zu einem Gegenpol aufbaut, sind die

Ausgangspunkte und Leitmotive der vorliegenden Untersuchung. Beide tauchen

im Anschluss an Mauss zu verschiedenen Zeitpunkten wieder auf und eröffnen

den begrifflichen Rahmen, in dem Vor- und Nachteile, nicht selten sogar Gefah-

ren des Marktes diskutiert und solidarischen, großzügigen oder altruistischen

Gabenpraktiken gegenübergestellt werden, mit denen die Hoffnung auf eine Ver-

besserung des Zusammenlebens verbunden wird.

Um besser zu verstehen, was mit dem Unbehagen gegenüber der utilitaristi-

schen Marktlogik gemeint ist, worin ihre Gefahren liegen und inwiefern die Gabe

Großzügigkeit. Mauss wurde von dieser Idee einerseits zu seinen eigenen Arbeiten inspiriert

und zitiert Malinowski vielfältig, hält die Allegorie jedoch für zu weit gegriffen (vgl. Hart,

2014).

4 Das Buchwurde erstmals übermehrere Ausgaben verteilt in der ZeitschriftAnnée Sociologique

veröffentlicht.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung 13

tatsächlich als Gegenpol dienen kann, nähert sich die vorliegende Untersuchung

beiden Phänomenen in vier Teilen an.

Teil I erarbeitet ein Verständnis des Menschen Marcel Mauss, des historischen

Kontexts seines Wirkens und der ethnologischen Phänomene, auf deren Grundla-

ge er nach einem neuen Ordnungsprinzip und nach einer neuen Handlungslogik für

moderne Gesellschaften sucht. Dazu ist es sinnvoll, Mauss‘ Werk als eine Einheit

von wissenschaftlichem und politischem Schreiben zu verstehen. Beide Sphären

prägen ihn und finden im Gabenessay zueinander, dessen deskriptiver ethnolo-

gischer Kern von einem normativen Rahmen eingefasst wird. Während sich die

meisten Kommentatoren entweder auf die normativen oder auf die deskriptiven

Inhalte konzentrieren, werden beide Teile hier in ihrer Verknüpfung gelesen, um

zu verstehen, wie die ethnologischen Beobachtungen in Mauss‘ Menschenbild und

seine darauf aufbauenden, konkreten politischen Vorstellungen einfließen.

Im Anschluss an diese ausführliche Beschäftigung mit Mauss und seiner Skiz-

ze eines Prinzips der Gabe ist es mit Blick auf die sich an sein Essay anschließen-

de Debatte sinnvoll, im zweiten Teil einige prominente Autoren der Rezeptions-

geschichte und ihre Ideen vorzustellen. Sie alle liefern Erkenntnisse zu unter-

schiedlichen Aspekten der Gabe, die gemeinsam das Prinzip der Gabe ausmachen.

Gleichzeitig wird anhand der Vielzahl der Interpretationen deutlich, wie viele

verschiedene Potentiale sich hinter dem allgemeinen Begriff der Gabe verbergen

und wie schwer das Phänomen mitunter greifbar ist.

So interpretiert Pierre Bourdieu die Gabe als Mechanismus zur Akkumulati-

on von symbolischem Kapital, das in Macht übersetzt werden kann. Die Autoren

der M.A.U.S.S.-Bewegung (»Mouvement anti-utilitariste en sciences sociales«) um

Alain Caillé betonen hingegen das antiutilitaristische Potential und die Gleichzei-

tigkeit von Verpflichtung, Freiwilligkeit, Interesse und Uneigennützigkeit, die die

Gabe ebenso wie die meisten menschlichen Handlungen ausmache.

Marshall Sahlins sieht in ihr die Möglichkeit, den Hobbes’schen Naturzustand

zu überwinden, ohne dabei notwendigerweise eine äußere Macht schaffen zu

müssen.

Marcel Hénaff und Paul Ricoeur interpretieren die Gabe schließlich als Praxis

zur Etablierung von Vertrauen und Anerkennung.

Eine umfassende Interpretation, die Mauss und zahlreiche Autoren der Re-

zeptionsgeschichte miteinbezieht, legt Frank Adloff vor. Er ergänzt diese Autoren

um Erkenntnisse zum Menschen als kooperativem Wesen, die er aus Kognitions-

wissenschaften, Evolutionsbiologie und radikaler Demokratietheorie bezieht und

zu einem Menschenbild des homo donator zusammenfügt. Auf diesem erweiterten

Mauss’schen Menschenbild aufbauend denkt er dann über alternative soziale und

politische Ansätze für die Gegenwart nach.

Die Gabe hat einerseits das Potential, eine positive Wirkung in den sie prakti-

zierenden Gesellschaften zu entfalten. Andererseits kann sie dazu führen, dass je

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

nach Rahmenbedingungen Strukturen von Abhängigkeit und Macht, Korruption

und Unterdrückung etabliert werden. Die Frage, welche Faktoren dazu führen,

dass die Gabe eine spezifische positive oder negative Wirkung entfaltet, stellt ein

wichtiges Analysekriterium für die Überlegungen zur Gabe in modernen Gesell-

schaften dar.

Während mithilfe der hier angedeuteten Interpretationen im zweiten Teil

das Prinzip der Gabe konkretisiert wird, bleibt bis dahin offen, worin genau das

Mauss’sche Unbehagen gegenüber dem Markt und der ihn prägenden utilitaristi-

schen Logik besteht, wie dieses Unbehagen begründet werden kann und inwiefern

sich die Gabe als wirksames Gegenmittel eignet. Diesen Fragen widmet sich der

dritte Teil.

In seinen ethnologischen Ausführungen beschreibt Mauss »archaische« Ge-

sellschaften, in denen das Prinzip der Gabe dominant ist und das Zusammenleben

gewissermaßen ordnend durchdringt. Ohne in diese Gesellschaften zurück zu

wollen, stellt Mauss die These auf, dass moderne Gesellschaften, die durch eine

Vorherrschaft von Markt und staatlichen Hierarchien geprägt werden, von jenen

archaischen Kontexten etwas Wichtiges lernen können: Die Bedeutung von regel-

mäßigen solidarischen, großzügigen oder gar altruistischen Gabenpraktiken für

den sozialen Zusammenhalt und die Stabilität von Gesellschaften. Diese Prakti-

ken werden, so seine Befürchtung, in modernen Gesellschaften deshalb bedroht,

weil eine expansive Marktlogik sie ebenso verdrängt, wie es die rigiden Regeln

von Organisationen und Bürokratien tun, die das Zusammenleben in modernen

Gesellschaften prägen und die Begegnungen der Menschen strukturieren. Um

dieses Argument nachvollziehen zu können, wird mit Karl Polanyi zunächst auf

einen Autor Bezug genommen, der Mauss‘ Bedenken gegenüber dem Markt kann-

te und teilte. In seinem Werk The Great Transformation versucht er die Bedrohung

anhand einer Interpretation der Entwicklungen am Übergang von vormodernen

und archaischen Gesellschaften in Marktgesellschaften im Zuge der Industriellen

Revolution zu konkretisieren.

Zentral für Polanyis Denken und eine der vielen Parallelen zu Mauss ist die Ab-

lehnung der umfassenden Kommodifzierung menschlicher und natürlicher Güter

und Leistungen, in deren Folge ein großer Teil des menschlichen Lebens und der

Natur dem Zugriff des Marktes ausgesetzt wird. Indem mit diesem Begriff ein

Teil des Mauss’schen Unbehagens konkretisiert wird, eröffnet sich die Möglich-

keit, nach der Gabe als Alternativkonzept zu fragen.

Diese Frage wurde prominent in einer Debatte gestellt, die in der Veröf-

fentlichung des Buches The Gift Relationship. From Human Blood to Social Policy von

Richard M. Titmuss im Jahr 1970 ihren Ausgang nahm. Titmuss vergleicht darin

die Blutspendesysteme der USA und Großbritanniens bis 1970. Während Groß-

britannien auf ein System der freiwilligen, unbezahlten Spende von Blut setzte,

glaubte man in den USA, mithilfe eines Marktsystems und einer entsprechend

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung 15

konsequenten Kommodifizierung des knappen Gutes Blut die Versorgung der

Bevölkerung mit ausreichend Blutkonserven sicherstellen zu können. Titmuss ar-

gumentiert, dass ein Vergleich der Systeme eine Überlegenheit des Gabensystems

in Großbritannien ebenso zeige, wie negative Auswirkungen des Marktsystems

auf das soziale Gefüge der Gesellschaft in den USA. Im Anschluss an die Veröf-

fentlichung seines Buches entwickelte sich eine Diskussion über die Grenzen des

Marktes und die Leistungen von Gabensystemen in modernen Gesellschaften, in

die sich mit Robert M. Solow und Kenneth Arrow zwei prominente Vertreter der

Wirtschaftswissenschaften einschalteten. Unter Berücksichtigung der erarbeite-

ten Argumente lässt sich zeigen, wo Gabenansätze erfolgsversprechend sind und

unter welchen Bedingungen wiederumMarktmechanismen ihre Berechtigung ha-

ben. Den Schlusspunkt dieser Debatte setzt die Perspektive des Soziologen Kieran

Healy, der die Bedeutung des institutionellen Settings für die erfolgreiche Eta-

blierung von altruistischen, solidarischen oder großzügigen Handlungen, konkret

im Bereich der Blut- und Organspende, aufzeigt.

Ausgehend von Titmuss wird mit Michael Walzer im Anschluss die Frage auf

die Stellung der Gabe im und gegenüber dem Wohlfahrtsstaat erweitert. Wal-

zer macht deutlich, dass die Herausforderung der Daseinsvorsorge nur teilweise

durch verrechtlichte, institutionalisierte und professionalisierte Sozialpolitik ab-

gedeckt werden könne. Es wird herausgearbeitet, in welchen Bereichen Gaben-

praktiken staatliche Leistungen ergänzen können und inwiefern sich argumentie-

ren lässt, dass diesen Praktiken eine sozialintegrative Bedeutung zukommt, die

wiederum als Fundament für die funktionalen Arrangements des Marktes und

des Staates dient.

Im vierten Teil werden schließlich, ausgehend von den bis dahin erarbeiteten

Perspektiven und konkreten Beispielen, einige grundsätzliche Erkenntnisse der

Gabe festgehalten.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Mauss‘ Essay Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen

Gesellschaften ist ein methodisch außergewöhnlich strukturiertes Werk. Im Kern

besteht es aus deskriptiven ethnologischen Studien zu einer spezifischen Form

der Interaktion: dem Geben, Empfangen und Erwidern von Geschenken. Mauss

bezieht sein ethnographisches Wissen von Feldforschern wie Bronislaw Malinow-

ski und Franz Boas. Diese untersuchten das Phänomen des Gabentausches in

verschiedenen indigenen, »archaischen« Gesellschaften wissenschaftlich und dis-

kutierten es in ihren Publikationen.1 Im Essay Die Gabe werden diese Feldstudi-

en referiert und durch die Untersuchung historischer Quellen zum alten römi-

schen Recht, zum germanischen Recht und zu hinduistischen Lehren ergänzt. Die

verschiedenen Praktiken werden ungeachtet ihrer vollkommen unterschiedlichen

kulturellen und geographischen Entstehungskontexte einheitlich präsentiert, zu-

sammengehalten von der Kategorie des Gabentausches. Mauss macht damit dar-

auf aufmerksam, dass die strukturelle Konstante der Phänomene, die in Nord-

und Südamerika ebenso beobachtet wurden wie auf kleinen Inseln im Südpazi-

fik sowie in Europa und Indien, in dem Motiv des Dreischritts Geben – Nehmen

– Erwidern besteht. Er beschreibt mithilfe der Studien der Feldforscher, wie der

zeremoniellen Übergabe von Geschenken eine fundamentale Bedeutung für die

Regelung zentraler Aspekte des menschlichen Zusammenlebens zukommt: Ge-

schenke besiegeln Verträge, ermöglichen Verhandlungen, regeln die soziale Ord-

nung, sichern diese ab, garantieren den Frieden und schaffen ein stabiles, die

Menschen verbindendes soziales Band. Der Austausch von Geschenken wird da-

bei, sozusagen als vertrauensbildende und versichernde Maßnahme, mit festli-

chen Anlässen wie Hochzeiten zwischen Mitgliedern verschiedener Clans und

Stämme, Geburten von Kindern und Besuchen bei anderen Stämmen verknüpft.

Und auch profanere, alltägliche Aktivitäten bedürfen dieser Art der Vertrauens-

bildung: dem Tauschen von Gütern auf einem Markt geht eine Zeremonie der

Gabe ebenso voraus wie der Verpflichtung eines Handwerkers für den Bau eines

Hauses.

Mauss‘ Nachdenken über die Rolle der Gabe in diesen Gesellschaften endet

mit einer bemerkenswerten Schlussfolgerung:

»Die vorgeschlagene Untersuchung könnte also zu Folgerungen dieser Art führen.

Die Gesellschaften haben in dem Maße Fortschritte gemacht, wie sie selbst, ihre

Untergruppen und schließlich ihre Individuen fähig wurden, ihre Beziehungen zu

1 Mauss selbst ist in Bezug auf den Begriff »archaisch« und dessen negativer Konnotation

sehr kritisch. Er lehnt es ab, Kulturen in »zivilisiert« und »unzivilisiert« zu unterscheiden und

spricht stattdessen von »unterschiedlichen Zivilisationen« (Moebius, 2006, 11). Marcel Hén-

aff schlägt daher in seiner Interpretation vor, den Begriff der »archaischen« Gabe zu vermei-

den. Er spricht stattdessen von der »zeremoniellen Gabe«, wenn er auf die von Mauss be-

schriebenen Phänomene verweist (Hénaff, 2014, 60).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


festigen, zu geben, zu nehmen und zu erwidern. Zuerst mußten die Menschen es

fertigbringen, die Speere niederzulegen. Dann konnte es ihnen gelingen, Güter

und Personen auszutauschen, und zwar nicht nur zwischen Clans, sondern zwi-

schen Stämmen und Nationen und vor allem zwischen Individuen. Und erst dann

konnten sich die Leute Interessen schaffen, sie gegenseitig befriedigen und sie

verteidigen, ohne zu den Waffen zu greifen. Auf diese Weise haben es die Clans,

Stämme und Völker gelernt – so wie es in der Zukunft in unserer sogenannten

zivilisierten Welt die Klassen, Nationen und Individuen lernen werden – einan-

der gegenüberzutreten, ohne sich gegenseitig umzubringen, und zu geben, ohne

sich anderen zu opfern. Dies ist eines der Geheimnisse ihrer Weisheit und ihrer

Solidarität« (Mauss, 1990, 181f.).

Diese Schlussfolgerung ist gleich in mehrfacher Hinsicht überraschend. Ihr Stil

unterscheidet sich deutlich von dem des restlichen Essays. Genau genommen

scheint das gesamte letzte Kapitel (Mauss, 1990, Kapitel IV), in dem sich der

Autor den »moralischen, sozial- und nationalökonomischen« und den »allgemeinen so-

ziologischen Schlussfolgerungen« zuwendet, in seiner Ausrichtung aus dem Rahmen

zu fallen. Im Hauptteil des Essays werden ethnologische Studien in nüchternem,

präzisem und zurückhaltendem Stil dargestellt, eingeordnet und interpretiert.

Die finalen Seiten hingegen scheinen mit Blick auf Mauss‘ Lebenswelt geschrie-

ben zu sein: das Nachkriegsfrankreich der 1920er Jahre, das ihn als politischen

Menschen sehr beschäftigte.

Ein Hinweis auf eine angestrebte Übertragung von Erkenntnissen aus soge-

nannten »archaischen« Gesellschaften in die »zivilisierte« Gesellschaft Europas

findet sich bei genauem Lesen bereits an einer früheren Stelle. In seiner Einfüh-

rung schreibt Mauss, gewissermaßen den hoffnungsvollen Schlussfolgerungen

vorgreifend, folgenden Satz:

»Und da wir feststellen werden, daß diese Moral und diese Ökonomie sozusagen

unterschwellig auch noch in unseren eigenen Gesellschaften wirken, und da wir

glauben, hier einen der Felsen gefunden zu haben, auf denen unsere Gesellschaf-

ten ruhen, können wir durchaus einige moralische Schlußfolgerungen bezüglich

einiger der Probleme ziehen, vor die uns die Krise unseres Rechts und unserer

Wirtschaft stellt, und dabei wollen wir es bewenden lassen« (Mauss, 1990, 19).

Kein kleines Vorhaben, sind doch die Gesellschaften und Praktiken, die Mauss

beschreibt, sehr weit von dem entfernt, was das Leben in einem nationalstaatlich

organisierten und von der Marktwirtschaft geprägten Land wie Frankreich aus-

macht. Mauss untersucht im Gabenessay explizit »archaische« Kontexte. Diese

verfügen in ihrer Mehrzahl nicht über erkennbare Staatlichkeit und sind geprägt

von Traditionen, Regeln und Riten der familiären Gemeinschaft, des Clans oder

Stammes.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie lassen sich Phänomene einer solchen Form des Zusammenlebens auf das

Frankreich der 1920er Jahre übertragen?

Diese Fragestellung führt dazu, dass der Essay Die Gabe nach Ansicht vieler

Interpreten gewissermaßen gespalten ist: Auf der einen Seite stehen die wissen-

schaftlichen Studien, auf der anderen die normativen Konklusionen (vgl. Dzimira,

2007, 27; zitiert nach Mallard, 2011, 225), die gewissermaßen eine Art politisches

Reformprogramm skizzieren. Dementsprechend werden in der Rezeption seine

normativen und politischen Aussagen nicht selten von den deskriptiven, streng

wissenschaftlich geführten Argumenten getrennt, und man geht entweder auf das

eine oder das andere ein (Adloff, 2016, 145). Auch Mauss selbst plädiert dafür, dass

Politik nicht in den Hörsaal gehöre (Moebius, 2006, 119) und man Gesellschaft,

Politik und Soziologie trotz des gemeinsamen Gegenstandes nicht miteinander

verwechseln dürfe (Mauss, 1969b 234, zitiert nach Moebius, 2006 119f.). Während

er sich in der Regel an diese Trennung im Stile einer »chinesischen Mauer« (Hart,

2014, 35) hält, die er zwischen akademischen Arbeiten und seinen politischen In-

teressen zieht, weicht er im normativen Rahmen (Einleitung und Schlussfolge-

rungen) des Gabenessays davon ab und stellt nachfolgende Interpreten vor die

Frage, wie damit umzugehen ist.

Die vorliegende Untersuchung geht von der Hypothese aus, dass der Essay

durch die Trennung des deskriptiven und wissenschaftlichen Hauptteils vom nor-

mativen und politisch ausgerichteten Rahmen an argumentativer Kraft, analyti-

scher Schärfe und Aktualität verlieren würde. Wenn also im Folgenden Schritt

für Schritt erarbeitet wird, was gegenwärtige Gesellschaften aus Mauss‘ Arbeit

zur Gabe lernen können, gilt es dabei, den Autor explizit auch als politischen

Intellektuellen und Vertreter eines aufgeklärten Sozialismus zu begreifen. Nicht

zufällig fällt die Veröffentlichung des Essai sur le don in eine Schaffensphase, die

auch für Mauss als politischen Journalisten und öffentlich engagierten Intellek-

tuellen die produktivste seines Lebens darstellt. Zwei Drittel der über 800 Seiten

fassenden Gesamtausgabe seiner politischen Schriften (Mauss, 1997) entstanden

in den Jahren 1920 bis 1925 (vgl. Hart, 2007, 473). In diesen Schriften plädiert er

dafür, der für ihn spürbar zunehmenden Dominanz des Effizienzdenkens und

der damit einhergehenden Tendenz zur überhandnehmenden Anwendung einer

Berechnungslogik in allen Gesellschaftsbereichen etwas entgegenzusetzen.2 Kon-

kret stellt Mauss sich dabei eine Gesellschaft vor, die Solidarität praktisch lebt und

2 Dieses Argument findet sich auch in den Schlussfolgerungen des Gabenessays wieder: »Erst

unsere westlichen Gesellschaften haben, vor relativ kurzer Zeit, den Menschen zu einem

‚ökonomischen Tier‘ gemacht. Doch sind wir noch nicht alle Wesen dieser Art. Sowohl in

den unteren wie in den höheren Klassen ist die reine, irrationale Ausgabe eine geläufige

Praxis; sie ist noch immer charakteristisch für die wenigen Fossile unseres Adels. Der homo

oeconomicus steht nicht hinter uns, sondern vor uns – wie der moralischeMensch, der pflicht-

bewusste Mensch, der wissenschaftliche Mensch und der vernünftige Mensch. Lange Zeit

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich nach dem Vorbild bestimmter Berufsgruppen, die bereits ein solidarisches

Sicherungssystem praktizierten, gegenseitig absichert und die Gabe zelebriert:

»Diese neueMoral wird eine glücklicheMischung vonWirklichkeit und Ideal sein.

So kann und soll man zu archaischen und elementaren Prinzipien zurückkehren;

man wird dann Handlungsmotive entdecken, die zahlreiche Gesellschaften und

Klassen noch kennen: die Freude am öffentlichen Geben; das Gefallen an ästheti-

schem Luxus; das Vergnügen der Gastfreundschaft und des privaten oder öffent-

lichen Festes. Die Sozialversicherung, die gemeinsame oder gegenseitige Fürsor-

ge der Berufsgruppen und all jener moralischen Personen, denen das englische

Recht den Namen ‚Friendly Societies’ verleiht, sind mehr wert als die bloße per-

sönliche Sicherheit, die der Adlige seinem Lehnsmann gibt,mehr als das karge Le-

ben, das der vom Arbeitgeber ausgehändigte tägliche Lohn gewährt, mehr sogar

als kapitalistische Ersparnisse, die nur auf einem schwankenden Kredit gründen.

Wir können uns eine Gesellschaft denken, in der solche Prinzipien herrschen. In

den freien Berufen funktionierten bereits in gewissem Grad eine Moral und Öko-

nomie dieser Art. Denn Ehre, Selbstlosigkeit und korporative Solidarität sind we-

der leere Wörter, noch laufen sie der Notwendigkeit zur Arbeit zuwider. Humani-

sieren wir auch die anderen professionellen Gruppen […]« (Mauss, 1990, 163).

Der Solidaritätsbegriff, den Mauss verwendet, ist dabei nicht als Kampfbegriff zu

verstehen, der eine bestimmte gesellschaftliche Gruppe in der Auseinanderset-

zung mit einer anderen zusammenhält. Vielmehr meint Solidarität hier im Sinne

Durkheims eine »objektiv bestehende Relation zwischen dem Ganzen und seinen

Teilen« (Imbusch und Rucht, 2005, 24) und ein Bewusstsein für dieses Verhältnis.

Mauss erarbeitet seinen Gabenessay also nicht ausschließlich mit einer eth-

nologischen oder soziologischen Perspektive. Vielmehr spielen seine politischen

Anliegen auch innerhalb des Essays selbst schon eine Rolle. Er nimmt mithilfe

des Phänomens der Gabe eine Perspektive ein, von der er sich Erkenntnisse auf

drei unterschiedlichen Gebieten verspricht (vgl. Adloff, 2014, 18):

1. Die Organisation der vormodernen Gesellschaften, die sich zu seiner Zeit

noch in vielen Gegenden der Welt finden lassen,

2. die Beschreibung der Gesellschaftsformen, aus der die Gesellschaft hervor-

ging, in der Mauss selbst lebte, und

3. die Erbringung des soziologischen Nachweises der These, dass die im Gaben-

tausch wirksame Moral und Ökonomie »sozusagen unterschwellig auch noch

in unseren eigenen Gesellschaften wirken« (Mauss, 1990, 19).

war der Mensch etwas anderes; und es ist noch nicht sehr lange her, seit er eine Maschine

geworden ist – und gar eine Rechenmaschine« (Mauss, 1990, 173).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Untersuchung zielt Schritt für Schritt darauf ab zu zeigen, warum Mauss

glaubt, »hier einen der Felsen gefunden zu haben, auf denen unsere Gesellschaf-

ten ruhen« (Mauss, 1990, 19). Er hält die Logik der Gabe für weiterhin, wenn

auch nur unterschwellig, wirkmächtig (Adloff, 2014, 19f.) und arbeitete daran,

sie für Fragen seiner Gegenwart, insbesondere für eine Kritik am Utilitarismus

fruchtbar zu machen (ebd.). Diese Kritik am Utilitarismus gewinnt auch in aktu-

ellen Debatten wieder an Relevanz. So beziehen sich beispielsweise die zahlrei-

chen Autoren und Unterzeichner des konvivalistischenManifests (Les Convivialistes,

2014) auf Marcel Mauss. Sie erarbeiten einen alternativen Ansatz, um das Zu-

sammenleben der Menschen angesichts der vielseitigen aktuellen Krisen neu zu

denken, und aktualisieren damit die Mauss’schen Ideen (Les Convivialistes, 2014).3

In den folgenden Kapiteln des ersten Teils dieses Buches wird die Entwicklung

der Mauss’schen Argumentation Schritt für Schritt nachvollzogen. Dazu ist es

zunächst von Bedeutung, sich mit Marcel Mauss als Person, seiner wissenschaft-

lichen Arbeit und seinem politischen Denken zu beschäftigen. Im Anschluss dar-

an wird sein berühmtestes Werk, Die Gabe, ausführlich dargestellt und in Bezug

auf die verschiedenen Dimensionen der Mauss’schen Interpretation reflektiert.

Abschließend wird gezeigt, wie Mauss aus diesem Werk konkrete politische Po-

sitionen für die Debatten im Frankreich der 1920er Jahre ableitete und welche

gesellschaftstheoretische Utopie sich daraus entwickeln lässt. Diese wiederum ist

die Grundlage für die weiterführende Argumentation dieses Buches.

3 Unter denUnterzeichnendenfinden sich so prominenteNamenwie Alain Caillé, EdgarMorin

oder Chantal Mouffe.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Marcel Mauss: Leben und Wirken in Politik und

Wissenschaft

Marcel Mauss wird 1872 in den französischen Vogesen in eine dem jüdischen

Glauben stark verpflichtete Familie hineingeboren. Sein Vater, Gerson Mauss, ist

als Unternehmer und Händler tätig, verkauft Textilien und verantwortet die fa-

milieneigene Handstickerei gemeinsam mit seiner Frau, Marcel Mauss‘ Mutter,

Rosine Durkheim (Moebius, 2006, 18). Die jüdische Tradition – besonders Rosine

ist sehr religiös – prägt den jungen Mauss so nachhaltig, dass er sich sein Leben

lang wissenschaftlich mit religiösen Riten und Formen des Gebets beschäftigt

(vgl. Lindenberg, 1996 zitiert nach Moebius, 2006, 18; Mauss, 2006 352). Dazu

trägt auch bei, dass die Heimat der Familie Mauss-Durkheim, die in Elsass-

Lothringen gelegene Stadt Épinal, zu dieser Zeit trotz ihrer christlichen Prägung

den höchsten relativen Anteil jüdischer Bewohner in Frankreich aufweist (Moebi-

us, 2006, 18). Mauss genießt in dieser Umgebung einerseits von Kindheit an eine

umfassende Ausbildung in jüdischen Traditionen und lernt die hebräische Spra-

che in einem Umfeld des lebendigen jüdischen Lebens, andererseits bleibt ihm

in seinen Jugendjahren das Phänomen des Antisemitismus nicht unbekannt (vgl.

ebd.).1 Mauss wird zudem das gesamte Leben über stark von seinem Onkel, Émi-

le Durkheim, beeinflusst, dem innerhalb des Familiengefüges eine wichtige Rolle

zukommt. Dieser wird für Mauss zur Erzieher- und Vaterfigur und bleibt trotz

der bisweilen schwierigen Beziehung bis zu Durkheims Tod sein enger Begleiter,

Freund und Mentor (ebd.). Durkheim ist es auch, der Mauss als Tutor während

seines Studiums berät, seine ersten Schritte leitet und seinen Zugang zur Wissen-

schaft entscheidend bestimmt. In einem Rückblick, geschrieben anlässlich seiner

1 Auch sein Zweitname »Israel«, den er öffentlich nicht führt, wird für ihn zumGegenstand der

Faszination und der Untersuchung. Er beschäftigt sich ausführlich mit der Herkunft und Be-

deutung desWortes und sein Zweitname erinnert ihn auch dann noch an seine jüdische Prä-

gung, als er nachdemVerlassendes Elternhauses die jüdischeReligionnichtmehr praktiziert

(Pickering, 1998, 45f.). Im von den Nazis besetzten Frankreich ist Mauss‘ Herkunft bekannt,

und er trägt den obligatorischen Judenstern. Weshalb er der Deportation in ein Konzentra-

tionslager entging, ist unklar (ebd., 46).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

Aufnahme als Professor der Soziologie im prestigeträchtigen Collège de France, re-

flektiert Mauss, wie stark ihn das wissenschaftliche Wirken des Onkels damals

prägte:

»Als Student schwankte ich zwischen den heute so genannten quantitativen Stu-

dien (Mitarbeit mit Durkheim), Selbstmord, Geschichte der Städte, menschliche

Raumordnungen, die in meiner Arbeit über die jahreszeitlichen Wechsel wider-

hallen, dem Rechtsstudium (3 Jahre) und den religionssoziologischen Studien.

Wegen meiner Vorliebe für die Philosophie und aus bewusster Bestimmung spe-

zialisierte ich mich, auf Anweisung von Durkheim, im Bereich der Erkenntnis re-

ligiöser Phänomene und beschäftigte mich fast ganz und gar für immer damit.

Durkheim schrieb für mich und für ihn selbst seine Bordeaux-Vorlesung [Mauss

studierte ab 1890 an der Philosophischen Fakultät in Bordeaux, M.F.] ‚Origines de

la religion‘ (1894-1895). Zusammen suchtenwir danach,meineKraft ambestenOrt

einzusetzen, um der entstehendenWissenschaft [der Soziologie, M.F.] bestens zu

dienen und ihre gravierenden Lücken zu schließen« (Mauss, 2006, 351).

2.1 Mauss’ akademischer Werdegang

Aus der Mentor-Schüler-Beziehung zwischen Onkel und Neffe wird nach Mauss‘

Abschluss eine partnerschaftliche Zusammenarbeit, die für manche Kommenta-

toren ähnliche Züge annimmt wie die Zusammenarbeit von Marx und Engels (vgl.

Hart, 2007, 473). Mauss, der zu Durkheims Lebzeiten weitestgehend als »Junior-

partner«2 im Hintergrund steht, muss dann nach dessen Tod 1917 die entstandene

Lücke füllen und dessen Aufgaben übernehmen. So verantwortet er die Publikati-

on zahlreicher unveröffentlichter Werke Durkheims sowie weiterer verstorbener

Mitglieder der gemeinsamen Forschungsgruppe (Henri Hubert und Robert Hertz)

(Mauss, 2006, 347); eine Aufgabe, die Mauss belastet und in Anspruch nimmt, aber

auch einen wichtigen Teil seiner eigenen wissenschaftlichen Leistung und Bedeu-

tung ausmacht.3 Die Tatsache, dass die Entstehung der französischen Soziologie

in den Jahren vor dem Ausbruch des Ersten Weltkriegs notwendigerweise von

2 Diese Wahrnehmung liegt auch daran, dass dem lebensfrohe Mauss, im Gegensatz zu sei-

nem Onkel, das strenge, als wissenschaftlich-seriös wahrgenommene Auftreten fern lag. In

Familienkreisen galt er als lustiger und angenehmer Gesprächspartner und auch als Profes-

sorwar er sich nicht zu schade, seine Studenten zu selbstgekochtemEssen einzuladen.Mauss

neigte dazu, sich selbst nicht allzu ernst zu nehmen und sah sich nicht als erhabener Profes-

sor (Pickering, 1998, 43f.).

3 »Wenn ich jetzt ein bisschen überlastet bin, ist es deswegen,weil ichmir das enormeGewicht

der Veröffentlichung des beträchtlichen und unveröffentlichten Werkes von Durkheim, von

Henri Hubert und von Hertz auflasten lasse. Dank mir erschienen ihre Bücher in einem

Rhythmus von einem oder zwei Büchern im Jahr« (Mauss, 2006, 347).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Marcel Mauss: Leben und Wirken in Politik und Wissenschaft 27

den Namen Durkheim und Mauss ausgehend gedacht werden muss (Besnard

und Fournier, 1998, 1; zitiert nach Moebius, 2006, 17), nimmt Mauss aufgrund

des frühen Verlustes der Freunde und Kollegen rückblickend jedoch als ein zwei-

schneidiges Schwert wahr:

»Das große Unglück meines wissenschaftlichen Lebens ist nicht der Stillstand

meiner Arbeit während viereinhalb Jahren Krieg, es ist auch nicht die einjährige

Unterbrechung (1921-1922) wegen Krankheit, es hat nicht einmal etwas zu tun

mit meiner Hilflosigkeit, die mich nach dem vorzeitigen Tod von Durkheim und

Hubert überkam; das große Unglück ist der Verlust meiner besten Studenten und

meiner besten Freunde während dieser schmerzerfüllten Jahre. Man kann sagen,

dass es ein Verlust für dieses Gebiet der französischenWissenschaft war. Fürmich

war es ein Zusammenbruch. Vielleicht das Beste, das ich je von mir selbst hätte

weitergeben können, ist mit ihnen verloren gegangen. Der erneute Erfolg meiner

Lehre nach dem Krieg, die Gründung und der Erfolg des Institut d’ethnologie, der

mir mehr als nur halb zu verdanken ist, belegen noch einmal das, was ich in diese

Richtung noch leisten kann. Aber sie ersetzen nicht das, was ich verlor« (Mauss,

2006, 347f.).

In den Jahren nach dem Tod Durkheims engagiert sich Mauss hauptsächlich als

Vollender und Bewahrer des Erbes seiner Freunde, zuvorderst für die Konsoli-

dierung des Werkes seines Onkels (Moebius, 2006, 17). Erst nach dem Abschluss

dieser Aufgabe gelingt es ihm, sich auf sein eigenes wissenschaftliches Werk zu

fokussieren. Die Zeit der größten Produktivität erlebt Mauss zwischen 1920 und

1925. In diesen Jahren entstehen zwei Drittel seiner politischen Schriften (Hart,

2007, 474), er veröffentlicht seinen Gabenessay (1923-1924), begründet die fran-

zösische Ethnologie und institutionalisiert sie 1925 in Form der Gründung des

Institut d’ethnologie de l’université de Paris (Moebius, 2006, 35). Diese Jahre sind es

auch, in denen ihm breite öffentliche Anerkennung als Durkheims Erbe, Vorden-

ker der Ethnologie und beliebter Professor für Soziologie4 zuteilwird (Hart, 2007,

474); eine Anerkennung, die schließlich 1930 in seiner Wahl zum Professor am re-

nommierten Collège de France ihren Höhepunkt erreicht (Hart, 2007, 474; Moebius,

2006, 17, 35).

Mauss‘ wissenschaftliches Interesse ist insgesamt sehr breit, wobei sich zu-

nächst ein religionssoziologischer Fokus herauskristallisiert. In diesem Zusam-

4 Einer seiner Schüler berichtet mit Bewunderung von Mauss als Lehrperson: »Das Geheimnis

seiner Popularität unter uns Hörern und Schülern liegt wahrscheinlich darin, daß bei ihm im

Unterschied zu so vielen akademischen Lehrern Erkennen nicht ein von anderen abgetrenn-

ter Betätigungsbereich war: Sein Leben war Erkennen geworden und sein Erkennen Leben,

deshalb konnte er – jedenfalls auf einige – einen so großenEinfluß ausübenwie ein religiöser

Lehrer oder ein Philosoph« (Dumont, 1991, 197).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

menhang beschäftigt er sich mit der Bedeutung von Magie und ihrer Stellung

zur Religion, mit dem Begriff des Sakralen, mit Riten, Mythen und Totemismus

(Fournier, 2006, 32). Gemeinsam mit Durkheim rückt Mauss zu Beginn des 20.

Jahrhunderts die kollektiven Repräsentationen in das Zentrum der Aufmerksam-

keit der Forschungsgruppe (ebd., 32). Im Laufe seiner Forscherlaufbahn wendet er

sich dann immer mehr der Ethnographie zu, die er in Frankreich vernachlässigt

sieht und deren Zustand »dringend« verbessert werden müsse (ebd., 36).

Mauss‘ Interesse gilt während seiner gesamten akademischen Laufbahn der

Untersuchung des sozialen Lebens in allen seinen Formen. Die Frage, die ihn

dabei umtreibt, ist, welche Rolle dem sozialen Leben im menschlichen Leben ins-

gesamt zukommt (Mauss, 2006, 358f.). Dabei legt er wenig Wert auf die Einhal-

tung bisweilen streng gezogener Fächergrenzen. Seinen Forschungsgegenstand,

das Soziale, stets im Blick behaltend,5 bedient er sich der Methoden und Er-

kenntnisse aus der Soziologie, der Psychologie, den Geschichtswissenschaften,

der Ökonomie, den Religionswissenschaften und der Philosophie ebenso wie aus

der Ethnologie (Moebius, 2006, 8). Er gestaltet seine Arbeit in enger Verknüpfung

von empirischer und theoretischer Forschung. Jede Theorie bedarf nach seinem

Verständnis einer empirischen Untermauerung, da es auch für jemanden wie

ihn, der eine theoretische Wissenschaft betreibt, keine höhere Gewissheit gibt als

die »der deskriptiven Wissenschaften im Falle von sehr komplexen Phänomenen«

(Mauss, 2006, 345.).

Mauss gilt in seinem Umfeld als begeisterter Forscher und begeisternder Leh-

rer:

»Mauss versteht es, Brücken zwischen sich und den Studierenden, zwischen sei-

nem Onkel und dessen Schülern sowie zwischen den wissenschaftlichen Diszipli-

nen selbst zu bauen. Er bewegt sich über die Fächergrenzen hinweg und sucht

den ‚totalen Menschen‘. Hierzu verknüpft er die Soziologie mit der Psychologie,

der Geschichte, der politischen Ökonomie, der Religionswissenschaft, der Philo-

sophie und der Ethnologie. Trotz der ungeheuren Bandbreite seines Wissens und

der Vielfalt seines Denkens lässt sich bei ihmeine Einheit entdecken: Seine Schrif-

ten kreisen stets um das Soziale, den ‚l’homme total‘ und das ‚soziale Totalphäno-

men‘ (Tarot, 2003, 5ff.)« (Moebius, 2006, 8f).

Welche Rolle spielen die skizzierten Lebensumstände und die akademische Lauf-

bahn von Marcel Mauss nun für das Verständnis der Gabe? Zunächst einmal ist

es von Bedeutung, die Zeit und die historischen Umstände zu berücksichtigen,

5 »Im Großen und Ganzen habe ich das einzige Ziel des Faches, dem ich mich verschrieben

habe, nie aus den Augen verloren: Durch den unmittelbaren und präzisesten Kontakt mit

den Tatsachen die Rolle des sozialen Lebens immenschlichen Leben zu zeigen und genau zu

bestimmen« (Mauss, 2006, 358f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Marcel Mauss: Leben und Wirken in Politik und Wissenschaft 29

in denen er lebte, forschte und wirkte. Neben familiären und biographischen Ge-

gebenheiten sind es Ereignisse von weltpolitischer Relevanz, die sein politisches

Denken und sein wissenschaftliches Interesse prägen. In seinem familiären und

freundschaftlichen Nahbereich sind es die Nähe zu Émile Durkheim, Erfahrun-

gen im familieneigenen Textilbetrieb, sowie der frühe Tod des Onkels und enger

Freunde, die ihn nachhaltig beeinflussen.

Auf der gesellschaftlichen und politischen Ebene sind es die Begegnungen mit

sozialistischen Ideen im Laufe seines Studiums in Bordeaux, die Dreyfus-Affäre,

seine Freundschaft zum sozialistischen Politiker Jean Jaurès und der Ausbruch

des Ersten Weltkrieges, die für Mauss‘ Weg eine entscheidende Rolle spielen.

Von einem Leben in privat und politisch derart bewegten Zeiten und von ei-

nem politischen Engagement, das sich unter anderem in hunderten Seiten poli-

tischer Schriften niederschlug, bleiben das wissenschaftliche Schaffen des Marcel

Mauss und besonders sein prominentestes Werk Die Gabe nicht unberührt. For-

schung und politisches Engagement sind zwar im Hörsaal voneinander getrennt,

befruchten einander dennoch unausweichlich:

»Mauss ist sowohl Wissenschaftler als auch politisch aktiver Sozialist. Beides, So-

ziologie und Sozialismus gehören bei ihm wie zwei Seiten einer Medaille zusam-

men« (Moebius, 2006, 17).

Im folgenden Abschnitt wird kursorisch nachvollzogen, welcher Art die politische

Prägung Mauss‘ war, wie er sich einen gelingenden Sozialismus vorstellte und

welche Einflüsse und Ereignisse mit Blick auf die politisch-normativen Schluss-

folgerungen des Gabenessays von Relevanz sind.

2.2 Mauss‘ politische Prägung

Dass sich Mauss‘ private Vorlieben und politische Überzeugungen in seinem For-

schungsinteresse wiederfinden, verdeutlicht eine Anekdote, die sein Biograph

Marcel Fournier (2006) im Hinblick auf den Essai sur le don erzählt. Nach den

Studienjahren an der Philosophischen Fakultät in Bordeaux schreibt sich Mauss

1895 an der Pariser Sorbonne ein und beginnt, seinen Abschluss in Philosophie

vorzubereiten. Fournier beschreibt, wie er in diesen Jahren das Leben in vollen

Zügen auskostete, ausführlich ausging und verschiedene Sportarten aktiv betrieb

(Fournier, 1994, 608).6 Dieser Lebensstil missfiel dem zurückhaltend lebenden

Émile Durkheim, der besonders die Großzügigkeit seines Neffen kritisierte:

6 Die französischsprachigen Werke von Marcel Mauss und Marcel Fournier werden hier zitiert

nachMoebius, 2006. Dies betrifft insbesondere Fournier, 1994, Fournier, 1996, Fournier, 1997,

Mauss, 1968, Mauss, 1969a, Mauss, 1969b und Mauss, 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

»Mauss praktizierte die später im Gabe-Essay geforderte Großzügigkeit. Viele sei-

ner Ersparnisse gibt er Freunden (Beuchat, Fauconnet), der Partei [Mauss ist Mit-

glied der Arbeiterpartei Parti ouvrier francais (Fournier, 2006, 24), M.F.], der Genos-

senschaftsbewegung, oder spendet das Geld für andere politische Aktivitäten«

(Fournier, 1996, 35).

Mauss‘ Bewusstsein für gesellschaftliche Zusammenhänge und politische Fragen

lässt sich bereits früh erkennen. In Zeiten, in denen das heimische Familienun-

ternehmen größere und kleinere Krisen durchläuft, belastet es vor allem Mauss‘

Mutter Rosine, dass sie ihre Arbeiterinnen nicht angemessen zu entlohnen ver-

mag (Fournier, 1994, 29). Im Kontext dieser Erfahrung verortet Fournier die ersten

bewussten Beschäftigungen des jungen Marcel Mauss mit politischen und öko-

nomischen Fragestellungen. Er setzt sich mit der Lage der Arbeiterinnen und

Arbeiter in Frankreich auseinander und entwickelt ein tiefgehendes Interesse an

der Genossenschaftsbewegung (Fournier, 1994, 28ff.).

Dieses Interesse an sozialen Fragen und Politik bewahrt sich Mauss über sei-

ne Kindheit und Jugend in den Vogesen hinaus. Während seiner Studienjahre

in Bordeaux kommt er in Kontakt mit sozialistischen Ideen. Er engagiert sich

in Diskussionskreisen und organisiert in Zusammenarbeit mit der französischen

Arbeiterpartei eine Veranstaltung mit dem sozialistischen Politiker Jean Jaurès,

der nach dieser Begegnung sein Freund wird. Die politische Vision Jaurès‘ fin-

det Mauss‘ tiefe Bewunderung, und nicht zuletzt aufgrund dieser Bewunderung

begleitet er Jaurès bis zu dessen Ermordung 1914 als enger Gefährte und Ge-

sprächspartner (Moebius, 2006, 19f.).

Die Energie, die Mauss für sein politisches Engagement aufbringt, speist sich

aus verschiedenen Quellen: Einerseits ist es eine Politisierung aus Widerstand

gegen konkrete Geschehnisse auf der politischen Bühne. So engagiert sich nahe-

zu die gesamte Gruppe um Émile Durkheim ab 1897 in der Dreyfus-Affäre für

den unrechtmäßig verurteilten jüdischen Hauptmann Albert Dreyfus (ebd., 25);

ein Engagement, das die Gruppe eint und für moralische Fragen in der Politik

sensibilisiert. Für Mauss ist sie der Ausgangspunkt seiner Tätigkeit als politischer

Journalist (ebd., 26).

Andererseits ist es die konkrete Vorstellung einer anderen, einer besseren

Gesellschaft, die Mauss antreibt. Diese Vorstellung, die im Folgenden skizziert

wird, verdankt er zu großen Teilen dem politischen Denken Jean Jaurès’.

2.2.1 Politische Freundschaften und das Verständnis des Sozialismus

Die Beziehung zwischen Mauss und Jean Jaurès ist für das Verständnis von Mauss‘

politischem Denken von ähnlicher Bedeutung wie die Rolle Durkheims für seinen

wissenschaftlichen Werdegang.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Marcel Mauss: Leben und Wirken in Politik und Wissenschaft 31

Während Durkheim die Aufmerksamkeit seines Neffen auf die soziale Frage

und damit auch auf den theoretischen Sozialismus lenkt, formt der Kontakt zu

Jaurès seine politischen Vorstellungen und gibt ihnen eine klare Richtung (Moebi-

us, 2006, 116). Daher gilt es zunächst, einen Blick auf die politische Vision von

Jean Jaurès zu werfen, die den Ausgangspunkt für Mauss‘ eigene Vorstellung ei-

ner guten Gesellschaft darstellt: Jaurès, der seine politische Karriere im Alter von

26 Jahren als Vertreter des Departements Tarn und als jüngster Abgeordneter

im Pariser Parlament beginnt, steht für einen demokratischen, sozialreformeri-

schen Sozialismus (ebd., 115f.). Er hält es für unausweichlich, den Sozialismus

demokratisch aus den bestehenden Verhältnissen heraus zu entwickeln, indem

die Mehrheit des Volkes dafür gewonnen wird (ebd., 116).

Jaurès ist überzeugter Republikaner, Humanist und Demokrat, entsprechend

muss jede Veränderung für ihn auf Grundlage dieser Werte stattfinden (ebd.). Für

seine Ideen versucht Jaurès bis zu seinem Tod eine möglichst breite gesellschaft-

liche Basis zu finden, da er den Sozialismus als etwas versteht, das ausnahmslos

alle angeht. Die Idee einzelner Klassen als Träger der Veränderung lehnt er eben-

so ab wie Totalitarismus, Krieg und Kolonialismus. Für Mauss ist Jean Jaurès ein

»Held, ein politisches Genie und ein weiser Mann« (Mauss, 1997, 437). Seine Visi-

on eines Sozialismus durch Reform prägt Mauss und regt ihn dazu an, über die

dafür notwendigen Maßnahmen nachzudenken.

Einer der Grundpfeiler des Mauss’schen politischen Denkens findet sich im

klaren Primat, den er dem Sozialen gegenüber dem Politischen und dem Ökono-

mischen einräumt (Tarot, 2003, 80). Die soziale Frage lässt sich seiner Überzeu-

gung nach weder ausschließlich ökonomisch noch ausschließlich politisch beant-

worten, da es sich bei ihr um eine totale Frage handelt, die religiöse, politische,

juridische und moralische Aspekte mit einschließt (Mauss, 1997, 73 ).

Für Mauss stellen sich sozialistisches Engagement und sozialistische Politik

notwendigerweise vielschichtig dar: Einerseits kommt der Erziehung eine wich-

tige Bedeutung zu; die Menschen müssen über ihre Rechte aufgeklärt und mit

Werten erzogen werden, die ihre Wirkung im Denken und der alltäglichen Praxis

entfalten. Gleichzeitig sollen die bestehenden, kapitalistisch geprägten Struktu-

ren Schritt für Schritt aus der Gesellschaft heraus friedlich verändert werden

(Moebius, 2006, 119-121). Mauss lehnt radikale Brüche ab und plädiert 1922 da-

für, zugleich »die Republik von heute [zu] erhalten und die Republik von morgen

auf[zu]bauen« (Mauss, 1997).

Bei dieser behutsamen Reformstrategie geht es Mauss auch darum, Errun-

genschaften des herrschenden Systems zu erhalten. Es kommt darauf an, diese

Errungenschaften innerhalb der neuen gesellschaftlichen Strukturen so einzubet-

ten, dass sie kontrolliert werden können. Ein Beispiel dafür ist der Markt. Mauss

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

kritisiert in seiner Schrift über den Bolschewismus,7 dass es eine von dessen

zahlreichen Fehlleistungen sei, »genau das zerstört [zu haben], was die Ökono-

mie ausmache: den Markt« (Mauss, 1997, 541). Dieser müsse erhalten, auf den ihm

zukommenden gesellschaftlichen Teilbereich beschränkt und mit sozialen Siche-

rungen versehen werden (Fournier, 1997, 38). Die ökonomische Macht müsse der

Kontrolle der Gesellschaft untergeordnet und mit deren Interessen in Einklang

gebracht werden (Moebius, 2006, 123).

2.2.2 Genossenschaften und Sozialismus

Mauss‘ politisches Engagement für dieses Anliegen, das er neben seiner wissen-

schaftlichen Ausbildung und seiner späteren akademischen Karriere aufbringt, ist

vielfältig. Er ist Autor umfangreicher politischer Schriften, Mitglied der Sozialis-

tischen Partei, er gründet Zeitungen und engagiert sich mit Enthusiasmus in der

Genossenschaftsbewegung. Diese Bewegung spielt für die Errichtung des klassen-

losen Systems, das ihm vorschwebt, eine zentrale Rolle (Moebius, 2006, 120). Die

Genossenschaftler bilden in Mauss‘ Denken eine praktische Speerspitze, die die

Arbeiter davon überzeugen soll, für sich selbst und füreinander solidarisch vor-

zusorgen und sich so innerhalb der sie umgebenden »Rabenmutter-Gesellschaft«

(Mauss, 1997 111) gegenseitig abzusichern. Sie sollen im Alltag umsetzen und da-

durch praktisch beweisen, was von den Theoretikern des Sozialismus erdacht

wurde (Moebius, 2006, 123f.).

Der Staat nimmt in diesem Denken die Gestalt eines Ortes an, »wo es möglich

erschien, im Sinne der Demokratie so zu handeln, dass der Weg zum Sozialismus

eröffnet würde« (Rebérioux, 1975, 72). Mauss selbst geht in diesem Sinne voran

und unterstützt die 1898 gegründeten Volksuniversitäten sowie die ein Jahr spä-

ter entstandenen Écoles Socialistes, in denen Arbeitern Bildung vermittelt wird und

sie sich gleichberechtigt mit Intellektuellen austauschen sollen (Moebius, 2006,

30f.; Prochasson, 1993, 63; Winock, 2003, 114). Von Mauss‘ Engagement in der

Genossenschaftsbewegung sind einige Begebenheiten überliefert, die paradigma-

tisch für seinen zupackenden Optimismus stehen. Er glaubt an die mäßigende

Wirkung sozialreformerischer Aktivitäten auf den Kapitalismus (Moebius, 2006,

7 Mauss zeigt sich in seinen Schriften enttäuscht, später sogar schockiert über die russische Re-

volution, die ihn nach ihrem Ausbruch zunächst euphorisch gestimmt hatte. Er lehnt die Ge-

walt und den Terror vehement ab. Diese dienten in seinerWahrnehmung ebenso wie die von

der Kommunistischen Partei diktierten Gesetze dazu, darüber hinwegtäuschen, dass eine

Veränderung der Normen, Mentalitäten und Gewohnheiten der Menschen noch nicht statt-

gefunden habe (Moebius, 2006, 124). Während der Sozialismus notwendigerweise aus dem

»bewussten allgemeinenWillen aller Staatsbürger« (Mauss, 1997, 539) entstehen müsse, sei

der Bolschewismus aus der »Katastrophe« heraus entstanden (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Marcel Mauss: Leben und Wirken in Politik und Wissenschaft 33

26f.) und die Möglichkeit, diesen mithilfe von Reformen schließlich zu überwin-

den. Gemeinsam mit Philippe Landrieu gründet er im März 1900 eine eigene

sozialistisch-genossenschaftliche Unternehmung, die sie schlicht »Die Bäckerei«

nennen (ebd.). Bereits 1896 hatte er sich für genossenschaftliche Konsumgesell-

schaften eingesetzt und auf dem internationalen sozialistischen Genossenschafts-

kongress in Paris im Juli 1900 plädierte er dafür, nach dem Vorbild englischer

Genossenschaften8 eine eigene Bank und ein eigenes Versicherungssystem sowie

eine Krankenkasse einzurichten, damit sich Arbeiter gegenseitig (auch internatio-

nal) unterstützen können (Mauss, 1997, 103-111). Die praktische Umsetzung sozia-

listischer Ideen soll den Arbeitern vermitteln, welche Vorteile die Errichtung einer

zukünftigen sozialistischen Gesellschaft für sie bereithält. Wie auch seine »Bä-

ckerei« sollen all diese Einrichtungen Teil eines »regelrechten Arsenals von sozia-

listischem Kapital inmitten des bürgerlichen Kapitals« und dann wiederum zum

Anstoß und Ausgangspunkt weiterer Veränderungen werden (Mauss, 1997, 111).

Die Vorschläge vor dem internationalen sozialistischen Genossenschaftskongress

führen zu scharfer Kritik von Seiten anderer Genossenschaftler (Moebius, 2006,

123), und das zweite Vorhaben, die »Bäckerei« gerät recht schnell in finanzielle

Schwierigkeiten, die zu ihrer Schließung führen und den beiden Gründern einen

herben finanziellen Verlust verursachen (ebd.). Mauss lässt sich jedoch von kei-

nem dieser Rückschläge in seinem politischen Engagement beirren und arbeitet

weiterhin scheinbar unermüdlich für die Verwirklichung seiner gesellschaftlichen

Ideale.

Zusammenfassend lässt sich die Mauss’sche Vorstellung einer Veränderung

der Gesellschaft als eine »soziale Utopie« bezeichnen (ebd., 119). Er arbeitet an

der Transformation der gesamten Gesellschaft. Das schließt nicht nur politische

und ökonomische Gesichtspunkte mit ein, sondern bezieht sich auch auf die

Werte, die das Zusammenleben der Menschen in der Familie, im gemeinschaftli-

chen Nahbereich und in der Gesellschaft allgemein prägen. Es geht ihm um eine

Veränderung des Denkens, der Art zu konsumieren und der Gestaltung sozialer

Beziehungen (ebd., 119f.). Es geht ihm um das gesellschaftliche Ganze:

»Folgerichtig ist für Mauss die sozialistische Aktion in erster Linie eine soziale Ak-

tion, wie er 1899 in L’Action socialiste schreibt (Mauss, 1997, 72ff.); eine soziale Ak-

tion, die vor allem rational und humanistisch zu sein hat und die erst im zweiten

Schritt auch eine psychische (ebd., 76), juridische, politische und ökonomischeAk-

tion ist. Bereits in dieser Sozialismus-Konzeption kannmanMauss‘ Begriff des so-

zialen Totalphänomens erkennen (vgl. Chiozzi, 1983, 660f). So repräsentiert der

8 Britische Genossenschaftler und Intellektuelle spielten eine große Rolle für die Entwicklung

vonMauss’ Verständnis des Sozialismus imAllgemeinen und die Rolle der Genossenschaften

darin im Besonderen (Hart, 2014, 36).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

Sozialismus für ihn auch nicht nur eine Klasse der Gesellschaft, sondern ist bezo-

gen auf die Gesellschaft als Ganzes« (Moebius, 2006, 120).

Auch wenn diese Vorstellung visionär oder gar utopisch erscheinen mag, so ist

Mauss‘ praktische Annäherung an und Arbeit für diese Vorstellung geprägt durch

wenige, klar umrissene Prinzipien, die sein politisches Denken ganz grundsätzlich

ausmachen. Der enge Zusammenhang zwischen visionärem Denken und konkre-

ten, der Erfahrung entnommenen Tatsachen ist das, was Mauss auszeichnet.

Erstens gelingt es ihm, den Blick für die Realität nicht zu verlieren und bei

aller Utopie pragmatisch zu handeln. Zweitens lehnt er Machtstreben und Ge-

walt jeder Art ab und drittens ist er überzeugt, dass aufgrund der jeweiligen

Eigenheiten jede Nation ihren eigenen Weg zum Sozialismus finden muss (ebd.,

125f.).

Wie hängen die bisherigen Ausführungen mit der Gabe zusammen? Sie sind

für die Gabe von Interesse, weil die Gabe für sie von Interesse ist: Mauss verbindet

in den Schlussfolgerungen von Die Gabe seine gesellschaftliche Utopie mit seiner

wissenschaftlichen Arbeit, weil er glaubt, mithilfe des wissenschaftlichen Ansat-

zes herausarbeiten zu können, auf welchem bestehenden Fundament die von

ihm erhoffte Gesellschaft aufgebaut werden könnte. Die Gabe verknüpft Mauss‘

gesellschaftliche Utopie mit historisch überlieferten und potentiell anschlussfä-

higen moralischen, ökonomischen und sozialen Vorstellungen.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen

Gesellschaften

Mit seinem Essay Die Gabe veröffentlichte Mauss 1923 ein Werk, das die soziolo-

gische und ethnologische Theoriebildung teilweise bis heute entscheidend prägt

(Moebius, 2008, 171f.). Mauss interessiert sich, so fasst er es selbst zusammen,

sein gesamtes Forscherleben lang für die Rolle des sozialen Lebens im mensch-

lichen Dasein. Vor diesem Hintergrund ist es nicht verwunderlich, dass er sich

von der Gabe fasziniert zeigt. Sie steht für ihn paradigmatisch für sogenann-

te »totale gesellschaftliche Tatsachen« (Mauss, 1990, 17). Mauss untersucht somit

Phänomene, die eine umfassende Perspektive notwendig machen, weil sie meh-

rere Dimensionen sozialer Beziehungen und menschlicher Handlungen einschlie-

ßen, beeinflussen und reproduzieren. Sie sind zugleich ökonomisch, juristisch,

religiös und symbolisch. Auch wenn Geschenke von Einzelnen oder kleinen, elitä-

ren Gruppen gegeben oder empfangen werden, entfalten sie ihre verpflichtende

Wirkung nicht selten für deren ganze Familie, ganzen Clan oder Stamm.

Für das Verständnis dieses Phänomens spielt eine große Anzahl theoretischer

Konzepte eine Rolle. Es geht um Schuld und Anerkennung, Freiheit und Ver-

pflichtung, um Vertrauen und Rivalität, Vertrautheit und das subjektive Erleben

der Individuen. In den folgenden Abschnitten wird erarbeitet, wie die genannten

Dimensionen und Konzepte in der Gabe zusammenkommen.

Mauss baut seine Arbeit über sogenannte archaische Gesellschaften rund um

den Globus auf Studien auf, die von Anthropologen wie Bronislaw Malinowski

in jahrelanger empirischer Arbeit erstellt worden waren und die das Leben und

die Riten innerhalb dieser Gesellschaften ausführlich schildern.1 Die Zusammen-

stellung dieser Studien zielt dabei auf mehr als die bloße Beschreibung der Phä-

nomene ab. Vielmehr geht es Mauss um eine Systematisierung der empirischen

Befunde und deren Einbettung in einen vergleichenden Interpretationsrahmen.

Dieser erlaubt ihm die Untersuchung der hinter den Gaben liegenden Motivation

1 Weitere zentrale Quellen für Mauss waren unter anderem: Krause, 1885, Rivers, 1914, Swan-

ton, 1905, Turner, 1864 und Turner, 1884.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

sowie die Beantwortung der Frage nach den Auswirkungen der Gabenpraxis auf

die sie praktizierenden Gemeinschaften.

Ihn fasziniert, dass diese Geschenke zwar »theoretisch freiwillig sind, in Wirk-

lichkeit jedoch immer gegeben und erwidert werden müssen« (Mauss, 1990, 17).

Ausgehend von dieser Erkenntnis stellt er zwei zentrale Fragen:

1. «Welches ist der Grundsatz des Rechts und Interesses, der bewirkt, daß in

den rückständigen oder archaischen Gesellschaften das empfangene Geschenk

zwangsläufig erwidert wird?

2. Was liegt in der gegebenen Sache für eine Kraft, die bewirkt, daß der Emp-

fänger sie erwidert?« (Mauss, 1990, 18)

Die Suche nach Antworten auf diese beiden Leitfragen führt Mauss tief in die

Untersuchung der den einzelnen Gabenphänomenen zugrunde liegenden Syste-

me und macht es notwendig, sich mit der Moral und der Ökonomie vertraut zu

machen, die mit dem Gabentausch verbunden sind (Mauss, 1990, 19). Was Mauss

entdeckt und was in diesem Abschnitt dargestellt wird, ist, dass der Gabentausch

eine zentrale Rolle für die Stabilität und das Funktionieren der sogenannten ar-

chaischen Gesellschaften innehatte. Durch die in ihr entstehenden Erwartungen und

Verpflichtungen vermochte es diese Tauschform, Gegenseitigkeit (Reziprozität)

herzustellen, die Menschen miteinander verbindet und zu einer solidarischen

Gemeinschaft formt (Joas und Knöbl, 2004, 487f.).

Die Phänomene, die Mauss untersucht, sind vielfältig und stammen aus ganz

verschieden geographischen und kulturellen Kontexten. Ausgehend vom Gaben-

ritus des Potlatsch bei den Tinglit und Haida der nordwestamerikanischen Pazi-

fikküste systematisiert er Erkenntnisse aus Polynesien, Samoa und Melanesien,

betrachtet die Riten der Maori, die Regeln der Großzügigkeit bei den Andama-

nen, das alte römische Recht, das klassische Hindu-Recht und das germanische

Recht.

Die folgende vergleichende Betrachtung beschränkt sich auf vier zentrale For-

men des Phänomens: den nordwestamerikanischen Potlatsch, den melanesischen

Kula, das römische Nexum und das germanische Wadium.

3.1 Potlatsch

Mauss wählt für seinen Einstieg in die Beschreibung der Praxis des Gabentau-

sches das Beispiel des Potlatsch-Rituals bei den nordwestamerikanischen indi-

genen Völkern Tlingit und Haida. Die anthropologischen Studien, die sich mit

diesen Völkern beschäftigen, schildern ausgelassene Feste, in deren Verlauf ei-

ne Reihe von Riten abgehalten und Geschenke von einer Gruppe an eine andere

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften 37

übergeben werden. In Anlehnung an verschiedene amerikanische Autoren (z.B.

Boas und Hunt, 1905) bezeichnet Mauss diese Feste als Potlatsch. Dieser Begriff

bedeutet in der Chinook-Sprache, die von Indigenen auf dem Gebiet der heutigen

US-amerikanischen Bundesstaaten Oregon und Washington gesprochen wird, er-

nähren und verbrauchen (Mauss, 1990, 23). Jene Gruppe, die beim Potlatsch als

Gastgeber auftritt, nimmt dabei die Rolle des Schenkenden oder des Gebers ein,

während die Gäste stets die Empfänger der Geschenke sind (vgl. Hamberger,

2012).

Die Übergabe von Geschenken an die Gäste gibt dabei einen Hinweis darauf,

dass nicht nur die Gastgeber, sondern auch die Gäste mit ihrer Anwesenheit eine

Leistung erbringen: Beim Potlatsch handelt es sich in der Regel um ein Ritual, in

dessen Verlauf Privilegien erteilt und Hierarchien festgelegt werden. Die Gäste

fungieren dabei als Zeugen, sie bestätigen die Übergabe von Titeln und Privi-

legien und signalisieren durch ihre Anwesenheit und die Annahme der Gaben,

dass sie die im Potlatsch vollzogene Veränderung der Rangordnung anerkennen

(Hamberger, 2012, 132f.).

Im Sprachgebrauch der Tlingit und Haida wird auch davon gesprochen, wie

im Potlatsch »zwei Phratrien [Familienverbände, M.F.] einander Respekt erwei-

sen« (Mauss, 1990, 23). Eine zentrale Rolle spielt dabei die Großzügigkeit des

Gastgebers. Je stärker sich dieser in Form von Geschenken engagiert, desto mehr

Anerkennung erfährt er. Gleichzeitig wird im Potlatsch auch die Position der

einzelnen Gäste innerhalb der Hierarchie deutlich gemacht: Zahlreiche Details,

ausgehend von der Sitzordnung bis hin zum Wert der an den jeweiligen Gast ver-

teilten Geschenke, spiegeln dessen Rang und Bedeutung wider (vgl. Hamberger,

2012).

Was hier als Großzügigkeit beschrieben wird, ist, entgegen der positiven Kon-

notation, auch Ausdruck einer den Potlatsch prägenden Rivalität, die im extrems-

ten Fall bis zum Kampf auf Leben und Tod ausgereizt wird. Die Großzügigkeit

wird im Kampf um die eigene Position in der Hierarchie strategisch gegen den

Rivalen eingesetzt. Sie vereint juristische, politische, ökonomische und religiö-

se Aspekte in der sie manifestierenden Gabe (Mauss, 1990, 17). Aufgrund dieser

umfassenden Bedeutung bezeichnet Marcel Mauss den Potlatsch als totale Leistung

vom agonistischen Typ: Die getätigten Leistungen im Potlatsch tragen den agonisti-

schen Zug des Luxus. Sie sollen im Laufe des Rituals dazu dienen, mithilfe der

bisweilen »rein verschwenderischen Zerstörung der angehäuften Reichtümer […]

dem rivalisierenden Häuptling den Rang abzulaufen« (Mauss, 1990, 24). Indem

der andere im Wettstreit der Gaben überboten wird, festigt sich die eigene Po-

sition. Die Protagonisten versuchen deshalb, durch extreme Verausgabung dem

Potlatsch ein Ende zu machen und den anderen so zu überbieten, dass dieser

nicht mehr mithalten kann und sich unterwirft.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

Hier zeigen sich die beiden Seiten einer zentralen Funktion des Potlatsches.

Das Ritual der Gabe verbindet den Gastgeber mit seinen Gästen. Die Verbindung

durch die Gabe verpflichtet den Gabenempfänger und wird zur Einschränkung

der Freiheit seiner Handlungen. Wer eine Gabe empfängt ist verpflichtet, diese

durch eine noch größere Gegengabe zu erwidern. Der positive Begriff des Ge-

schenks offenbart, wie Pierre Bourdieu es formuliert, eine zweite Seite, die eine

Drohung beinhaltet: Wer nicht in der Lage ist, die Gabe in seiner Gegengabe

noch zu übertreffen, bleibt dem Geber verpflichtet und somit seiner Herrschaft

unterworfen (Bourdieu, 2005, 140). Der Empfang einer Gabe im Potlatsch und

die damit einhergehende gegenseitige Anerkennung sind daher eng verbunden

mit einer Herausforderung und der Einschränkung der eigenen Freiheit durch

die verpflichtende Wirkung der empfangenen Großzügigkeit und die Akzeptanz

von Herrschaft.

Die großzügige und bisweilen verschwenderische Gabe verschiedener Leis-

tungen wie Festessen, Militärdienste, Frauen, Kinder, Tänze und Feste (Mauss,

1990, 22) schafft ein Verpflichtungsgeflecht der Individuen, Clans und Stämme

untereinander, das die Menschen verbindet, soziale Ordnung stiftet und Hierar-

chien manifestiert:

»[…] all dies – Clans, Heiraten,2 Initiationen, schamanistische Sitzungen und die

Kulte der großen Götter, der Totems und der kollektiven oder individuellen Vor-

fahren – verknüpft sich zu einem unentwirrbaren Netz von Riten, rechtlichen und

wirtschaftlichen Leistungen, durch die politische Ränge innerhalb der Männer-

bünde, des Stammes oder der Stammesvereinigung, ja selbst auf internationaler

Ebene bestimmt werden« (Mauss, 1990, 23f.).

Der Sozialanthropologe Klaus Hamberger sieht im Potlatsch hauptsächlich zwei

zentrale Momente verwirklicht: Übertragung und Vermittlung (Hamberger, 2012,

132). Die Übertragung von Titeln, Rechten und Positionen findet im Potlatsch ihre

Vermittlung dank der geladenen Gäste, welche die Übertragung bezeugen und

verbindlich anerkennen. Sie werden für diese Vermittlung durch Gaben belohnt,

in deren Wert und Übergabeform sich wiederum die Anerkennung des Gastes

durch seinen Gastgeber manifestiert (vgl. Hamberger, 2012). Die Gabe, welche

die Anerkennung und sprichwörtliche Wertschätzung des Gastgebers vermittelt,

2 Hochzeiten zwischen den Stämmen beschäftigten die anthropologische Forschung lange:

das Inzestverbot, wie es diemeisten Stämme kannten, führte zur »Gabe« der eigenen Frauen

an andere Gruppen. Lévi-Strauss deutet dies funktionalistisch: »Indem die Männer auf die

Frauen in ihrer Gruppe verzichten, eröffnen sie gleichzeitig einen umfassenderen ‚Heirats-

pool‘. D.h., sie können auf den Zustrom ‚auswärtiger‘ Frauen und damit Arbeitskraft hoffen

und zugleich Solidaritäts- und Gegenseitigkeitsbeziehungen zu anderen Gruppen herstel-

len« (Lévi-Strauss in Joas und Knöbl, 2004, 489).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften 39

kann dabei von unterschiedlicher Natur sein und muss beim nächsten Besuch des

Gastgebers bei seinem Gast erwidert werden. Der Gabenempfänger begibt sich

dabei jeweils in ein Abhängigkeitsverhältnis gegenüber seinem Gastgeber, das er

erst durch die Leistung einer entsprechend größeren Gegengabe wieder aufheben

kann. Die Pflicht zur Erwiderung prägt somit den gesamten Potlatsch (Mauss,

1990, 100).

3.2 Kula

Eine besondere Form der Gabe beschreibt Mauss in seinen Ausführungen über

die Seefahrervölker der nordöstlich von Australien gelegenen Inseln Melanesiens.

Die Häuptlinge der dort lebenden Stämme vollziehen in regelmäßigen Abständen

das Ritual des sogenannten Kula. Das Wort kula bedeutet höchstwahrscheinlich

Ring und beschreibt eine Praxis des Gabentausches, die sich tatsächlich in einer

Art Ring vollzieht:

»[...] in der Tat scheint es, als seien alle Stämme, ihre überseeischen Expeditionen,

Wert- und Gebrauchsgegenstände, Nahrungsmittel und Feste, Dienstleistungen

aller Art (rituelle wie sexuelle) in einen Ring eingeschlossen, innerhalb dessen sie

räumlich wie zeitlich eine gleichmäßige Bewegung beschreiben« (Mauss, 1990,

55).

Der Kula wird bei regelmäßigen Besuchen vollzogen, die im Rahmen größerer Ex-

peditionen der Stämme stattfinden. Hierbei lassen sich die besuchenden Stämme

wie selbstverständlich von ihren Gastgebern verpflegen und weigern sich sogar,

höflich um deren Gastfreundschaft zu bitten. Beiden Stämmen ist dabei bewusst,

dass sich im darauffolgenden Jahr die Rollen vertauschen, wenn »der besuchen-

de Stamm die Flotte des besuchten Stammes beherbergt und die Geschenke mit

Zinsen vergolten werden« (Mauss, 1990, 56).

Neben einem regen Handel profaner Gegenstände auf großen Märkten, der

sich durch die Charakteristiken des regulären marktförmigen Tausches auszeich-

net und ein wichtiges Begleitphänomen der Expeditionen ist, kommt es im Rah-

men des Kula zum Austausch von ganz besonderen Geschenken. Bei den soge-

nannten vaygu’a handelt es sich in der Regel um zwei Arten von Gaben: mwali,

Armreifen aus Muscheln, und soulava, Halsketten aus Perlmutt. Diese zirkulie-

ren in einer entgegengesetzten Kreisbewegung zwischen den Kula-Partnern der

melanesischen Inseln. Die Armreife zirkulieren von Osten nach Westen, die Hals-

ketten von Westen nach Osten. Beide befinden sich in unaufhörlicher Bewegung.

Diese besonderen Geschenke haben für die Stämme eine zentrale Bedeutung. Sie

sind der Stolz des ganzen Stammes, wenn sie von den Häuptlingen von einer Ex-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

pedition mitgebracht werden und bis zum nächsten Kula im Stamm verbleiben

(Mauss, 1990, 59).

Es handelt sich bei diesen Gütern der Erzählung nach um mehr als bloße

Gegenstände. Die Armreife und Halsketten folgen jeweils ihrer eigenen Bestim-

mung und dürfen nur an bestimmte Partner weitergegeben werden. Jede einzel-

ne Halskette und jeder einzelne Armreif besitzt demnach eine eigene Geschichte

und einen eigenen Namen, ihnen werden bisweilen sogar persönlichkeitsähnli-

che Eigenschaften zugesprochen. In sich vereinen sie wichtige, die Tauschpartner

verbindende und zur Weitergabe verpflichtende Elemente:

»Man könnte sagen, daß es [das vaygu’a-Geschenk, M.F.] alle möglichen Rechts-

prinzipien einschließt, die auch wir kennen, jedoch sorgfältig voneinander unter-

schieden. Es ist zugleich Eigentum und Besitz, Pfand und Leihgabe, eine verkauf-

te und eine gekaufte Sache, ein Depositum, ein Mandat, ein Fideikomiß, denn

es wird mir nur unter der Bedingung gegeben, daß ich es für einen anderen in

Gebrauch nehme oder einem dritten übergebe, dem fernen Partner«(Mauss, 1990,

60).

Der Kula schafft eine vertragsähnliche Verbindung zwischen den Stämmen. Die-

se manifestiert sich in regelmäßigen Besuchen und Geschenken, die im Rahmen

des Kula ausgetauscht werden müssen. Neben den feierlichen Ritualen bietet er

gewöhnlichen Tauschgeschäften Raum, schafft gewissermaßen die Vertrauens-

grundlage für diese. Er verknüpft durch die feierliche Übergabe von Geschenken

und Gegengeschenken unter den Häuptlingen ganze Stämme miteinander. Der

konstante Gabenstrom schafft auf diese Weise ein allgemeines System, das, aus-

gehend von den Feiern der Häuptlinge, den »Stamm in seiner Gesamtheit aus

dem engen Kreis seiner Grenzen, seiner Interessen und seiner Rechte [heraus-

zieht]« (Mauss, 1990, 69).

Der Austausch von Gaben spielt sowohl im nordwestamerikanischen Potlatsch

als auch im pazifischen Kula eine besondere Rolle für die ihn praktizierenden

Gesellschaften. Durch die Rituale, die mit den Gaben verbunden sind und durch

die besondere Beschaffenheit der Gaben selbst wird die soziale und rechtliche

Ordnung beeinflusst, werden Verbindungen zwischen Stämmen geschaffen und

Begegnungen initiiert.

Der Gabentausch ist somit mehr als der gewöhnlich auf Märkten praktizierte

Tausch. Während dieser darauf beruht, dass beide Tauschpartner das erhalten,

was sie zur Befriedigung ihrer Bedürfnisse benötigen, und dann auseinanderge-

hen, scheint der Gabentausch einen eigenen Zeithorizont und eine spezifische

Beziehungsstruktur der Akteure aufzuweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften 41

3.3 Nexum und Wadium

Während die bisher eingeführten Phänomene geographisch wie kulturell weit

entfernt von der mitteleuropäischen Heimat Marcel Mauss‘ beobachtet wurden,

wird dieser bei seiner Suche nach der Gabe auch in näherliegenden Regionen

fündig. Sowohl im germanischen als auch im alten römischen Recht macht Mauss

Güter aus, die im Rahmen eines Vertragsschlusses den Besitzer wechseln und

als eine Art Pfand fungieren, das diesen Vertragsschluss absichert (Mauss, 1990,

122). Im Gegensatz zu den kostbaren Gaben in Potlatsch und Kula handelt es

sich hier jedoch in der Regel um wertlose Gegenstände. Umso nachdrücklicher

stellt sich daher die Frage, worauf ihr verpflichtender Charakter beruhen könnte.

Gleichzeitig tritt durch die fehlende Notwendigkeit eines objektiven Wertes der

Gaben erstmals deutlich hervor, dass sie ihre Wirkung durch die Zuschreibung

eines subjektiven Werts erlangen.

Der Schlüssel zum Verständnis dieser Wirkung liegt in der Aufhebung der

Trennung von Personen und Sachen. Mauss verweist darauf, dass erst neuere

Rechtssysteme Persönlichkeit und Kraft kategorial von Dingen trennen und Sa-

chen somit als leblose Objekte charakterisieren. Dagegen gilt im alten römischen

Recht:

»Zunächst sind sie [die Sachen, M.F.] ein Teil der Familie: die römische familia um-

faßt sowohl die res wie die personae« (Mauss, 1990, 125).

Die Tatsache, dass die als Pfand gegebene Gabe vorher im Besitz des Vertragspart-

ners war, verleiht dem Empfänger eine magische Macht über diesen. Die Gabe ist

ebenso wie die vaygu’a-Güter im Kula kein lebloser Gegenstand, sondern verfügt

»über die Natur und den geistigen Charakter der gegebenen Sache« (Mauss, 1990,

122).

Wie in Nordwestamerika und Melanesien verbindet diese Eigenschaft der Ga-

be auch hier die Vertragspartner. Damit erklärt sich auch ihr Name im alten rö-

mischen Recht, wo sie als nexum bezeichnet wird, als Band. Wird ein Vertrag ge-

schlossen, so übergeben die Vertragspartner einander ein Pfand, das ihnen Macht

über den anderen verleiht und das dieser erst zurückbekommt, wenn sein Teil der

vertraglichen Abmachung erfüllt ist. Um zu verhindern, dass eine andere Person

langfristig Macht über sie erlangt, sind die Vertragspartner daher bestrebt, ihren

Teil der Abmachung zu erfüllen. Ähnlich wie die Übertragung von Rechten und

Pflichten im Potlatsch von Gaben, Gesten und Formalismen begleitet wird, geht

die Übertragung von Eigentum im alten römischen Recht mit Feierlichkeiten und

der Anwesenheit von Zeugen einher.

Auch im germanischen Recht finden sich zahlreiche Formen des Pfandes,

verschiedene Gaben und verpflichtende Schenkungen. Die Institution des soge-

nannten wadium ist dabei dem römischen Nexum nicht unähnlich. Das Wadium

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

war als Pfand ein notwendiger Teil jeder Form des Vertrages, Verkaufes oder Kau-

fes. Der Vertragspartner erhielt einen unbedeutenden Gegenstand als Gabe und

Pfand, die den Geber zur Erfüllung seiner Zusagen verpflichtete. Die Sache selbst,

das gegebene Wadium, trug die Verbindung der Vertragspartner in sich und da-

mit die Verpflichtung, sich bei Verpfändung der eigenen Ehre an den Vertrag zu

halten (Mauss, 1990, 152).

3.4 Mauss’ ethnologische Interpretation der Gabe

Die vorangegangenen Abschnitte zeigen, dass die Bedeutung von Gaben weit über

deren materiellen Wert hinausgeht. Sie verfügen über eine Kraft, die über den

Akt der eigentlichen Übergabe hinaus eine Verbindung zwischen den agierenden

Personen herstellt. Die einzelnen Partner können dabei Individuen oder ganze

Stämme sein, die im Gabentausch eine Verpflichtung eingehen, die ein unper-

sönliches Auseinandergehen, wie es auf einem Markt üblich wäre, verhindert.

Interessant ist dabei, dass die Verbindung über sehr viele Dimensionen ver-

fügt. Sowohl juristische als auch politische, ökonomische und religiöse Aspek-

te werden in der Gabe vereint und bestärken die eingegangene Verbindung. So

scheint beim Potlatsch zunächst die Anerkennung des Gegenübers eine Rolle zu

spielen, die sich in den Gaben und Gegengaben ausdrückt. Bei genauerer Be-

trachtung zeigt sich dann eine umfassende Verpflichtung, deren Nichteinhaltung

mit dem Verlust der eigenen Freiheit einhergehen und zur Manifestation tatsäch-

licher hierarchischer Herrschaft werden kann. Die Pflicht zur Gegengabe ergibt

sich hier aus der Notwendigkeit der Selbstbehauptung, die in Form der Veraus-

gabung vor dem Hintergrund der begründeten Angst vor Unterwerfung unter

Umständen weit über eine wohlwollende Anerkennung hinausgehen kann.

Im Kula veranlasst das Streben nach den begehrten Vaygu’a-Gaben ebenso wie

das Wissen um den regelmäßigen Rollenwechsel zwischen Gastgeber und Gast,

der mit einer verzinsten Gegengabe einhergeht, die eigenen Verausgabungen.

Auch hier sind die zirkulierenden Armreife und Halsketten weit mehr als nur Ge-

genstände. Sie verfügen als Träger einer eigenen Geschichte und Autorität über

die Fähigkeit, ihrem aktuellen Besitzer zu Ansehen und Autorität zu verhelfen.

Das Streben nach diesen Gaben wird zur treibenden Kraft einer überregiona-

len Verbindung von Stämmen, die neben den feierlichen Ritualen umfassenden

Handel und Austausch möglich macht. Mauss zeigt hier, wie die Gabe Grup-

pen miteinander verbindet, die sich ohne das Ritual fremd und möglicherweise

sogar feindlich gesinnt wären. Und auch im Kula werden mögliche (Interessens-)

Konflikte (beispielsweise von beiden genutzte Jagdgebiete) nicht aufgelöst, die

potentielle Agonalität und eine drohende Auseinandersetzung werden nicht auf-

gehoben. Vielmehr wird mit der Gabe ein Weg gefunden, trotz dieser Spannung

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften 43

eine Form der Kommunikation zu finden und sich der wechselseitigen Wertschät-

zung zu versichern (Adloff, 2014, 16).

Auch Nexum und Wadium, deren Pfandfunktion in der altrömischen und

germanischen Rechtstradition bekannt war, verfügen über eine Kraft, die nicht

in ihrer bloßen Gegenständlichkeit zu verorten ist. Diese Kraft verleiht den Ver-

tragsschlüssen, in deren Zusammenhang sie gegeben wurden, Nachdruck und

motiviert die beteiligten Seiten zur Erfüllung ihrer Verpflichtungen. Ihre Kraft

liegt, ähnlich wie die Kraft der Potlatsch-Gaben, in der Tatsache begründet, dass

sie einen Teil der Persönlichkeit des Gebers in sich tragen. Diese in ihnen liegen-

de Persönlichkeit verleiht Geber und Empfänger Macht über den jeweils anderen.

Die Gabe des Pfandes verpfändet somit gewissermaßen einen Teil der eigenen

Ehre. Um diesen zurückzugewinnen und den Einfluss des anderen zu beenden,

liegt es im Interesse beider, ihren Teil der Abmachung zu erfüllen.

In allen beschriebenen Fällen geht das Wesen der Gabe über ihre Dinglichkeit

hinaus. Was genau diesen nichtdinglichen Geist der Gabe und somit ihre Wirkung

ausmacht, wird im Folgenden untersucht.

3.5 Der Geist der Gabe

Mit der Gabe beschreibt Mauss eine Form der Interaktion, mit deren Hilfe sich

vormoderne Gesellschaften »symbolisch und sozial über den Zyklus von Geben,

Annehmen und Erwidern reproduzieren« (Adloff, 2014, 18). Die freiwillig über-

reichten Gaben entfalten eine erstaunliche Wirkung und knüpfen ein sichtbares

Netz der Schuld und Verpflichtung zwischen den Mitgliedern der Gemeinschaft.

Diese Ambivalenz zwischen Freiwilligkeit auf der einen und der sozialen Ver-

pflichtung auf der anderen Seite ist charakteristisch für die Gabe und macht

ihre Mehrdeutigkeit aus (ebd.). Eine rein ökonomistisch am Interesse orientierte

Lesart bleibt ebenso unvollständig wie eine moralistisch auf ein Verständnis der

Gabe als altruistischen Akt ausgerichtete Interpretation:

»Stattdessen betont Maus die geradezu agonale Seite des Gebens: Man kann eine

Gabe nicht ignorieren, manmuss auf sie wie auf eine Herausforderung reagieren,

diemanentweder erwidert oder deren Erwiderungman verweigert (was ebenfalls

einer Erwiderung gleichkommt: nur einer negativen)« (Adloff, 2014, 16).

Diese Spezifika sind keine, die vom tatsächlich gegebenen, rein materiellen Ge-

genstand verursacht werden. Jede Gabe ist deshalb mehr als ihre bloße Dinglich-

keit. Mauss beschäftigt sich in seinen Erläuterungen ausführlich mit dem soge-

nannten Geist der Gabe. Die Wirkung des Geistes liegt außerhalb der Dinglichkeit

des gegebenen Gegenstandes und schafft eine dauerhafte Verbindung zwischen

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

den beteiligten Akteuren, die sich in einem Dreischritt des Gebens – Nehmens –

Erwiderns ausdrückt:

»Man kann diese Analyse noch weiter treiben und beweisen, daß den beim Pot-

latsch ausgetauschten Sachen eine bestimmte Kraft innewohnt, die sie zwingt, zu

zirkulieren, gegeben und erwidert zu werden« (Mauss, 1990, 103).

Nur, wenn durch die gegebenen Gegenstände dieser sich wiederholende Drei-

schritt des Gebens – Nehmens – Erwiderns erreicht wird, kann von einer tatsächli-

chen Gabe im Mauss’schen Sinne gesprochen werden (Därmann, 2005, 150).

3.6 Die Hybridität der Gabe

Voraussetzung für die Denkbarkeit eines Geistes der Gabe, auch »hau« (Mauss, 1990,

32) genannt, ist die Vermischung von Personen und Sachen, die Annahme ei-

ner Hybridität der Gabengegenstände. Die Gabe hat einen besonderen, über ihre

Dinglichkeit hinausgehenden Wert, da ihr ein Teil ihres ehemaligen Besitzers

anhaftet, auf den sie verweist. Der gegebene Gegenstand wird erst dadurch zur

Gabe, dass sich ihr Geber selbst transzendiert, sich damit zum Teil selbst weggibt

(vgl. Moebius, 2008).3 Die Kraft der Gabe liegt in ihrer Fähigkeit, durch die Ver-

mischung von Person und Sache verpflichtende soziale Bindungen zu schaffen.

Diese Fähigkeit findet Mauss deshalb in ihrer deutlichsten Ausprägung in so-

genannten archaischen Gesellschaften vor, weil diese Gesellschaften nicht zwischen

Person und Sache differenzierten.

Mauss orientiert sich in seiner Erklärung an den Narrativen der gabentau-

schenden Völker. Indem er den Geist der Gabe zum Kern seiner Interpretation

des Gabentausches macht, verwendet er auch sprachlich deren Mittel – der Geist

der Gabe ist eine Übersetzung des Begriffs hau aus der Sprache der Maori. Diese

Tatsache, obgleich sie im Laufe der Rezeption für Diskussionen gesorgt hat (vgl.

Lévi-Strauss, 1975),4 macht durch die Mauss’sche Nähe zur Empirie gleichzeitig

seine Überzeugungskraft aus. Mithilfe der Hybridität schafft die Gabe eine starke

Verbindung zwischen den Akteuren des Gabentausches. Indem sie einen Teil des

Gebers in sich trägt, verweist sie auf diesen, und der Geber ist durch die Gabe

3 Als plastischstes Beispiel für eine solche Gabe nennt Iris Därmann (Därmann, 2005, 631f.) die

Muttermilch: »Sofern die erste Nahrung, die das Subjekt aufnimmt, die von einem anderen

gegebene und eingeführte Nahrung ist, lässt sie sich nicht auf ein ‚Etwas‘ beschränken […].

Die mit der Einführung der Brust in den Mund eingeflößte Milch ist kein bloßes Nahrungs-

mittel.«

4 Claude Lévi-Strauss wirft Mauss vor, er habe den Erzählungen der untersuchten Völker zu

großen Glauben geschenkt: »Der Autor hat sich der Deutung durch das hau gebeugt und

sich vom Eingeborenen narren lassen« (Lévi-Strauss, 1975, 42).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften 45

beim Empfänger präsent. Der Empfänger gerät in eine Ergriffenheit und in eine

– durchaus auch negativ wahrgenommene – Besessenheit (vgl. Moebius, 2008).

Somit ist der Empfänger mit dem Geber durch dessen in der Gabe gegebenen

Geist verbunden und ihm gegenüber verpflichtet:

»[Das] Gabe-Theorem verweist explizit auf einen ekstatischen, selbsttranszendie-

renden Charakter der Beziehung zumAnderen und zugleich auf eine Fremderfah-

rung des Besessen- und Ergriffenseins durch den anderen und dessen Sache, da

man die fremde Person und die fremde Sache gleichsam ‚in sich‘ trägt« (Moebius,

2008, 180).

Diese Besessen- oder Ergriffenheit loszuwerden ist wiederum das Ziel der Ge-

gengabe. Der Mechanismus des sich wiederholenden Dreischritts Geben – Nehmen

– Erwidern ist daher ein Versuch, sich aus der verpflichtenden Umklammerung

der empfangenen Gabe zu befreien. Vereinfacht ausgedrückt: Während die drän-

gende Frage für den marktwirtschaftlichen Händler lautet »Wie binde ich meinen

Kunden langfristig an mich?« besteht die Schwierigkeit in agonalen Gabentausch-

beziehungen in der Frage »Wie beende ich die Beziehung?«. Dass die durch die

Gabe geschaffene Verbindung für den Einzelnen zu einer enormen Bürde werden

kann, wird spätestens dann klar, wenn man berücksichtigt, dass in der Gabe nicht

nur die Person des direkten Gebers, sondern vielmehr ein Teil der Person all jener

versachlicht ist, die die Sache in der Vergangenheit empfangen haben. Die Ver-

pflichtung besteht daher bisweilen gegenüber einem gesamten Familienverbund

oder einem ganzen Clan (vgl. Moebius, 2008).

3.7 Soziale Interaktionen in der Gabe: Maß, Zeit und Ungewissheit

Verglichen mit dem in modernen Gesellschaften vorherrschenden marktbasier-

ten Tausch ist der Gabentausch sehr komplex. Denn sein Zustandekommen ist

abhängig von spezifischen Voraussetzungen. Die Wirkungsentfaltung einer Gabe

bedarf vieler Variablen und macht den Gabentausch schwierig und aufwändig.

Ein erster Hinweis darauf lässt sich mit Blick auf eine auch heute noch gültige

Eigenheit von Geschenken finden:

»Stellt man zumBeispiel aus Faulheit oder Bequemlichkeit am Ende einen Scheck

aus, statt ein ,persönliches’ Geschenk zu machen, erspart man sich die Arbeit des

Suchens, die mit der nötigen Aufmerksamkeit und Sorgfalt getan sein will, damit

das Geschenk der Person und ihrem Geschmack entspricht, zur rechten Zeit an-

kommt, usw. und in seinem ,Wert’ nicht direkt auf den Geldwert reduzierbar ist«

(Bourdieu, 1998, 170).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

Obwohl es viel effizienter wäre, einfach einen Scheck oder Wertgutschein zu ver-

schenken und damit sogar die Gefahr der Entscheidung für ein unpassendes

Geschenk gebannt wäre, erzielt dieses Geldgeschenk nicht die gleiche Wirkung.

Die wenigsten werden die Güter, die sie mithilfe des Geldgeschenkes gekauft ha-

ben, mit der Person in Verbindung bringen, die ihnen die Geldmittel oder einen

entsprechenden Gutschein geschenkt hat. Hinzu kommt, dass sich auf Schecks

oder Wertgutscheinen in der Regel ein konkreter Preis ablesen lässt, während von

Geschenken der Preis bewusst entfernt wird. Der Austausch von Geschenken ent-

zieht sich dem gewöhnlichen Maß und dem damit einhergehenden Wertbegriff

und rückt die persönliche Komponente ins Zentrum der Aufmerksamkeit.

3.7.1 Maß- und Wertbegriff im Gabentausch

Der Wert von Gaben lässt sich weder materiell noch universell festlegen. Die

Be-Wertung setzt einen besonderen Begriff des Maßes voraus. Im Gabentausch

herrscht ein Tabu der Berechnung und damit ein Tabu der Bepreisung, da der

Versuch, die für den Gabentausch bedeutsamen Beziehungen mithilfe eines Prei-

ses zu bewerten oder gewisse Gabenleistungen in Form von Lohn zu vergüten,

diesen Geschenken den Gabencharakter nehmen würde:

Durch den Preis geht es dann nur noch um den objektiven Wert der Gabe, der

Geber transzendiert seine Persönlichkeit nicht mehr in die Gabe hinein. Es wird

unbedeutend, von wem das Gut oder die Leistung bereitgestellt wird, solange

der Preis »stimmt«. Die Berechnung würde den hau zerstören und ließe Ehre,

Anerkennung und andere personenabhängige Werte unbedeutend werden.

Dies wird besonders deutlich anhand des Beispiels familialer Ökonomien,

deren Beziehungen wie die Vater-Sohn-, Mann-Frau-Beziehung aus Gaben be-

stehen, die nicht bepreisbar sind und in denen jedes Familienmitglied seinen

Teil zum Bestand der Familie beiträgt. Pierre Bourdieu beschreibt dies anhand

der Beobachtung, die er beim nordalgerischen Volk der Kabylen machte, wo er

auf zahlreiche Phänomene stieß, auf die sich Mauss‘ Untersuchungen beziehen

lassen:

»[...] man zahlt seiner Frau oder seinem Sohn keinen Lohn, und ein junger Kabyle,

der von seinem Vater Lohn verlangte, wäre ein Skandal« (Bourdieu, 1998, 166).

Statt einen universellen Maßstab anzulegen, um den Wert einer Gabe zu erfassen,

entsteht ihr Wert und damit einhergehend das Maß, an dem die Wertschätzung

und eine eventuelle Gegengabe ausgerichtet werden müssen, in der sozialen Be-

ziehung der am Tauschakt beteiligten Individuen. Im Gegensatz zu den persön-

lichkeitsunabhängigen Austauschverhältnissen auf dem Markt spielt die Bezie-

hung zwischen Tauschenden im Gabentausch eine zentrale Rolle und macht eine

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften 47

ernsthafte Begegnung und Auseinandersetzung mit dem Gegenüber notwendig.

Nur wenn beide Parteien sich über den Wert der Gaben und Gegengaben einig

sind und beide Kenntnis der notwendigen Riten und Zeremonien (beispielsweise

der Tänze und Höflichkeitsformeln im archaischen Gabentausch oder heutzutage

der kunstvollen Verpackung und Auswahl des für den Anlass passenden Geschen-

kes) haben, kann der Gabentausch erfolgreich praktiziert werden.

Hier zeigt sich ein stabilisierender Faktor, der dem Gabentausch zu eigen

ist. Nicht nur die Verbindung durch die verpflichtende Wirkung der Gabe schafft

Stabilität und Ordnung, sondern bereits das dem Gabentausch zugrunde liegende

Maß und das Wertesystem verlangen intensive Kommunikation, Austausch und

Verhandlung zwischen den Parteien. Nur wo die Schnittmengen groß genug sind,

um dieses Wertesystem etablieren zu können, kann der Gabentausch zustande

kommen, der selbst wiederum aktiver Bestandteil und Reproduktionsmedium

eines gemeinsamen Narratives wird.

3.7.2 Der Zeithorizont der Gabe

Im oben angeführten Zitat zum Vergleich von persönlichen Geschenken und

Schecks ist neben der Schwierigkeit der Auswahl des richtigen Geschenkes davon

die Rede, dass das Geschenk »zur rechten Zeit ankommt«. Was zunächst trivi-

al erscheint, erweist sich als ganz eigene Herausforderung des Gabentauschs:

Der richtige Zeitpunkt von Gabe und Gegengabe spielt eine zentrale Rolle für

den Gabentausch. Der ergriffene Gabenempfänger ist deshalb zu einer Gegen-

gabe verpflichtet, weil er sich aus dieser Ergriffenheit befreien will, die er als

Verpflichtung und Schuld oder, im gravierendsten Fall, als Herrschaft über sich

wahrnimmt. Es gilt, den für die Gegengabe richtigen Zeitpunkt, den kairos,5 zu

bestimmen. Eine unmittelbare Erwiderung der Gabe scheidet aus, sie würde den

Geber beleidigen, pflichtschuldig und eigennützig erscheinen und der einzelnen

Gabe das charakteristische Moment der Großzügigkeit nehmen (vgl. Bourdieu,

2005):

»Wer durchblicken läßt, wie eilig er es hat, nicht mehr verpflichtet zu sein, und

damit deutlich zeigt, daß er erwiesene Dienste oder empfangene Gaben zurück-

zahlen, quitt sein, nichts schulden will, denunziert das ursprüngliche Geschenk

als geleitet von demWunsche zu verpflichten. Alles hängt hier von der Wahl des

rechten Augenblicks ab, ist eine Frage des wie« (Bourdieu, 1987, 193f.).

5 Als kairos wird seit der Antike jenes Zeitfenster bezeichnet, das es zu nützen gilt. Anders als

die dahinfließende Zeit, der chronos, stellt der kairos einen bestimmten Zeitpunkt dar, von

dessen Erkenntnis und der entsprechendenHandlung der Fortgang einer Sache abhängt (vgl.

Klauer et al., 2013, Kapitel 8).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

Das falsche »Timing« der Gegengabe verändert damit unter Umständen deren

Bedeutung auf fundamentale Art. Die Magie von Gabe und Gegengabe, die er-

folgreiche Entfaltung ihrer symbolischen Wirkung, hängt essenziell davon ab,

dass sie zum richtigen Zeitpunkt geschehen. Ohne dieses Element würde aus

dem Gabentausch ein einfacher Tausch von Gütern, der ohne jeden über den

materiellen Austausch hinausgehenden Effekt bliebe.

Am deutlichsten wird dies im melanesischen Kula. Wie selbstverständlich las-

sen sich die Gäste bewirten, sie bitten nicht um Großzügigkeit und zeigen auch

keine Form der Dankbarkeit, die eine ganz eigene Form der Gegengabe darstellt

(vgl. Simmel, 2005). Beide Parteien wissen, dass der Zeitpunkt für die Erwide-

rung dann gekommen sein wird, wenn die aktuellen Gastgeber im kommenden

Jahr zu Gästen werden.

Bestimmte Gaben führen sogar dazu, dass die Erfahrung der Ergriffenheit

nicht unbedingt zu einer Verpflichtung zur Gegengabe an den ursprünglichen

Geber führt. Je nach Gabe ist dann auch eine Weitergabe an Dritte möglich und

damit ein Zeithorizont nötig, der unter Umständen mehrere Generationen um-

fasst. Dadurch wiederum wird eine Wirksamkeit der Verbindung über die Ört-

lichkeit der ersten Gabe hinaus ermöglicht:

»Der ganze Aufbau der Studie von Mauss ist darauf angelegt, die ,Repetivität

der Gabe-Praxis über räumliche und zeitliche Grenzen’ hinweg darzustellen. So

muss die Gabe nicht unbedingt unmittelbar dem Geber zurückgegeben werden,

sie kann vielmehr zwischen unterschiedlichen Kollektiven, Körperschaften und

Gesellschaften, aber auch zwischen Generationen zirkulieren: Die Gabe der Liebe

und Aufmerksamkeit der Eltern beispielsweise wird vielleicht nicht unbedingt

ihnen gegenüber erwidert, sondern ,der Geist’ der von ihnen erlangten Gabe wird

weitergegeben an die eigenen Kinder oder an andere hilfsbedürftige Menschen«

(Moebius, 2008, 181).6

Neben einem gemeinsamen Wertesystem bedarf der Gabentausch eines prakti-

schen Sinnes für den rechten Augenblick, er bedarf des kairos. Dieser bestimmt

das zeitliche Intervall, das zwischen Gabe und Gegengabe liegen muss und durch

das eine – den Tauschakt überdauernde – Beziehung und eine überregionale

Verbindung erst möglich wird (vgl. Bourdieu, 2005).

6 An diesem Beispiel zeigt sich deutlich, dass die Erfahrung der Ergriffenheit nicht auf archai-

sche Gesellschaften beschränkt ist. Dort erscheint sie nur weniger verschleiert, da Personen

und Sachen nicht voneinander getrenntwerden. Die bindende Kraft der Gabe,mana oder hau

genannt, liegt auch heute darin, dass der sich selbst transzendierende Geber eine »Sozialität

konstituierende und zugleich stabilisierende Verpflichtung schafft« (Moebius, 2010, 69).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften 49

3.7.3 Ungewissheit und Risiko im Gabentausch

Ein Merkmal des marktbasierten Tausches und gleichzeitig eine Bedingung für

die Zustimmung der beteiligten Akteure zum Tauschakt besteht im Wissen um

die Erwiderung der eigenen Ausgabe, also im Wissen darum, dass am Ende beide

erhalten, was sie sich vom Tausch versprechen. Der Gabentausch wird im Gegen-

satz dazu erst dadurch als Gabentausch konstituiert, dass über die Erwiderung

der eigenen Gabe Ungewissheit herrscht, sodass man nicht mit einer Gegengabe

rechnen kann:

»Wenn ich meine Gabe als eine unbedingte, großmütige, keine Gegenleistung

einfordernde Gabe erleben kann, dann in erster Linie deshalb, weil – wie minimal

auch immer – ein Risiko besteht, daß die Gegenleistung ausbleibt (Undankbare

gibt es immer), eine Spannung also, eine Ungewißheit, die das Intervall zwischen

demAugenblick, in demman etwas gibt, und demAugenblick, in demman etwas

bekommt, als solches überhaupt erst schafft« (Bourdieu, 1998, 163).

Diese Ungewissheit in Bezug auf die Erwiderung ergibt sich aufgrund des Zeitho-

rizonts und bildet gemeinsam mit diesem und dem individuell verhandelten Wert

jeder Gabe die zentralen Merkmale des Gabentausches. Wüssten die beteiligten

Akteure um die sichere Erwiderung nach einem gewissen zeitlichen Intervall, so

würde der Gabentausch zu einem zeitlich verzögerten Tauschakt. Die Ungewiss-

heit macht jedoch jede Gabe zu einem Wagnis und lässt sie dadurch überhaupt

erst als Akt der Großzügigkeit erscheinen.

3.8 Gabe als Beziehungsstifter und Symbol

In der Interpretation des Gabentausches im Essai sur le don treffen die Leitmotive

des Mauss’schen Forschens und Wirkens aufeinander: die Suche nach der Bedeu-

tung des sozialen Lebens im menschlichen Dasein, die Bedeutung des Symbols

und eine gesellschaftstheoretische Utopie. Während der letzte Aspekt in Kapitel

4 gesondert betrachtet wird, widmet sich dieser Abschnitt der Frage nach der

Bedeutung der sozialen Beziehung und der Doppelrolle, die der Gabe in diesem

Zusammenhang zukommt. Sie ist einerseits Stifterin sozialer Beziehungen, ande-

rerseits repräsentiert und reproduziert sie diese symbolisch. Im Folgenden wird

zunächst die Mauss’sche Beschäftigung mit dem Symbol nachgezeichnet und auf

den konkreten Fall der Gabe bezogen. Anschließend wird die Bedeutung der Ga-

be für das soziale Gefüge Schritt für Schritt nachvollzogen. Dafür spielen die

Begriffe »soziale Beziehung«, »Anerkennung«, »Verpflichtung«, »Abhängigkeit«,

»Vertrauen« und »Symbol« eine wichtige Rolle.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

3.8.1 Mauss über Symbole und soziale Tatsachen

Ursprünglich stammt der Begriff des Symbols aus dem Griechischen und geht

auf einen Brauch der Gastfreundschaft zurück, wie er in antiken Gesellschaften

praktiziert wurde. Dort wurden Beziehungen der Gastfreundschaft innerhalb der

Familie vererbt, unter Umständen war man daher Menschen zu Gastfreundschaft

verpflichtet, denen man nie persönlich begegnet ist und die man folglich nicht

erkennen konnte. In dieser Situation schufen Gegenstände Abhilfe, die zur Be-

siegelung der Gastfreundschaft in zwei Teile gebrochen wurden. Die beiden Teile

verblieben dann jeweils bei den Parteien, und da sie perfekt zueinander passten,

dienten sie als Erkennungszeichen der Gastfreunde. Sie symbolisierten die Ver-

bundenheit und brachten diese zur Verwirklichung, indem sich die verbundenen

Parteien mit ihrer Hilfe erkannten (vgl. Stenou, 1998, zitiert nach Caillé, 2008,

184f.).

Mauss beschäftigt sich bereits seit den frühen Jahren des 20. Jahrhunderts

gemeinsam mit Henri Hubert mit Symbolen. Diese waren ihnen in der Untersu-

chung von Praktiken der Magie begegnet (vgl. Moebius, 2006, 95). Mauss verfolgt

das Thema weiter und liest unter anderem Arbeiten von George Herbert Mead

und Ernst Cassirer. Mit Letzterem ist er sich einig, dass Sprache ein System

symbolischer Formen darstellt (ebd., 96). Zwischen seinem zentralem Untersu-

chungsgegenstand, dem Sozialen, und dem Symbolischen macht Mauss zahl-

reiche Überschneidungen aus. Symbole entstehen einerseits aus dem Sozialen

heraus, andererseits stiften sie selbst wiederum Beziehungen (ebd. 96f.). Für die

Verständigung der Menschen untereinander und damit für ihr Zusammenleben

sind sie unabdingbar:

»Schon lange ist es Durkheims und unsere Lehre, dass Gemeinschaft und Kom-

munikation zwischen Menschen nur durch Symbole möglich sind und durch Zei-

chen, die gemeinsam, beständig und den bloß sukzessiv aufeinander folgenden

mentalen Zuständen der Individuen äußerlich sind, von Zeichen für Gruppen von

Zuständen, welche dann für Realität genommen werden. Schon lange haben wir

für eines der Merkmale der sozialen Tatsache eben ihren symbolischen Aspekt

gehalten« (Mauss, 1999, 158).

Im Gegensatz zu Durkheim lehnt Mauss eine strenge Unterscheidung zwischen

»dem Heiligen und dem Profanen, zwischen dem Kollektiven und dem Indivi-

duellen, zwischen dem Normalen und dem Pathologischen« (Tarot, 1996, 71 in

Caillé, 2008) ab. Sein Verständnis des Sozialen als symbolisch erkennt einerseits

jeweils für sich die Wirklichkeiten des Individuums, des Sozialen und des gemein-

schaftlichen Kollektivs an. Andererseits werden diese Wirklichkeiten in Verbin-

dung miteinander gesehen, zusammengehalten durch das Symbol (ebd.). Durch

Symbole werden Vereinbarungen besiegelt und das Miteinander der Menschen,

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften 51

ihre Beziehungen, Begegnungen und die Bewegung von materiellen Gegenstän-

den zwischen ihnen koordiniert (vgl. Caillé, 2008, 176):

»Wer Symbol sagt,meint eine gemeinsameBedeutung für die – natürlich in Grup-

pen zusammengefassten – Individuen, die diese Symbole akzeptieren, die mehr

oder weniger willkürlich aber einmütig eine Onomatopöie [Lautmalerei], einen

Ritus, einen Glauben, eine bestimmte Art, gemeinsam zu arbeiten, ein musikali-

sches Thema, einen Tanz gewählt haben. In jeder Vereinbarung steckt eine sub-

jektive und eine objektive Wahrheit; und in jeder Sequenz symbolischer Über-

einkunft gibt es ein Minimum an Wirklichkeit, nämlich die Koordination dieser

Vereinbarung. Und selbst wenn Symbole und Symbolketten nur imaginär und un-

willkürlich den Dingen entsprechen, entsprechen sie zumindest den Menschen,

die sie verstehen und die an sie glauben, und für diese sind sie zugleich ein totaler

Ausdruck der Dinge und ihres Wissens, ihrer Logiken und Techniken, gleichzeitig

ihrer Künste und Affekte« (Mauss, 1969a, 151, zitiert nach Caillé, 2008, 176).

Symbole sind für Mauss Zeichen, die soziale Beziehungen und Bindungen herstel-

len und festigen (vgl. Karsenti, 1994, 87; Keller, 2006, 111f.). Für Camille Tarot wird

hier deutlich, dass die Mauss’schen totalen sozialen Tatsachen damit »immanent

symbolisch sind« (Tarot, 1996, 71 in Caillé, 2008, 175).

Der Begriff der totalen sozialen Tatsache ist, wie im gesamten Mauss’schen

Werk, auch in Die Gabe ein Schlüsselbegriff. Mauss beginnt seinen Essay mit

der Kategorisierung der verschiedenen Gabenphänomene als »totale gesellschaft-

liche Phänomene, [in denen] alle Arten von Institutionen gleichzeitig und mit

einem Schlag zum Ausdruck [kommen]: religiöse, rechtliche und moralische, sie

betreffen Politik und Familie zugleich; ökonomische – diese setzen besondere For-

men der Produktion und Konsumtion oder vielmehr der Leistung und Verteilung

voraus; ganz zu schweigen von den ästhetischen Phänomenen, in welche jene

Tatsachen münden, und den morphologischen Phänomenen, die sich in diesen

Institutionen offenbaren« (Mauss, 1990, 17f.).

Beide Begriffe, Symbol und totale soziale Tatsachen sind eng miteinander ver-

knüpft (vgl. Keller, 2006, 111). Die symbolische Dimension führt erst zum »totalen«

Charakter der Tatsachen, die zwar für sich selbst genommen betrachtet und un-

tersucht werden können, die zu verstehen aber erst möglich wird, wenn sie in

ihrem Verhältnis zum Ganzen gesehen werden (vgl. Mauss, 1969b, zitiert nach

Caillé, 2008, 174f.):

»Wie wären Gesamtheit und Teile, Individuum und Kollektiv, diese unendlichen

Verweisungszusammenhänge anders als durch Symbole aufeinander zu bezie-

hen?Wenn behauptet wird, alles innerhalb der Gesellschaft sei nur Beziehung, so

bedeutete das zugleich, alles ist das Werk des Symbolismus« (Caillé, 2008, 175).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

Konkret bedeutet das, dass sich für Mauss ein Verständnis für die Motivation,

Funktion und Wirkung sozialer Tatsachen immer erst mithilfe des Wissen um de-

ren »totalen« Charakter ergibt; also ein Bewusstsein für deren Einbettung in ein

komplexes Ganzes notwendig ist. Und diese Einbettung findet mithilfe von Sym-

bolen statt, die die Verweisungszusammenhänge innerhalb des Ganzen gleichzei-

tig darstellen und reproduzieren. So kann die Religion als »das Religiöse« zugleich

ein Ganzes sein, das als »religiöses Element im Gabentausch« zu einem Teil wird

(Keller, 2006, 111):

»Im Epitheton total verbirgt sich das Problem des Symbolischen. Es hebt hervor,

dass soziale Tatbestände von allen möglichen Verbindungen zwischen den Vor-

stellungen und dem, was in ihnen an Kraft, Werten und Sinn zirkuliert, konstitu-

iert sind. So kommt die Dimension des Verstehens wieder ins Spiel« (Keller, 2006,

111).

Das Symbol steht somit für eine Einigung auf eine Art des Verständnisses und der

Verständigung all jener, die in einer Gruppe erfolgreich miteinander interagie-

ren. Symbole verbinden diejenigen, die sie akzeptieren und für die sie insofern

wirklich sind, dass sie entsprechend der Regeln und Traditionen des damit ver-

bundenen Glaubens handeln und sich verhalten (Mauss, 1968, 151, zitiert nach

Caillé, 2008, 176). Die Symbole selbst zeichnen sich dabei durch eine merkwür-

dige Zweideutigkeit aus: Sie sind einerseits rein »symbolisch« und andererseits

doch real; sie stehen als imaginiertes Symbol am Beginn einer Verbindung, die

durch sie tatsächlich realisiert wird. In dieser Wirklichkeit, die sich durch Be-

ziehungen und Vereinbarungen zwischen Menschen ausdrückt, werden sie real

(Caillé, 2008, 176f.).

Mauss legt bei der Betrachtung der Symbolik Wert auf eine Berücksichtigung

des subjektiven Erlebens der beteiligten Akteure. Im Gegensatz zu strukturalis-

tischen Interpreten ist für ihn sowohl die historische Perspektive von Interesse

als auch die soziale Praxis und die Wahrnehmung der Akteure, die diese Praxis

tragen, also die Symbolik in die Wirklichkeit holen und reproduzieren (Moebius,

2006, 101f.): »Das Symbol – zur Erscheinung gebrachter Geist – hat sein Eigen-

leben; es handelt und reproduziert sich unbegrenzt« (Mauss, 1999, 163).

Wie das Symbol Fremdheit überwindet und eine soziale Praxis ermöglicht,

lässt sich anhand der Gabe besonders deutlich zeigen.

Die Gabe dient dazu, Fremdheit zu überwinden, Anerkennung auszudrücken,

Vertrauen aufzubauen und eine gemeinsame Form der Kommunikation und des

Handelns zu etablieren. Kurz: Sie stiftet soziale Beziehungen, repräsentiert und

reproduziert diese symbolisch. Dies geschieht, indem die Gabe wieder und wieder

in allen gesellschaftlichen Schichten gegeben und erwidert wird (vgl. Caillé, 2008,

196). Wie ein solcher Prozess vonstattengeht und auch dann gelingen kann, wenn

sich zwei Fremde mit konkurrierenden Interessen begegnen, wird im Folgenden

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften 53

Schritt für Schritt nachvollzogen. Zunächst einmal ist es wichtig zu klären, was

der Begriff Vertrauen meint und welche Bedeutung diesem ihm Zusammenhang

mit der Gabe zukommt.

3.8.2 Die Etablierung von Vertrauen

Vertrauen ist funktionelle Bedingung für die Entstehung eines sozialen Mitein-

anders. Ohne Vertrauen herrschten Angst und Chaos (Lewis und Weigert, 1985,

968).7 Für die Herstellung von Vertrauen muss die Fremdheit überwunden wer-

den, es bedarf des Wissens über den anderen, es bedarf der »Vertrautheit«8 mit

ihm und darauf aufbauend der gegenseitigen Anerkennung und Verpflichtung

(Torche und Valenzuela, 2011, 188).

Zur Überwindung von Fremdheit, der Herstellung von Vertrautheit, Anerken-

nung und Verpflichtung leistet die Gabe einen zentralen Beitrag. Durch sie wird

Vertrauen und damit die Vorbedingung von funktionierendem gesellschaftlichem

Zusammenleben etabliert. Vertrauen ist aber immer mit Zweifel und Risiko ver-

bunden (Lewis und Weigert, 1985, 968) und somit auch mit der Gabe, welche

diese Realität in den Ritus integriert. Unter Bedingungen des absoluten Wissens

gäbe es keinen Bedarf an Vertrauen (ebd.).9 Im Gabentausch werden bisweilen so-

gar mithilfe einer Verzögerung künstlich Unsicherheiten (siehe Kapitel 3.7.2 und

3.7.3) und damit die Möglichkeit einer Bewährungsprobe erzeugt. Insofern bildet

die Gabe ab, was generell für das Soziale gilt: Vertrauen wird notwendig, wenn

Unsicherheit vorherrscht. Gabe und Vertrauen finden also in einem Bereich statt,

der sich zwischen den beiden Polen des absoluten Wissens und des absoluten

Unwissens befindet:

»On the other hand, in the case of absolute ignorance, there can be no reason to

trust. When faced by the totally unknown, we can gamble, but we cannot trust«

(Lewis und Weigert, 1985, 970).

Vertrauen (und auch das Gegenteil, Misstrauen) sind Möglichkeiten, in Situatio-

nen der Komplexität, in denen die weitere Entwicklung nicht absehbar ist, ent-

scheidungsfähig zu bleiben. Die Gabe ist für eine solche Situation gewissermaßen

ein paradigmatische Handlungsvariante: In unklaren Situationen wird eine erste

Gabe gewagt – gelingt der Ritus, so erwächst daraus Wissen über den anderen

7 Lewis und Weigert unterscheiden mit Luhmann und Simmel drei analytische Dimensionen

des Vertrauens: kognitives Vertrauen, emotionales Vertrauen undVertrauen, das sich imVer-

halten ausdrückt (Lewis und Weigert, 1985, 971).

8 TorcheundValenzuela benutzen imEnglischendenBegriff »familiarity«, angelehnt anNiklas

Luhmanns Familiarity, confidence and trust: Problems and alternatives (Luhmann, 1988).

9 Vgl. Luhmann, 1979, 19; Simmel, 1900.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

und dessen Sozialisation. Er oder sie kennt dann offensichtlich die entsprechen-

den Regeln und Verhaltensweisen. Ein schönes Beispiel für dieses »Kennenler-

nen« mithilfe der Gabe liefert Strathern in seinem 1971 erschienen Buch The Rope

of Moka, Big Men and Ceremonial Exchange in Mount Hagen New Guinea:

»Den lokalen Legenden zufolge können die Toten in Form kannibalischer Geister

mit bleicher Haut wiederkehren. [Als der weiße Besucher das Dorf erreichte] wur-

de beschlossen, diesen potentiell gefährlichen Unbekannten einem Menschlich-

keitstest zu unterziehen: Man bot ihm Schweine an (wie man es gewöhnlich bei

ins Dorf eingeladenen Gästen tut). DerWeiße – ein gut informierter australischer

Verwaltungsbeamter – bot ihnen als Gegenleistung wertvolle Muschelschalen an

(ebenjene, die bei Heiraten und anderen festlichen Anlässen des Tauschs verwen-

det wurden)« (Strathern, 1971, 13, zitiert nach Hénaff, 2014, 13).

Und da beschlossen die Dorfbewohner, dass sie es mit einem ihnen »ähnlichen

menschlichen Wesen zu tun hatten« (ebd.). Auf diese Weise ist eine gemeinsame

Grundlage gefunden, Vertrautheit wird hergestellt, Fremdheit verringert und Ver-

trauen kann entstehen, das eine funktionierende soziale Beziehung ermöglicht.

Die erste Handlung, die Vertrauen in die andere Person ausdrückt, nimmt

dabei eine besondere Stellung ein. Lewis und Weigert zeigen mit Verweis auf

Luhmann, dass Menschen eher geneigt sind zu vertrauen, wenn ihnen selbst

Vertrauen entgegengebracht wird (Lewis und Weigert, 1985, 971). Wer das Miss-

trauen überwindet und die erste Gabe auch vor dem Hintergrund der Unsicher-

heit und des Risikos einer ausbleibenden Erwiderung wagt, eröffnet mit dieser

Handlung den Raum für die Etablierung von Vertrauen und einer darauf auf-

bauenden sozialen Beziehung. Dabei werden die Unsicherheit und die potentielle

Rivalität nicht vollständig überwunden. Die Gabe drückt jedoch die Bereitschaft

aus, diese Unsicherheit und Rivalität bei der Handlungsentscheidung nicht zu

berücksichtigen (vgl. ebd.) und den anderen öffentlich wahrnehmbar als vertrau-

enswürdigen Partner im Gabentausch und den später folgenden Interaktionen

anzuerkennen. Wie geschieht dies im Einzelnen?

Im Akt der Eröffnungsgabe liegt eine Vielzahl von Motiven, die eine prägende

Bedeutung für die zu etablierende Beziehung haben. In der ersten Begegnung und

der dabei getroffenen Entscheidung für den Austausch von Gaben geschieht weit

mehr als nur ein oberflächlicher Austausch von Höflichkeiten. Aus dem auf den

Gabenkreislauf bezogenen Dreischritt Geben –Nehmen –Erwidern wird in Bezug auf

die soziale Beziehung zwischen den Partnern ein Dreischritt des Identifizierens –

Akzeptierens – Ehrens (Hénaff, 2014, 64):

»Diese Art des Werbens und Annehmens eines Geschenkes ist allgemeine Regel;

jedes der auf solcheWeise gemachtenGeschenke trägt einenbesonderenNamen.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften 55

[…] Eine dieser Gaben annehmen heißt, seine Bereitschaft zeigen, in das Spiel ein-

zutreten und darin zu bleiben« (Mauss, 1990, 67).

Man identifiziert sich gegenseitig als Gegenüber und mögliche Interaktionspartner,

akzeptiert mit der Annahme des Eröffnungsgeschenks die im Ritus vermittelten

Spielregeln und ehrt einander fortan als Partner im Gabentausch.

Mit der ersten Gabe verschafft sich der Gebende Präsenz, gibt sich als Gegen-

über zu erkennen und bezeugt sein Interesse, als Interaktionspartner wahrge-

nommen und anerkannt zu werden. Gleichzeitig zwingt die erste Gabe den An-

deren, Stellung zu beziehen und in irgendeiner Form zu reagieren. Der Gebende

kann nicht ignoriert werden, da selbst eine Ablehnung der Gabe eine Reaktion

bedeutet (Torche und Valenzuela, 2011, 188).10

Torche und Valenzuela weisen darauf hin, dass dieser Zusammenhang zwi-

schen der Präsenz einer Person und einer Gabe, auch ein Gruß oder eine Geste

fallen für sie darunter, sich auch im Sprachgebrauch wiederfindet, da in vielen

Sprachen »Gabe« und »Präsent« Synonyme sind (ebd.).

Neben der Präsenz stiften Gaben Reziprozität, schaffen Erwartungen und Ver-

pflichtungen zwischen Menschen, die unter Umständen bisher keinerlei Bezie-

hung zueinander hatten. Das Wagnis, den ersten Schritt zur Etablierung einer

solchen Beziehung zu gehen signalisiert, angesichts der Unsicherheit der Erwi-

derung, Vertrauen. So lässt sich bereits zu diesem Zeitpunkt der Analyse sagen,

dass in der Gabe die Möglichkeit liegt, zwei Fremde und potentiell konkurrierende

Individuen miteinander zu verbinden. Bereits die erste Gabe verschafft Präsenz,

bringt die Partner in ein verpflichtendes Verhältnis der Reziprozität und ver-

mittelt Vertrauen. Wenn der Gabentausch gelingt und beide Partner den Ritus

gemeinsam vollziehen, geben, nehmen und erwidern, stiftet der Gabentausch die

Grundlage einer sozialen Beziehung. Im Ritus wird die Fremdheit überwunden,

Vertrautheit und Vertrauen werden geschaffen und ein Raum mit rituellen Regeln

eröffnet, in dem dann die Verhandlung und Reproduktion von weiteren Regeln

für die soziale Interaktion und das Zusammenleben stattfinden kann. Die Gabe

initiiert einen Moment der Verbundenheit im geteilten Erleben, der eine geteil-

te Identität insofern schafft, dass auf dieser Grundlage auch Konflikte gewaltfrei

verhandelt werden können (dem Austausch auf gewöhnlichen Märkten ist im Kula

ein Gabenritus vorangestellt).

10 »Presence and donation aremutually constitutive: to give somethingmeans tomake oneself

present, andhewho is present always gives something, if only his presence and all that comes

with it. That is why it is so difficult to resist someone’s presence without giving something:

a greeting, a nod, or some acknowledgement that the other is there (as when we are in an

elevator with a stranger) and why it is harder to deny a favor if asked in person« (Torche und

Valenzuela, 2011, 188).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

Die Gabe ist dabei einerseits Initiator dieser sozialen Beziehung, andererseits

erhält sie diese in Form von wiederkehrenden Riten am Leben und reproduziert

sie. Zusätzlich steht sie als Symbol für die gegenseitige Anerkennung, das Ver-

trauen und die gegenseitige Verpflichtung:

»Es gibt ‚zuerst‘ Menschen und Gruppen miteinander verbundener Menschen.

Das sind sie nur als Alliierte oder Assoziierte (ad-liés ou ad-sociés), was auf Sim-

mels Begriff der Vergesellschaftung verweist. Sie sind entsprechend und mittels

der ausgetauschten Gaben verbunden, die Gaben besiegeln ihr Bündnis und er-

geben sich aus diesem. Analytisch unterscheiden wir die Gaben, die das Bündnis

schaffen oder wiederherstellen – die instituierenden Gaben –, von solchen, die

gegeben und im Rahmen des instituierten Bündnisses zurückgegeben werden –

die instituierten Gaben. Mehr als letztere sind die instituierenden Gaben Symbo-

le. Sie verwirklichen die Verbindung. Präziser ausgedrückt: Sie tragen die Allianz,

dienen in erster Linie der Verbindung, ihre symbolische Dimension gewinnt die

Oberhand über ihre funktionale oder ihre Gebrauchsdimension« (Caillé, 2008,

180).

Die auf diese Weise in »archaischen« Gesellschaften zelebrierten Akte der (wenn

auch bisweilen nur scheinbaren) Großzügigkeit, Bedingungslosigkeit und Solida-

rität, die den Modus der Etablierung von sozialen Beziehungen und die Grundlage

der sozialen Interaktion bildeten, inspirierten Mauss. In seinem Abschlusskapi-

tel, das in die Abschnitte »Moralische Schlußfolgerungen«, »Nationalökonomische

Schlußfolgerungen« und »Allgemeine soziologische und moralisch Schlußfolge-

rungen« unterteilt ist, greift er die erlangten Erkenntnisse auf und leitet aus

ihnen ein Menschenbild und ein Ideal der Gesellschaft ab, die er für die von ihm

angestrebten gesellschaftlichen Veränderungen im Frankreich der 1920er Jahre

fruchtbar macht.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Vorstellung eines guten Zusammenlebens

in Die Gabe

Die Gabe in archaischen Gesellschaften hat sich als eine soziale Praxis erwiesen,

die primär nicht auf einem rationalen Kalkül, sondern vielmehr auf einer starken

Symbolik beruht (vgl. Moebius, 2008). Diese Symbolik stabilisiert soziale Bezie-

hungen jenseits der rein instrumentellen Vernunft mithilfe von Riten und alle

Dimensionen der Gesellschaft umfassenden Verpflichtungen. In der Abkehr von

Nutzenkalkülen und der Hinwendung zur Gabe sieht Mauss eine Chance dafür,

in Vergessenheit geratene Motive wie Großzügigkeit und Solidarität wieder zur

Geltung zu bringen. Hinter dem Gabentausch sieht er eine »Gabenmoral« (Quad-

flieg, 2010, 63) am Werk, in der Freiwilligkeit und Verpflichtung eng miteinander

einhergehen. Diese Gabenmoral ist Ausdruck einer gegenseitigen Anerkennung,

des wechselseitigen Respekts und Vertrauens, der Großzügigkeit, der wechsel-

seitigen Abhängigkeit und moralischen Verpflichtung. Die Tatsache, dass Gaben-

beziehungen in dieser Spielart nur bestehen können, wenn auf die Gabe eine

höhere Gegengabe erfolgt, impliziert dabei, dass dem Leben und dem Frieden

mehr Wert zugebilligt wird als dem Tod und dem Krieg, welche drohende Folgen

einer Unterbrechung des Dreischritts Geben – Nehmen – Erwidern sind (Moebius,

2008, 182).

Mauss ist sich in seinen Schlussfolgerungen dabei durchaus bewusst darüber,

dass die Rückkehr in die archaische Welt des Potlatsches weder möglich noch

erstrebenswert ist. Die Betonung der genannten, vor allem positiven Aspekte

des Gabentausches bedeutet keine Idealisierung dieser Praxis, die mithilfe des

Zwanges einerseits für stabile Verhältnisse sorgen kann und andererseits immer

auch vom Stillstand bedroht ist. Vielmehr versucht Mauss durch die Einnahme

der Perspektive des Gabentausches Aspekte des menschlichen Daseins zu begrei-

fen, die sich bislang außerhalb des Blickfeldes befanden (vgl. Mauss, 1990, 181;

Moebius, 2008). So betont er auf seinen letzten Seiten vor allem eine zentrale

Errungenschaft des Gabentausches: die Schaffung eines stabilen Friedens.

»Man braucht nicht weit zu suchen, um das Gute und das Glück zu finden. Es liegt

im erzwungenen Frieden, im Rhythmus gemeinsamer und privater Arbeit, im an-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

gehäuften und wieder verteilten Reichtum, in gegenseitiger Achtung und Groß-

zügigkeit, die durch Erziehung lernbar sind« (Mauss, 1990, 182).

4.1 Das Menschenbild der Gabe

In seinen Schlussfolgerungen erarbeitet Mauss mithilfe der Gabe ein Menschen-

bild, das den Ursprung seiner gesellschaftlichen Utopie bildet. Er versteht den

Menschen als Teil einer Gemeinschaft, der sich seiner Abhängigkeit von dieser

bewusst ist und sich selbst als Individuum innerhalb dieses Geflechts von wech-

selseitigen Abhängigkeiten wahrnimmt. Entsprechend reflektiert der Mensch in

seinem Handeln einerseits sich selbst und seine Bedürfnisse, andererseits die Ge-

sellschaft und die jeweiligen Untergruppen, in denen er sich bewegt (Mauss, 1990,

163). Daraus ergibt sich in allen Gesellschaften die Notwendigkeit der individu-

ellen Fähigkeit zur Empathie und zur Verortung der eigenen Position innerhalb

der Gruppe:

»Man sollte sich den Bürger nicht zu gut und zu subjektiv oder zu gefühllos und

realistisch wünschen. Er sollte ein lebhaftes Bewußtsein seiner selbst besitzen,

aber auch der anderen und der gesellschaftlichen Wirklichkeit (und welche an-

dere Wirklichkeit gibt es denn in diesen moralischen Dingen?). Er muss handeln,

mit voller Berücksichtigung seiner selbst, der Gesellschaft und ihrer Untergrup-

pen. Diese Basis des menschlichen Handelns ist unvergänglich; sie ist allen Ge-

sellschaften gemeinsam, den entwickeltsten wie den am wenigsten fortgeschrit-

tenen. Hier rühren wir an den Felsen. Wir sprechen nicht einmal mehr in Ausdrü-

cken des Rechts, wir sprechen von Menschen und Gruppen, weil sie es sind, die

seit jeher und überall in Aktion waren und sind« (Mauss, 1990, 163).

Das Soziale ist bei Mauss für die Konstitution des Menschen und dessen Selbst-

verständnis von zentraler Bedeutung (vgl. Moebius, 2006, 104f.). In Anlehnung

an seinen Begriff der »totalen sozialen Tatsachen« kann von einem Begriff des

»totalen Menschen« (ebd.) gesprochen werden. Dieser totale Mensch ist bestimmt

durch seinen lebendigen Körper, sein individuelles Bewusstsein und seine Teil-

habe an der Gesellschaft (vgl. ebd. und Mauss, 1999). Diese Konzeption des Men-

schen aus drei interdependenten Teilen ist eine Absage an reduktionistische Men-

schenbilder der Sozialwissenschaften und ein Plädoyer für die Zusammenarbeit

von Psychologie, Soziologie und Biologie an einer umfassenden Darstellung des

Menschen:

»Es gilt, in der Einheit im Blick auf den ‚totalen Menschen‘ die Vielfalt zu bewah-

ren, denn – wieMauss selbst in seinemDenken des Symbolischen bemerkte – nur

dann kann das vereint werden, was sich unterscheidet« (Moebius, 2006, 106).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Vorstellung eines guten Zusammenlebens in Die Gabe 59

Die Tatsache, dass in den untersuchten Gesellschaften Austausch stattfindet, oh-

ne dass die Kategorien des Interesses und des Nutzens dabei die treibende Kraft

sind, ist für Mauss der Ausgangspunkt einer Kritik an der Prominenz dieser

Kategorien im Denken seiner Zeit. Dabei verschweigt er nicht, dass auch im

Gabentausch bestimmte Interessen vorherrschen. Diese sind jedoch nicht gleich-

zusetzen mit dem rationalen Interesse im Anschluss an den Merkantilismus:

»Das Wort ‚Interesse‘ selbst ist jüngeren Datums und geht zurück auf das lateini-

sche interest, das in den Rechnungsbüchern über den einzunehmenden Einkünf-

ten geschrieben stand. In den epikureischsten der alten Moralsysteme strebte

man nach dem Guten und dem Vergnügen, und nicht nach materieller Nützlich-

keit« (Mauss, 1990, 172).

Der Vorwurf, den er seiner westlichen Gesellschaft macht, ist, dass diese den

Menschen zu einem ‚ökonomischen Tier‘, einer ‚Rechenmaschine‘ degradiert habe

(ebd., 173).

4.2 Mauss‘ gesellschaftstheoretische Utopie

Mauss erkennt in der von ihm aufgedeckten Moral der Gabe einen Schlüssel zur

Etablierung jener Werte, die er durch das ökonomische Kalkül verdrängt sieht,

die jedoch für ein menschliches Zusammenleben unabdingbar seien: starke, zwi-

schenmenschliche Beziehungen, basierend auf Anerkennung und gegenseitiger

Verpflichtung. In diesen zeigt sich für ihn eine Alternative zur individualisierten

und berechnenden Welt des marktwirtschaftlichen Tausches. Er wendet sich da-

mit konkret gegen Utilitarismus und Individualismus und stellt diesen die Vor-

stellung einer Gesellschaft gegenüber, die Umverteilungen wagt, gegenseitigen

Respekt lebt und ausdrückt und in der wechselseitige Großzügigkeit und Solida-

rität vorherrschen. Es geht ihm darum, ein klares Gegenmodell zum Utilitarismus

zu entwerfen, da in diesem nach seiner Wahrnehmung zunehmend auch sozia-

le Beziehungen dem Modell eines Markttausches folgten (vgl. Adloff, 2014, 19).1

Mauss verbindet hier seine ethnographische Arbeit unverkennbar mit seiner po-

litischen Vorstellung eines reformerischen Sozialismus (vgl. Moebius, 2006, 35f.).

Zwar will Mauss nicht zu den gesellschaftlichen Verhältnissen der »archai-

schen« Gesellschaften zurück und er beurteilt Teile des Gabentausches, besonders

1 Mauss’ Utilitarismusbegriff ist in Die Gabe nicht besonders differenziert. Im Wesentlichen

geht es ihm um die Kritik an der prominenten Stellung einer vom Individuum ausgehenden

Berechnungslogik in der Erklärung von Handlungen und deren Antrieb. Diese Kritik trifft

aber auch für differenziertere Theorien des Utilitarismus zu, wie sie Jeremy Bentham oder

John Stuart Mill erarbeiteten (vgl. Hottinger, 1999).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

den agonistischen Potlatsch, durchaus kritisch, dennoch argumentiert er, dass

ein »Zurück zu den elementaren Prinzipien« der Gabe sinnvoll wäre. Wer die im

Gabentausch realisierten Werte ernst nimmt, dessen Perspektive verändert sich,

auch im Hinblick auf die herrschenden Verhältnisse im Frankreich der 1920er Jah-

re. Solidarbeziehungen und die gegenseitige Absicherung, wie sie in bestimmten

organisierten Berufsgruppen betrieben wird, gewinnen dann an Attraktivität ge-

genüber der scheinbaren Sicherheit, die eine selbstbezogene Fixierung auf den

eigenen Lohn oder die eigenen Ersparnisse verspricht. Mauss plädiert für eine

gemeinschaftliche und gegenseitige soziale Absicherung gegen individuelle und

gesellschaftliche Risiken. Diese schafft neben der existentiellen Sicherheit eine

Verbindung zwischen den Menschen, ein Bewusstsein für die Bedürfnisse des

Gegenübers. Den Menschen wird ihre Abhängigkeit von der Gemeinschaft eben-

so vor Augen geführt wie die großen Vorteile, die ein Engagement für und eine

Tätigkeit in dieser versprechen: Schutz, Absicherung und die Erfahrung von An-

erkennung als wertvolles Mitglied.

Wie sieht der gute Zustand einer Gesellschaft für Mauss aus? Zur Beantwor-

tung dieser Frage verschiebt Mauss den Fokus von ökonomischen Fragestellun-

gen hin zur Wahrnehmung der Menschen, ihrer Motivation und dem Kontext, in

dem sie gerne zur Steigerung des Wohlstands beitragen. Er hält es für einen Feh-

ler, sich in Wohlstandsfragen darauf zu konzentrieren, »bessere Finanzmänner,

Buchführer und Verwalter« (Mauss, 1990, 173) zu werden. Vielmehr muss erkannt

werden, dass Arbeit nicht auf die Verfolgung individueller Zwecke und Bedürf-

nisse reduziert werden kann. Wer dies tut, verkenne, dass es Menschen auch um

das Umfeld geht, in dem sie tätig werden, um die Anerkennung dieses Umfeldes

und einen gesicherten Platz darin. Nur wer Loyalität erfahre, führe seine Arbeit

auch loyal aus (ebd.):

»Der austauschende Produzent spürt wieder, wie er es schon immer gespürt hat –

doch diesmal spürt er es schärfer –, daß ermehr als nur Produkte oder Arbeitszeit

austauscht, daß er ein Stück von sich selbst, seine Zeit und sein Leben gibt. Also

möchte er für diese Gabe, wie bescheiden auch immer, entschädigt werden. Und

ihm diese Entschädigung zu verweigern hieße, ihn zur Faulheit und zu geringerer

Leistung zu treiben« (Mauss, 1990, 173).

Der Mensch arbeite dann am besten und zufriedensten für sich und die Gesell-

schaft, wenn er sich in dieser Gesellschaft sicher, anerkannt und integriert fühlt.

Die Erfahrung von Solidarität, Großzügigkeit und Vertrauen – also den Motiven

der Gabenmoral – spielen für dieses Gefühl eine wichtige Rolle.

Mauss entwickelt mithilfe der Gabe einerseits ein Gesellschaftsideal und die

Skizze eines Menschenbildes, andererseits nutzt er die in seinem Essay gewon-

nenen Erkenntnisse, um sich ganz konkret in politische Debatten einzumischen.

Er lobt die französische Gesetzgebung der Sozialversicherung ausdrücklich als

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Vorstellung eines guten Zusammenlebens in Die Gabe 61

praktische Verwirklichung der Gabenlogik und fordert eine breite gesellschaftlich

organisierte Absicherung aller gegen Arbeitslosigkeit, Krankheit, Alter und Tod

(ebd., 160). Die Gabe wird so zur Rechtfertigung wohlfahrtsstaatlicher Einrich-

tungen und zur Grundlage der Forderung nach deren Ausweitung. Und auch für

Fragen der internationalen Beziehungen macht er die Gabe fruchtbar. So tritt

er dafür ein, im Kontext des Versailler Vertrags und der Reparationszahlungen,

die Deutschland an Frankreich zu zahlen hatte, mit einer Gabe zu intervenieren.

Frankreich solle mithilfe eines außergewöhnlichen Geschenks seine Bereitschaft

zur Versöhnung und zur Etablierung einer neuen, friedlichen Beziehung zwi-

schen den beiden Ländern signalisieren. Ein solches Geschenk könnte beispiels-

weise in Form des Verzicht auf einen Teil der Reparationszahlungen gemacht

werden (Mallard, 2011, 237-40).

Marcel Mauss widmet sich dem Phänomen der Gabe mit einem konkreten

Erkenntnisinteresse: Er will die Organisationsform, die Moral und die Ökonomie

untersuchen, die seiner Gesellschaft vorangegangene sowie parallel zu ihr exis-

tierende »archaische« Gesellschaften prägten. Diese Organisationsform findet er

im Prinzip der Gabe.

Zivilisierte oder moderne Gesellschaften zeichnen sich im Gegensatz zu »ar-

chaischen« Gesellschaften dadurch aus, dass sich ihre zentralen Organisations-

und Ordnungsprinzipien im Staat (Hierarchie, Macht) und auf dem Markt (ei-

gennutzenmaximierender Austausch) finden. Mauss‘ Anliegen mit Blick auf sei-

ne Gesellschaft ist es, jene Bereiche offenzulegen, in denen die Logik der Gabe

noch ihre Wirkmächtigkeit entfaltet, und diese besonders im Bereich der sozia-

len Beziehungen als Gegenmodell zur utilitaristischen Marktlogik aufzubauen.

Ihm schwebt ein genossenschaftlicher Sozialismus vor, in dem sich das Prinzip

der »freien Assoziation und Selbstorganisation gegen Staat und Markt behaup-

tet« (Adloff, 2016, 148). Um dieses Vorhaben nachvollziehen zu können, kommt

es zunächst darauf an, zu verstehen, was sich jenseits der anthropologischen

Phänomene hinter der Gabenlogik verbirgt und wie diese als Organisations- und

Ordnungsprinzip wirken könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil II: Interpretationen und Potentiale

der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausgangspunkt für die folgende Untersuchung der verschiedenen Interpreta-

tionsansätze ist die Frage, worin das von Mauss nur kryptisch formulierte »Prin-

zip der Gabe« besteht. Zu diesem Zweck müssen einerseits in der Untersuchung

der archaischen Gabenphänomene eingeführte Begriffe wie Vertrauen, Symbol, An-

erkennung und soziales Band systematisiert, andererseits die Struktur der Gabe und

ihre Wirkungen gewissermaßen auf den Punkt gebracht werden. Es wird sich zei-

gen, dass es dabei vor allem darauf ankommt, die Ambivalenz der Gabe ernst zu

nehmen und zu verstehen, dass sie abhängig vom jeweiligen Kontext ihres Auf-

tretens eine große Bandbreite von potentiellen Wirkungen entfalten kann. Diese

werden im Folgenden anhand der prominenten Vertreter der verschiedenen Dis-

kurszusammenhänge dargestellt und für eine Weiterarbeit mit dem Phänomen

der Gabe in »modernen« Gesellschaften zusammengeführt. Vorgestellt werden

unterschiedliche Gabeninterpretationen. In einer Zusammenschau dieser Inter-

pretationen wird aufgezeigt, dass die Potentiale der Gabe eine große Bandbreite

abdecken, die sich in Form von selbstloser Liebe, Anerkennung, Kooperations-

bereitschaft bis zum Streben nach Macht auf ganz unterschiedliche Weise reali-

sieren. Das Aufzeigen dieser Bandbreite ist deshalb von Relevanz, weil in einem

nächsten Schritt (Teil 3) moderne Gabenformen herausgearbeitet und auf ihre

Wirkung untersucht werden. Dabei wird besonders die Frage im Zentrum ste-

hen, unter welchen Umständen sich die Gabe wie auswirkt. Die Auswahl der

besprochenen Autoren orientiert sich an dieser Frage. Autoren, deren Arbeiten

einen Beitrag zur Erarbeitung dieser Potentiale leisten, werden prominent refe-

riert, während andere aufgrund dieser Ausrichtung teilweise oder ganz wegfallen.

Die Debatten, die sich in der Ethnologie, der Soziologie und der Philosophie

von Mauss ausgehend entwickelten, sind ebenso umfassend wie heterogen. In

den nachfolgenden Abschnitten werden vier mehr oder weniger voneinander ge-

trennte Interpretationsstränge präsentiert, die für eine politisch-philosophische

Untersuchung der Gabe besonders interessant erscheinen: (1) die strukturalistisch

– symbolische Interpretation der Gabe von Pierre Bourdieu, dessen Denken von

Claude Lévi-Strauss ausgeht, (2) die anti-utilitaristische Lesart der M.A.U.S.S.-

Bewegung um Alain Caillé, die das Erbe des Collège de Sociologie antritt, (3) die

explizit politische Interpretation von Marshall Sahlins und schließlich (4) der An-

schluss der Gabe an den Anerkennungsdiskurs bei Marcel Hénaff und Paul Rico-

eur.1

1 Für einen Überblick über die Rezeptionsgeschichte empfiehlt sich die Lektüre von Moebius,

2010, demdas vorliegende Kapitel seine Struktur verdankt. DenMauss’schen Einfluss auf die

Soziologie beschreibt Lévi-Strauss, 1971. Eine Zusammenfassungder philosophischenDebat-

te findet sich bei Hénaff, 2014, für die ethnologische Debatte siehe James und Allen, 1998.

Einen Einblick in die interdisziplinäre Wirkungsgeschichte bietet Osteen, 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In diesen miteinander im Austausch stehenden und gleichzeitig eigenstän-

digen Diskurszusammenhängen zeigt sich einmal mehr die Uneindeutigkeit

des Mauss’schen Werkes – die Frage, welche Interpretation seiner Intention am

nächsten liegt, lässt sich nur unentschieden mit einem fast paradigmatischen

»Sowohl-als-auch« beantworten. Entsprechend bietet es sich an, die unterschied-

lichen Interpretationen zunächst einmal in additiver Weise darzustellen und

herauszuarbeiten, worin jeweils ein Prinzip der Gabe, wie es Mauss dem Prinzip

des Staates und dem Prinzip des Marktes entgegenstellen will, gesehen wird.

Im Anschluss an ein Referat des Ansatzes von Frank Adloff, der im Hinblick auf

die oben genannten Interpreten eine Politik der Gabe skizziert, werden in einer

Zusammenschau der unterschiedlichen Interpretationen die Struktur der Gabe

und ihre Potentiale übersichtlich dargestellt.

Mauss und sein Werk entfalteten besonders in seiner französischen Heimat

eine umfassende Wirkung. Auch wenn ihm in der Ethnologie vorgeworfen wur-

de, dass er selbst nie »im Feld« war (Moebius, 2006, 14), beeinflusst er das Den-

ken zahlreicher prominenter Ethnologen, Sozialwissenschaftler und Philosophen.

Claude Lévi-Strauss machte ihn zum »Vater des sozialwissenschaftlichen Struktu-

ralismus« (ebd.), Jacques Derrida arbeitete sich an seinem Gabenbegriff ab, Pierre

Bourdieu orientierte sich in seiner Feldforschung bei den algerischen Kabylen an

Mauss, und Alain Caillé, Gründer der sogenannten antiutilitaristischen Bewegung

in den Sozialwissenschaften (M.A.U.S.S.-Bewegung), erklärt ihn zum bedeutendsten

Klassiker der Soziologie (vgl. ebd.):

»Wir haben fünfzehn Jahre lang im Schatten von Mauss geforscht – ohne ihn je

verehrt oder sein Werk akribisch analysiert zu haben – und im Laufe dieser Jahre

haben wir das Gefühl gehabt, bei ihm wie zufällig, wie durch ein Wunder die Fra-

gen undAntwortenwieder gefunden zu haben, die sich in uns auf anderenWegen

als bei ihm gebildet haben; wir sind nun langsamdavon überzeugt, dass dasWerk

von Marcel Mauss zumindest wegen seiner Inhaltsreiche, wenn nicht gar wegen

seiner Leistung und seines systematischen Umfangs auf die höchste Stufe des Po-

diums der Sozialwissenschaften, mit Durkheim oder Weber gleichstehend, wenn

nicht gar vor sie gestellt werden sollte« (Caillé, 2006, 163).

Während die genannten Denker ihre Prägung durch Mauss eint, kommen sie bei

der Interpretation von dessen Gabenessay zu sehr unterschiedlichen Schlüssen.

Diese werden in den folgenden Abschnitten dargestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Strukturalistisch-symbolische Interpretation

der Gabe

Die prominentesten Rezipienten des Essai sur le don finden sich unter den Vertre-

tern der strukturalistisch-symbolischen Interpretation der Gabe. Dieser Interpreta-

tionsstrang kann in zwei Generationen eingeteilt werden. Vertreten durch Clau-

de Lévi-Strauss in der ersten Generation und Pierre Bourdieu in der zweiten,

betont die strukturalistisch-symbolische Interpretation besonders die übersub-

jektiven symbolischen Strukturen, die eine Konstitution der Tauschpartner und

der Tauschobjekte als solche überhaupt erst möglich machen. Ihr Fokus liegt da-

bei auf der Untersuchung der Rolle des Relationalen, der Reziprozität und des

Symbolischen innerhalb des Gabentausches (Moebius, 2010, 72ff.).

Claude Lévi-Strauss ist einer der ersten Kommentatoren des Mauss’schen

Werkes. Seine Einleitung in dasWerk vonMarcel Mauss (Lévi-Strauss, 1975) bestimm-

te lange die Rezeption des Mauss’schen Essai. Lévi-Strauss hebt darin Mauss‘

Erkenntnis der Bedeutung des Symbolischen hervor und kritisiert, dass Mauss

die Gabenpraxis in ihre Einzelteile zerlegt und dabei übersieht, dass erst die

Gabe die Tauschpartner und deren Beziehungen konstituiert. Aus seiner struk-

turalistischen Sicht heraus sind der ökonomische Aspekt und die ökonomischen

Bedürfnisse nur untergeordnet und dafür zuständig, Tauschobjekte, Symbolik

und soziale Beziehungen zu erzeugen (Moebius, 2010, 73). Der Gabentausch wird

damit zu einer »übersubjektiven Struktur, die die soziale Praxis bestimmt« (ebd.).

Lévi-Strauss, so lässt sich festhalten, eröffnet mit seinen Arbeiten zu Mauss

eine bis heute andauernde Debatte um Die Gabe. Seine Interpretation ist ins-

gesamt durchaus umstritten und wird mitunter sogar als »reduktionistisch und

vereinfachend« (Waltz, 2006, 83) abgelehnt. Für die Entwicklung des hier vorge-

sehenen Arguments hat sie auch aus diesem Grund keine zentrale Bedeutung.

5.1 Symbolische Güter, symbolisches Kapital und Macht

Pierre Bourdieu ist der Vertreter der zweiten Generation der strukturalistisch-

symbolischen Interpretation der Gabe. Bourdieu setzt mit seinem Denken bei

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Claude Lévi-Strauss an, der ihn entscheidend prägte, von dem er sich aber im

Laufe seiner eigenen Forschungsarbeit zunehmend entfernt. So stellt er fest, dass

es die von den Strukturalisten erwartete Konstanz von Regeln, entlang derer Men-

schen sich immer bewegen, nicht zu geben scheint (Joas und Knöbl, 2004, 524f.).

Diese Erkenntnis führt ihn zur näheren Untersuchung der Unvorhersehbarkeit

des Handelns, welches für seine Lesart des Gabentausches eine zentrale Rol-

le spielt. Neben Lévi-Strauss beeinflusste ihn auch Marcel Mauss entscheidend.

Bourdieu orientiert sich einerseits in vielen Fällen an den Begrifflichkeiten der

beiden, wendet sich an anderen Stellen jedoch explizit von diesen ab, um ein

eigenständiges Verständnis zu entwickeln (vgl. Moebius, 2009, 55f. und Moebius,

2010, 75). Mit Mauss teilt er die Überzeugung, dass die Gabe nicht auf einen

übersubjektiven Gabeautomatismus zurückzuführen sei, wie Lévi-Strauss dies

nahelegt (Moebius, 2009, 56). Zusätzlich eint beide ein Selbstverständnis als akti-

ve Intellektuelle, die sich auch in die zeitgenössischen Debatten einmischen und

daran mitwirken wollen, die Gesellschaft zu verändern (ebd.).1 Zu Beginn seiner

wissenschaftlichen Laufbahn begegnet Bourdieu, der die Mauss’schen Arbeiten

sehr gut kannte (ebd., 53 und vgl. Schultheis, 2007, 70), dem Phänomen der Gabe

in der vorkapitalistischen Subsistenzwirtschaft des Volkes der Kabylen im Nord-

osten Algeriens. Er beschreibt eine Form des Zusammenlebens, in der die soziale

Interaktion ebenso wie bei Mauss von einer Art »totaler sozialer Tatsache« be-

stimmt ist, also gleichzeitig ökonomische, religiöse und soziale Aspekte reflektiert

und zum Ausdruck bringt (Moebius, 2009, 56; Saalmann, 2009, 272f.).

Dieser erste bedeutende Forschungsaufenthalt Bourdieus prägt seinen »ra-

dikalen ethnographischen Blick« (Saalmann, 2009, 273) . Er entwickelt hier eine

Methode, die er in späteren Untersuchungen auf seine ländliche französische

Heimatregion Béarn ebenso anwendet wie auf die französische Hochkultur, die

Lebenswirklichkeiten in Großstädten und auf die Regeln des akademischen Wis-

senschaftsbetriebs (ebd.).

Geprägt von Claude Lévi-Strauss orientiert er sich zunächst am Struktura-

lismus und nimmt das Leben der Kabylen mit besonderer Aufmerksamkeit für

deren Traditionen, Riten, Wirtschaftsformen, Verwandtschaftsmuster, Heirats-

verhalten und Mythologie in den Blick. Dabei entfernt er sich jedoch zunehmend

vom Objektivismus, der im Strukturalismus angelegt ist. Er überwindet diesen,

indem er die Menschen als »Produzenten symbolischer Güter« und durch eine

kontextabhängige, praktische Vernunft charakterisierte Akteure in den Fokus sei-

ner Untersuchung nimmt (siehe auch Joas und Knöbl, 2004, 524f. und Moebius,

2010, 74). Der Bourdieu’sche Ansatz zeichnet sich dadurch aus, dass er sich ur-

sprünglich rein ökonomisch verwendeter Begrifflichkeiten bedient und diese für

1 Bourdieus Intellektuellenbegriff fußt nicht zuletzt auf der Dreyfus-Affäre, an der sich Mauss

und zahlreiche andere Durkheim-Schüler aktiv beteiligten (Moebius, 2009, 56).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Strukturalistisch-symbolische Interpretation der Gabe 69

die Analyse des gesamten Feldes des Sozialen fruchtbar macht (vgl. Rehbein und

Saalmann, 2009, 135):

»Das ökonomische Universum setzt sich aus mehreren ökonomischenWelten zu-

sammen, von denen jede ihre eigene ‚Rationalität‘ besitzt und Dispositionen zu-

gleich voraussetzt und nach sich zieht, die ‚vernünftig‘ (eher als rational) und auf

die zu jeder dieser Welten gehörenden Regelhaftigkeit abgestimmt sind, auf die

‚praktische Vernunft‘, die für jede von ihnen jeweils kennzeichnend ist. Gemein-

sam ist den Welten, die ich beschreiben möchte, daß das ‚interessensfreie‘ Han-

deln im Interesse der sozialenAkteure liegt,was paradox scheint« (Bourdieu, 1998,

162).

In Algerien stößt Bourdieu auf eine Gesellschaft, die im Übergang von einer vor-

kapitalistischen Wirtschaft mit entsprechender Ethik in eine kapitalistische Wirt-

schaft begriffen ist (Saalmann, 2009, 237). Analog zu Mauss‘ Entdeckungen in Die

Gabe fällt dabei bei den Kabylen auf, mit welchem Aufwand in vorkapitalistischen

Wirtschaftsformen die Offenlegung des (Eigen-) Interesses vermieden oder sogar

aktiv verschleiert wird. Bourdieu beobachtet aus nächster Nähe die Gleichzei-

tigkeit von zwei vollkommen gegensätzlichen Logiken: der marktwirtschaftlichen

Logik mit ihrem Fokus auf die Erfüllung des individuellen Interesses und der

vorkapitalistischen Logik, die das eigennützige Interesse zumindest scheinbar

radikal ablehnt.

Zentral für die Offenlegung und Untersuchung dieser Logiken ist die Ent-

wicklung eines sehr umfassenden Kapitalbegriffs. Bourdieu setzt das Kapital in

Bezug zur Gesamtheit der sozialen Beziehungen und analysiert die soziale Welt

mithilfe dieses Begriffs (Rehbein und Saalmann, 2009, 135).

»Als vis insita ist Kapital eine Kraft, die den objektiven und subjektiven Strukturen

innewohnt; gleichzeitig ist das Kapital – als lex insita – auch grundlegendes Prinzip

der inneren Regelmäßigkeit der sozialen Welt« (Bourdieu, 1992a, 49).

Bourdieu versteht soziales Handeln als einen »Kampf um die Erhaltung von so-

zialen Positionen« (Rehbein und Saalmann, 2009, 135). Zentrales Mittel in diesem

Kampf ist Kapital, und was als Kapital und damit als wertvoll angesehen wird,

hängt vom Kontext oder »Feld« und dessen spezifischen Regeln ab (ebd.). Wer

diese Regeln kennt, dem zeigt sich, dass in Gesellschaften wie der Kabylischen

nur scheinbar kein rationales ökonomisches Kalkül anzutreffen ist. Es wird in

dieser kulturellen Lebenswelt von Formen des Kalküls und der Investition er-

setzt, die eng mit konkreten Erfahrungen verbunden sind (vgl. Streckeisen, 2014,

227). Sämtliche ökonomische Handlungen finden dort im Kontext von sozialen

Beziehungen statt, deren bedeutendste Ausprägung die engen Familienstrukturen

darstellen. Materielles Interesse und das Streben nach abstraktem ökonomischem

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Profit sind in diesen Gesellschaften eher zweitrangig und werden durch die große

Bedeutung von Prestige und Ehre verdeckt:

»Ebenso werden auch die ökonomischen Beziehungen nicht als solche erfaßt und

konstituiert, d.h. als Beziehungen, die von demGesetz des Interesses geprägtwer-

den, sondern sie bleiben immer wie unter dem Schleier der von Prestige und Ehre

geprägten Beziehungen verborgen. Es ist, also ob diese Gesellschaft sichweigerte,

sich der ökonomischen Realität zu stellen, sie als Realität zu erfassen, die anderen

Gesetzen unterliegt als denen, die für die Familienbeziehung gelten« (Bourdieu,

1976, 45).

Bourdieu klassifiziert Formen des Wirtschaftens wie er sie bei den Kabylen ken-

nenlernt und wie Mauss sie in Die Gabe beschreibt, mithilfe der Kategorie der

symbolischen Ökonomie. Durch ihre Besonderheiten unterscheidet sich die symbo-

lische Ökonomie kategorisch von jener Form des Wirtschaftens, die allgemein als

Ökonomie bezeichnet wird. Die auf Eigennutz und ökonomischen Gewinn aus-

gerichtete Ökonomie versteht Bourdieu nur als eine mögliche Ausprägung der

Ökonomie, deren Dominanz uns für andere Formen blind gemacht habe (vgl.

Streckeisen, 2014, 228).

5.2 Kapitalbegriff und Gabentausch

Mit der Erkenntnis, dass sich in den verschiedenen Bereichen einer Gesellschaft

unterscheidet, was als wertvoll und damit als Kapital verstanden wird, formt sich

Bourdieus soziologisches Anliegen zu einer Untersuchung der gesellschaftlichen

Verteilung der unterschiedlichen Kapitalformen (Rehbein und Saalmann, 2009,

137). Für Erfolg bedarf es dabei je nach sozialem Feld einer anderen Strategie

und des Einsatzes einer anderen Form des Kapitals (ebd.). Über sein Werk ver-

streut konkretisiert Bourdieu vier Formen des Kapitals:2 ökonomisches, kulturelles,

soziales und symbolisches Kapital (ebd.). Die Verfügung über diese spezifischen For-

men des Kapitals bestimmt über die Bedeutung eines Akteurs in seinem Feld und

damit über das, was Bourdieu als soziale Position bezeichnet (ebd.). Das symboli-

sche Kapital nimmt dabei die Sonderstellung jener Form des Kapitals an, »die eine

dieser Kapitalsorten [ökonomisches, kulturelles oder soziales] annimmt, wenn sie

über Wahrnehmungskategorien wahrgenommen wird, die seine spezifische Lo-

gik anerkennen« (Bourdieu, 1992b, 151). Konkret meint symbolisches Kapital dann,

dass eine Person als Inhaber gewisser Kapitalien anerkannt wird und ihr deshalb

Wertschätzung, ein hervorgehobener Status oder eben allgemeine Anerkennung

2 Hervorzuheben sind dabei die Werke Bourdieu, 1992a und Bourdieu undWacquant, 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Strukturalistisch-symbolische Interpretation der Gabe 71

zuteilwerden (Rehbein und Saalmann, 2009, 138). Der Wert einer jeden Kapital-

sorte liegt damit fundamental in ihrer Anerkennung, in der Wirkungsentfaltung

ihrer symbolischen Dimension.

Wie sein Lehrer Claude Lévi-Strauss wird Bourdieu formell dem Rezeptions-

strang der strukturalistisch-symbolischen Interpretation der Gabe zugeordnet.

Seine Interpretation hebt sich jedoch von Lévi-Strauss3 und auch von Mauss ab,

da er die Aufmerksamkeit auf das zeitliche Intervall (siehe Kapitel 3.7.2) lenkt,

das Gabe und Gegengabe voneinander trennt und damit den strukturellen Zu-

sammenhang der beiden Akte verschleiert (vgl. Moebius, 2009, 75). Nur durch

diese besondere zeitliche Struktur gelingt es den Beteiligten, den Eindruck einer

desinteressierten »Akkumulation symbolischen Kapitals (an Anerkennung, Ehre,

Adel usw.)« (Bourdieu, 2001, 251) zu erwecken.

Der Gabentausch ist damit bereits seiner Struktur nach auf die Etablierung

einer längerfristigen Verbindung angelegt. Als Teil der symbolischen Ökonomie,

in der Bourdieu ihn verortet, ist sein Ziel die Akkumulation von symbolischem Ka-

pital. In der Wahrnehmung dieser Form des Kapitals und in ihrer Akkumulation

werden einer Person Eigenschaften wie Ehre oder Großzügigkeit zugeschrieben.

Ein Beispiel für eine solche Zuschreibung referiert Bourdieu mit Blick auf seine

Untersuchungen bei den Kabylen:

»[…] daß der Verkäufer beim Abschluss eines größeren Geschäfts, z.B. beim Ver-

kauf eines Ochsen, dem Käufer einen Teil der Summe, die er gerade bekommen

hat, ostentativ zurückgibt, ‚damit dieser Fleisch für seine Kinder kaufen kann.‘ […]

Je größer der zurückgegebene Teil war, destomehr Ehre erwarbman sich, als woll-

te man dadurch, daßman die Transaktion durch eine großzügige Geste krönt, das

Feilschen in einen Ehrentausch verwandeln […]« (Bourdieu, 1976, 46).

Die verschiedenen Formen der Gabe, in alltäglichen wie in rituell vorgeschrie-

benen Situationen überreicht, führen zu einer Zuschreibung von bestimmten,

in den Gaben vermittelten Eigenschaften. Diese Zuschreibung und die damit

einhergehende Wahrnehmung der Eigenschaften (auch durch dritte, am Tausch

unbeteiligte Personen) haben die Anerkennung des Gebers zur Folge, die sich

wiederum auf dessen Position in der Hierarchie der Gesellschaft auswirkt.

Hier liegt eine Verbindung zum Phänomen des Potlatsch nahe, das Marcel

Mauss beschreibt. Die zeremonielle Übergabe von Geschenken bedingt die Aner-

kennung des Rangs des Gastgebers durch seine Gäste. Je mehr sich der Gastgeber

verausgabt, desto besser wird seine Position. Das im Gabentausch akkumulierte

symbolische Kapital wird zu Anerkennung, die zur Grundlage für die Macht und

den Einfluss des Gebers wird. Die Verausgabung im Gabentausch ist somit die

3 Einen Überblick über die Arbeiten von Claude Lévi-Strauss im Anschluss an Mauss geben

Moebius und Nungesser, 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Arbeit, die der Erlangung von Einfluss vorausgeht. Und auch wenn die Gabe mit

dem Ziel der Einflussnahme getätigt wird, ist die Gabe selbst im tatsächlichen

Moment der Einflussnahme nicht mehr sichtbar. Sie ist nicht mehr als Ursprung

des eingesetzten symbolischen Kapitals erkennbar:

»Damit der symbolische Akt eine derartige magische Wirkung ausüben kann,

muß ihm eine oft unsichtbare und jedenfalls vergessene, verdrängte Arbeit vor-

ausgegangen sein und bei den Adressaten dieses Erzwingungs- und Befehlsaktes

diejenigenDispositionen erzeugt haben, derer es bedarf, damit sie, ohne daß sich

ihnen die Frage des Gehorsams überhaupt stellte, das Gefühl haben, gehorchen

zu müssen« (Bourdieu, 1998, 173f.).

Bourdieu reklamiert in diesem Zusammenhang für sich, exakter fassen und bes-

ser erklären zu können, was Max Weber als Charisma und die darauf aufbauende

charismatische Macht bezeichnet (vgl. Bourdieu, 1998, 173f.). Was im Potlatsch und

bei anderen Gaben auf den ersten Blick ineffizient und verschwenderisch er-

scheint, zahlt sich in Form von positiver Wahrnehmung, Anerkennung und der

langfristigen Etablierung von Einfluss aus. Das im Gabentausch vermittelte sym-

bolische Kapital wird zur Legitimation von Macht und Herrschaft.

Damit die Kapitalakkumulation gelingt, bedarf sie sozialer Akteure, die mit

den entsprechenden »Wahrnehmungskategorien« (ebd., 176) ausgestattet sind,

also im Wissen um die entsprechenden Regeln sozialisiert wurden und diese re-

spektieren (Hillebrandt, 2009, 186f.). Menschen, die diese Regeln kennen, in die-

ser spezifischen Logik sozialisiert wurden, nehmen scheinbar verschwenderische

Ausgaben nicht als Verschwendung wahr, sondern rechnen sie dem Gebenden in

Form von positiven Zuschreibungen wie Großzügigkeit an. So verwandelt sich

die Ausgabe von beispielsweise ökonomischem Kapital in eine positive Wahrneh-

mung durch andere. Symbolisches Kapital wird akkumuliert. Die Entstehung und

Reproduktion von symbolischem Kapital hängt also von den Beziehungen zwi-

schen den sozialen Akteuren und deren Wissen um die entsprechenden Regeln

ab. Das Volk der Kabylen unterwarf diesen Regeln sein gesamtes Zusammenleben

und schöpfte seinen sozialen Zusammenhalt aus ihnen. Damit entsteht besagte

Ökonomie der symbolischen Güter, in der die soziale Welt praktisch hergestellt, ab-

gesichert und reproduziert wird (ebd.).

5.3 Praxis als Ringen um symbolische Güter

Bourdieu bleibt mit dieser Feststellung jedoch nicht im Rahmen der »Stammes-

gesellschaften« (vgl. Malinowski, 1922) stehen, sondern macht die Ökonomie der

symbolischen Güter auch für Praktiken fruchtbar, die ihm in seiner eigenen Le-

benswelt begegnen. Er sieht sie beispielsweise im akademischen Kontext und dem

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Strukturalistisch-symbolische Interpretation der Gabe 73

dort praktizierten Ringen um wissenschaftliche Anerkennung am Werk (Hille-

brandt, 2009, 187). Von den Erkenntnissen aus seiner Forschung bei den Kabylen

ausgehend, richtet Bourdieu seine wissenschaftlichen Bemühungen darauf aus,

»makrosoziale Macht- und Herrschaftsstrukturen« (ebd.) zu suchen und zu analy-

sieren. Jede Praxis wird so als »Konkurrenzkampf um knappe symbolische Güter«

definiert und letztlich als »Kampf um den sozialen Vorteil« (ebd.).

Pierre Bourdieu verortet in seiner Interpretation, die er auf Grundlage des

Mauss’schen Essays und eigener Feldforschung in Algerien erarbeitet, den Ga-

bentausch im Bereich der Ökonomie der symbolischen Güter. Im Gabentausch wird

symbolisches Kapital akkumuliert und eine langfristige Anerkennungsbeziehung

etabliert. Die Anerkennung durch andere kann zu einem späteren Zeitpunkt als

Grundlage für die Verbesserung der eigenen Position im sozialen Gefüge einge-

setzt werden und unter Umständen sogar als Grundlage für den Machtanspruch

des Gebenden fungieren.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Die Interpretation der M.A.U.S.S.-Bewegung

Auch die anti-utilitaristische Rezeption des Mauss’schen Gabenessays lässt sich in

zwei Generationen einteilen. Beide Generationen arbeiten zwar an einem jeweils

eigenständigen Programm, haben aber in ihren Untersuchungen zur Gabe den

gleichen Fokus: auf die »unproduktive Verschwendung, also auf jene Momente,

in denen das Prinzip der Generosität zur Geltung kommt« (Moebius, 2010, 71).

Der zentrale Aspekt des Werkes liegt für die anti-utilitaristische Rezeption daher

im Phänomen des Poltatsch, der Ausdruck von Verschwendung, Großzügigkeit,

Spontaneität, Selbstgabe und Selbsttranszendenz ist.

Die erste Generation, das sogenannte Collège de Sociologie,1 knüpft ihre Inter-

pretation dabei an die Religionssoziologie der Durkheim-Schule an. Die Gabe

wird als unproduktive Verausgabung interpretiert und zeigt diesem Verständ-

nis nach, dass der Wert des Sozialen über eine Orientierung am ökonomischen

Vorteil hinausgeht (ebd.).

»Das soziale Band geht nicht auf rational getroffene Übereinkünfte, Verträge

oder gemeinsam geteilte Interessen zurück, sondern konstituiert sich aufgrund

von affektiven, imaginären oder symbolischen Wahrnehmungsformen, gemein-

samen ekstatisch-dyonisischen Erlebnissen, aufgrund von Mythen, Narrationen,

gemeinsam erfahrenen (Tabu-) Überschreitungen, Opfern und kollektiv durch-

geführten rituellen Praktiken« (Moebius, 2010, 72).

Das Soziale lässt sich damit nicht auf ein nutzenmaximierendes Kalkül zurück-

führen, sondern beruht auf einer Vielzahl menschlicher Erfahrungen, in denen

ökonomisch als irrational zu beurteilende Ausgaben eine zentrale Rolle spielen.

Das Programm der zweiten Generation, die sich als M.A.U.S.S.-Bewegung

(Mouvement Anti-Utilitariste dans les Sciencies Sociales) um Alain Caillé bildet, besteht

in der Entwicklung eines dritten sozialwissenschaftlichen Paradigmas, des Paradigmas

der Gabe (ebd., 75). Ziel der Gruppe ist es, eine Kritik des Selbstverständnisses

der Moderne zu erarbeiten, das die Praktiken der Menschen strikt anhand eines

1 Die wichtigsten Mitarbeiter waren George Bataille, Roger Caillos und Michel Leiris, der ein

unmittelbarer Schüler von Mauss war.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Nutzenkalküls unterteilt (ebd.). Die Entwicklung dieser Kritik auf Grundlage der

Gabe wird in den folgenden Abschnitten skizziert.

6.1 Das Paradigma der Gabe

Alain Caillé und die Mitglieder der M.A.U.S.S.-Bewegung greifen die Mauss’sche

Gabe auf, um sie im Rahmen ihrer Modernekritik zu einem positiven Gegenmo-

dell zu entwickeln.

Die Moderne charakterisieren sie als bestimmt durch einen Fokus auf die

Begriffe der Nützlichkeit im Allgemeinen, den Eigennutz im Speziellen und die

Dominanz einer instrumentellen Vernunft, die sich auf den Zweck der Nutzen-

maximierung beschränkt. Der Utilitarismus, so die Diagnose, wird über den Be-

reich der Ökonomie hinaus verallgemeinert und der Mensch auf das Bild des

Kosten-Nutzen-Erwägers reduziert (Moebius, 2010, 75). Der Gabe kommt in die-

sem Zusammenhang die Rolle eines »Gegenmittels« zu – auch und insbesondere

mit Blick auf die »Ökonomisierung der Sozialwissenschaften« (ebd.).

Alain Caillé konstatiert eine grundsätzliche Spannung zwischen zwei gegen-

sätzlichen Anforderungen, mit denen sich die Menschen in der Moderne kon-

frontiert sehen: der Befolgung moralischer Regeln einerseits und dem Anspruch,

möglichst effizient, zweckrational und nutzenmaximierend zu agieren, anderer-

seits.

»Modern times begin with the decision to split entirely and without hope of re-

turn what the ancient societies had tried to hold together – namely, the sacred

and the profane, gods and men, the political and the economic, splendor and cal-

culation, friendship and war, gift and interest. […] The result of this symbolic split

condemns man to the exhausting task of having to bring action and thought in

conformity to two series of profoundly antithetical demands. On the one hand,

men must become their most efficient, their most active, and their most rational

in order to be inside the order of things profane. They must work, calculate, make

money, and accumulate. On the other hand, they must also obey the moral law

that in principle wants to know nothing about interest, and demands that they

act exclusively out of duty« (Caillé, 2001, 23).

Es macht für Caillé den Reiz der Gabe aus, dass sie die Grenzen der Dichotomie

zwischen Egoismus und Altruismus aufzeigt, welche die Moderne prägt. Unab-

hängig davon, ob es sich um liberale oder sozialistische Denker handelt, solange

sie diese Dichotomie aufrechterhalten und nur entweder Altruismus oder Egois-

mus als Handlungslogik kennen, ist die Gabe für sie nicht einmal denkbar (Adloff,

2016, 6).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Die Interpretation der M.A.U.S.S.-Bewegung 77

Diese Erkenntnis wird für Caillé und die M.A.U.S.S.-Bewegung zum Aus-

gangspunkt für ein umfassendes theoretisches Projekt. Auf die Mauss’schen Ideen

aufbauend soll ein drittes Paradigma den vorherrschenden Paradigmen des me-

thodologischen Individualismus und des methodologischen Holismus gegenüber-

gestellt werden. Dieses Paradigma der Gabe umfasst sowohl Freiheit als auch Ver-

pflichtung und löst damit die Schwierigkeit der anderen Paradigmen auf: ihre

Konzentration auf nur jeweils einen der beiden Pole.

Ausgehend von Mauss‘ Essai strebt die Gruppe um Caillé eine Erklärung der

sozialen Interaktion und Vergesellschaftung aus dem charakteristischen Drei-

schritt des Gabentausches heraus an: In der langfristigen Zirkulation von Ga-

ben, im Geben – Nehmen – Erwidern, lassen sich »vier anthropologische Grundpole

menschlichen Handelns ausmachen« (Caillé, 1991, 109ff): Verpflichtung, Freiwillig-

keit, (Eigen-) Interesse und Uneigennützigkeit (Moebius, 2010, 76).

Mit der Konzentration auf nur jeweils einen dieser Grundpole, wie es vor dem

Horizont der anderen Paradigmen geschehen würde, ist ein angemessenes Ver-

ständnis der Phänome der Gabe nicht möglich (Moebius, 2010, 76). Die Gabe lässt

sich nicht auf altruistische oder egoistische Motive reduzieren, ist nie ausschließ-

lich freiwillig oder verpflichtend. Sie »oszilliert zwischen diesen Polen« (ebd.). Die

Überwindung eindimensionaler Erklärungen findet dadurch statt, »dass das In-

teresse und die Uneigennützigkeit als gleichwertige Grundmotive menschlichen

Handelns zusammengedacht werden, als Handlungsgründe, die – man denke

an das ‚uneigennützige Interesse‘ von Wohltätigkeitsaktivitäten – Hand in Hand

gehen können« (ebd.).

Im Wesentlichen kehrt die M.A.U.S.S.-Bewegung mit diesem Programm zu

der Mauss’schen Intention zurück, eine Art »positiven Antiutilitarismus« (Caillé,

2006, 174) zu entwickeln, der die Ursprünge des Sozialen und die das Soziale

prägende Moral nicht in einem Vertrag eigennütziger, atomistisch konzipierter

Individuen verortet, sondern in einer »paradoxen Verpflichtung zur Generosität«

(ebd., 174f.). Sie kehrt zurück zur Suche nach eben jenen Felsen, auf denen das

Zusammenleben ruht (vgl. ebd.).

6.1.1 Schwierigkeiten etablierter Paradigmen mit der Gabe

Um den Anspruch ihres dritten Paradigmas gegenüber dem methodologischen In-

dividualismus und dem methodologischen Holismus zu untermauern, muss die

M.A.U.S.S.-Bewegung zunächst zeigen, wo sich für die etablierten Paradigmen

Schwierigkeiten im Umgang mit der Gabe ergeben.

Unter Individualismus versteht sie dabei konkret jene Denkschule, die die Ent-

stehung des Sozialen auf eine individuelle Kalkulationen des persönlichen Vorteils

zurückführe. Idealtypisch hierfür steht die »vereinfachte oder umgekehrt geküns-

telte Anschauung des homo oeconomicus« (Caillé, 2006, 177).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Den Holismus charakterisiert sie demgegenüber als ein von der Gemeinschaft

ausgehendes Denken. Die Gemeinschaft ist logisch und hierarchisch höhergestellt

als das Individuum und geht diesem voraus (ebd., 177f.). Das Individuum wird

überhaupt erst als Teil einer Gemeinschaft denkbar.

Die Mitglieder der M.A.U.S.S.-Bewegung halten die Ansätze beider Denkschu-

len für verkürzt und legen nahe, diese Verkürzung mithilfe der Gabe nachzuwei-

sen. Wieso stoßen Individualismus und Holismus beim Phänomen der Gabe an

die Grenzen ihrer Erklärungsmöglichkeiten?

Der Holismus setzt das soziale Band, das die Gabe stiftet, bereits voraus. Es

ist ontologisch vor den Handlungen der sozialen Akteure bereits gegeben. So-

mit bleibt der Holismus angesichts der Frage nach der Stiftung der Grundlagen

des sozialen Zusammenlebens durch die Gabe notwendigerweise sprachlos (ebd.,

178f.). Aus dieser Perspektive wäre es sogar fragwürdig, ob überhaupt von indivi-

duellen Handlungen, geschweige denn von einer freien Entscheidung für eine solche

gesprochen werden kann. Individuen folgen, so das Verständnis von Holismus

bei Caillé, den von der Gemeinschaft etablierten sozialen Vorschriften, erfüllen

erwartete soziale Funktionen und »bilden Regeln, die mit der Strukturlogik ver-

bunden sind, von der sie abhängen« (ebd.).

Was in der Gabe beobachtet wird, reduziere sich für die Anhänger des Ho-

lismus auf die Unterwerfung der sozialen Subjekte unter einen rituellen Zwang.

Dieser Zwang zur Gabe wird notwendig, um die »funktionale und strukturale

Ordnung« zu reproduzieren (ebd.).

Im Gegensatz zu den Anhängern des Holismus, denen sich die Frage nach

dem »Wie« der Herstellung des sozialen Bandes, das als gegeben vorausgesetzt

wird, gar nicht stellt, geraten Anhänger des Individualismus in Schwierigkeiten,

wenn nach der »Logik der Erzeugung« des Bandes gefragt wird (Caillé, 2008, 57).

Warum sollten sich Individuen, die atomistisch und als rationale, wechselseitig

indifferente Wesen konzipiert sind, davon überzeugen lassen, ihr Misstrauen zu

überwinden, Bündnisse miteinander einzugehen und kooperativ zu interagieren

(Caillé, 2006, 179f.)? Caillé unterstreicht diese Frage mit Verweis auf das Gefan-

genendilemma:

»Das Gefangenendilemma kann in jede Richtung auseinander genommen wer-

den, es kann der backward induction unterworfen oder es kann evolutiv dargestellt,

unendlich wiederholt oder in einer Momentaufnahme analysiert werden, man

wird immer zum gleichen Schluss kommen: Sollten die sozialen Subjekte in ih-

rer ursprünglich getrennten Position und im Misstrauen erstarren, dann kann sie

nichts mehr herausholen. Um sich dann individuell vor dem Risiko des Schlimms-

ten zu schützen oder um sich dem Verrat des Anderen zu entziehen, verraten sie

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Die Interpretation der M.A.U.S.S.-Bewegung 79

zuerst und alle befinden sich dann in einer weitaus schlechteren Situation als in

der, in der man Vertrauen hätte haben können« (Caillé, 2008, 58).2

Wer das Bild des Gefangenendilemmas durch die Brille der einander entgegen-

stehenden Paradigmen betrachtet, dem stehen nur zwei extreme Lesarten zur

Verfügung: Im Holismus sind die Menschen als »Heilige« oder etwas Vergleich-

bares zu verstehen, da ihre Determiniertheit durch soziale Regeln sie vollkommen

durchschaubar macht (Caillé, 2006, 180f.). Man hält sich an die Vorgaben der Ehre,

der Generosität, der Uneigennützigkeit, etc. Diese Determiniertheit ist, so erwähnt

es Caillé anekdotisch, der Grund für die Verständnisschwierigkeiten, die japani-

sche Ökonomen mit dem Gefangenendilemma habe: Es schildert ein Problem,

das in ihrer Gesellschaft bereits vor seinem Auftreten durch traditionelle Werte

und gesellschaftliche Codices gelöst wird (ebd., Fußnote 11).

Im Individualismus hingegen befinden sich die Menschen »im eiskalten Was-

ser des Egoismus« (ebd.). Ein Entgegenkommen des anderen zu erwarten wäre

naiv – alle anderen Akteure sind, so Caillé, in konsequenter Befolgung der An-

nahme, als »Gauner« zu betrachten (ebd.).

6.1.2 Die Gabe als Lösung?

Mit Marcel Mauss betrachtet zeigt sich, dass in der Situation des Gefange-

nendilemmas durchaus noch ein anderer Ausweg jenseits der extremen Pole

Individualismus-Holismus denkbar ist. In einer derart ausweglosen Situation

bedarf es eines Versuches, das Misstrauen zu überwinden, Vertrauen herzustellen

und ein soziales Verhältnis zu etablieren. Situationen struktureller Ungewissheit

bedürfen des »Risikos der Gabe« (Caillé, 2006, 180):

»Im Grunde legt Mauss frühzeitig nahe, dass eine einzige mögliche Art, auf das

Gefangenen-Dilemma zu antworten, nur in einer paradoxen Form geschehen

kann. In der Tat ist das Risiko der Gabe eigentlich paradoxal, da nur die entfaltete

Uneigennützigkeit, das Bedingungslose es vermögen, Bündnisse zu schließen,

von denen alle profitieren werden und dann am Ende auch derjenige, der die

Quelle der uneigennützigen Handlung war« (Caillé, 2006, 181).

Kann nun in diesem Fall tatsächlich von Uneigennützigkeit gesprochen werden,

wo die Gabe am Ende doch allen nutzt? Und sollte nicht von Uneigennützigkeit

gesprochen werden können, handelt es sich dann noch um eine Gabe (vgl. ebd.,

181f.)?

Diese Fragen sind selbst bereits Ausdruck einer Lesart im Sinne der dominan-

ten Paradigmen Individualismus und Holismus. Mauss‘ Intention ist es gerade,

2 Caillé verweist auf Cordonnier, 1993, Cordonnier, 1994 und Neno, 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

so Caillé, diese Dichotomie zwischen »traditionaler Handlung« (Holismus) und

»instrumentaler zweckrationaler Handlung« (Individualismus) durch ein plura-

listisches Modell zu überwinden (ebd., 182). Möglicherweise gewinnen die Initia-

toren der riskanten Gabe etwas, doch sie tun es vor dem Horizont eines bekannten

Risikos des vollständigen Verlustes (ebd.). Die Gabe ist daher »eigennützig und

uneigennützig« ebenso wie »frei und obligatorisch« (ebd.). Frei, weil der Geber

den exakten Moment der Gabe, ihre genaue Beschaffenheit und teilweise ihren

Umfang frei wählt. Hier liegt deshalb auch dann eine immanente Spontanei-

tät und Eigeninitiative vor, wenn die Gabe in den engen Rahmen eines Rituals

eingebettet stattfindet, der ein »verpflichtendes Gefühl der Uneigennützigkeit«

vorsieht und die äußeren rituellen Regeln vorgibt (ebd.):

»Das ist es, was der von Mauss skizzierten Analyse ihre enorme potentielle Kraft

gibt, d.h. dass sie nicht als Ergebnis einer spekulativen Konstruktion dargestellt

wird, sondern als die Enthüllung der Komplexität des Konkreten selbst« (Caillé,

2006, 183).

6.2 Normative Aspekte der Gabe

Inwiefern ergibt sich mit Caillé und der M.A.U.S.S.-Bewegung die Möglichkeit,

die Gabe normativ zu lesen und diese Lesart in aktuellen Debatten stark zu ma-

chen? Die Interpretation der M.A.U.S.S.-Bewegung stellt ein Zurück zu Mauss dar.

Gesucht wird eine Vorstellung des Sozialen und des Politischen, die von der Ge-

sellschaft, ihrem Selbstbewusstsein und ihrer Selbstständigkeit ausgeht und auf

dieser aufbaut (Caillé, 2006, 189). Konkret ist das Ziel, eine Perspektive auf das

Soziale zu finden, die nicht von einem der beiden dominanten Pole Staat und

Markt ausgeht und sich auch nicht von diesen vereinnahmen oder auf sie redu-

zieren lässt (ebd.). Auf Grundlage dieser Vorstellung sollen dann der Markt und

der Staat in eine »soziale und politische Ordnung« eingebettet werden – Cail-

lé spricht hier mit Karl Polanyi von reembedding (ausführliche Einführung siehe

Kapitel 12).

Die Kritik, die von den Denkern der M.A.U.S.S.-Bewegung an den vorherr-

schenden Paradigmen formuliert wird, nimmt deren jeweils eindimensionalen

Erklärungsansatz in den Fokus: Für den Individualismus erschöpfe sich jede Er-

klärung im bewussten oder unbewussten Interesse, während der Holismus alles

auf einen expliziten oder impliziten sozialen oder kulturellen Zwang zurückführe

(Caillé, 2008, 74). Mit Mauss entwickeln sie einen alternativen Erklärungsansatz,

der von vorneherein multidimensional gedacht wird. Ihre Handlungstheorie ver-

ortet individuelle und kollektive Handlungen in einem Feld, das sich zwischen

den vier Polen Verpflichtung und Freiheit, Interesse und Uneigennützigkeit auf-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Die Interpretation der M.A.U.S.S.-Bewegung 81

spannt, die sich als zwei Gegensatzpaare gegenüberstehen (ebd.). Diese Pole sind

in jeder Form der Praxis miteinander verbunden enthalten, Handlungen können

damit nie ausschließlich mit Blick auf nur einen der Pole umfassend erklärt oder

verstanden werden (ebd., 74f.).

Von dieser Erkenntnis ausgehend ist es das erklärte Ziel der Gruppe um Alain

Caillé, die in der anti-utilitaristischen Denktradition in den Sozialwissenschaften,

der Ethnologie und der Philosophie entstandenen Ideen und Theorien zu bündeln

und als klares Paradigma dem ökonomistischen Denken entgegenzusetzen (ebd.,

219f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Die Gabe als politische Kategorie

Neben den Hauptlinien der Rezeption der Mauss’schen Gabenstudie beschäftigten

sich einzelne Autoren mit spezifischen Aspekten innerhalb des Gabentausches.

Die hier kurz dargestellte Arbeit von Marshall Sahlins eröffnete Verbindungs-

möglichkeiten zu anderen Disziplinen, speziell zur politischen Philosophie. Sah-

lins versteht die Gabe als politische Kategorie (Moebius, 2010, 73) und als mögliche

Entgegnung auf den Hobbes’schen Ausgang aus dem Naturzustand durch die

Schaffung des Leviathan.

7.1 Zusammenleben, Konflikt und die Rolle der Gabe

Ausgangspunkt für die Überlegungen von Marshall Sahlins ist die Feststellung

einer gemeinsamen Annahme von Mauss und Hobbes. Beide unterstellen, dass

jeder Gesellschaft das Potential des Konflikts und die Frage zugrunde liegen,

wie dieser eingehegt oder vollständig vermieden werden kann (Sahlins, 1972, 171).

Im Kapitel »The Spirit of the Gift«, das Teil seines zentralen Werkes Stone Age

Economics (Sahlins, 1972) ist, nähert er sich dieser Frage mithilfe einer paralle-

len Lektüre der Maussch’schen Gabe und des Hobbes’schen Leviathan. Ausgehend

von der Prämisse der Konflikthaftigkeit menschlichen Zusammenlebens zeigt er,

welche unterschiedlichen Auswege aus dem Naturzustand sich mit Hobbes und

Mauss formulieren lassen.

Bei Mauss, so Sahlins‘ Lesart, wird ein Krieg aller gegen alle überwunden oder

bereits von vorneherein verhindert, indem sich »Austausch von allem zwischen

allen« (ebd., 168f., eigene Übersetzung) etabliert. Der Weg vom Chaos zu einem

durch Abkommen abgesicherten friedlichenMiteinander (der Gabentausch bezieht

alle mit ein, sodass ein Nebeneinander nicht denkbar ist) verläuft bei Mauss über

die Gabe. Ihre Riten und ihr verpflichtender Charakter bilden eine Art »Sozial-

vertrag der Primitiven«:

»The gift is the primitive way of achieving peace that in civil society is secured

by the State. Where in the traditional view the contract was a form of political

exchange,Mauss saw exchange as a form of political contract« (Sahlins, 1972, 169).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Was auf den ersten Blick wie eine einfache Verortung der Hobbes’schen Idee in

den Traditionen eines anderen Kontextes aussieht, führt zu vollkommen anderen

Konsequenzen. Ein impliziter Vertrag in Gestalt des Gabentausches konstituiert

weder eine Gesellschaft im abstrakten Sinne noch einen Staat (ebd., 170). Es wer-

den keine universellen Regeln etabliert, die über die des Gabenritus hinausgehen,

und es wird keine äußere Instanz geschaffen, die die Einhaltung der Regeln ga-

rantiert. Die einzelnen Interessen, Parteien und Konfliktpotentiale werden nicht

in einer höheren Einheit wie dem Leviathan aufgelöst und ein äußeres, die Ak-

teure einendes Interesse entsteht nicht (ebd.). Der wichtigste Unterschied zum

Leviathan liegt jedoch in der Tatsache, dass die Individuen keine Macht abgeben

und nicht auf Rechte verzichten (ebd.). Im Gabentausch wird kein feststehendes

Recht geschaffen, sondern wieder und wieder der Wille bekundet und symbo-

lisch manifestiert, die sozialen Regeln der Interaktion zu achten. Zugunsten der

Anerkennung als vertrauenswürdiger Interaktionspartner wird im Gabentausch

die Bereitschaft bekundet, die eigene Stärke nicht zum Nachteil des Partners

einzusetzen (ebd.). Dieser Bereitschaft versichert man sich nach feststehenden

Zeitintervallen rituell dann stets aufs Neue.

Die Gabe ist für Sahlins deshalb eine »between relation« (ebd.). Sie ist weder

Krieg noch Friedensvertrag, sondern die Erklärung der Bereitschaft zum Verzicht

auf die Nutzung der eigenen Waffen. Sie ist kein Recht, sondern der erklärte Wil-

le, soziale Regeln zu achten. Sie ist kein abstraktes Drittes, das die Einhaltung

dieser Regeln garantiert, sondern die Anerkennung des anderen als Interakti-

onspartner eben dann, wenn er diese Regeln einhält, und seine soziale Ächtung,

wenn er sie bricht.

7.2 Die Gabe als Ausdruck der Vernunft

Sahlins stellt fest, dass Mauss am Ende des Essai auf jene Begriffe verzichtet, die

er sich für die Beschreibung des Gabentausches von den untersuchten Völkern

geliehen hatte. Besonders der hau tritt in den Hintergrund und ein allgemeine-

rer Begriff ersetzt ihn in der Beschreibung der Gabenpraxis – der Begriff der

Vernunft:

»The gift is reason. It is the triumph of human rationality over the folly of war – ‚it

is by opposing reason to emotion, by setting up thewill for peace against rash follies of this

kind, that peoples succeed in substituting alliance, gift and commerce for war, isolation

and stagnation’ (Mauss, 278)« (Sahlins, 1972, 176f.).

Die Gabe verleiht damit der Vernunft Ausdruck, ermöglicht die Etablierung von

Austausch und damit Kultur und Fortschritt. Indem diese »Vernunft der Primiti-

ven« in einem sozialen Aushandlungsprozess etabliert und durch ein gelingendes

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Die Gabe als politische Kategorie 85

Zusammenleben realisiert wird, grenzt sich die Mauss’sche Gabe vom radikalen

Individualismus bei Thomas Hobbes ab:

»Although I openedwithHobbes (and it is especially in comparisonwith Leviathan

that I would discuss The Gift), it is clear that in sentiment Mauss is much closer to

Rousseau. By its segmentarymorphology,Mauss’s primitive society rather returns

to the third stage of the Discourse on Inequality than to the radical individualism

of a Hobbesian state of Nature. And as Mauss and Rousseau had similarly seen

the oppositions as social, so equally their resolutions would be sociable« (Sahlins,

1972, 171).

Die zentrale Leistung der Gabe liegt also darin, Misstrauen zu überwinden, Ver-

trauen aufzubauen und gesellschaftsstiftend zu wirken. Die Verbindung, welche

die Primitiven (ebd., 175) im Gabentausch eingehen, ist ein Produkt der mensch-

lichen Vernunft: Der Hobbes’sche Naturzustand wird überwunden, indem mit-

hilfe symbolischer Gaben eine verpflichtende Verbindung unter den Menschen

geschaffen wird. Ein Krieg aller gegen alle wird vermieden, ohne dass dafür die

vertragliche Schaffung eines Leviathan notwendig wird.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Gabe und Anerkennung

8.1 Marcel Hénaff: Anerkennung in der Gabe

Pierre Bourdieu verortet die Mauss’sche Gabe in seiner Interpretation in einem

über sie hinausgehenden Feld, das er die Ökonomie der symbolischen Güter nennt.

Und auch die Autoren der M.A.U.S.S.-Bewegung entwickeln von der Gabe aus-

gehend ein allgemeines Argument, das sie im Paradigma der Gabe zuspitzen. Der

französische Anthropologe und Philosoph Marcel Hénaff wählt einen anderen

Weg. Er bezieht sich in seinem 2002 in Frankreich erschienenen Werk Le Prix de

la vérite (deutsche Übersetzung 2009: Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philo-

sophie) zunächst ausdrücklich auf die bei Mauss beschriebenen rituellen Gaben-

phänomene, um dem Ursprung der sozialen Kraft von Gaben auf die Spur zu

kommen (vgl. Bedorf, 2014, 10). Diese Rückkehr zum ursprünglichen Phänomen

bedeutet dabei nicht, dass sich die aus der Analyse abgeleiteten Erkenntnisse

auf die historischen Kontexte beschränken. Vielmehr bedient er sich des Essai,

um eine begriffliche Abgrenzung zwischen verschiedenen Formen der nichtöko-

nomischen Gabe zu leisten, die in der wissenschaftlichen Debatte nicht selten

als ein einziges Phänomen verhandelt werden. Hénaff differenziert dabei zwi-

schen der Mauss’schen »zeremoniellen Gabe«, der »wohltätigen« und der »solida-

rischen« Gabe (vgl. Hénaff, 2014). Hauptaugenmerk seiner Untersuchung ist die

»zeremoniell-gegenseitige Gabe«, die es als einzige vermag, wechselseitige sozia-

le Verbindlichkeiten zu erzeugen (Bedorf, 2010, 10). Die Gabe leistet dies, indem

sie als ein »Verfahren gegenseitiger Anerkennung« (Hénaff, 2009, 178) wirksam

wird. Und obgleich zeitgenössische Gesellschaften keinen Tausch von Muscheln

oder Trophäen praktizieren, bedürfen auch sie eines Verfahrens der Gabe (wenn

auch in anderer Form), um die soziale Kohäsion herzustellen und zu garantieren.

Hénaff erkennt im Gabentausch einen weiterhin gültigen Dreischritt, der Mauss‘

Dreischritt des Gebens – Nehmens – Erwiderns spezifiziert. Für ihn stehen diese drei

Momente des Gabentausches stellvertretend für das, was auf der Ebene der sozia-

len Interaktion zwischen den Tauschpartnern geschieht: darbieten – herausfordern –

binden.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Hénaff entfernt sich mit seiner Interpretation von der bis dahin in Frankreich

üblichen Lesart der Gabe als Gegensatz und alternatives Modell zur Ökonomie

(Quadflieg, 2010, 64). Er schlägt mit seinem Fokus auf das sozialintegrative Po-

tential der Gabe die Brücke zur besonders in Deutschland prominent geführten

Debatte um einen Anerkennungsbegriff normativer Prägung (ebd.).1 Die Gabe ist

damit nicht in der Debatte um Altruismus und Egoismus zu verorten und sie ist

auch keine unterentwickelte Form des ökonomischen Tausches oder gar eine Al-

ternative zu diesem. Für Hénaff ist sie eine »symbolische Praxis« (Moebius, 2010,

78), deren Ziel darin liegt, soziale Beziehungen und Bindungen auf der Ebene

der Anerkennung herzustellen (ebd.). Im Folgenden wird die Entwicklung dieses

Arguments bei Hénaff schrittweise nachvollzogen.

8.1.1 Ein neuer Dreischritt

In einem ersten Schritt stellt sich Hénaff die Frage, wovon eigentlich die Rede ist,

wenn es um die Gabe geht. In der an Mauss anschließenden Debatte identifiziert

er mehrere Typen der Gabe, von denen er drei konkret benennt. Die archaischeGabe

führt Hénaff unter Vermeidung der pejorativ konnotierten Bezeichnung archaisch

als zeremonielle Gabe ein. Gegeben werden hier Feste, Festmahle und Geschenke,

die typischerweise in traditionellen Gesellschaften von den Oberhäuptern ver-

schiedener Stämme und Gruppen getauscht werden (Hénaff, 2014, 59f.). Eine

andere Form nimmt die sogenannte wohltätige Gabe an, die vorwiegend zwischen

Menschen stattfindet, die einander in Zuneigung verbunden sind und durch die

dem Gegenüber etwas Gutes getan werden soll. Dieser Typus der Gabe bringt

positive Emotionen wie Zuneigung, Liebe, Hochachtung und Wertschätzung für

den anderen zum Ausdruck (ebd., 60). Der dritte Typus der Gabe ist die solida-

rische Gabe, die zum Beispiel zur Unterstützung von notleidenden Personen nach

einem Unglücksfall oder einer Katastrophe praktiziert wird (ebd.).

Diese drei Typen der Gabe verfügen jeweils über sehr spezifische Eigenschaf-

ten und ein besonderes System der Intention und Rechtfertigung. Die zeremonielle

Gabe charakterisiert Hénaff mithilfe von Malinowski anhand konkreter Kriterien:

»Ich werde eine Handlung dann zeremoniell nennen, wenn sie 1. öffentlich ist, 2.

unter Beachtung bestimmter Formen durchgeführt wird und wenn sie 3. soziolo-

gische, religiöse oder magische Bedeutung besitzt und Verpflichtungen mit sich

bringt« (Malinowski, 1922, in Hénaff, 2014, 71).

1 Einen Einblick in die deutsche Debatte um den normativen Anerkennungsbegriff geben bei-

spielsweise Bedorf, 2010, Honneth, 1992, Honneth, 2018, Kuch, 2013, Siep, 1979 und Wildt,

1982.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Gabe und Anerkennung 89

Von zentraler Bedeutung für Hénaff ist im Zusammenhang mit der zeremoniellen

Gabe die Untersuchung der ersten Gabe, mit der ein Gabentausch begonnen wird.

Im Rahmen seiner Untersuchung des melanesischen Kula beschreibt Marcel

Mauss, wie der Eintritt in den Gabentausch für die teilnehmenden Stämme von

feststehenden Ritualen und durch das Ziel geprägt ist, den anderen für die Eta-

blierung einer Verbindung zu gewinnen. Zu diesem Zweck wird ein Bittgeschenk

angeboten, eine Schmeichelei, die, da die Gefahr einer Zurückweisung droht,

ein außerordentliches Wagnis darstellt. Die Annahme dieses Bittgeschenkes ex-

poniert auch den Empfänger, der dadurch in das System der Gabe eintritt und

dessen Regeln akzeptiert:

»Eine dieser Gaben annehmenheißt, seine Bereitschaft zu zeigen, in das Spiel ein-

zutreten und darin zu bleiben. […] Wenn man es in Empfang nimmt, verpflichtet

man sich, das vaga zu geben, die erste gewünschte Gabe« (Mauss, 1990, 67).

Gelingt dieses Eröffnungsgeschenk, so gilt die Partnerschaft als verbindlich ge-

schlossen und besiegelt. Dieser Moment und die Tatsache, dass eine Ablehnung

eine Entscheidung gegen die Partnerschaft und für den Konflikt bedeuten würde,

sind zentrale Ausgangspunkte für die These von Hénaff:

»Die zeremonielle Gabe ist vor allemeinVerfahrender gegenseitigen öffentlichen

Anerkennung zwischen Gruppe in den traditionellen Gesellschaften, insbesonde-

re in den Gesellschaften ohne staatliche Strukturen« (Hénaff, 2014, 63).

In der ersten Begegnung und der dabei getroffenen Entscheidung für den Aus-

tausch von Gaben liegt weit mehr als nur eine oberflächliche Höflichkeit. Vielmehr

wird hier das Wesen der Beziehung zwischen den beiden Interaktionspartnern

(Individuen, Gruppen, Clans oder ganze Stämme) bestimmt und reguliert. Aus

dem auf den Gabenkreislauf bezogenen Dreischritt Geben –Nehmen –Erwidern wird

in Bezug auf die Vorgänge zwischen den Partnern ein Dreischritt des Identifizie-

rens – Akzeptierens – Ehrens (Hénaff, 2014, 64). Die Wahl des richtigen Geschenks

weist den Geber als jemanden aus, der mit den Regeln vertraut ist und weiß, wie

sich mithilfe der Gabe Höflichkeit und Respekt ausdrücken lassen. Die Unsicher-

heit über die Sozialisation und die Intentionen des Gegenübers wird mithilfe des

Gabentausches reduziert. Damit wird die Bereitschaft signalisiert, einen impli-

ziten Vertrag einzugehen und dessen Regeln anzuerkennen. Die ausgetauschten

Geschenke werden zum Pfand für die Gültigkeit der Anerkennungsbeziehung, die

auch über den Moment des physischen Austausches hinaus bestehen bleibt:

»Die geschenkten Güter haben dabei vor allem einen symbolischenWert: Von der

Seite des Gebers – ob Gruppe oder Individuum, stellen sie ein Pfand und Substi-

tut seiner Selbst, genaugenommen, das Selbst als solches dar. Dieser Punkt ist

wesentlich, da der ganze Einsatz in diesem Engagement, dieser Herausforderung

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

der Allianz selbst liegt: in dem Risiko, sich durch das zu binden, was man sich ge-

genseitig schenkt. Das, und das allein ist es, was den unschätzbarenWert der ge-

gebenen Sache ausmacht. Sie ist Zeugnis des geschlossenen Paktes, sie bestätigt

die gewährte Anerkennung« (Hénaff, 2009, 84).

Für Hénaff beinhaltet der Begriff der Anerkennung dabei zwei zentrale Aspekte.

Zunächst bedeutet anerkennen identifizieren. Der andere wird als einem gleich

oder ungleich erkannt und wahrgenommen (Hénaff, 2009, 203). In der Regel

schließt sich dann in einem zweiten Schritt die Frage an, ob der als gleich oder

ungleich identifizierte Gegenüber akzeptiert wird, was mit Respekt und bisweilen so-

gar mit Formen der Ehrung oder Huldigung einhergeht (ebd.). Für den Prozess des

Anerkennens reichen, so Hénaffs Lesart der Gabe, bloße freundschaftliche Begeg-

nungen und körperliche Gesten nicht aus. Vielmehr wird etwas gebraucht, was

die Akzeptanz für einander, den Respekt voreinander und die darauf beruhende

Anerkennung verbrieft und symbolisch repräsentiert (ebd., 206f.).

8.1.2 Die Gabe als Symbol der Anerkennung

Die repräsentative Bedeutung, die der gegebenen Sache im Gabentausch zu-

kommt, ist dabei kein Merkmal vermeintlich »archaischer« Völker. Das bereits

eingeführte Beispiel der in antiken Gesellschaften zerbrochenen Gegenstände, die

als symbolisches Unterpfand die gegenseitige Verpflichtung zur Gastfreundschaft

standen, macht dies klar. Beide Teile können wie die »Eigenheit des Selbst und

die Fremdheit des Anderen« (Hénaff, 2014, 65) zusammengefügt und daraufhin

als Einheit wahrgenommen werden.

Die gegenseitige Gabe wird damit zu einer Geste der Anerkennung des an-

deren (als menschliches Wesen, als Vertragspartner, als vertrauenswürdiger In-

teraktionspartner etc.), die in der gegenständlichen Form einer dritten Sache aus-

gedrückt wird, einer Sache »die vom Selbst kommt, für das Selbst gilt, von dem

eigenen Sein ausgeht und Zeuge der eingegangenen Verbindung ist« (ebd.). Die-

se Vermittlung der gegenseitigen Anerkennung mithilfe eines Gegenstandes ist

dabei, ebenso wie der klassische Markttausch, ein spezifisch menschliches Vor-

gehen. Nur Menschen sichern die beiden Dreischritte Geben – Nehmen – Erwidern

und Identifizieren – Akzeptieren – Ehren durch einen Gegenstand als Unterpfand ab.

Nur zwischen Menschen ist die symbolische Absicherung einer Beziehung, deren

Entwicklung sich auf der zwischenmenschlichen Ebene abspielt, durch einen Ge-

genstand denkbar. Einen besonderen Ausdruck dieser menschlichen Kultur sieht

Hénaff in der aus dem Inzestverbot resultierenden Gabe der Frauen eines Stam-

mes an den anderen. Diese extremste Form der zeremoniellen Gabe war lange

Gegenstand ethnologischer Untersuchungen. Das Inzestverbot wird dabei zu ei-

nem positiven Imperativ der Gegenseitigkeit:

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Gabe und Anerkennung 91

»Von Anfang an ist das Leben in seinem Reproduktionsprozess in diesem geregel-

ten Tausch gefangen.Man istmenschlich imHinblick auf dieses Heraustreten aus

der natürlichen Gruppe der Blutsverwandten, im Hinblick auf eine Anerkennung

und ein Bündnis mit einem Anderen als dem Selbst: Notwendigkeit anzuerken-

nen, was man nicht ist, um zu sein, was man ist« (Hénaff, 2014, 65f.).

Ziel der Gabe ist es, umfassende soziale Interaktionen zwischen den Partnern zu

etablieren und aufrechtzuerhalten.

Am Beispiel der Eröffnungsgaben lässt sich erkennen, welche Wirkungen die

Gabenpraxis auf die beiden an ihr beteiligten Parteien entfaltet. Das in der er-

folgreich praktizierten Eröffnungsgabe vermittelte Wissen um die gegenseitige

Anerkennung überwindet die Fremdheit und Ungewissheit des ersten Moments

und eröffnet die Möglichkeit der Schließung eines impliziten Vertrages. Indem

beide sich auf die erste Gabe einlassen, signalisieren sie ihre Bereitschaft, Spiel-

regeln zu etablieren und sich daran zu halten. Diese Regeln liegen zunächst im

Ritus selbst begründet, der den Rahmen für eine Verhandlung über die Grund-

lagen der künftigen friedlichen Begegnung der beiden Gruppen vorgibt (Hénaff,

2014, 66). Die Symbolik der Gabe eröffnet einen Raum und gibt den Parteien

eine Sprache, um sich über die Notwendigkeit der Begrenzung der eigenen Frei-

heit zugunsten des Bündnisses auszutauschen. In den betrachteten vorstaatlichen

Gemeinschaften ist es der Gabentausch, der das Verfahren vorgibt, mit dessen

Hilfe die Begegnung zwischen fremden Stämmen erfolgreich verlaufen kann. Der

Gabentausch und die durch ihn vermittelte Anerkennung werden somit zu sym-

bolischen diplomatischen Regeln, die eine Annäherung, ein Sich-Vertraut-Machen

von autonomen, einander fremden Gemeinschaften gelingen lassen. Die Fremd-

heit wird aufgelöst und an ihre Stelle tritt Wissen über den anderen, das ihn als

gleichen, vertrauens- und respektswürdigen Partner ausweist.

Hénaff eröffnet mit dieser Interpretation eine genuin politische Dimension

des Gabentausches.

8.1.3 Die politische Bedeutung der Gabe

Indem die Riten des Gabentausches öffentlich die Anerkennung für den vormals

fremden anderen manifestieren, eröffnet sich die Möglichkeit einer friedlichen,

geregelten Kooperation der Einzelnen, Gruppen, Clans und Stämme.

Die menschliche Fähigkeit zur Etablierung von Verfahren der Regelfindung,

wie es der Gabentausch darstellt, resultiert im Falle eines erfolgreichen Gabentau-

sches in einer Verbindung zwischen Individuen und Gruppen. Die Ausgestaltung

dieser Verbindung wird durch eine politische Ordnung gesichert, die der Gaben-

tausch etabliert und absichert. Soziale Hierarchien, Austauschverhältnisse und

der Umgang miteinander werden in den verpflichtend wiederkehrenden rituellen

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Festen reproduziert. Die Gabe ist dabei ein Substitut für den Geber, ein Pfand

für dessen Verlässlichkeit, auch dann, wenn die Interaktionspartner zwischen den

Riten örtlich voneinander getrennt sind:

»Es genügt zu verstehen, dasswir, analog zu jedemSpiel, das zwei Partner enthält,

mit einer Spielstruktur und einemPrinzip der Alternanz zu tunhaben. Sich auf das

Spiel einlassen heißt, prinzipiell die Verpflichtung der Erwiderung zu akzeptieren

(wie es im Übrigen bei jedem Austausch von Begrüßungen der Fall ist). Es nicht

zu tun heißt, sich ins Abseits zu begeben« (Hénaff, 2014, 69).

Im Gegensatz zu anderen Ansätzen der Interpretation sind es für Hénaff weder

Altruismus noch Moral oder Barmherzigkeit, die eine Gegengabe notwendig ma-

chen. Vielmehr ist es das dem Menschen eigene Streben nach einem Leben in

der Gemeinschaft, nach Teilhabe, die ihn dazu bringt, sich den Regeln zu unter-

werfen und die erhaltene Gabe zu erwidern (ebd.). Indem sich die Gruppen auf

das Spiel einlassen und die Gaben akzeptieren, treten sie in den Dreischritt aus

Geben – Nehmen – Erwidern ein und schließen einen impliziten Vertrag, der durch

die Gaben vermittelt, etabliert und regelmäßig erneuert wird. Hénaff spricht von

diesem Vertrag als einem Abkommen zu »eine[r] Art bewaffneten Frieden« (ebd.,

70), der keinen umfassenden Konsens oder die Überwindung aller Konflikte dar-

stellt, sondern die Anerkennung des Gegenübers als Interaktionspartner, mit dem

vernünftigerweise ein Auskommen gefunden werden muss. Dies zeigt sich beson-

ders in den mühevoll vorgebrachten Eröffnungsgeschenken, deren Ablehnung das

immer präsente Konfliktpotential zum Ausbruch bringen würde. Hénaff macht

diese Beziehung nochmals mithilfe einer Neuformulierung des Dreischritts Geben

– Nehmen – Erwidern klar, der sich auf der politischen Ebene zu Anbieten – Verfüh-

ren – Binden wandelt. Im Risiko des Eröffnungsgeschenkes wagt der Geber eine

Wette, fordert den anderen zur Antwort heraus, mit der dieser seinerseits das

Risiko eingeht, der angebotenen Gabe Vertrauen entgegenzubringen und eine

Beziehung einzugehen:

»Die Beziehung ist von vorneherein agonal. Wir können daher sagen, dass die ge-

genseitige zeremonielle Gabe das Dilemma des Gefangenen […] auf besonders

eleganteWeise in Angriff nimmt und löst. Der Geberwettet auf das Vertrauen und

erhält es durch die Erwiderung des Anderen, die unter der Garantie der angebote-

nen Dinge erfolgt. […] Kurz, die gegenseitige zeremonielle Gabe übernimmt und

beseitigt einen latenten Konflikt. Sie ist die Alternative zum Krieg, da sie den Un-

bekanntenoder potentiellen Feind in einenVerbündeten verwandelt […]« (Hénaff,

2014, 70).

Die Verhinderung des Ausbruchs des Konfliktes ist jedoch nicht, wie es beispiels-

weise Ricoeur vorschlägt (siehe Abschnitt 8.2.), als wahrhaftiger Friedenszustand

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Gabe und Anerkennung 93

zu verstehen, sondern als ebenjener bewaffnete Frieden, der mithilfe der Rituale des

Gabentausches stabil gehalten werden muss (ebd.).

Die zeremonielle Gabe, die Hénaff in den Mittelpunkt seiner Untersuchungen

stellt, ist eine Lesart, die auf eben jene Grundlagen des friedlichen Zusammen-

lebens von Individuen und Gemeinschaften rekurriert, die Mauss als die Felsen

bezeichnet, auf denen die Gesellschaften ruhen. In der Gabe wird die Anerken-

nung verhandelt, die jeder funktionierenden sozialen Beziehung inhärent ist – die

Anerkennung des Gegenübers als Träger von Würde, als ein zu respektierendes

Wesen (Hénaff, 2014,71). Indem die zeremonielle Gabe als Vermittler dieser An-

erkennung erkannt wird, gelangt die fundamentale Bedeutung der Anerkennung

für menschliche Gesellschaften ins Bewusstsein der die Gabe praktizierenden

Menschen und des aufmerksamen Beobachters. Erst durch die Gabe entsteht für

Hénaff jener öffentliche Raum (ebd.), in dem politische Beziehungen willentlich

angebahnt, soziale Regeln verhandelt und verpflichtende Rahmenbedingungen

beschlossen werden können. Das Ergebnis ist ein soziales Band, das auf der in-

stitutionellen und auf der individuellen Ebene entsteht und reproduziert wird

(Hénaff, 2009, 594f.).

8.2 Paul Ricoeur: Gabe und Friedenszustände

Obwohl Hénaff die Anerkennung ins Zentrum seiner Überlegungen zur Gabe

stellt, macht er selbst deutlich, dass es sich dabei nicht um die Form der Anerken-

nung handelt, die im Anschluss an die Jenaer Schriften Georg Wilhelm Friedrich

Hegels als Grundlage für die Entwicklung von Gemeinschaften interpretiert wird

(vgl. Hénaff, 2009, 594f.).2 Hénaff richtet seine Aufmerksamkeit explizit nicht auf

den Entwicklungsprozess des Individuums in der Auseinandersetzung mit ande-

ren. Stattdessen versteht er Anerkennung allgemeiner als die Anerkennung des

Gegenübers als Interaktionspartner (ebd.). Ausgehend von Hénaffs Interpretati-

on der Gabe versucht Paul Ricoeur in seinem BuchWege der Anerkennung (Ricoeur,

2006), die Gabe als Mechanismus der gegenseitigen Anerkennung explizit mit

dem Hegel’schen Kampf um Anerkennung ins Gespräch zu bringen. Im dritten

Teil seines Buches knüpft Ricoeur an Hegels Bild des im Naturzustand ausgetra-

genen gewaltsamen Kampfes an. Dieses Bild wird im Folgenden skizzenartig und

ohne Anspruch auf Vollständigkeit so weit nachvollzogen, wie es notwendig ist,

um Ricoeurs Interpretation der Gabe zu verstehen.

2 Vgl. für eine anHegel orientierte Lesart unter anderemHonneth, 1992, Kuch, 2013, Siep, 2009,

Siep, 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

8.2.1 Hegels Idee des Kampfes um Anerkennung

Hegel knüpft in seiner Konzipierung des Naturzustandes an Thomas Hobbes an,

widerspricht aber dessen anthropologischer Prämisse des atomistischen Indivi-

dualismus, indem er den Menschen als ein nach Gemeinschaft strebendes Wesen

versteht. Aufbauend auf dieser Prämisse und der in der familiären Liebesbezie-

hung begründeten ersten Anerkennungserfahrung des Individuums ist es Hegel

möglich, den Hobbes’schen Naturzustand neu zu deuten.

Der Kampf im Naturzustand entzündet sich an der Inbesitznahme eines Stü-

ckes Land durch eine der in diesem Zustand lebenden Parteien, die damit die

anderen Parteien ausschließt. Hierin kommt eine fundamentale Missachtung der

anderen, ihrer Freiheit, ihrer Interessen und Bedürfnisse zum Ausdruck. Auf die

Inbesitznahme folgt in der Hegel’schen Denkfigur eine Spirale aus abwechselnden

Racheakten, die in einem Kampf auf Leben und Tod enden. In diesem Kampf, so

die Schlussfolgerung bei Hegel, erkennen die Subjekte schließlich, dass sie und

ihr Gegenüber mit Rechten ausgestattete Personen sind:

»In der wechselseitigen Wahrnehmung ihrer Sterblichkeit entdecken die mitein-

ander kämpfenden Subjekte, daß sie sich vorgängig bereits in ihren grundsätzli-

chen Rechten anerkannt und damit die soziale Grundlage für ein intersubjektiv

verbindliches Rechtsverhältnis implizit schon geschaffen haben« (Honneth, 1992,

81).

Mit dieser unmittelbaren wechselseitigen Anerkennung der Subjekte im Kampf

auf Leben und Tod ist das Fundament für das »Reich des Gesetzes« (Ricoeur,

2006, 231) gelegt und die Anerkennung hat damit den Weg für die Entwicklung

eines Zusammenlebens gebahnt, die im »Konstituieren des allgemeinen Willens«

(Hegel, 1969, 263) gipfelt, der Entstehung des Staates (Ricoeur, 2006, 231f.). In der

(wenn auch minimalen) Anerkennung des anderen im Naturzustand ist bereits

ein gewisses Maß an individueller Selbstbeschränkung gegeben, die Hegel als

implizite Form des Rechtsbewusstseins deutet (Honneth, 1992, 73).

8.2.2 Die Rolle der Gabe im Kampf um Anerkennung

Welche Verbindung sieht Ricoeur nun zwischen dem Hegel’schen Kampf um An-

erkennung und dem Phänomen der Gabe? Ihn treibt die Frage um, wie der Kon-

flikt beendet werden kann, der durch die Gewalt der Inbesitznahme des Landes

ausgelöst und von den folgenden Racheakten angefeuert wurde. Hegels Jenaer Lö-

sungsvorschlag hält Ricoeur insofern für geglückt, als er normative Fähigkeiten

der Individuen, wie die Entwicklung von Selbstvertrauen, Achtung und Selbstach-

tung, in den Blick nimmt (Ricoeur 2006, 103). Die Frage nach der Anerkennung

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Gabe und Anerkennung 95

selbst bleibt, so Ricoeur, in Hegels Schriften jedoch »ein Stück weit geheimnisvoll«

(Ricoeur, 2006, 272).

Dass die Frage, wann sich ein Subjekt für wirklich anerkannt hält (womit

der Konflikt beendet werden könnte), bis zum Schluss nicht eindeutig beantwor-

tet wird und somit aufgrund der Konfliktlastigkeit des gesamten Prozesses eine

Spirale des Negativen droht, löst in Ricoeur Unbehagen aus und motiviert ihn

zur Suche nach Momenten im Kampf, die Zuversicht rechtfertigen; eine Suche,

die ihn mit dem Gabentausch und Hénaffs Idee in Berührung bringt, dass im

Gabentausch konkrete Anerkennung vermittelt wird.

Diese Erkenntnis wird zum Kern seines eigenen Ansatzes und seiner These,

wonach die Alternative zum Kampf in befriedeten Erfahrungen wechselseitiger

Anerkennung gesucht werden muss. Eine solche befriedete Anerkennungserfah-

rung hofft er in den symbolischen Vermittlungen der Gabe zu finden (ebd., 274).

Ricoeur selbst erkennt allerdings, dass es sich dabei weniger um eine echte Al-

ternative als vielmehr um einen Hoffnungsschimmer handeln könne:

»Die Erfahrungen befriedeter Anerkennung können eine Lösung der Ratlosigkeit

vor dem Begriff Kampf nicht ersetzen, noch weniger eine Lösung der in Frage

stehenden Konflikte. Die Gewißheit, die mit den Friedenszuständen einhergeht,

schenkt uns vielmehr eine Bestätigung dafür, daß die moralische Motivation der

Kämpfe um Anerkennung keine Täuschung ist. Deshalb kann es sich auch nur um

Waffenstillstände, Aufheiterungen, man könnte sagen: Lichtungen handeln, wo

der Sinn der Aktion mit dem Stempel der angemessenen Handlung aus den Nebeln

des Zweifel tritt« (Ricoeur, 2006, 274).

DieseThese führt zum Vorhaben der Kopplung der Idee des Kampfes um Anerken-

nung mit sogenannten Friedenszuständen, wie sie beispielsweise der französische

Soziologe Luc Boltanski im zweiten Teil seines Werkes L’Amour et la Justice comme

compétences (Boltanski, 1990) als Agape einführt. Die Leistung der Verbindung liegt

dabei im Gabentausch, der ebenjene »befriedeten Erfahrungen wechselseitiger

Anerkennung« (Ricoeur, 2006, 274) zu ermöglichen scheint.

Um zu verstehen, wie die im Gabentausch erfahrene Anerkennung zu die-

sen Friedenszuständen der Agape führt, muss zunächst geklärt werden, was sich

hinter dieser Vorstellung konkret verbirgt.

8.2.3 Die Idee vom Friedenzustand Agape

Dass Ricoeur die von ihm angestrebte Erfahrung von Momenten jenseits des

Konfliktes nicht einfach als Friedenszustand bezeichnet, sondern Boltanski folgt

und von Agape spricht, hat bedeutende Implikationen für die Art von Lichtun-

gen und Friedenserfahrungen im Konflikt, die gesucht werden: Von Agape zu

sprechen bedeutet, einen Begriff der wechselseitigen und uneigennützigen Lie-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

be einzuführen. Ricoeur unterscheidet diesen vom Begriff der Philia, die er im

aristotelischen Sinne interpretiert, und von dem des Eros, den er von Platon aus-

gehend versteht. Während die Philia der Reziprozität bedarf (Aristoteles widmet

sich diesem Umstand im Freundschaftskapitel der Nikomachischen Ethik), wird der

platonische Eros von einem Gefühl der Entbehrung getrieben. Beides ist der Aga-

pe fremd, die keine Gegenseitigkeit und kein Gefühl der Entbehrung kennt, die

angetrieben wird vom Bedürfnis zu geben, ohne im Gegenzug zu bekommen (vgl.

Ricoeur, 2006, 276f.).

Ebenso grenzt sich die Agape vom Rückgriff auf die Gerechtigkeit ab. Diese

ist, so Ricoeur, kein gangbarer Weg zur Überwindung des Konfliktes, da sie der

Idee der Äquivalenz bedarf:

»Gerechtigkeit ist keine erschöpfende Antwort auf die Frage, wie der von Gewalt

erzeugte und von der Rache wiederentzündete Streit zu beenden ist. Gerechtig-

keit auf die Idee der Äquivalenz zu beziehen, trägt angesichts der Vielzahl von Le-

gitimierungsprinzipien […] den Keim zu neuen Konflikten in sich« (Ricoeur, 2006,

276).

Im Gegensatz zur Gerechtigkeit, die im Nachhinein als Ausgleich für eine in der

Vergangenheit entstandene Ungerechtigkeit hergestellt werden muss, fokussiert

sich die Agape auf die Gegenwart, lehnt Berechnung ab und zeichnet sich durch

eine gewisse Sorg- und Achtlosigkeit und die Fähigkeit des Ziehenlassens aus

(Bogusz, 2010, 62).

Ricoeur erklärt diese Sorglosigkeit mit der Ablehnung der Gegenseitigkeit, die

zur Ablehnung des Urteils führt3 und damit zum Verschwinden des Kalküls und

der Sorge. Die Agape lehrt die Fähigkeit, Kränkungen zu vergessen, ohne die-

se beiseitezuschieben oder zu verdrängen, sondern, »nach einem Wort Hannah

Arendts über das Verzeihen, sie stehen zu lassen« (Ricoeur, 2006, 277). Als be-

rühmtesten Vertreter der Agape stellt Ricoeur Dostojewskis Fürst Myschkin vor.

Dieser besitze ein »verblüffendes Verständnis für Situationen« und sei deshalb

überall dort, »wo es Streit und Protest gibt: Sein Handeln ist jeweils angemessen,

ohne den Umweg über die allgemeine Regel zu nehmen« (ebd., 281).

Welchen Status hat diese übermenschlich, ja paradiesisch wirkende Vorstel-

lung der Agape? Handelt es sich dabei um ein Modell von menschlichen Hand-

lungen, die so tatsächlich vorkommen? Oder ist die Agape im besten Fall eine

Utopie und im schlechtesten eine Täuschung (vgl. ebd., 278 und Boltanski, 1990)?

Wie lässt sich die Verwirklichung einer uneigennützigen Liebe denken, »der

das Begehren fremd ist, weil sie nichts entbehrt« und die nur ein Begehren hat,

3 Ricoeur verweist hier auf die Bibel: »Richtet nicht, auf daß ihr nicht gerichtet werdet«, Mat-

thäus 7:1 (Ricoeur, 2006, 27).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Gabe und Anerkennung 97

»zu geben, [denn] das ist der Ausdruck ihrer Großherzigkeit« (Ricoeur, 2006,

280)?

Hier kommt die Gabe ins Spiel, die als Repräsentantin der Agape in der echten

Welt verstanden wird:

»Was auch immer die archaischenUrsprünge derÖkonomie der Gabe seinmögen,

die Gabe ist in unseren Gesellschaften, die ansonsten von der Warenökonomie

beherrscht werden und wo alles seinen Preis hat, noch präsent, aber gesellschaft-

lichen Codices unterworfen, die die Beziehung zwischen Gabe und Gegengabe re-

geln« (Ricoeur, 2006, 281).

Diese gesellschaftlichen Codices führen zu einer Wahrnehmung der Gegengabe

als verpflichtend, während die Agape keine Gegengabe kennt und jede Gabe als

für sich stehende Geste wahrnimmt. Ricoeurs Interpretation der Gabe als Aus-

druck der Agape muss also die verpflichtende Gegenseitigkeit ablehnen und den

Dreischritt Geben – Nehmen – Erwidern verneinen. Den Gebern in der Agape muss

die Gegengabe fremd sein, sodass sie bei der ersten Gabe stehen bleiben. Wie

dieser Paradigmenwechsel von der Gegenseitigkeit zur Wechselseitigkeit zu ver-

stehen ist und wie Ricoeurs Modell einer wechselseitigen Gabe aussieht, wird im

Folgenden erarbeitet.

8.2.4 Von der gegenseitigen zur wechselseitigen Gabe

Um die Gabe zu einer Lichtung imKonflikt zu machen, der die Agape und den nach

ihr benannten Friedenszustand selbst in der Situation des Kampfes erahnen lässt,

muss Ricoeur sie als großzügige Gabe verstehen. Ebenso wie die Agape keine

Gegenseitigkeit kennt, führt auch ein Verständnis der Gabe als gegenseitige Geste

zu einem Konflikt. Wird die Frage nach der Motivation zur Erwiderung mit einer

Verpflichtung beantwortet, zerstört dies die Großzügigkeit der ersten Gabe und

entblößt sie als eine vom Kalkül bestimmte Handlung. Ein Geschenk, das durch

seine Erwiderung anerkannt wird, verliert den Charakter des Geschenks und der

Uneigennützigkeit (Ricoeur, 2006, 286). Um diesem Problem der Zerstörung der

Großzügigkeit durch die Pflicht zur Gegenseitigkeit zu entgehen, schlägt Ricoeur

vor, die Ebene der systematischen Beschreibung des Gabentausches zu verlassen

und eine phänomenologische Betrachtung zu wagen. Mit einer Konzentration auf

die konkreten Handlungen der Akteure hofft Ricoeur, die Sphäre der Äquivalenz

verlassen zu können. Diese Sphäre ist vor allem die des modernen Marktes, auf

dem die reine Gegenseitigkeit herrscht und die Bezahlung der wechselseitigen

Verpflichtung der Tauschakteure eine Ende bereitet (ebd., 289).

»DerMarkt, könnteman sagen, ist Gegenseitigkeit ohneWechselseitigkeit. So ver-

weist derMarkt ex negativo auf die Besonderheit der wechselseitigen Bindungen,

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

die dem Tausch von Gaben innerhalb des Gesamtbereichs der Gegenseitigkeit ei-

gen sind; dank dem Gegensatz zum Markt fällt der Akzent eher auf die Großher-

zigkeit des ersten Gebenden als auf die Forderung zu erwidern« (Ricoeur, 2006,

289).

Was hat es mit der Wechselseitigkeit auf sich, mit der Ricoeur eine Neubewertung

der Gabe im Kontext der Agape anstrebt? Zunächst bedarf es zum Verständnis

dieser Neubewertung einer Abkehr von der Deutung der Gabe aus der Perspektive

eines entfernten Beobachters, der die Gesamtheit der Tauschakte der gesellschaft-

lichen Akteure analysiert und interpretiert. Ricoeur verlässt diesen analytischen

Beobachtungsposten und begibt sich auf die Ebene der Akteure. Sein Ziel ist ei-

ne Beschreibung der Beziehungen zwischen den gabentauschenden Akteuren. Auf

dieser Ebene, so hofft er, wird der großherzige Charakter jeder einzelnen Gabe be-

wahrt und nicht von der Erkenntnis der systematischen Gegenseitigkeit zerstört.

Indem sich Ricoeur auf diese Perspektive der einzelnen Akteure einlässt, werden

die bereits erarbeiteten Faktoren Zeit und Ungewissheit (siehe Kapitel 3.7) in einer

Weise wirksam, die anderen Untersuchungsweisen fremd bleibt. Das Unwissen

über die Wahrscheinlichkeit einer Gegengabe und der möglicherweise lange Zeit-

raum bis zu dieser Gegengabe bewahren jeder Gabe ihre Uneigennützigkeit. Die

Geber von Eröffnungsgeschenken hoffen im Akt des Gebens noch nicht auf eine

spätere Gegengabe, sondern konzentrieren ihre Bemühungen zunächst darauf,

ihr Gegenüber von der Annahme ihrer Gabe zu überzeugen. Der Fokus liegt dann

nicht auf der Frage nach der Verpflichtung zur Erwiderung, sondern auf dem

Warum geben? (ebd., 301).

»Die Bewegung des Gebens ist die Geste, mit der der ganze Prozeß beginnt. Die

Großherzigkeit der Gabe führt nicht bloß zu einer Rückerstattung, die strengge-

nommendie erste Gabe vernichtenwürde, sondern zu so etwas, wie einer Antwort

auf ein Angebot« (Ricoeur, 2006, 301).

Ricoeur schlägt deshalb eine neue Sprachregelung vor, die diesen Umstand be-

rücksichtigt und jede Gabe neu bewertet:

»Genaugenommen hat man sich die erste Gabe als Modell der zweiten und die

zweite Gabe als eine Art, wie ich sagen möchte, zweite erste Gabe vorzustellen«

(Ricoeur, 2006, 301).

Die Gegengabe ist damit keine Reaktion auf eine Verpflichtung, sondern eine

Antwort auf den Appell, motiviert durch die Großzügigkeit der ersten Gabe. Es

handelt sich nicht mehr um eine gegenseitige Befolgung des Dreischritts Geben –

Nehmen – Erwidern, sondern um eine wechselseitige Abfolge von Geben und Emp-

fangen.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Gabe und Anerkennung 99

8.2.5 Gaben und wechselseitige Anerkennung

Durch den Wechsel der Perspektive rückt die Art des Empfangens in den Vor-

dergrund. Indem eine großherzige Gabe angenommen wird, wird der Geber als

großherzig anerkannt. Ricoeur verweist in diesem Zusammenhang auf die Dop-

pelbedeutung des französischen Wortes reconnaissance: Es steht einerseits für die

Anerkennung, andererseits für die Dankbarkeit. Im wechselseitigen Gabentausch

erfahren sich die Akteure abwechselnd als in ihrer Großherzigkeit anerkannt und

mit bedingungsloser Großherzigkeit bedacht. Wo bisher die Pflicht zur Erwi-

derung herrschte, überbrückt nun die Dankbarkeit den Abstand zwischen den

Begriffspaaren Geben – Empfangen und Empfangen – Erwidern (Ricoeur, 2006, 303).

Damit erklärt sich auch die Tatsache, dass Gaben nicht mit Preisen versehen

werden können und zwischen den einzelnen Gaben ein zeitlicher Abstand liegen

muss:

»Der Abstand den sie [die Dankbarkeit] zwischen die beiden Paare legt, ist im

Vergleich zur Äquivalenz des Rechtsverhältnisses, aber auch der des Verkaufs ein

Abstand der Ungenauigkeit. Eine doppelte Ungenauigkeit: hinsichtlich desWerts

und der Zeit. Im Reich der Dankbarkeit sind der Wert der ausgetauschten Ge-

schenke und derWarenpreis inkommensurabel. Das ist der Niederschlag des ohne

Preis4 imAustausch von Gaben. Auch für die angemessene Frist bis zur Gegengabe

gibt es kein genauesMaß: das ist der Niederschlag der Agape, die nichts erwartet.

Der Abstand zwischen dem Paar geben-empfangen und dem Paar empfangen-

erwidern wird also durch die Dankbarkeit zugleich geschaffen und überbrückt«

(Ricoeur, 2006, 303).

Aufgrund der Zugrundelegung eines sehr spezifischen Verständnisses von Aner-

kennung durch seinen expliziten Bezug auf Hegel und durch die Zielsetzung der

Suche nach Friedenzuständen im Sinne der Agape setzt Ricoeur hohe Anforde-

rungen an den Gabentausch. Um sein Vorhaben erfolgreich zu vollenden, reicht

es nicht aus, einen beliebigen Gabentausch zu finden, in dem Anerkennung ver-

mittelt wird. Vielmehr geht er über Hénaff hinaus, indem er nach einer explizit

großherzigen Gabe sucht, mit der wechselseitige Anerkennung symbolisch ver-

mittelt wird.

Seine Ausgangsfrage Wann kann sich ein Individuum für anerkannt halten? beant-

wortet Ricoeur im Sinne der Agape mit dem Verweis auf eine Gabenbeziehung,

in der jede Gabe als erste, großherzige Gabe in einem wechselseitigen Austausch

von Anerkennung und Dankbarkeit wahrgenommen wird (die Agape kennt keine

Gegenseitigkeit). Eine solche Gabe ist auch im Kontext des Zeremoniellen eine

4 Ricoeur verweist hier auf die besondere Untersuchung von Gütern ohne Preis bei Hénaff,

2009.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Ausnahmeerscheinung, da sich Formen wie der Potlatsch in der Regel nicht von

»der Last potentieller Konflikte trennen [lassen]« (Ricoeur, 2006, 306). Eine Über-

windung des Kampfes um Anerkennung durch den Gabentausch hatte Ricoeur

bereits zu Beginn der Untersuchung ausgeschlossen und die deutlich bescheide-

nere Hoffnung formuliert, in der befriedeten Erfahrung realer Anerkennung im

Gabentausch Lichtungen zu finden, die er als Momente des Friedens begreift. Diese

Lichtungen sollten angesichts der Furcht vor einem von unendlichem Verlangen

nach Anerkennung angeheizten Kampf für Zuversicht sorgen und die Richtigkeit

der »moralischen Motivation des Kampfes« (ebd., 274) bestätigen. Diese Hoff-

nung ist nur zum Teil erfüllt worden. Ein generelles Postulat des Gabentausches

als Gegenmodell zum Kampf ist nicht haltbar. Und doch gibt es Gabenformen,

die Anlass zur Zuversicht geben:

»Vielleicht bleibt der Kampf um Anerkennung unendlich: doch die Erfahrung tat-

sächlicher Anerkennung im Austausch von Gaben, vor allem in seiner festlichen

Gestalt, bringen dem Kampf umAnerkennung die Gewißheit, daß seineMotivati-

on, die ihn vom Machthunger unterscheidet und vor der Faszination schützt, we-

der Schein noch eitel ist« (Ricoeur, 2006, 306).

Wenn der Gabentausch sich nur hin und wieder als großzügige und wechselseiti-

ge Geste der symbolischen Vermittlung von Anerkennung erweist, bescheinigt er

dem Kampf um Anerkennung die richtige Richtung und wird als befriedete Lichtung

inmitten des Konflikts sichtbar. Die Botschaft der Gabe ist für Ricoeur eine hoff-

nungsvolle. Sie macht Hoffnung darauf, dass das Risiko der ersten Gabe glückt,

dass das Angebot der Anerkennung und des Vertrauens dem Konflikt vorgezogen

wird und dass die Wette auf ein befriedetes Miteinander hin und wieder einmal

gut ausgeht.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9 Homo Donator und die Politik der Gabe

Frank Adloff wählt in seinem Buch Politik der Gabe. Für ein anderes Zusammenleben

(Adloff, 2018) einen anderen Ansatz als die bisher referierten Autoren.1 Adloff ist

seit langem eine der aktivsten deutschen Stimmen im ansonsten eher französisch

geprägten Gabendiskurs. Er mischte sich als Autor und Herausgeber vielfach in

die Debatte ein und machte als Übersetzer des Werkes Anthropologie der Gabe von

Alain Caillé (Caillé, 2008) eine der wichtigsten Mauss-Rezeptionen und das darin

entwickelte Paradigma der Gabe auch einem deutschsprachigen Publikum zu-

gänglich. Adloff, der eng mit Caillé und dessen M.A.U.S.S.-Bewegung verbunden

ist, orientiert sich an deren anti-utilitaristischer Lesart und Weiterentwicklung

der Gabe. In seinen eigenen Publikationen untersuchte er bisher unter ande-

rem philanthropisches Engagement mithilfe einer Gabenperspektive (siehe bspw.

Adloff, 2009, Adloff, 2010, Adloff und Sigmund, 2005) und schlug eine Brücke

zwischen der Gabe und radikaldemokratischen Theorieansätzen (Adloff, 2016).

In Politik der Gabe greift er diese verschiedenen Ansätze auf und betrachtet mit

dem Prinzip der Gabe menschliches Zusammenleben, Wirtschaft, Politik, Zivilge-

sellschaft und den Umgang der Menschen mit ihren natürlichen Lebensgrundla-

gen. Dazu arbeitet er heraus, welche Bedeutung dem Mauss’schen Prinzip der Ga-

be gegenüber anderen gesellschaftlichen Ordnungs- und Organisationsprinzipien

zukommt. So wird die Gabe besonders mit dem Prinzip der Hierarchie (Staat)

und dem des eigennutzorientierten Tausches (Markt) kontrastiert, die moderne

Gesellschaften zu dominieren scheinen.

Adloff knüpft außerdem an einen weiteren Diskurs an, der in den letzten

Jahren an Bedeutung gewonnen hat. Die Kritik am bekanntesten der wirtschafts-

wissenschaftlichen Menschenbilder, dem Homo oeconomicus, führte zur Entwick-

1 Die Überlegungen dieses Abschnitts beruhen auf meiner Besprechung des Buches Politik der

Gabe. Für ein anderes Zusammenleben (Adloff 2018), die im Dezember 2019 unter dem Titel

»Rezension: Vom Ritus des Gabentausches zu realen Utopien. Frank Adloffs Entwurf einer

Politik der Gabe« (Frick, 2019) in der Zeitschrift »Ethik undGesellschaft« veröffentlichtwurde.

Ich greife im Folgenden auch in wörtlichen Übernahmen auf diese Rezension zurück. Mein

Dank gilt an dieser Stelle den Herausgebern der Zeitschrift für die Erlaubnis zur erneuten

Verwendung.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

lung von zahlreichen, sich teilweise ergänzenden und teilweise alternativ gegen-

überstehenden Menschenbildern. Homo sustinens, Homo sociologicus, Homo religiosus,

Homo biologicus oder Homo politicus sind nur ein paar Beispiele, die hier genannt

werden können. Mithilfe von vielfältigen Verweisen auf Marcel Mauss selbst, die

Rezeptionsgeschichte des Gaben-Essays und Ergebnisse aus anderen Disziplinen,

entwickelt Adloff ein neues Menschenbild der Gabe, das er Homo donator nennt. Er

gibt damit die Vorstellung des methodologischen Individualismus auf und kon-

zipiert den Menschen als ein von Beginn an in ein Netz aus Akten des Gebens,

Nehmens und Erwiderns verstricktes Wesens; ein Wesen, dessen Unabhängigkeit

und Freiheit sich nur in Anerkennung seiner vielschichten Abhängigkeiten (von

Mitmenschen und der Natur) denken lässt und dessen beste Handlungsoption

daher in der Kooperation mit anderen liegt.

Auf der Grundlage dieses Menschenbildes erarbeitet Adloff schließlich seine

politische Vision oder das, was er titelgebend die Politik der Gabe nennt. In Aner-

kennung der Abhängigkeit muss Politik nach Wegen der Gestaltung des Miteinan-

ders suchen, die den Individuen innerhalb des Abhängigkeitsgeflechts möglichst

große Freiräume eröffnen und ein Zusammenleben im Sinne eines harmonischen,

immer wieder neu ausgehandelten Wir ermöglichen.

9.1 Das Menschenbild des Homo Donator

Adloff nimmt die Überlegungen von Marcel Mauss zum Ausgangspunkt, um über

die Implikationen der Gabe für das Verständnis des Menschen und des Zusam-

menlebens in menschlichen Gemeinschaften nachzudenken. Er verknüpft ethno-

logische, kognitionswissenschaftliche, evolutionsbiologische und demokratietheo-

retische Erkenntnisse zu einem Menschenbild des Homo donator. Mithilfe von John

Dewey, Georg Herbert Mead, Francisco J. Varela und Michael Tomasello charak-

terisiert Adloff den Menschen als ein prosoziales Wesen, für das die Kooperation

zu einem Grundprinzip des gelingenden menschlichen Zusammenlebens erho-

ben wird. Gabenpraktiken werden zum Ausdruck und zentralen Modus dieser

Prosozialität (vgl. Adloff, 2018, 75-96):

»Wir befinden uns schon immer in Assoziationmiteinander, das nichtsozialeWe-

senMensch ist eine bloße Fiktion. Allerdings gilt es, sich die Assoziation anzueig-

nen und zu einem individuellen Mitglied einer Gemeinschaft zu werden, das die

Beiträge anderer zur Kooperation schätzt und dessen Beiträge reziprok von den

anderen wertgeschätzt werden. Ein wechselseitiges Geben und Nehmen verleiht

den Individuen einerseits einen Sinn für die Gemeinschaft und andererseits für

die individuellen Beiträge zumGelingen des Gemeinschaftslebens« (Adloff, 2018,

96).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9 Homo Donator und die Politik der Gabe 103

Im Menschenbild des Homo donator wendet sich Adloff auf Grundlage des Phä-

nomens der Gabe vom methodologischen Individualismus ab und konzipiert den

Menschen als ein Wesen, das sich in einem Netz von Abhängigkeiten entwickelt,

sich darin seiner selbst bewusst wird und handelt. Zur Unabhängigkeit und damit

zur Freiheit entwickeln könne sich ein Mensch überhaupt erst dann, wenn ihm

von seinen Mitmenschen und der ihn umgebenden Natur die dafür notwendigen

Bedingungen gegeben werden.

Die Erkenntnis dieser Abhängigkeit, der Tatsache, dass es neben dem eigenen

Geben immer auch darauf ankomme, zu bekommen und zu nehmen, führe zur

Abkehr von der Vorstellung, die Abhängigkeit von anderen jemals überwinden

zu können (Adloff, 2018, 224). Dies zu verstehen heißt dann, die Bedingungen zu

erkennen, unter denen die eigene Entfaltung möglich wird, und die Bedeutung zu

begreifen, die die eigenen Gaben (beispielsweise der Fürsorge) für die Entfaltung

anderer haben (ebd.).

Von dieser Erkenntnis ausgehend erarbeitet Adloff eine politische Utopie, ei-

ne Politik der Gabe, die darauf ausgerichtet ist, den Menschen trotz dieser Ab-

hängigkeiten und gerade im Anschluss an deren Anerkennung möglichst große

Freiräume zu eröffnen und ein gelingendes Leben innerhalb einer friedlichen,

harmonischen Gemeinschaft zu ermöglichen.

9.2 Eine politische Utopie der Gabe

Gleich zu Beginn des Buches führt Adloff die Gabe als »Dreh- und Angelpunkt«

(Adloff, 2018, 10) dieser Suche nach einem »anderen Umgang der Menschen un-

tereinander und mit der Natur« (ebd.) ein. Er macht deutlich, dass für ihn die

Krisenhaftigkeit der gegenwärtigen Gesellschaftsform in der Dominanz des uti-

litaristischen Denkens und Handelns begründet liegt. Außerdem kritisiert er die

Annahme eines Zusammenhangs zwischen dem guten Leben und wirtschaftli-

chemWachstum (ebd.). Diesen beiden folgenschweren Fehlschlüssen müsse, ganz

im Sinne des Mauss’schen Anliegens, entgegengetreten werden.

Adloff zeigt eine Vision auf, in der sich Menschen nicht hauptsächlich auf

berechenbare wirtschaftliche Wohlstandsfaktoren konzentrieren, sondern auf ei-

ne Form des Zusammenlebens, in der die Lebensqualität mithilfe der Qualität

der sozialen Beziehungen und dem Verhältnis des Menschen zur Natur gemes-

sen wird (ebd.). Ein solches Zusammenleben beruht für ihn auf dem bereits von

Mauss beschriebenen Dreischritt des Gebens, Nehmens und Erwiderns (ebd.).

Das Menschenbild des Homo donator mache dabei deutlich, dass Selbsterfahrung

und Selbstreflexion für den Menschen nur innerhalb einer Gemeinschaft und in

der Interaktion mit anderen möglich seien.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Mithilfe des radikaldemokratischen Ansatzes von John Dewey argumentiert

Adloff, dass der Mensch auf Kooperation ausgerichtet sei und deshalb, im Haber-

mas’schen Sinne, die »Demokratie der menschlichen Lebensform als Telos inne-

wohnt« (ebd., 91). Wichtig ist ihm dabei, dass diese Ausrichtung des Menschen

auf Kooperation und demokratisches Zusammenwirken sich einerseits evolutio-

när erklärt, andererseits aber auch normativ verstanden und eingefordert werden

könne und die entsprechenden Motive dem Menschen nicht fernliegen (vgl. ebd.,

92).

Die Perspektive der Gabe zeige, dass Menschen in allen kulturellen Kontex-

ten und zu allen Zeiten dazu in der Lage waren und sind, mit Blick auf das

Wohl anderer miteinander zu kooperieren, und dass die Logik der individuellen

Nutzenmaximierung nicht notwendigerweise eine dominante Stellung innehabe.

Gabenbeziehungen und Gabenpraktiken sind entsprechend auch in modernen

Gesellschaften unverzichtbar, obgleich sie in der Regel unsichtbar bleiben:

»In diesem Sinne ist auch das vorliegende Buch zu verstehen: Es geht um eine

Archäologie der Gabe, die die Gabe schon immer in den modernen normativen

Rahmen von Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit stellt. Es geht umeine Theorie

der Gabe im Kontext radikaler Demokratievorstellungen« (Adloff, 2018, 95).

Adloffs Argument, das Prinzip der Gabe sei auch in der Moderne noch wirk-

mächtig und bilde die Grundlage für ein anderes Zusammenleben, stützt sich

auf die Tatsache, dass selbst in Gesellschaften, in denen Märkte und struktur-

gebende Organisationen wie etwa Behörden, Firmen oder die Institutionen des

Wohlfahrtsstaates dominieren und individuelle Aushandlungsprozesse im Sinne

der Gabe in die Sphäre des Privaten verdrängt werden, gabenförmige Interaktio-

nen nur scheinbar aus der öffentlichen Sphäre verschwunden sind. Er zeigt im

Gegenteil, dass ihnen auch weiterhin existentielle Bedeutung für das Zusammen-

wirken der Menschen zukommt. So sind innerhalb von hochgradig strukturierten,

formellen Organisationen zwischen den einzelnen Mitarbeitern informelle Bezie-

hungen und kollegiale Hilfeleistungen unverzichtbar (ebd., 121). Und jenseits von

Märkten und Organisationen ist es für Adloff vor allem die Sphäre der Zivilge-

sellschaft, die von der Gabe getragen wird. In ihr werden ganz unterschiedliche

Ressourcen wie Zeit, Geld und Ideen (vgl. ebd., 240) eingebracht, ohne dass das

Erzielen von Profiten dabei eine Rolle spielt. Zivilgesellschaftliche Vereinigungen

basieren weder auf einer hierarchischen Struktur, wie das in staatlichen Organi-

sationen der Fall ist, noch auf einem symmetrischen Austausch von Gütern und

Leistungen, wie er auf dem Markt geschieht. Vielmehr herrscht hier das dritte

Paradigma von »gleichzeitiger Freiwilligkeit und Verpflichtung, Spontaneität und

Bindung« (ebd., 240), das Adloff im Anschluss an Caillé, 2008 als Paradigma der

Gabe einführt.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9 Homo Donator und die Politik der Gabe 105

In diesem Sinne versteht er die funktionierende Zivilgesellschaft als beispiel-

haft für das Wirken des Prinzips der Gabe. In ihr gelinge es, gleichzeitig das

Individuum in seiner Besonderheit, das geschaffene Gemeinsame und das »ver-

mittelnde Prinzip der egalitären Reziprozität« (ebd., 240f.) zu verwirklichen. In-

dem innerhalb der Zivilgesellschaft das »freie Spiel der Gabe« (ebd., 241) zur Ent-

faltung kommt, konstituiert sich eine Gemeinsamkeit, die nicht wie im Bereich

der Familie auf engste persönliche Bindungen zurückzuführen ist, sondern auf

die in der Gabe deutlich werdenden wechselseitigen Abhängigkeiten (vgl. ebd.).

Auch an anderer Stelle finden sich, so Adloff, Beziehungen, die auf dem Prinzip

der Gabe beruhen. Mutter-Kind-Beziehungen, die eine Entwicklung der Kinder

zu selbstständigen und selbstbewussten Menschen überhaupt erst ermöglichen,

nennt er ebenso wie die große Zahl von Careworkern, die sich unbezahlt um

eigene Angehörige oder zu geringen Löhnen um fremde Menschen kümmern.

Als weitere Beispiele führt er das Verhältnis von ehemaligen Kolonialmächten zu

ihren Kolonien und das Verhältnis zwischen Mensch und Natur an.

In beiden Fällen handelt es sich um ein Gabenverhältnis und nicht um einen

symmetrischen Austausch. Diese Tatsache wird jedoch nicht anerkannt oder be-

wusst verschleiert, weshalb ein Ausbeutungsverhältnis entsteht, in dem eine, für

die Entwicklung von Wohlstand und Reichtum relevante Leistung nicht entspre-

chend gewürdigt wird. Adloff macht dabei deutlich, dass im Unsichtbarbleiben

dieser Gaben eine Ungerechtigkeit liegt, die im Privaten ebenso problematisch

sei wie auf der Ebene des Umgangs zwischen Nord und Süd oder zwischen dem

Mensch und seinen natürlichen Lebensbedingungen. Indem von symmetrischen

Tauschbeziehungen als dem Normalfall ausgegangen werde, würden Gabenbezie-

hungen und deren Leistungen nicht (an-)erkannt und ein (teilweise) unsichtbares

Ausbeutungsverhältnis perpetuiert (vgl. ebd., 20).

Die Erkenntnisse über die Bedeutung von Gabenbeziehungen und die freige-

legten Gabenpraktiken interpretiert Adloff als gegenhegemoniale Projekte, die er

mit Erik Olin Wright (Wright, 2017) als »reale Utopien« (Adloff, 2018, 251) bezeich-

net, und verknüpft sie auf originelle Weise mit Projekten wie der sogenannten

Commons-Bewegung,2 der lateinamerikanischen Vorstellung des guten Lebens Buen

Vivir3 und den Argumenten der Postwachstumsbewegung. Adloff möchte im Sin-

ne von Wright zeigen, wie sich in gewissen gesellschaftlichen »Nischen« Räume

eröffnen, in denen Menschen so handeln, »wie man es sich utopisch ersehnt, und

2 SilkeHelfrich undDavid Bollier beschreiben die Anliegen der Commons-Bewegungwie folgt:

»DieWelt als Commons zu denken und zu gestalten bedeutet, unsere Kooperationsfähigkeit

so zu nutzen, dass sich niemand über den Tisch gezogen fühlt, aber auch niemandem ein

Platz am Tisch verweigert wird« (Helfrich und Bollier, 2019, 18).

3 Vgl. z.B. Acosta, 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

dadurch die Wahrscheinlichkeit steigern, dass sich Alternativen ausbreiten, die

umsetzbar und attraktiv erscheinen« (ebd.).

9.3 Politik der Gabe und Konvivialismus

Adloffs Buch folgt in seinem Aufbau einer Argumentation, die vom Gabentausch

bei Mauss ausgeht, die gewonnenen Erkenntnisse zu dem Menschenbild des Ho-

mo donator verdichtet und auf diesem basierend eine eigene politische Vision, die

titelgebende Politik der Gabe, entwirft. Diese ist eng an die Bewegung der Kon-

vivialisten4 angelehnt und fußt auf der These, dass mit der Gabe gezeigt worden

sei, wie Kooperation, ein Miteinander statt eines Gegeneinanders, strukturell in

die »menschlichen Interaktionsordnungen« (ebd., 243) eingeschrieben sei. Wenn

von dieser Prosozialität ausgegangen werden kann, verschiebt sich der Fokus poli-

tischer Überlegungen auf die Ermöglichung von sozialen Beziehungen und deren

qualitative Verbesserung. Soziale Beziehungen sind dann nicht länger ein Mittel

zum Zweck (der individuellen Bedürfnisbefriedigung), sondern werden zum Ziel

und Selbstzweck (vgl. ebd., 244).

Im Anschluss an Mauss, Caillé und die M.A.U.S.S.-Bewegung argumentiert

Adloff, dass Politik und Gesellschaft normativ auf eine »psychologische und kul-

turelle Disposition zur Großzügigkeit und Solidarität« (ebd., 245) bauen können,

die sich bei Menschen kulturübergreifend und zu allen Zeiten finden lasse. Die-

ses positive anthropologische Menschenbild wird dem Menschenbild des Libe-

ralismus entgegengesetzt, das von einem eigennützigen Menschen ausgeht und

die auf diesen Grundlagen aufbauende Gesellschaft »aller normativen Strukturen

beraubt« (ebd., 245). Tugendhaftigkeit ist, so Adloff, im Sinne des Homo donator

im Menschen angelegt und muss nicht, wie im Totalitarismus oder Liberalismus,

gewissermaßen mit Zwang oder Anreizen »von außen an den Menschen heran-

getragen« (ebd., 246) werden. Aufbauend auf dieser Vorstellung lässt sich eine

Gesellschaft denken, die an die vielfachen Praktiken der Konvivialität, des groß-

zügigen Umgangs miteinander, anknüpft, die in Familien- und Freundschafts-

beziehungen sowie in zahlreichen zivilgesellschaftlichen Projekten bereits gelebt

werden (ebd., 246f.).

Mit dem Bekenntnis zum Konvivialismus buchstabiert Adloff für die Gegen-

wart aus, was Mauss am Ende seines Essays als Hoffnung für das Frankreich

4 Die Bewegung der Konvivialisten zielt auf eine Politik, »die sich auf das Prinzip einer gemein-

samenMenschheit, einer gemeinsamen Sozialität, der Individuation undder Konfliktbeherr-

schung beruft« (Les Convivialistes, 2014, 60). Frank Adloff ist, wie Alain Caillé und andere

prominente Sozialwissenschaftlerinnen und Sozialwissenschaftler (so zum Beispiel Daron

Acemoglu, Serge Latouche, Edgar Morin und Chantal Mouffe), ein Teil dieser Bewegung.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9 Homo Donator und die Politik der Gabe 107

der 1920er Jahre formulierte. Adloff zeigt, an wie vielen Stellen gegenhegemo-

niale Projekte verfolgt werden, die unter der Chiffre der Gabe in eine positive

Vision eingebunden werden können. Damit aktualisiert und konkretisiert er die

Mauss’sche Hoffnung mit Blick auf gegenwärtige Gesellschaften.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Struktur und Potentiale der Gabe

Die besprochenen Autoren betten die Gabe in verschiedene sozialtheoretische

Debatten ein. Pierre Bourdieu plädiert für einen umfassenden Ökonomiebegriff

und konzipiert das Soziale als einen »Kampf um die Erhaltung von sozialen Po-

sitionen« (Rehbein und Saalmann, 2009, 135). Alain Caillé und die M.A.U.S.S.-

Bewegung erarbeiten mithilfe der Gabe ein drittes Paradigma, das die Dichotomie

zwischen methodologischem Individualismus und methodologischem Holismus

überwinden soll. Marshall Sahlins entwickelt im Anschluss an Mauss eine neue

Lösung der Konfliktsituation im Hobbes’schen Naturzustand, die er dessen Levia-

than gegenüberstellt. Marcel Hénaff und Paul Ricoeur schlagen die Brücke zum

Anerkennungsdiskurs. Hénaff arbeitet explizit unabhängig von der Hegel’schen

Figur des Kampfes um Anerkennung (der auch eine Antwort auf Hobbes ist), wäh-

rend Ricoeur im Dialog mit diesem vorgeht. Frank Adloff schließlich macht den

Gabendiskurs fruchtbar für eine Verbindung mit radikaldemokratischen Ideen

und verortet ihn innerhalb des Vorhabens des sogenannten konvivialistischen

Manifests, das wiederum von Alain Caillé maßgeblich initiiert wurde.

Alle gehen von Mauss und dessen Darstellung des Gabentausches aus, und

doch treten in den einzelnen Interpretationen ganz unterschiedliche Aspekte in

den Vordergrund, die alle im Essai bereits angelegt sind.

Bourdieu konzentriert sich auf Symbolik, Kampf, soziale Hierarchie und

Macht, Sahlins auf Vertrauen und die Frage nach einem friedlichen gesellschaft-

lichen Zusammenleben. Bei Caillé und der M.A.U.S.S.-Bewegung werden die

Ambivalenz der Gabe und der Vorrang des Sozialen vor dem Nutzendenken

betont. Hénaff unterstreicht die Bedeutung von Vertrauen, Respekt und Aner-

kennung in der Gabe, während Ricoeur von der Selbstlosigkeit zu wechselseitiger

Anerkennung und darauf aufbauenden befriedeten Zuständen gelangt. Frank

Adloff macht die Gabe zum Ausgangspunkt einer Konzeption des Menschen als

prosozialen Homo donator, dessen beste Handlungsoption in der Anerkennung

seiner Abhängigkeit von anderen und in der Kooperation mit diesen liegt.

Die Gabe, so lautet die Schlussfolgerung dieser Zusammenstellung unter-

schiedlicher Rezeptionsstränge, bewegt sich zwischen den vier Modalitäten Frei-

willigkeit und Verpflichtung, (Eigen-) Interesse und Uneigennützigkeit und ent-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

hält das Potential für ganz unterschiedliche Wirkungen. Handlungen, zu deren

Verständnis die Logik der Gabe einen Beitrag leisten kann und die folglich als

Gabenpraktiken bezeichnet werden können, lassen sich mithilfe dieser Eigen-

schaften charakterisieren: Ihre Motivation oszilliert zwischen den vier genannten

Polen, sie fallen gewissermaßen in eine Kategorie des »Dazwischen« (Adloff, 2016,

6)1 und entfalten je nach Handlungskontext eine Wirkung, die sich auf einer Ska-

la von Potentialen zwischen dem Ausdruck selbstloser Liebe (Ricoeur) und der

Etablierung von Macht (Bourdieu) einzeichnen lässt.

Die Entscheidung, wie sich die Gabe realisiert, ob in Form von Anerken-

nung, Solidarität und freiheitlicher Gestaltung der Tatsache, dass die Individu-

en einander zur Sicherung des Überlebens bedürfen, oder in Form von negativ

wahrgenommener Abhängigkeit, Schuld und daraus abgeleiteten Machtansprü-

chen, hängt von verschiedenen, der Gabe zum Teil äußerlichen Faktoren ab. Die

Etablierung eines sozialen Gefüges mit stabilen Anerkennungsbeziehungen und

Kooperation ist mithilfe der Gabe also ebenso möglich, wie die Errichtung eines

Systems aus Vetternwirtschaft und Korruption. Es kommt dabei einerseits auf die

Beziehung der Interagierenden zueinander und deren kulturellen Kontext (oder,

wie Bourdieu es nennen würde, deren »Wahrnehmungskategorien«) an, und an-

dererseits auf das institutionelle Setting, die Rahmenbedingungen, in denen die

Gabe stattfindet.

Indem je nach Handlungskontext in der Gabe die Solidarität, das Vertrauen

oder die Beziehung der Abhängigkeit betont wird, legen die Geber den Grund-

stein für die Beziehung der aufeinandertreffenden Individuen und den Modus

der Interaktion.

Die Gabe gibt in ihrem vielfältigen Auftreten einen Hinweis darauf, dass viele

Interaktionsformen keinen symmetrischen Austausch darstellen. Diese Asymme-

trie wird in der Gabe ausgedrückt, indem sie notwendigerweise einen Überschuss

bildet. Die Asymmetrien, die es zu gestalten gilt, werden (bei materiellen Gaben

sogar sprichwörtlich) greifbar. Das Spektrum möglicher Auswirkungen der Gabe

enthält unterschiedliche, in der Literatur erörterte Möglichkeiten, dieser Asym-

metrie zu begegnen. Die Gabe als Ausdruck selbstloser Liebe und mögliche Ge-

gengaben als »zweite erste Gaben« zu verstehen, wie Ricoeur (Ricoeur, 2006, 301)

es tut, löst die Asymmetrie als Hinwendung zum Anderen auf, die für diesen

keine Verpflichtung nach sich zieht. Die Anerkennung des Überschusses und des

1 Alain Caillé macht darauf aufmerksam, dass es erst mit den Entwicklungen der Moderne

scheinbar unmöglich wird, eine solche Kategorie des »Dazwischen« oder in-between zu den-

ken: »Modern times begin with the decision to split entirely andwithout hope of return what

the ancient societies had tried to hold together – namely the sacred and the profane, gods

and men, the political and the economic, splendour and calculation, friendship and war, gift

and interest« (Caillé, 2001, 23 zitiert aus Adloff, 2016, 6).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Struktur und Potentiale der Gabe 111

Gebers als Interaktionspartner, dem eine Gegengabe entgegengebracht werden

muss, hebt ein Bewusstsein für wechselseitige Abhängigkeiten voneinander her-

vor und stellt eine Form dar, sich »zueinander ins Verhältnis zu setzen«. Dies

eröffnet in einem nächsten Schritt die Möglichkeit, dieses Verhältnis abzulehnen

(die Annahme der Gabe bzw. die Gegengabe zu verweigern) oder es kooperativ

zu gestalten (sich auf das Spiel der Gabe einlassen). Wird der Überschuss auf

eine Weise betont, die keinen kooperativen oder ausgleichenden Umgang damit

eröffnet, ihn vielmehr zementiert, so wird ein einseitiges Abhängigkeitsverhältnis

etabliert, das für den Abhängigen nicht gestaltbar ist, sondern akzeptiert werden

muss. Auf diese Weise kann die Gabe zu Grundlage und Ausdruck von Machtan-

sprüchen werden.

Ausgehend von diesen Erkenntnissen über die Gabe beschäftigt sich der fol-

gende dritte Teil der Untersuchung mit der Frage, wo derartige Praktiken in mo-

dernen Gesellschaften gefunden werden können, die von staatlichen Institutionen

und einer zentralen Rolle des Marktes geprägt werden, inwiefern ihr Auftreten

wünschenswert ist und unter welchen Umständen sie dort welche Wirkungen

entfalten.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil III: Von »archaischen« zu

»modernen« Gesellschaften – die Gabe

zwischen Markt und Staat

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die archaischen Gesellschaften, die Marcel Mauss im Essai beschreibt, wer-

den durch die zentrale Bedeutung der Gabe für ganz unterschiedliche Bereiche

charakterisiert. Gabenrituale befrieden Konflikte und bestimmen die soziale Ord-

nung, sie sind wirtschaftlichen Aktivitäten mit mehreren beteiligten Parteien als

vertrauensstiftende Maßnahme vorangestellt, dienen als Rahmen für Verhandlun-

gen und ermöglichen (oder erzwingen) regelmäßige Begegnungen. Gaben stiften,

ganz allgemein, eine Beziehung zwischen den Menschen. Diese Omnipräsenz der

Gabe und die Bestimmung der archaischen Gesellschaften durch die Logik der Gabe

sind gleichzeitig Ausgangspunkt und argumentativer Kern der politischen Vision,

die Mauss aus der Gabe entwickelt.

Im vorangegangenen zweiten Teil wurden verschiedene theoretische Angebote

referiert, die die Logik und ein daraus ableitbares Ordnungsprinzip der Gabe kon-

kreter machen. Der dritte Teil stellt nun eine darauf aufbauende Rückkehr zur

Mauss’schen Vision dar. Mauss nimmt mithilfe der Logik der Gabe seine eigene

Lebenswelt, das Frankreich der 1920er Jahre, in den Blick und entwickelt ausge-

hend von den Erkenntnissen aus den archaischen Gesellschaften eine soziale und

politische Agenda für die Gesellschaft, in der er selbst lebt. Diese Agenda zielt

auf eine Verbesserung der Lebensverhältnisse ab, die er konkret mit der Harmo-

nisierung und Solidarisierung des Zusammenlebens verbindet. Die archaischen

Gesellschaften werden diesbezüglich zum Vorbild für die nichtarchaischen, die

zentrale Bedeutung der Gabenmoral charakterisiert somit einen Typus von Ge-

sellschaft, »auf den wir unsere eigenen Gesellschaften – nach ihren eigenen Ver-

hältnissen – gerne würden zusteuern sehen« (Mauss, 1990, 164).

Hier werden zwei Dinge deutlich: Erstens macht Mauss klar, dass im Frank-

reich seiner Zeit (das in seiner institutionellen Organisation unserer gegenwärti-

gen Gesellschaft ähnlicher ist als die archaischen Gesellschaften) die Gabe an Be-

deutung verloren hat. Zweitens nimmt er diesen Bedeutungsverlust als etwas Ne-

gatives wahr und erklärt die Etablierung einer angepassten Form der Gabenmoral

zum normativen Ziel. Damit wird weiterhin deutlich, dass Mauss die Entwicklung

von »archaischen« zu »zivilisierten« Gesellschaftsformen nicht ausschließlich als

Erfolgsgeschichte versteht. Wenngleich er explizit nicht für ein »Zurück zu den

Stammesgesellschaften« plädiert, spricht er sich angesichts der Krisenhaftigkeit

(vgl. ebd., 19) seiner Gesellschaft doch dafür aus, von anderen Formen des Zusam-

menlebens zu lernen und den negativen Entwicklungen der Moderne die Logik

der Gabe entgegenzusetzen. Konkret geht es ihm um die Kritik an der Domi-

nanz einer utilitaristischen Logik auch außerhalb der Sphäre der Ökonomie und

an der Entsolidarisierung der Menschen untereinander. Mauss macht deutlich,

dass er in der Gabenmoral eine Grundlage des menschlichen Zusammenlebens

sieht. Gleichzeitig stellt er fest, dass weite Teile der wirtschaftlichen Praxis und

»des industriellen und des kommerziellen Rechts« (ebd., 159) mit dieser Moral in

Konflikt stehen. Die Zunahme der Bedeutung des berechnenden Eigennutzens

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über die Wirtschaft hinaus, die Mauss mit dem Utilitarismus verbindet, ist mit

dieser Grundlage unvereinbar:

»Wiederholt haben wir darauf hingewiesen, wie wenig diese Ökonomie des Ge-

schenkaustausches sich in den Rahmen der sogenannten natürlichen Wirtschaft,

den Utilitarismus fügte. Alle Phänomene des wirtschaftlichen Lebens der unter-

suchten Völker (und diese sind gute Vertreter der großen neolithischen Zivilisa-

tionen) und all die Überreste jener Traditionen in Gesellschaften, die uns näher-

stehen, und selbst in unseren eigenen Bräuchen, entziehen sich dem Schema der

wenigen Ökonomen, die versucht haben, die verschiedenen Wirtschaftsformen

miteinander zu vergleichen« (Mauss, 1990, 166).

Die Untersuchungen zur Gabenmoral lassen sich nicht auf eine »primitive Wirt-

schaft« (ebd., 166) reduzieren, sondern geben Auskunft über Grundsätzliches, sie

enthüllen zentrale Bedingungen für ein gelungenes Zusammenleben; Bedingun-

gen, die Mauss im Frankreich der 1920er nicht als selbstverständlich gegeben

erachtet.

Um diese Bedenken und die Rolle der Gabe als Gegenmittel nachvollziehen zu

können, ist es zunächst notwendig zu verstehen, was die untersuchten »archai-

schen« Gesellschaften von der Lebensrealität in Frankreich zu Mauss‘ Lebzeiten

und damit auch von anderen Gesellschaften unterscheidet, die als »modern« be-

zeichnet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11 Die Ablösung der Gabengesellschaft

Wie in den vorangegangenen Ausführungen (besonders in Teil 1) gezeigt wurde,

ist die Welt der Gabe ganz wesentlich eine Welt der Vertrautheit. Es handelt sich

in der Regel um kleine Gemeinschaften, die ihre internen Angelegenheiten mithil-

fe des Gabentausches und dessen Orientierung stiftenden Regeln verhandeln und

lösen. Über die Grenze der Gemeinschaft hinaus ist es der Modus der Gabe, der

einen Umgang mit anderen Gruppen ermöglicht und stabile Beziehungen trotz

auftretender Konkurrenz und Interessenkonflikten stiftet. Auftauchende Fremde

werden im Ritus der Gabe auf ihre Vertrauenswürdigkeit, auf die Kenntnis der

sozialen Regeln sowie auf ihre Bereitschaft zur Interaktion geprüft. Die Fremd-

heit wird überwunden und der Fremde verwandelt sich in einen anerkannten

Interaktionspartner. Spielregeln werden etabliert, Vertrauen wird aufgebaut und

durch weitere erfolgreiche Gaben untermauert. Dann folgen Verhandlungen über

das Verhältnis zueinander und die Lösung von konkreten Fragen, wie die Auf-

teilung von Jagdgründen oder die Etablierung von Verwandtschaft durch Heirat.

Im Laufe dieser Begegnungen und im Anschluss an die vertrauensstiftende Gabe

finden auch profane Austausche statt; Markttausch – nun nicht mehr zwischen

Fremden, sondern aufbauend auf einem Mindestmaß an Wissen übereinander.

Konflikte werden innerhalb dieses überschaubaren Rahmens der Gemeinschaft

oder zwischen den Gemeinschaften gelöst, Regelverstöße mithilfe von sozialen

Sanktionen, wie dem Ausschluss aus den Interaktionen, bestraft.

Es herrscht ein konstantes Geben und Nehmen, ein Netz aus Abhängigkeit,

Verpflichtung und Verschuldung, aus Anerkennen und Anerkanntwerden. Soziale

Beziehungen werden mithilfe der Gabe gestiftet, bestätigt und reproduziert. Eine

Interaktion oder gar ein Tausch mit Fremden, die fremd bleiben sollen, ist in

diesem Kontext undenkbar:

»Die Begegnungmit dem Fremdenmacht die schmale Grenze zwischen Anerken-

nung und Ablehnung deutlich. Entweder findet das Angebot statt und wird ak-

zeptiert, dann herrscht Friede. Oder es gibt kein Angebot, und der Andere bleibt

eine Bedrohung; das kanndie Beibehaltung des Zustands der Feindseligkeit sowie

die Möglichkeit des Krieges bedeuten« (Hénaff, 2009, 229).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

Die Riten der Gabe als Modus zu akzeptieren bedeutet, dass eine Interaktion nur

dann möglich ist, wenn die Fremdheit überwunden und Vertrauen hergestellt

wird. Jenseits dieser Überwindung der Fremdheit und ohne das damit einher-

gehende Wissen über die Vertrauenswürdigkeit des anderen gibt es keine ver-

lässliche Vereinbarung und keinen Rechtsrahmen, der den Austausch mit einem

Fremden absichern würde. Die Überwindung der Fremdheit mithilfe der Gabe

wiederum bedarf der Erfüllung umfassender und vielseitiger Bedingungen. Al-

le Interaktionspartner müssen die rituellen Regeln, die Position der anderen in

der sozialen Hierarchie und die für diese Position entsprechenden Gaben ken-

nen, damit der Gabentausch gelingt. Diese Bedingungen stellen sicher, dass alle

angemessen anerkannt werden und die absichernden Regeln allen bekannt sind.

Das Herstellen von Vertrauen, Anerkennung und damit der Grundlage für

weitere Interaktionen ist ein persönliches Ringen um das Verhältnis zueinander,

das durchaus scheitern kann. Ein friedlicher Umgang miteinander wäre dann

allerdings ausgeschlossen.

Die Grenzen dieses Verfahrens liegen in seinem enormen Aufwand begrün-

det, weshalb die Gabe in Kontexten scheitert, in denen Interaktionen mit vielen

Fremden unvermeidlich werden. Je größer die Gemeinschaften werden, je mehr

Migration geschieht und je bedeutender der Handel mit unbekannten Gruppen

wird, desto offensichtlicher wird, dass andere »Verfahren der gegenseitigen An-

erkennung gefunden werden« müssen (Hénaff, 2009, 209).

11.1 Die Grenzen der Gabe

Moderne Gesellschaften begegnen dieser Herausforderung in der Regel dadurch,

dass dem Markt und dem Handel ebenso zentrale Rollen zugesprochen werden,

wie der Herrschaft des Rechts und dem arbeitsteiligen Zusammenwirkens von

Menschen innerhalb von Organisationen. Die wachsende Rolle des Marktes in

modernen Gesellschaften bedeutet die Ablösung einiger Regeln, die in gabentau-

schenden Gesellschaften relevant waren. Der Markt macht eine Interaktion auch

mit jenen Menschen möglich, die Fremde sind und Fremde bleiben. Um unter

diesen Umständen Austausch zu ermöglichen und diesen abzusichern, müssen

neue Regeln formuliert werden, die für alle am Austausch beteiligten Menschen

gelten, und es müssen Institutionen etabliert werden, die die Einhaltung die-

ser Regeln garantieren. Diese Regeln betreffen vor allem die Frage nach einem

gerechten Austauschverhältnis, also nach einer Äquivalenz zwischen den ausge-

tauschten Gütern. Diese Frage kann in der Welt der Gabe nicht sinnvollerweise

gestellt werden, da eine erfolgreiche Gabe keine Äquivalenz vorsieht. Vielmehr

wird sie dadurch charakterisiert, dass am Ende der Begegnung ein Überschuss

bleibt und eben keine Symmetrie hergestellt wurde (vgl. Adloff, 2018, 73). Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11 Die Ablösung der Gabengesellschaft 119

schlaggebend ist nicht ein abstrakt festgelegtes Äquivalenzverhältnis, sondern die

Wahrnehmung der Gabe als angemessen und ihre Annahme durch den Empfän-

ger. Angemessenheit wird dabei nicht nur durch das Verhältnis der Gabe zu ei-

nem anderen Gegenstand bemessen. Vielmehr ist es wichtig, dass die Gabe die

Beziehung zwischen Geber und Nehmer richtig widerspiegelt, die Position des

Empfängers anerkennt und zum richtigen Zeitpunkt angeboten wird.

Der Austausch in der Marktsituation lagert dagegen den Umgang mit Unsi-

cherheit an ein Verfahren aus: den Austausch von Gütern und Dienstleistungen

unter Einhaltung gewisser Regeln auf dem Markt. Dem Verfahren wird durch

eben diese Regeln ein Rahmen gegeben, der trotz der Fremdheit der handelnden

Personen und dem damit einhergehenden Unwissen über den anderen für rela-

tive Sicherheit bezüglich der Einhaltung der getroffenen Abmachung sorgen soll.

Zu diesem Rahmen zählen rechtliche Bestimmungen und Sanktionsmechanis-

men ebenso wie die Festschreibung gewisser Austauschverhältnisse (so z.B. das

Wucherverbot) mithilfe des Geldes, das selbst wiederum Gesetzmäßigkeiten un-

terliegt, die dem einzelnen Tauschprozess vorausgehen. Es wird damit unnötig,

das Gegenüber auf seine Kenntnis sämtlicher Regeln »abzuklopfen«. Vertrauen

ist jenseits des Minimalvertrauens unnötig, Vertrauen in den abstrakten Rechts-

rahmen und die ihn garantierenden Institutionen genügt. Es bedarf hier also nur

einer minimalen Anerkennung: Der andere muss als eine Person (an-)erkannt

werden, die über Ressourcen verfügt, die geeignet sind, um die eigenen Bedürf-

nisse zu befriedigen, und diese zum Tausch gegen etwas anderes bereitstellt. Die

Absicherung der Einhaltung der Regeln hängt nicht letzten Endes von den bei-

den aufeinandertreffenden Interaktionspartnern ab, sondern von einem dritten

– dem Staat und seinen Gesetzen.

Alain Caillé beschreibt diesen Übergang von kleinen Gesellschaften zu großen

und komplexen modernen Gesellschaften als die Entwicklung von einer »Primä-

ren Sozialität« zu einer »Sekundären Sozialität« (Caillé, 2008, 205). Gesellschaf-

ten, die durch »Primäre Sozialität« geprägt werden, zeichnen sich dadurch aus,

dass es möglich ist, Kenntnisse über alle potentiellen Interaktionspartner mithil-

fe der Gabe und ihren Riten zu gewinnen. Moderne Gesellschaften zeichnen sich

jedoch durch die Häufigkeit von Interaktionen mit Fremden aus. Ausreichende

Kenntnis über alle potentiellen Interaktionspartner, wie sie nötig wäre, um Ver-

trautheit oder Vertrauen herzustellen, lässt sich in diesen Gesellschaften nicht

gewinnen. An die Stelle des Ordnungsprinzips Gabe treten daher in modernen

Gesellschaften die Ordnungsprinzipien des Marktes mit seinem Tauschhandel

und des Staates mit seinen hierarchischen und bürokratischen Strukturen sowie

verbrieften (Bürger-)Rechten. Für beide spielt die Logik der Gabe keine bedeuten-

de Rolle. Sie operieren mithilfe ganz eigener Handlungslogiken und Regeln, die

das Aufeinandertreffen von Individuen und deren Verhalten vorstrukturieren und

regulieren. So ist es auf demMarkt und in der Interaktion mit Behördenvertretern

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

nicht notwendig, sich auf das Gegenüber, seine Geschichte und Persönlichkeit voll

einzulassen. Vielmehr reicht es aus, im Fall des Marktes die Bedürfnisse des an-

deren zu erkennen und mit den eigenen in Einklang zu bringen. Und für einen

Behördengang ist vor allem das Wissen um die eigenen Rechte, Ansprüche und

Pflichten relevant.

Aufgrund dieser den Bedarf an und die Abhängigkeit von persönlicher Inter-

aktion und freien Aushandlungsprozessen drastisch reduzierenden Wirkung des

Marktes und des Staates bezeichnet Frank Adloff Markt und Staat als Interdepen-

denzunterbrecher (Adloff, 2018, 122), die in modernen Gesellschaften wirken. Die

Entpersonalisierung der Interaktionen und die damit einhergehende Entsolidari-

sierung, die Mauss beklagt, wirken versachlichend (ebd., 119). Die Ansprüche der

Einzelnen hängen nicht mehr von einer persönlichen Verausgabung ab, sondern

von einer unpersönlichen Bewertung anhand allgemeiner Regeln auf der Grund-

lage von Gleichheits- und Gerechtigkeitsansprüchen. Und in Marktsituationen ist

die Frage, ob die jeweiligen Anliegen in einem Aushandlungsprozess miteinander

in Einklang gebracht werden können, nicht an die Wertschätzung gebunden, wel-

che die Interagierenden füreinander zeigen, sondern an eine Einigung über die

auszutauschenden materiellen Güter. Von dieser Versachlichung der Interaktion,

so die Idee, profitieren letztlich alle. Aushandlungsprozesse werden berechenba-

rer und Ansprüche klarer bewertbar (vgl. Lessenich und Mau, 2005, 258).

11.2 Moderne zwischen Funktionalität und Intentionalität

Die beiden charakteristischen Organisationsprinzipien Markt und Staat sind Teil

eines modernen liberalen Gesellschaftsentwurfes, der darauf abzielt, ein friedli-

ches Zusammenleben auch für den extremen Fall zu ermöglichen, dass die Indi-

viduen die die Gesellschaft bilden, ausschließlich ihren eigenen Nutzen im Blick

haben. Der Markt ist als Idee auch deshalb so wirkmächtig geworden, weil er ver-

spricht, die unterschiedlichen eigennützigen Handlungen zu einem maximalen

kollektiven Gesamtnutzen zu aggregieren:

»Auf die das Handeln der Wirtschaftssubjekte regulierende Ethiken, so Adam

Smith, konnte verzichtet werden, weil der letzten Endes zuverlässiger und effek-

tiver wirkendeMarktmechanismus ihre Funktion übernahm. Funktionalität sollte

Intentionalität ersetzen« (Münkler, 2003, 19).

Und der Staat verkörpert mit seinen Institutionen und dem Gewaltmonopol die

Garantie der Rechte des Einzelnen, seiner Freiheiten und der Behandlung der

Bürger als Gleiche. Markt und Staat versprechen, unabhängig von den individu-

ellen Eigenschaften und den (guten oder schlechten) Intentionen der einzelnen

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11 Die Ablösung der Gabengesellschaft 121

Gesellschaftsmitglieder, einen guten Zustand für alle funktional herzustellen und

zu sichern, so dass Intentionalität nicht mehr benötigt wird.1

Die Gabe vermag ein solches Versprechen für große und komplexe moderne

Gesellschaften nicht zu geben, da sie nichts anderes ist als die Materialisierung

der eigenen Intention, in eine Interaktion und damit einen Aushandlungspro-

zess über die Regeln des Miteinanders einzutreten. Bleibt die erste Gabe aus

oder scheitert sie, gibt es keine übergeordneten Mechanismen, die einen Konflikt

verhindern.

Zusätzlich hängt die Frage, welche Auswirkungen Gabenpraktiken entfalten,

entscheidend von der Intention der Interagierenden ab. Eine scheinbar selbstlose

Spende kann Machtansprüche ausdrücken und Abhängigkeiten etablieren, wenn

die Gebenden sie später mit Forderungen verknüpfen (einige empirische Beispiele

siehe Kapitel 15.1).

Sich ausschließlich auf gabenförmige Handlungen der Menschen zu verlas-

sen, birgt daher ernstzunehmende Risiken: Sie beinhalten notwendigerweise ein

Moment der Freiwilligkeit, sind nie vollkommen verpflichtend und können da-

her auch ausbleiben. Diese Tatsache ist besonders dann problematisch, wenn ein

mögliches Ausbleiben der Gaben zu Unterversorgung mit wichtigen Gütern und

Dienstleistungen wie zum Beispiel in der Grundversorgung mit Nahrungsmitteln

oder medizinischer Versorgung führen würde. Zusätzlich können die Auswirkun-

gen von Gabenpraktiken nicht mit Sicherheit vorausgesagt werden. Sie hängen

vielmehr von den Intentionen der handelnden Personen, die in großen und kom-

plexen Gesellschaften nicht mithilfe von sozialen Sanktionen beeinflusst werden

können, und dem jeweiligen Kontext ab, in dem die Interaktion stattfindet.

Die geschilderten Grenzen der Gabe und die Schwierigkeiten, die mit der Im-

plementierung von Gabenpraktiken besonders in modernen Gesellschaften ein-

hergehen, geben erste Hinweise darauf, weshalb das Prinzip der Gabe für die

gesellschaftliche Organisation und Ordnung in der Moderne eine wesentlich ge-

ringere Rolle spielt, als dies in den überschaubaren »archaischen« Gesellschaften

der Fall war. Die Unsicherheiten des Gabensystems und die Notwendigkeit einer

individuellen Aushandlung würden in großen und komplexen Gesellschaften zu

einem erheblichen Mehraufwand gegenüber dem Tausch auf dem Markt und bü-

rokratischen Prozessen in der Verwaltung führen. In ökonomische Begriffe gefasst

verursacht die menschliche Begegnung im Gabentausch demgegenüber Mehrkos-

ten, das heißt, die Transaktionskosten würden steigen. Dieser Überschuss wird

in modernen Gesellschaften zu einer Belastung und durch funktionale Mechanis-

men vermieden, die ohne solche »Reibungsverluste der Humanität« auskommen.

1 MaxWeber beschreibt diese, ihn beunruhigende Entwicklung (vgl. Thaa, 2005, 30f.) mit den

MetaphernVersteinerung,Mechanisierungund toteMaschinerie, diemit einer kühlenSachlichkeit

funktioniere (Weber, 1981, 188f. in Thaa, 2005, 30f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

Ausgehend von Mauss und der Gabe wird im Folgenden anhand unterschied-

licher Debatten die Frage gestellt, wie die Konsequenzen zu bewerten sind, die

eine Gesellschaft tragen muss, in der die (verpflichtenden) Gelegenheiten zur zwi-

schenmenschlichen Verständigung, zu Aushandlungsprozessen und zur Vermitt-

lung von Anerkennung wegfallen, die in den institutionalisierten Gabenpraktiken

regelmäßig stattfinden.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi

Die vorliegende Untersuchung hat das Unbehagen zumThema, das Marcel Mauss

am Markt artikuliert und dem er seine Hoffnung auf eine Rückbesinnung auf die

Gabe gegenüberstellt. Das Aufkommen von Märkten ist zwar bereits in Gabenge-

sellschaften beobachtbar, dort stellen sie jedoch ein der Gabe nachgelagertes Phä-

nomen dar, das beispielsweise im Fernhandel Bedeutung hatte. Spätestens mit

den gesellschaftlichen Umwälzungen der industriellen Revolution kommt dem

Markt jedoch eine wachsende Bedeutung zu, und Marcel Mauss sieht die damit

einhergehende Erweiterung des Geltungsbereiches der Marktlogik kritisch, be-

sonders wenn sie auf den Bereich des Sozialen übergreift. Er argumentiert, dass

von dieser Expansion der Marktlogik auf Bereiche jenseits der explizit ökono-

mischen Sphäre eine Gefahr für den sozialen Zusammenhalt und damit für die

Grundlagen des menschlichen Zusammenlebens ausgehe. Was genau diese Ex-

pansion verursacht und weshalb darin eine potentielle Gefahr liegt, wird im Essai

sur le don jedoch nicht ausgeführt; wodurch die Beantwortung der Frage erschwert

wird, inwiefern die Gabe als Gegengewicht zum Markt dienen kann.

Ein Autor, der an dieser Stelle Hinweise geben kann, ist der Wirtschaftshisto-

riker Karl Polanyi. Dessen HauptwerkTheGreat Transformation (Polanyi, 2019, Erst-

veröffentlichung 1944) setzt zeitlich bei den Wirtschaftsformen der Mauss’schen

archaischen Gesellschaften an und entwickelt eine Perspektive, die zu erklären

versucht, wie und weshalb die Sphäre des Marktes im Laufe der industriellen

Revolution an Bedeutung gewann und weshalb sich ihre Logik auf sämtliche ge-

sellschaftlichen Bereiche ausbreitete.

Polanyi teilt dabei mit Mauss nicht nur das Unbehagen gegenüber der domi-

nanten Rolle des Marktes, auch ihre Biographien weisen erstaunliche Parallelen

auf. So engagierte sich Polanyi wie Mauss sein gesamtes Leben lang als dezidiert

politischer Intellektueller und nennt sich bis an sein Lebensende einen Sozialisten

(vgl. Mendell, 1994, Polanyi-Levitt und Mendell, 1987, 21). Aufgrund seiner Nähe

zur Sozialdemokratie muss er seine Heimat Österreich-Ungarn Anfang der 1930er

Jahre in Richtung Großbritannien verlassen. Jedoch erweisen sich insbesondere

seine Jahre im SPÖ-regierten RotenWien als prägend für seine politischen Ansich-

ten und seine Vorstellung des Verhältnisses von Markt, Gesellschaft und Politik

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

(Ebner, 2017, 169). Er geht nach Großbritannien, wo er – eine weitere Parallele

zu Mauss – für die Universitäten Oxford und London in der Arbeiterbildung tä-

tig wird (Block, 2001, xx und Mendell, 1994). Sein Buch The Great Transformation

schreibt er schließlich in den 1940er Jahren in den USA. Es ist eine wirtschafts-

historisch angelegte Untersuchung, die ihren Ausgang in der Frage nimmt, wie

es zur Jahrhundertkatastrophe (Ebner, 2017, 169) der Weltkriege und des Aufstiegs

des Faschismus kommen konnte.1

Polanyi konzentriert sich dabei auf ein Element, in dem er die Wurzel zu

dieser Entwicklung und den zentralen Ansatz zu ihrer Erklärung sieht: die Idee

selbstregulierender Märkte und der Versuch, diese mit Aufkommen der indus-

triellen Revolution performativ durchzusetzen. Hierin liegt für ihn die zentrale

Erklärung für soziale Spannungen, die sich schließlich in der Jahrhundertkata-

strophe entladen. Polanyis Argumentation ist unter Wirtschaftshistorikern nicht

unumstritten (vgl. Braudel, 1979, 227f.; Harvey und Metcalfe, 2004, 11)2 und soll

im Folgenden auch nicht als Referat historischer Fakten erarbeitet werden. Viel-

mehr geht es darum aufzuzeigen, wie sich das Mauss’sche Unbehagen konkreti-

sieren lässt, mit welchen strukturellen Überlegungen der Bedeutungsgewinn des

Marktes in modernen Gesellschaften begleitet und wie die These gerechtfertigt

wird, dass damit eine Bedrohung der Grundlagen des Zusammenlebens einherge-

he. Zentral ist hierfür die Kritik Polanyis an der Kommodifizierung menschlicher

und natürlicher Ressourcen und Leistungen, also deren Erfassung und Bewertung

mithilfe einer Warenlogik. Diese Kritik ist es, die den Debatten um die Rolle der

Gabe in modernen Gesellschaften zugrunde liegt, die im weiteren Verlauf des

Kapitels vorgestellt werden (siehe insbesondere Kapitel 13, 14 und 15).

12.1 Der Markt im System des 19. Jahrhunderts

Ausgangspunkt für die Entwicklung der »Jahrhundertkatastrophe« ist für Polanyi

der Zusammenbruch eines Systems, das aus seiner Sicht im 19. Jahrhundert für

eine Periode des relativen Wohlstands und des Friedens gesorgt hatte:

1 Diesen Ausgangspunkt der Untersuchung teilt er mit einem anderen bedeutenden Denker

seiner Zeit, dessen Untersuchung jedoch zu einem nahezu diametral entgegengesetzten Er-

gebnis gelangt: Friedrich August von Hayek (vgl. Lindsay, 2015).

2 Alexander Ebner weist im Zusammenhangmit der Bewertung der historischen Aussagekraft

von The Great Transformation darauf hin, dass neben der Kritik an der »ungenauen Periodisie-

rung der ‚Doppelbewegung‘ von Ausbettungs- und Rückbettungsphasen des Marktsystems

(Kindleberger, 1974, 49f.)« Zweifel an der empirischen Tragfähigkeit der Analysen und die

Fragwürdigkeit der Übertragbarkeit der historischen Entwicklung in England auf Kontinen-

taleuropa artikuliert wurden (Ebner, 2017, 173). Neben Kindleberger bezieht er sich dabei auf

North, 1977.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi 125

»Das 19. Jahrhundert brachte ein bis dahin in den Annalen der westlichen Zivili-

sation nie dagewesenes Phänomen, nämlich einen hundertjährigen Frieden, der

von 1815 bis 1914 dauerte. Abgesehen vom Krimkrieg, einer mehr oder weniger

kolonialen Episode, waren England, Frankreich, Preußen, Österreich, Italien und

Rußland nur insgesamt achtzehn Monate lang in Kriege miteinander verwickelt.

Eine Berechnung vergleichbarer Daten der beiden vorangegangenen Jahrhunder-

te zeigt jeweils einenDurchschnitt von sechzig bis siebzig Jahren größerer Kriege«

(Polanyi, 2019, 21f.).

Diese Tatsache schreibt Polanyi nicht dem fehlenden Konfliktpotential zwischen

den Mächten zu, vielmehr beruhe sie auf der Funktionstüchtigkeit eines das 19.

Jahrhundert prägenden Systems (Polanyi, 2019, 19), das sich aus vier Einrichtun-

gen zusammensetzt: dem Kräftegleichgewicht zwischen den Großmächten, dem

internationalen Goldstandard, dem selbstregulierten Markt und dem liberalen

Staat.

Mit dem Zusammenbruch dieses Systems, ende die »Welt des 19. Jahrhun-

derts« (ebd.), und die Grundlagen für die Katastrophe des 20. Jahrhunderts wer-

den gelegt. Entgegen dem Schein, der Niedergang des Goldstandards habe den

endgültigen Zusammenbruch eingeleitet, sieht Polanyi darin nur ein Symptom,

dessen Ursache es an anderer Stelle zu suchen gilt. Diese Ursache liegt für ihn

im utopischen Charakter des selbstregulierenden Marktes verborgen, der für ihn

den Dreh- und Angelpunkt des Systems bildet:

»Aber Quell undMatrix des Systemswar der selbstregulierendeMarkt, jeneNeue-

rung, die den Anstoß zur Entstehung einer spezifischen Zivilisation gab. Der Gold-

standard war bloß ein Versuch, die Binnenmarktwirtschaft auf den internationa-

len Bereich auszuweiten; das System des Kräftegleichgewichts war ein Überbau,

der auf dem Goldstandard errichtet und zum Teil durch ihn bewirkt wurde; der li-

berale Staat war seinerseits eine Schöpfung des selbstregulierendenMarktes. Der

Schlüssel zum gesellschaftlichen System des 19. Jahrhunderts waren die Gesetze,

die die Marktwirtschaft beherrschten« (Polanyi, 2019, 19).

Im Zentrum der Frage nach den Gründen für den Niedergang des Systems des 19.

Jahrhunderts liegt für Polanyi also die Aufgabe, ein Verständnis für das Aufkom-

men der Idee des selbstregulierenden Marktes und die Bemühungen um deren

performative Umsetzung zu entwickeln.3 Es handle sich dabei um eine in der

3 Von Performativität sprichtman dann, wennWissenschaft die Realität nicht beschreibt, son-

dern formt. Michel Callon (Callon, 2007) spricht im Zusammenhang mit der Beschreibung

undUmsetzung vonMärkten von zwei unterschiedlichenRollen derWirtschaftswissenschaf-

ten: «First, economics frames the world in terms of markets and makes it calculable. Second,

economics creates calculative agencies that make use of the newly-framed world in order to

act in rational ways. At certain times and places, he argues, the world of the formula is ac-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

Wirtschaftsgeschichte einzigartige Idee, die in der industriellen Revolution auf-

kommt und mit politischen Maßnahmen so umgesetzt werden soll, dass sich

ein sich selbst regulierendes Marktsystem als Grundlage der Gesellschaft bildet.

Sämtliche Güter, insbesondere menschliche Arbeit und natürliche Ressourcen,

werden dann zu Waren und damit auf Märkten handelbar.

Polanyis These ist nun, dass die Idee der selbstregulierenden Märkte eine

»krasse Utopie« (ebd.) darstellt. Der längerfristige Versuch einer vollständigen

Implementierung bedrohe sowohl die sozialen als auch die natürlichen Grund-

lagen des menschlichen Zusammenlebens. Grund für diese Bedrohung ist dem-

nach, dass auf die Bestrebungen, selbstregulierende Märkte zu schaffen, eine Dop-

pelbewegung (ebd., 182) folge, die enorme soziale Spannungen auslöst: Einerseits

gewinnt der Markt substantiell an Bedeutung. Gleichzeitig versucht die Gesell-

schaft in einer zweiten, entgegengesetzten Bewegung, sich und ihre natürlichen

und sozialen Grundlagen vor einem Zugriff des Marktes und die sich daraus ent-

wickelnde Omnipräsenz und Dominanz des Marktes zu schützen. Dieser habe zu

diesem Zeitpunkt jedoch bereits eine systematische Bedeutung für die Erarbei-

tung der wirtschaftlichen Grundlagen der menschlichen Existenz (ebd., 88f.). Die

natürlichen und sozialen Lebensgrundlagen vor dem Zugriff des Marktes schüt-

zen zu wollen geht daher, so Polanyi, mit einem Eingriff in den Marktmechanis-

mus einher, der die wirtschaftlichen Lebensgrundlagen sicherstellen soll. Dieses

Dilemma lässt sich kaum auflösen, stattdessen komme es zu einem Hin und Her

zwischen der Entbettung der Wirtschaft in Form eines Herauslösens des Mark-

tes aus sozialen und politischen Regulierungsmechanismen und den Wiederein-

bettungsbemühungen der Gesellschaft. Diese von Polanyi dargestellte Spannung

gleicht der eines Gummibandes (Block, 2001, xxv), das entweder zurückschnellt,

also den Markt wieder in das sozialen Gefüges einbettet, was mit wirtschaftlichen

Einbußen einhergeht, oder zerreißt, wie im Fall eines schweren Zusammenbruchs

des sozialen Gefüges (Maucourant und Plociniczak, 2013, 517).

Polanyis Argument, der Markt erlange aufgrund eines Zusammenspiels aus

liberalen Ideen und technischen Neuerungen in der industriellen Revolution eine

immer größere Dominanz, wird im Folgenden Schritt für Schritt nachgezeichnet.

Das Unbehagen von Marcel Mauss gegenüber einer Expansion des Marktes wird

dabei mit den Thesen von Karl Polanyi verknüpft und mit dessen strukturellen

Argumenten konkretisiert.

tualized in such a way that it can be said that the formula describes and represents the world

correctly« (Callon, 2007 in Maucourant und Plociniczak, 2013, 518, Fußnote 6).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi 127

12.2 Die eingebettete Wirtschaft in vormodernen Gesellschaften

Ausgehend von Überlegungen zur Wirtschaftsformen in vormodernen Gesell-

schaften, die stark von Mauss geprägt wurden (vgl. Adloff, 2018, 159), argumen-

tiert Polanyi, dass das Wirtschaftssystem, das sich im Anschluss an die industriel-

le Revolution entwickelte, keinesfalls einfach den konsequenten nächsten Schritt

innerhalb einer geschichtlichen Kontinuität bilde. Vielmehr trenne ein scharfer

Bruch (Maucourant und Plociniczak, 2013, 520) die modernen, als »ökonomisch«

bezeichneten Gesellschaften (ebd.) von ihren »primitiven« oder »archaischen« Vor-

gängern (ebd.).

Als »ökonomisch« definiert Polanyi die modernen Gesellschaften deshalb, weil

die Menschen in ihnen die Organisation ihres Lebens erstmalig auf das Erzielen

eines (monetären) Einkommens ausrichten, und nicht, wie in den Vorgängerge-

sellschaften üblich, auf das Überleben (ebd.). Wirtschaftliches Handeln sei daher

nicht länger Teil eines größeren Zusammenwirkens traditioneller sozialer Institu-

tionen und Beziehungen (ebd. und Adloff, 2018, 159). Eine solche Einbettung wirt-

schaftlichen Handelns in die gesellschaftlichen Zusammenhänge versteht Polanyi

als charakteristisch für Gesellschaften bis zum Ende des Feudalismus, in denen

der Markt nur als nachgeordnetes Phänomen und hauptsächlich im Fernhandel

auftrat (Adloff, 2018, 160).4 Wirtschaft werde in diesen archaischen und vormo-

dernen Gesellschaften durch drei Prinzipien konstituiert: Haushaltung, Reziprozität

und Redistribution (Adloff, 2018, 160; Polanyi, 2019, 75-87).

Unter Haushaltung versteht Polanyi im Anschluss an die griechische oikono-

mia die Produktion, Verteilung und Konsumtion von Gütern für den Eigenbedarf

innerhalb eines Haushaltes (Adloff, 2018, 160). Reziprozität beschreibt eine Form

des Austausches unter Gleichen (ebd.), unter die auch die von Mauss beschriebe-

nen Gabenpraktiken fallen. Redistribution schließlich meint, dass innerhalb eines

Clans oder eines Stammes Güter zentral, also beispielsweise bei den Stammes-

oberhäuptern gesammelt und dann unter Rückgriff auf bestimmte Verteilungs-

kriterien auf die Mitglieder der Gruppe verteilt werden (ebd.). Die von diesen

Prinzipien bestimmte Art des Wirtschaftens sei notwendigerweise fest in die so-

zialen Regeln der Gemeinschaft eingebettet. Sie verliere ihre Relevanz jenseits des

persönlichen Nahbereichs mit dem Aufkommen der Veränderungen der industri-

ellen Revolution.5 Polanyis These ist, dass marktliberale Denker die Umbrüche

4 Frank Adloff weist darauf hin, dass Polanyi nach neueren historischen Erkenntnissen die

Bedeutung von Märkten und deren Verbreitung in vormoderne Gesellschaften wohl unter-

schätzte (vgl. Adloff, 2018, 160).

5 Auch hier teilt Adloff Polanyis Einschätzung nicht vollumfänglich, wenn er schreibt: »Im

Übergang zur Moderne verliert die Ökonomie zwar ihre Unterordnung unter die humani-

sierenden Aspekte der Gesellschaft. Doch auch heutige neoliberale Ökonomien weisen eine

Einbettung in Kultur und Gesellschaft auf, nur eben eine qualitativ und quantitativ ande-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

der industriellen Revolution nutzten, um mithilfe politischer Interventionen eine

andere Idee des Wirtschaftens zu verbreiten, die aufgrund der Vormachtstellung

Englands in der Welt schließlich auch weit über dessen Grenzen hinaus an Be-

deutung gewinne (vgl. Block, 2001, xxi).6

12.3 Die maschinelle Produktion und der Markt

Polanyi argumentiert, dass sich weder auf der Basis seiner historischen Daten

noch ausgehend vom Prinzip der Arbeitsteilung oder der Existenz des Marktes

dessen Dominanz und seine notwendige Expansion ableiten lassen. Arbeitsteilung

finde sich aufgrund der »Verschiedenheit der Geschlechter, der geographischen

Lage und der individuellen Fähigkeiten« (Polanyi, 2019, 72) der Menschen in al-

len historischen Gesellschaften. Und nicht einmal im Merkantilismus, für den

der Markt von zentraler Bedeutung ist, ließen sich Anzeichen für die Idee eines

selbstregulierten Marktes oder für eine künftige Beherrschung der Gesellschaft

durch solche Märkte erkennen:

»Dort, wo die Märkte am höchsten entwickelt waren, im System des Merkanti-

lismus, blühten sie unter Kontrolle einer Zentralverwaltung, die Autarkie sowohl

in der Haushaltung des Bauernstandes als auch im allgemein-nationalen Rah-

men pflegte. Regelungen undMärkte entwickelten sich in der Praxis gemeinsam.

Der selbstregulierende Markt war unbekannt, ja, schon die Idee eines selbstregu-

lierenden Marktes bedeutete eine völlige Umkehrung des Entwicklungstrends«

(Polanyi, 2019, 102).

Hier zeige sich eine Praxis der Staatsführung und Politik, die Polanyi bis zur

industriellen Revolution als charakteristisch ausmacht: So umfassend die Verän-

derungen bis zu diesem Zeitpunkt waren, sie wurden begleitet von Regulations-

bemühungen, die sie zwar nie umkehrten, jedoch zu verlangsamen versuchten,

um die soziale Stabilität zu sichern (ebd., 59). Diese Praxis ende nun:

»Befeuert vom emotionellen Vertrauen auf Spontaneität, wurde die vernunftbe-

stimmte Einstellung zur Veränderung zugunsten einer mystischen Bereitschaft

aufgegeben, die sozialen Folgen eines wirtschaftlichen Fortschritts zu akzeptie-

ren, wie auch immer sie geartet sein mochten« (Polanyi, 2019, 59).

re als vor zweihundert Jahren (vgl. Fligstein und Dauter, 2007, Fourcade und Healy, 2007)«

(Adloff, 2018, 161).

6 Eine Kritik an dieser Top-down-Vorstellung der Entwicklung und Ausgestaltung von natio-

nalen politischen und wirtschaftlichen Institutionen findet sich bspw. bei Sandra Halperin

(Halperin, 2004, 266f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi 129

Eine Veränderung, die tiefgreifende Folgen nach sich ziehe:

»Noch ehe der Prozeß weit fortgeschritten war, waren arbeitende Menschen in

neuen Stätten der Trostlosigkeit zusammengepfercht worden, den sogenannten

Industriestädten Englands; die Leute vom Land waren entmenschte Slumbewoh-

ner geworden, die Familie war in Auflösung begriffen, und große Bodenflächen

verschwanden unter den Schlacken und Abfallhalden, ausgespien von den ‚Teu-

felsmühlen‘, den Fabriken. Schriftsteller aller Richtungen und Parteien, Konserva-

tive ebenso wie Liberale, Kapitalisten ebenso wie Sozialisten, bezeichneten im-

mer wieder die sozialen Verhältnisse in der Zeit der Industriellen Revolution als

eine wahre Hölle menschlicher Erniedrigung« (Polanyi, 2019, 67).

Wie erklärt sich Polanyi diese Entwicklungen, wodurch wird sie ausgelöst und

weshalb bleibt sie unreguliert? Mit dem Aufkommen von Maschinen und der Um-

stellung des Produktionsprozesses sieht er die Bedingungen geschaffen, auf deren

Grundlage die Idee von selbstregulierenden Märkten entstehen konnte (Polanyi,

2019, 68). Die Vorstellung der Selbstregulierung führe dazu, dass die von den Ma-

schinen angestoßenen Veränderungen weder gebremst noch gesteuert wurden.

Mit dem Aufkommen spezialisierter Maschinen setzt sich der Produktions-

prozess aus den Produktionsfaktoren Arbeit und Rohstoffen sowie einem ma-

schinellen Verfahren zusammen. Da die Anschaffung spezialisierter Maschinen

teuer ist, lohnt sich eine Umstellung des Produktionsprozesses nur, wenn die Ma-

schinen nie aufgrund eines unvorhersehbaren Mangels an Arbeit und Rohstoffen

stillstehen. Die Verfügbarkeit der Produktionsfaktoren muss daher zu jeder Zeit

für denjenigen gesichert sein, der in der Lage ist, dafür zu bezahlen (ebd., 69).

Ist dies nicht der Fall, so ist eine Umstellung auf ein maschinelles Produktions-

verfahren für den Kaufmann und für die Gesellschaft, deren Arbeitsplätze und

Versorgung nach der Umstellung davon abhängen würden, ein zu großes Risiko.

Zur Sicherstellung der Versorgung mit ausreichenden Produktionsfaktoren

entstehen daher in der Industriellen Revolution Märkte für Arbeit und natürliche

Rohstoffe. Menschen und Natur werden zu Waren. Märkte, auf denen bisher nur

bestimmte, für den Handel produzierte Waren verfügbar waren und die in vor-

modernen Gesellschaften besonders für die Erlangung von Gütern aus dem Fern-

handel bedeutend waren, decken nun systematisch alle Faktoren des Produktions-

prozesses ab. Polanyi sieht diese Entwicklung eines umfassenden Marktsystems

mit Konsequenzen verbunden, die auch jenseits der Wirtschaft fundamental sind

(ebd., 69f.), da mit ihr eine Veränderung der Ziele der Menschen einhergehe. War

das Motiv des Wirtschaftens bisher in der Regel die Subsistenz, so wird nun der

Gewinn zum Ziel (ebd., 70). Tauschakte werden fast vollständig zu Geldtransak-

tionen, und aus Arbeit zur Selbstversorgung wird der Verkauf von Arbeitskraft zur

Erzielung eines Lohns (ebd.). Wirtschaften findet in vormodernen Gesellschaften

innerhalb des sozialen Gefüges und mit dem übergeordneten Ziel der Subsistenz

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

der Gemeinschaft statt. Moderne Marktsysteme bestehen, so Polanyi, im Gegen-

satz dazu aus verschiedenen Institutionen mit jeweils spezifischen Zielsetzungen,

die als funktionierende Gesamtheit die Wirtschaft konstituieren:

»Sobald daswirtschaftliche System in separate Institutionen gegliedert ist, die auf

spezifischenZielsetzungenberuhenund einenbesonderen Status verleihen,muß

auch die Gesellschaft selbst so gestaltet werden, daß das System im Einklang mit

seinen eigenen Gesetzen funktionieren kann. Dies ist die eigentliche Bedeutung

der bekannten Behauptung, eineMarktwirtschaft könne nur in einerMarktgesell-

schaft funktionieren« (Polanyi, 2019, 89).

Einmal geschaffen muss das Marktsystem daher sich selbst überlassen werden,

um das selbstregulierte Zusammenfinden der verschiedenen Wirtschaftsbereiche

in einem komplexen Gleichgewicht zu ermöglichen. Eingriffe von außen bedro-

hen den reibungslosen Ablauf und damit die wirtschaftliche Grundlage der Ge-

sellschaft.

Auf die Implementierung eines maschinellen Produktionsprozesses folge des-

halb in der industriellen Revolution eine umfassende Transformation der Gesell-

schaft:

»Die Transformation der vorangegangenen Wirtschaftsform in das neue System

ist so total, daß sie eher der Verwandlung der Raupe in einen Schmetterling

gleicht, als jegliche andere Veränderung, die sich in stetem Wachstum und

Entwicklung äußert. Man vergleiche beispielsweise die Verkaufstätigkeit des pro-

duzierenden Kaufmanns mit seiner Einkaufstätigkeit. Sein Verkauf umfaßt nur

Erzeugnisse; unabhängig davon, ob er Käufer findet, oder nicht, die Gesellschafts-

struktur wird davon nicht unbedingt berührt. Aber sein Einkauf umfaßt Rohstoffe

und Arbeitskraft, also die Natur und den Menschen. Die maschinelle Produktion

in einer kommerziellen Gesellschaft bedeutet also nichts geringeres als die

Transformation der natürlichen und menschlichen Substanz der Gesellschaft in

Waren. Die Schlußfolgerung ist zwar unheimlich, aber für die völlige Klarstellung

unvermeidlich: Die von solchen Einrichtungen verursachten Verschiebungen

müssen zwangsläufig die zwischenmenschlichen Beziehungen zerreißen und

den natürlichen Lebensraum des Menschenmit Vernichtung bedrohen« (Polanyi,

2019, 70).

12.4 Selbstregulierende Märkte – eine gefährliche Utopie?

Die von Polanyi postulierte Gefahr durch die Kommodifizierung von Menschen

und Natur wird deutlich, wenn man die Logik seines Argumentes rekonstruiert.

Die Vertreter der Theorie des selbstregulierenden Marktes drängen demnach mit-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi 131

hilfe der Politik die Gesellschaft zur Umsetzung ihrer Vorstellungen. Je deutlicher

die Konsequenzen der Umsetzung zutage treten, desto mehr verweigert die Ge-

sellschaft ihre Zustimmung (Block, 2001, xxv.).

Dabei ist ein Widerspruch innerhalb der Lehre des selbstregulierenden Mark-

tes zentral für Polanyis These, selbstregulierende Märkten seien eine »krasse Uto-

pie« (Polanyi, 2019, 19). Er unterscheidet zwischen realen und fiktiven Gütern. Reale

Güter sind Dinge, die explizit für den Verkauf auf dem Markt produziert wurden

(Block, 2001, xxv.). Entsprechend können Arbeit und natürliche Ressourcen keine

realen Güter sein. Arbeit sei schließlich eine Form des menschlichen Tätigwer-

dens und natürliche Ressourcen, Teile der Natur, die nicht im eigentlichen Sinne

produziert wurden, sondern einfach gegeben sind (ebd.).

Die liberale Wirtschaftstheorie unterstellt nun, dass diese Güter, die Polanyi

fiktive Güter nennt, auf Märkten genau gleich (be-)handelbar sind wie reale Güter

und sich ebenso verhalten werden (ebd.). Dieser Fehlschluss habe Konsequenzen

für die gesamte Gesellschaft. Polanyis Argument umfasst zwei Ebenen. Mora-

lisch weist er darauf hin, dass der Natur und dem menschlichen Leben historisch

nahezu immer eine sakrale Dimension zugesprochen wurde. Diese Dimension

werde negiert, wenn Arbeit und natürliche Ressourcen einem Marktmechanis-

mus unterworfen werden (ebd., xxvi). Wer die Natur und die menschliche Iden-

tität instrumentalisiert und in die wirtschaftliche Warenlogik der Inwertsetzung

(Adloff, 2018, 162) einbezieht, bedrohe deren Integrität und ihre Fähigkeit, sich

zu reproduzieren (ebd., 162f.). Fiktive Güter sind Güter, die auch außerhalb der

Marktlogik und unabhängig von deren Inwertsetzung eine starke Rolle und exis-

tentielle Bedeutung haben.

Die moralische Ebene ergänzt Polanyi um eine empirische, wirtschaftspoliti-

sche Ebene, mit der er zeigen will, dass der Staat in drei der zentralen Märkte

notwendigerweise eingreifen muss: in die Märkte für Geld, Arbeit und natürliche

Ressourcen. Entsprechend könne der Staat im Umgang mit fiktiven Gütern kein

außenstehender Akteur sein, der die Märkte sich selbst überlässt (Block, 2001,

xxvi.). Vielmehr muss er finanzpolitisch Einfluss auf das Angebot von Geldmitteln

nehmen, um Inflation und Deflation entgegenzuwirken (ebd.). Arbeitsmarktpoli-

tisch muss er mindestens die Bildung und Ausbildung von Arbeitern sichern und

mit eigener Nachfrage sowie der Regulation von Migrationsbewegungen steu-

ernd in Angebot und Nachfrage eingreifen, um hohe Arbeitslosigkeit zu vermei-

den (ebd., xvi). Umwelt- und agrarpolitisch muss der Staat die Landwirte gegen

Ernteausfälle und volatile Preise absichern und besonders in dicht besiedelten

Gebieten die Landnutzung regulieren.

Mithilfe dieser zwei Ebenen, der moralischen und der empirischen, argumen-

tiert Polanyi, dass selbstregulierende Märkte unmöglich sind, also Märkte, die sich

durch eine Entbettung der Wirtschaft und damit ihren vollständigen Entzug aus

dem Einflussbereich des Sozialen und des Politischen auszeichnen. Werde ihre

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

Realisierung dennoch versucht, so drohten auf den Gebieten der fiktiven Güter

tiefgreifende Konsequenzen wie die Zerstörung der Natur und soziale Unruhen.

Wie erklärt Polanyi nun, dass entgegen der bisher referierten Erkenntnisse

und entgegen der bis zur industriellen Revolution von ihm beobachteten Tendenz

zur Regulierung von Umbrüchen die Idee selbstregulierender Märkte wirkmächtig

wird?

Einen ersten Hinweis gibt Polanyi bereits zu einem frühen Zeitpunkt in The

Great Transformation. Zunächst referiert er historische Versuche zur Regulierung

von Veränderungen und geht dabei besonders auf die Steigerung der Lebensmit-

telversorgung durch die (unrechtmäßige) Aneignung und Einfriedung von Ge-

meindeland durch Lords und Adlige in der frühen Tudorzeit ein. Wie in der

Industriellen Revolution geht hier eine Verbesserung im Bereich der Produktion

mit großem Leiden der Bevölkerung einher, die in einer »Revolution der Reichen

gegen die Armen« (Polanyi, 2019, 61) von den Feldern ausgeschlossen und aus

ihren Häusern auf Gemeindeland vertrieben wurde. König und Kronrat machten

sich in dieser Situation nicht die ausschließlich wirtschaftliche Sicht zueigen, die

auf den Vorteilen der Einfriedung bestand und auf die gesteigerten Bodenerträge

und Lebensmittelproduktion verwies. Stattdessen kämpften sie von 1480 bis 1640

gegen die sozialen Folgen der Einfriedung und die drohende Entvölkerung der

betroffenen Landstriche (vgl. ebd.). Obgleich ihnen ein Sieg gegen die Praxis der

Lords nicht gelingt, bescheinigt ihnen Polanyi ein Bewusstsein für die Bedeutung

der Verlangsamung von Entwicklungen durch die Politik, das in der Industriellen

Revolution verlorengegangen sei:

»Eine Aktion, der es nicht gelingt, eine Entwicklung völlig aufzuhalten, ist des-

halb noch keineswegs gänzlich wirkungslos. Das Tempo einer Veränderung ist oft

nicht weniger bedeutsam als die Art der Veränderung, denn während die letztere

häufig nicht von unserem Willen abhängt, ist es durchaus denkbar, daß die Ge-

schwindigkeit, mit der wir die Veränderung zulassen, sehr wohl von uns abhängt.

Der Glaube an den spontanen Fortschritt muß uns für die Rolle der Regierung im

Wirtschaftsleben blind machen. Diese Rolle besteht häufig in der Beeinflussung

des Tempos dieser Veränderung, in einer Beschleunigung oder Verlangsamung,

je nach dem einzelnen Fall. Wenn wir dieses Tempo für unveränderlich halten

oder, was noch schlimmer ist, wenn wir eine Einflußnahme als Sakrileg betrach-

ten, dann bleibt natürlich kein Raum für Interventionen« (Polanyi, 2019, 63f.).

Polanyis Vorstellung davon, wie sich diese Ablehnung von Interventionen und da-

mit die Ablehnung einer mäßigenden politischen Einflussnahme auf wirtschaft-

liche Entwicklungen durchsetzte, ist Gegenstand des folgenden Abschnitts.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi 133

12.5 Performative Durchsetzung der Idee
eines selbstregulierenden Marktes

Zunächst stellt Polanyi fest, dass die Entbettung der Wirtschaft im Laufe der

industriellen Revolution unmittelbar spürbare Veränderungen für die Menschen

mit sich brachte: Für Arbeiter und deren Familien stieg das Risiko der Erwerbs-

losigkeit, und Landwirte sahen sich angesichts einer gestiegenen Importquote

von landwirtschaftlichen Gütern einer schärferen Konkurrenz ausgesetzt. Gleich-

zeitig erodierte das bisherige familiäre und gemeinschaftliche Netz der sozialen

Absicherung (Block, 2001, xxvii). Angesichts dieser Zumutungen bedurfte es gro-

ßer staatlicher Bemühungen, um Aufstände und andere politische Umsturzver-

suche zu verhindern (ebd.). Die Durchsetzung der Smith’schen »einfachen und

natürlichen Freiheit« war, so schreibt er, eine »höchst komplizierte Angelegen-

heit« (Polanyi, 2019, 194). So sei die Umsetzung der ab den 20er Jahren des 19.

Jahrhunderts ausdifferenzierten Idee des Laissez-faire besonders zu Beginn para-

doxerweise mit umfassender Planung und Steuerung verbunden gewesen. In der

Durchsetzung des selbstregulierenden Marktsystems sieht Polanyi das Ergebnis

einer Idee, die Ähnlichkeiten mit einem Glaubensbekenntnis habe:

»Nichts war natürlich an der Praxis des Laissez-faire; freie Märkte wären niemals

bloß dadurch entstanden, daßman den Dingen ihren Lauf ließ. So wie die Baum-

wollfabriken – die führende Freihandelsindustrie – mit Hilfe von Schutzzöllen,

Exportprämien und indirekten Lohnsubventionen geschaffen wurde, wurde sogar

der Grundsatz des Laissez-faire selbst vom Staat durchgesetzt. Die dreißiger und

vierziger Jahre brachten nicht nur zahlreiche Gesetze, durch die restriktive Vor-

schriften aufgehobenwurden, sondern auch eine enormgewordeneVerwaltungs-

tätigkeit des Staates, der nunmit einer Zentralbürokratie ausgestattet wurde, um

die von den Liberalen gestellten Aufgaben zu bewältigen. Für den typischen Utili-

tarier war der Wirtschaftsliberalismus ein soziales Anliegen, das dem größtmög-

lichen Glück für die größtmögliche Menschenzahl dienen sollte; das Laissez-faire

war nicht ein Mittel zum Zweck, es war selber der Zweck. Sicherlich konnte die

Gesetzgebung nicht direkt eingreifen, außer durch Abschaffung von schädlichen

Restriktionen. Das bedeutet jedoch nicht, daß die Regierung nichts tun konnte,

vor allem indirekt. Im Gegenteil, der utilitaristische Liberale betrachtete die Re-

gierung als das wichtigste Agens zur Erreichung von Glück« (Polanyi, 2019, 192f.).

Die Verbreitung von Märkten und deren dominante Stellung in der Gesellschaft

fußt demnach auf der performativen Umsetzung der liberalen Ideen ab Beginn

der industriellen Revolution. Sein Unbehagen an dieser Entwicklung begründet

Polanyi mit den innerenWidersprüchen der Idee des selbstregulierenden Marktes,

die ausgehend von Adam Smith auf Fehldeutungen aufgebaut worden sei:

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

»Kein geringererDenker als AdamSmith behauptete, die Arbeitsteilung in derGe-

sellschaft beruhe auf der Existenz vonMärkten, oder, wie er es formulierte, auf der

Neigung des Menschen zum Tausch, zumHandel und zumUmtausch einer Sache

gegen die andere. DieseWendung sollte später zum Begriff desHomo oeconomicus

führen. Rückblickend kann man feststellen, daß kein Mißverstehen der Vergan-

genheit sich als so prophetisch für die Zukunft erwiesen hat. Denn während bis

zur Zeit Adam Smith‘ diese Tendenz im Leben keiner bekannten Gesellschaft in

größerem Maße hervorgetreten war und bestenfalls eine untergeordnete Rolle

imWirtschaftsleben spielte, herrschte hundert Jahre später ein industrielles Sys-

tem über den Großteil der Erde, das praktisch implizierte, daß die Menschheit in

allen ihren wirtschaftlichen, wenn nicht gar in ihren politischen, intellektuellen

und geistigen Aktivitäten von dieser einen besonderen Tendenz bestimmt wur-

de« (Polanyi, 2019, 71f.).

Da die spezifische Konstruktion des Marktsystems dazu führe, dass jeder regulie-

rende Eingriff in die Märkte zum Schutz der sozialen und natürlichen Grundlagen

der Gesellschaft gleichzeitig deren wirtschaftliche Grundlage bedroht, halte eine

unausweichliche Spannung Einzug in die Gesellschaft.

Der Markt ist dabei eine der Einrichtungen moderner Gesellschaften, die das

Aufeinandertreffen von Individuen und deren Interaktionen vorstrukturiert. Sei-

ne Regeln und der klare Zweck, mit dem Menschen auf dem Markt interagieren,

verringern die Unsicherheiten. Es ist nicht notwendig, sich auf das Gegenüber,

seine Geschichte und Persönlichkeit voll einzulassen. Vielmehr reicht es aus, die

Bedürfnisse zu kennen, die der andere auf dem Markt befriedigen möchte. Märk-

te wirken, wie bereits an früherer Stelle eingeführt, als Interdependenzunterbrecher.

Sie reduzieren die Notwendigkeit drastisch, in eine tatsächliche persönliche In-

teraktion mit dem Gegenüber einzutreten (Adloff, 2018, 122). Solange wir es fast

überall mit Waren zu tun haben, ist der bevorzugte Mechanismus der Interaktion

der Markttausch. Und dieser legt keine Grundlage für längerfristige Beziehun-

gen. Wo Märkte dominieren, werden Waren getauscht, und es wird ökonomisch

gedacht. Gaben erscheinen hier unnötig oder gar unmöglich (vgl. ebd., 165). Die

Kommodifizierung ist also einer der Aspekte, der bei der Suche nach Gabenprak-

tiken in modernen Gesellschaften berücksichtigt werden muss. Wo bleibt noch

Raum für sie? Gibt es nur noch Waren? Oder gibt es eine strikte Dichotomie

zwischen Gaben im Privaten und Waren auf der gesellschaftlichen Ebene?

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss -- Gaben und die Grenzen

des Marktes

In den vorangegangenen Abschnitten wurde gezeigt, welche Widersprüche und

Gefahren für sämtliche Bereiche einer Gesellschaft Polanyi mit der Ausbreitung

von Märkten verbindet. Die Expansionstendenzen des Marktes und das Bedürf-

nis, die natürlichen und sozialen Grundlagen des Zusammenlebens vor dessen

Zugriff zu schützen, führen zu Spannungen. Diese treten besonders angesichts

der Überführung der sogenannten fiktiven Güter in Warenformen zutage, die,

folgt man Polanyi, wiederum zentral für die Etablierung eines Marktsystems ist.

Mit der Frage nach der Kommodifizierbarkeit gewisser Güter setzt in den

1970er Jahren eine Debatte ein, die die Gabe als prominenten und politisch um-

setzbaren Gegenpol zum Markt konkretisiert. Dies ist insofern überraschend, als

die Gabe in den modernen Sozialwissenschaften bis dahin zunehmend in den

Hintergrund gerückt war (vgl. Adloff, 2018, 37). Ihr Ansatz wurde lange Zeit nicht

berücksichtigt, da von der Gabe keine Erklärungsansätze für die Untersuchung

moderner Gesellschaften erwartet wurden.

In der Soziologie wurden Gaben und Geschenke von manchen Forschern als

bloßes Hintergrundphänomen wahrgenommen, das keiner intensiven Analyse be-

durfte (ebd.). Andere akzeptierten sie als konstitutionelles Phänomen in archai-

schen Kontexten – fanden sie ethnologisch durchaus interessant, aber ungeeignet

für die Erklärung von komplexen, stark institutionell und systematisch vermit-

telten modernen Beziehungen. So ist der reziproke Gabentausch beispielsweise

für Niklas Luhmann ein typisches Regulativ segmentärer Gesellschaften (vgl. ebd.

und Luhmann, 1997); also für Formen des Zusammenlebens, die von einer Aus-

handlung der Regeln zwischen Gruppen und Clans geprägt werden und die über

keine übergeordneten politischen Institutionen verfügen. Ein dritter Standpunkt

zur Gabe in modernen Gesellschaften besagt, dass sie heute ausdifferenziert im

wirtschaftlichen Markttausch einerseits und den rein privaten Geschenkpraktiken

zu besonderen Anlässen andererseits aufgegangen sei (vgl. Adloff, 2018, 37).

Entgegen dieser Positionen, die die Gabe ins Reich vormoderner und archai-

scher Gesellschaften verbannen, erlebte die Debatte um sie in den 1970er Jahren

eine Renaissance. Anlass lieferte das Wiederaufkommen der Frage nach der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

deutung von Egoismus und Altruismus als Motivation für menschliche Verhal-

tensweisen.1 Zwei Bücher stellten diese Frage mit Blick auf Phänomene des 20.

Jahrhunderts:

Die Soziologen Samuel P. Oliner und Pearl M. Oliner forschten zur Motivation

derjenigen, die während des Dritten Reiches als freiwillige Retter von jüdischen

Bürgern Widerstand gegen die Nationalsozialisten und den Holocaust leisteten

(siehe bspw. Oliner und Oliner, 1998). Sie untersuchten Gabenpraktiken in einer

historischen Extremsituation, in der die Gabe dem Begriff der Selbstlosigkeit sehr

nahe kam, weil sie mit einem existentiellen Risiko für die Gebenden einherging.

Demgegenüber steht Richard M. Titmuss, der, ausgehend von einem ähnlichen

Unbehagen wie Marcel Mauss und Karl Polanyi, nach Praktiken und Motiven

der (altruistischen) Gabe in normalen Alltagssituationen suchte. Er beleuchtet in

seinem Buch The Gift Relationship. From Human Blood to Social Policy (Titmuss, 1997,

Ersterscheinung 1971) die Vor- und Nachteile der Kommodifizierung gewisser Gü-

ter und die Verdrängung von altruistischen Praktiken durch Märkte. Das Buch ist

im Wesentlichen eine vergleichende Studie der Blutspendesysteme der USA und

Großbritanniens. Titmuss stellt fest, dass im britischen System, das auf freiwilli-

gen Spenden basierte, eine größere Blutmenge mit höherer Qualität gesammelt

wurde als im System der USA, das sich an den Marktgesetzen orientierte und für

die Abgabe von Blut bezahlte.

13.1 The Gift Relationship – Blut und andere Gaben

Titmuss zentrale These lautet, dass Altruismus zugleich moralisch geboten und

wirtschaftlich effizient sei (Oakley und Ashton, 1997, 5). Zum Beweis dieser These

beschäftigte er sich nicht zufällig mit Blut und Blutspenden. Es geht ihm darum,

anhand dieses besonderen Gutes (ein fiktives Gut in Reinform, wenn man sich

an den Kategorien von Polanyi orientiert) zu zeigen, dass Systeme, die auf den

Modus der (altruistischen) Gabe setzen, durchaus eine praktikable Alternative

zum Marktsystem darstellen und dessen Widersprüche vermeiden können.

Titmuss schreibt sein Buch vor dem Hintergrund einer Grundsatzdebatte im

Bereich der Gesundheits- und Sozialpolitik. Anhand des konkreten Beispiels von

Blut lässt sich diese Debatte gut abbilden und soll mithilfe der spezifischen An-

lage der Titmuss’schen Studie in ein grundsätzliches Argument verwandelt wer-

den. Die Nachfrage nach Bluttransfusionen und damit der Bedarf an Blutkonser-

ven war im Zuge neuer medizinischer Verfahren, wie der Einführung der Herz-

Lungen-Maschine 1950 in England, massiv gestiegen (vgl. Oakley und Ashton,

1 Einen Einblick gibt Nagel, 1970.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes 137

1997, 5 und Titmuss, 1997, 73). Moderne medizinische Methoden erlaubten Ope-

rationen am offenen Herzen und andere Eingriffe, bei denen große Mengen des

Blutes der Patienten ersetzt werden mussten (ebd.). Blutkonserven wurden ge-

braucht, und die Verantwortlichen stellten sich die Frage, wie eine Versorgung

mit ausreichenden Mengen an qualitativ hochwertigem Blut gewährleistet werden

konnte (ebd.).

Gleichzeitig erlaubten es technologische Fortschritte, Blut, das bisher in der

Regel in Form einer Vollblutspende gewonnen und weitergegeben wurde, auf an-

dere Weise zu verarbeiten.2 So entstand aus der gestiegenen Nachfrage und den

neuen technischen Möglichkeiten ein internationaler Markt für Blutprodukte. Der

Bedarf und die skizzierten Entwicklungen lösten schließlich eine Debatte um den

Status von Gesundheitsversorgung und medizinischen Gütern aus.

»Profitable competition for blood ‚is a healthy thing‘, it is argued by some in the

United States. It improves services, increases supplies of blood and is the answer

to a ‘shiftless, socialistic approach’. If competition for blood were eliminated, it

is warned, it would ‘be the entering wedge for the destruction of our entire anti-

monopoly structure’ and would threaten the interests of ‘great pharmaceutical

companies’« (Titmuss, 1997, 219f.).3

Besonders Vertreter des neoliberalen Institute of Economic Affairs plädierten für ei-

ne marktwirtschaftliche Organisation der Gesundheitsversorgung auch in Groß-

britannien. Medizinische Güter, Leistungen und Dienstleistungen sollten unter

Marktbedingungen gehandelt, Blutspenden bezahlt und ein Wettbewerb um Blut

sollte eingeführt werden. Dadurch steigere sich die Produktivität und das Angebot

an Blut.4

Titmuss verfasst seine Studie als Gegenposition zu diesen Argumenten. An-

hand der Frage nach der Kommodifizierung von Blut wird verhandelt, wo das

Soziale beginnt und das Ökonomische endet (Titmuss, 1997, 219). Die Frage nach

dem Status von Blut wird somit zu einem Dammbruchargument aufgebaut, denn

»if blood is considered in theory, law and is treated in practice as a trading com-

modity, then ultimately human hearts, kidneys, eyes and other organs of the

2 Stabilere Plastikverpackungen ermöglichten es beispielsweise, Blutplasma bei unter -40°C

gefroren länger zu lagern. Während 1975 90% der Blutspenden Vollblutspenden waren, die

innerhalb von 35 Tagen verwendet werden mussten, wurden 1995 ca. 95% des gesammel-

ten Blutes weiterverarbeitet. Auf dieseWeise könnenmit dem Blut eines Spenders Produkte

hergestellt werden, die zur Versorgung mehrerer Patienten beitragen (Martlew, 1997, 42f.).

3 Titmuss zitiert hier Philipp Carlinger, General Manager der »Pioneer Blood Service Inc.« aus

New York. Dieses Statement gab er bei einer Anhörung vor dem Senate Subcommitee on Anti-

trust and Monopoly am 1. August 1967 ab (Titmuss, 1997, 232, Anmerkung 2).

4 Titmuss bezieht sich hier besonders auf Argumente der marktliberalen Gesundheitsökono-

men Michael Cooper und Anthony Culyer (Cooper und Culyer, 1968).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

body may also come to be treated as commodities to be bought and sold in the

marketplace« (ebd., 219, vgl. auch ebd., 58).

Titmuss plädiert vor diesem Hintergrund dafür, gewisse gesellschaftliche Räu-

me vor dem Zugriff des Marktes und seiner Logik zu schützen, um Praktiken des

(altruistischen) Gebens zu ermöglichen.5 Diese Praktiken seien, so seine Schluss-

folgerung, neben ihrer moralischen Relevanz auch wirtschaftlich erfolgreicher als

der Markt.

Wie Titmuss zu dieser Schlussfolgerung gelangt, wird im Folgenden schritt-

weise nachvollzogen.

13.1.1 Blut: »Saft des Lebens« oder gewöhnliches Gut?

Titmuss Wahl fällt für die Beschäftigung mit den Konsequenzen der Kommodi-

fizierung auch deshalb auf den Untersuchungsgegenstand Blut, weil Blut tradi-

tionell eine besondere soziale und kulturelle Bedeutung zukommt:

»Thousands of years ago man discovered that this fluid was vital to him and pre-

cious beyond price. The history of every people assigns to blood a unique impor-

tance. Folklore, religion and the history of dreams of perpetual youthfulness – of

rejuvenation through ‘new blood’ – are filled with examples« (Titmuss, 1997, 61).

Er führt Bibelstellen auf, in denen Blut zum Synonym für Leben wird, erinnert

an ägyptische und römische Riten, in denen Blut getrunken oder darin gebadet

wird, um Stärke und Jugend zu erlangen (Titmuss, 1997, 61f.). Er verweist auf

die Begriffe Blutsbruderschaft, Blutrache und Blutfehde sowie auf die Tatsache, dass

Angehörige bestimmter religiöser Gruppen eher sterben wollen, als Blutspenden

zu empfangen (ebd., 62). Blut, so schließt er seinen Überblick, ist in der Lage,

die tiefsten Gefühle und Überzeugungen der Menschen über das Leben und den

Tod zu berühren:

»For centuries then in all cultures and societies, blood has been regarded as a vital,

and oftenmagical, life-sustaining fluid, marking all important events in life, mar-

riage, birth, initiation and death, and its loss has been associated with disgrace,

disgust, impotence, sickness and tragedy. Symbolically and functionally, blood is

deeply embedded in religious doctrine; in the psychology of human relationships;

and in theories and concepts of race, kinship, ancestor worship and the family.

5 Obwohl Titmuss feststellt, dass es sich im Fall der Blutspende selten um Akte des reinen Al-

truismus handelt, spricht er von Räumen für »altruistisches Geben«. Die Praxis der freiwilli-

gen Blutspendemacht denMenschen deutlich, dass »Selbstliebe« aufgrund der potentiellen

Abhängigkeit aller von gespendetem Blut mit der »Liebe zu anderen« einhergeht (Titmuss,

1997, 306).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes 139

From time immemorial, it has symbolized qualities of fortitude, vigour, nobility,

purity and fertility« (Titmuss, 1997, 62).

Blut, so scheint es, ist traditionell soweit vom Status eines profanen Gutes ent-

fernt, wie es sich nur vorstellen lässt. Und auch wenn diese historischen Zuschrei-

bungen dank wissenschaftlicher Erkenntnisse über das Blut einem nüchterneren

Blick gewichen sind, verlieren weder das Blut noch die Blutspende damit ihre

existentielle Bedeutung. Durch Bluttransfusionen werden seit den 1940er Jahren

(Titmuss, 1997, 63f.) Menschen medizinisch behandelbar, deren Zustand noch we-

nige Jahre zuvor als hoffnungslos bezeichnet worden wäre (ebd., 73). Krankheiten

wie Hämophilie wurden mithilfe von blutbasierten Produkten ab den 1970er Jah-

ren behandelbar, was für Erkrankte eine fundamentale Verbesserung der Lebens-

erwartung und Lebensqualität bedeutete (Berridge, 1997, 20f.).6 Großbritannien

profitierte bei der Sicherstellung der Versorgung mit Blutkonserven von einer be-

sonderen historischen Präsenz der Relevanz von Blutspenden. Im Gegensatz zu

vielen anderen Ländern, in denen der Aufbau von Blutspendesystemen sich Ende

der 1940er Jahre noch am Anfang befand, war ein solches System in England und

Wales bereits verhältnismäßig weit entwickelt. Im Laufe des Zweiten Weltkrieges

hatte man sowohl aus Vorsorge als auch aufgrund von tatsächlichem Bedarf einen

national operierenden Dienstleister für Bluttransfusionen geschaffen. Auf diese

Weise sollten die großen Mengen an Blut bereitgestellt werden, die für die Versor-

gung von Opfern der deutschen Luftangriffe veranschlagt wurden (Titmuss, 1997,

91). Entsprechend kann im Fall von Großbritannien von einer gewissen Tradition

der Praxis der Gabe von Blut und der expliziten Schaffung von Räumen für Ga-

benpraktiken zur Sicherung der Versorgung mit existentiellen Gütern gesprochen

werden.

Wer Blut gibt, dessen Körper ersetzt die Blutspende in kurzer Zeit. Die Gabe

ist nicht mit einem langfristigen Verlust verbunden. Und doch gibt der Spender

sprichwörtlich einen Teil von sich, der für den Empfänger in der Regel sehr viel

bedeutet und nicht selten unbedingt notwendig ist, um sein Überleben zu sichern

(ebd., 127f.).

6 So beschreibt der Hämophilie-Patient Donald Bateman eindrücklich, wie sein Leben vor der

Erfindung des blutbasierten Factor-VIII-Medikaments aussah, das bei Erkrankten den für

Blutgerinnung zuständigen Faktor VIII ersetzt: »For internal bleeding there was nothing on

offer other than immobility and encasing the limb in a plaster cast. The pain from such a

situation defies description and must in my boyhood have contributed to my mood of blank

despair. When the plaster is removed, the muscle wastage is serious and restoration of mo-

vement becomes hazardous and painful. I have had my left thigh treated in such a manner

three times in pre-Factor VIII days. Bleeds into muscles produce scar tissue which is devitali-

zed and a permanently painful problem« (Bateman, 1994, zitiert aus Berridge, 1997).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

Ob es sich jedoch um eine gute Gabe handelt oder um eine Gabe, die die

Gesundheit des Empfängers oder gar sein Leben gefährdet, hängt von vielen Fak-

toren ab. Nicht alle diese Faktoren lassen sich kontrollieren. So liegt die existen-

tielle Bedeutung von Blutspenden nicht ausschließlich in der Frage nach ihrer

ausreichenden Verfügbarkeit begründet, sondern auch in der Frage nach ihrer

Qualität. Und diese lässt sich (besonders mit den Mitteln der 1970er Jahre) nur

dann gewährleisten, wenn die Spender umfassend und ehrlich Auskunft über

ihren Gesundheitszustand geben; eine Anforderung, die Titmuss als eines seiner

zentralen Argumente gegen die Kommodifizierung von Blut und einen damit ein-

hergehenden Handel von Blut und Blutprodukten auf Märkten in Stellung bringt.

Ausgangspunkt der Überlegungen von Titmuss ist zunächst die gestiegene

Nachfrage nach Spenderblut aufgrund neuer medizinischer Möglichkeiten. Zur

Erfüllung dieser Nachfrage standen sich zum Zeitpunkt der Veröffentlichung von

The Gift Relationship (1970) zwei unterschiedliche Lösungsansätze gegenüber:

Im Nachkriegseuropa setzte man auf ein System der freiwilligen Spende und

eine Verteilung der Blutkonserven durch staatliche Dienstleister wie den briti-

schen National Blood Transfusion Service (vgl. Berridge, 1997). In den USA setzte

man hingegen auf bezahlte Spenden, die mithilfe eines Marktsystems verteilt

wurden. Zur Beurteilung der Funktionsfähigkeit der Systeme schlägt Titmuss ein

Set aus ökonomischen und ethischen Kriterien vor.

Die ökonomischen Kriterien, die Titmuss anlegt, berücksichtigen vier Dimen-

sionen (Titmuss, 1997, 269f.):

1. ökonomische Effizienz,

2. administrative Effizienz,

3. Preis pro Einheit und

4. Qualität pro Einheit.

Besonders der Aspekt der Qualität ist von zentraler Bedeutung, da sowohl die

Spenderauswahl als auch der richtige Umgang mit der Blutspende (hygienische

Abfüllung, Temperatur, Lagerung, Transport) hohen qualitativen Ansprüchen ge-

nügen müssen:

»It is of utmost importance, however, that all blood donors should be carefully

screened on each occasion. The transfusion of blood can be a highly dangerous

act. Quite apart from the problems of compatibility and cross-matching, and the

need for the highest standards in the preparation of apparatus, and in the collec-

tion, storage, recording, labelling, transporting and transfusion of blood, there are

serious risks of disease transmission and other hazards. In addition to the impor-

tance of careful medical examination and supervision, what is also crucial is the

truthfulness of the donor in answering questions about his present health and

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes 141

past medical history. This applies particularly in the case of serum hepatitis, ma-

laria and syphilis which constitute themost serious risks in Britain and the United

States of infecting patients with disease« (Titmuss, 1997, 70f.).

Hier wird angedeutet, dass die Qualität von Spenderblut und eine potentielle

Gefährdung des Empfängers fundamental von der Ehrlichkeit der Spender ab-

hängen. 1970 wurde gespendetes Blut ausschließlich auf Syphilis getestet. 1971

wurde die Kontrolle auf Hepatitis B eingeführt, und erst ab 1989 gelang es, auch

Hepatitis C in routinemäßig eingesetzten Tests zu erkennen. Auf HIV wird Spen-

derblut in den USA seit 1984 und in Großbritannien seit 1985 untersucht (alle

Jahreszahlen, siehe Martlew, 1997, 42-46).7

Angesichts dieser Bedrohung ist nicht verwunderlich, dass sich Titmuss in

seinen ethischen Überlegungen ausführlich der Frage widmet, wo in den bei-

den Systemen Interessenskonflikte aufkommen, die den Spendern Anreize liefern

könnten, Krankheiten und andere Fakten bezüglich ihres Gesundheitszustandes

zu verschweigen.

Titmuss schlägt drei ethische Kriterien zur Beurteilung der beiden Spenden-

systeme vor (Titmuss, 1997, 220):

1. Schaffung oder Vermeidung von Interessenskonflikten,

2. Einschränkung der Freiheit der beteiligten Personen,

3. Verteilungseffekte.

Mithilfe der vorgestellten ökonomischen und ethischen Kriterien analysiert Tit-

muss die empirischen Daten, die er zu den verschiedenen Blutspendesystemen

zusammentragen konnte. Sein Ergebnis, soviel bereits an dieser Stelle, fällt ein-

deutig zugunsten eines Gabensystems der freiwilligen Spende und gegen das

amerikanische Marktsystem mit bezahlten Spendern aus.

13.1.2 Ökonomische Evaluation von Blutspendesystemen

Titmuss stellt fest, dass der amerikanische Blutmarkt unter Produktions- und Al-

lokationsgesichtspunkten ineffizient arbeitet. Während im britischen Blutspen-

desystem 2 % des Blutes verschwendet wurden, traf dies im Marktsystem auf 30

% zu (Titmuss, 1997, 97-105, 270). Das Marktsystem zeichnete sich zudem dadurch

aus, dass sich Momente der Knappheit und des Überschusses abwechselten (ebd.,

113, 270 und Le Grand, 1997, 333f.). Einschränkend muss an dieser Stelle gesagt

7 Einen Überblick über die Debatte um die Bedrohung durch HIV-infiziertes Spenderblut gibt

Berridge, 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

werden, dass Titmuss zwar für Großbritannien über umfassende Daten von 1946

bis 1968 verfügte, die Datenlage für die USA jedoch sehr viel schlechter aussieht.8

Auch auf der Produktionsseite entstanden demnach in diesem Markt Ineffi-

zienzen. Der große bürokratische Aufwand und das angesprochene Ungleichge-

wicht von Angebot und Nachfrage schlugen sich in hohen administrativen Kosten

nieder, weshalb sich Blut im Marktsystem gegenüber dem System der freiwilligen

Spende in den verglichenen Zeiträumen massiv verteuerte:

»These wastes, disequilibria and inefficiencies are reflected in the price paid by

the patient (or consumer); the cost per unit varying in the United States between

£10 and £20 (at the official rate of exchange in 1969) compared with £1 6s. (£2 if

processing costs are included) in Britain – five to fifteen times higher« (Titmuss,

1997, 270).

Den bedeutendsten Unterschied stellt jedoch die Tatsache dar, dass die Bezahlung

von Spendern zu einem Absinken der Qualität des gespendeten Blutes führte. Das

Risiko, mit Krankheitserregern oder Rückständen von Drogenkonsum kontami-

niertes Blut zu bekommen, stieg im kommerziellen Marktsystem substantiell an

(ebd., 270 und Le Grand, 1997, 333f.). Die Qualität, das letzte und für die Emp-

fänger wichtigste der ökonomischen Kriterien, schlägt damit die Brücke zur ethi-

schen Dimension der Titmuss’schen Untersuchung. Diese Ebene ist es auch, die

Titmuss‘ Studie trotz erheblicher Mängel in der empirischen Analyse (siehe bspw.

Kapitel 13.1 und 13.2) über die Partikulardebatte hinaus zu Bedeutung verhelfen.

13.1.3 Ethische Evaluation von Blutspendesystemen

Im Spendensystem stellt die Blutspende eine (altruistische) Gabe dar, eine Mög-

lichkeit, unabhängig vom eigenen Wohlstand, Bildungsgrad oder gesellschaftli-

chen Einfluss einen positiven Beitrag für andere zu leisten. Die zentrale Intention

der Blutspende ist es in diesem System, bedürftigen Menschen in schwierigen ge-

sundheitlichen Situationen zu helfen. Dass damit auf der gesellschaftlichen Ebene

langfristig Anerkennung (in Form von Spenderehrungen oder Ähnlichem) einher-

geht, dass die Blutspende mit dem positiven Gefühl »etwas Gutes getan zu haben«

oder der Hoffnung einhergeht, im Notfall selbst Nutznießer von Blutspenden an-

derer zu werden, mindert diese Intention nicht. Hierzu trägt der besondere Kon-

text bei, in dem die Blutspende stattfindet: Der Empfänger bleibt anonym und ist

8 In den USA hatte sich im Gegensatz zu Großbritannien bis 1970 kein nationales oder von

den einzelnen Staaten gesteuertes Blutspendeprogramm etabliert (Titmuss, 1997, 97ff.). Tit-

muss bezieht sich daher bei seiner Untersuchung des amerikanischen Systems besonders

auf Daten aus der zweiten Hälfte der 1950er Jahre und aus den 1960er Jahren. Diese wur-

den hauptsächlich vom zwischen 1956 und 1962 forschenden Joint Blood Council und der 1967

gegründeten ForschungseinrichtungNational Blood Resource Program erhoben (ebd., 98, 103).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes 143

dem Spender damit nicht in Form von Schuld oder gar Abhängigkeit verpflichtet.

Mit der Spende entstehen keine Ansprüche auf eine bevorzugte Behandlung des

Spenders in medizinischen Notfällen. Und auch die Anerkennung findet auf einer

abstrakten gesellschaftlichen Ebene statt und nicht in der persönlichen Interakti-

on von Geber und Empfänger. Der Fokus liegt hier auf der Intention des Gebens,

ohne dass eine direkte Gegenleistung erwartet werden kann.

Dieser Fokus verschiebt sich, wenn Blut zu einer handelbaren Ware wird. Aus

der Gabe wird ein Tausch von Blut gegen Geld. Diese Verschiebung hat funda-

mentale Konsequenzen.

Interessenskonflikte im Blutmarkt

Titmuss’ erste Beobachtung ist, dass nun ein potentieller Interessenskonflikt auf-

taucht. War bisher das Ziel der Blutspende, jemandem zu helfen, so kommt nun

ein weiteres Ziel hinzu: die Erlangung einer finanziellen Gegenleistung für das

eigene Blut. Solange es nur um das Ziel ging »Gutes zu tun«, gab es für die Spen-

der keinerlei Anreiz, eigene Erkrankungen, etwaigen Drogenkonsum oder andere

Faktoren zu verschweigen, die die Qualität des Blutes mindern oder den Empfän-

ger gefährden könnten. Eine solche Unaufrichtigkeit hätte in direktem Konflikt

mit dem eigenen Handlungsziel gestanden, da eine Blutkonserve von schlech-

ter Qualität nichts Gutes bewirkt, sondern möglicherweise sogar tödlich ist. Mit

der finanziellen Entschädigung kommt ein weiteres Handlungsziel hinzu und ein

Anreiz entsteht, zugunsten der Erzielung eines finanziellen Gewinns entschei-

dende Fakten zu verschweigen. Wer tatsächlich Blut abgibt, verkauft eine Ware

und wird dafür bezahlt. Wer ehrlich Auskunft über eine Erkrankung, beispiels-

weise Hepatitis C, gibt, wird von der Blutspende ausgeschlossen und erleidet eine

finanzielle Einbuße. Dieser Interessenskonflikt führt dazu, dass eine Handlungs-

option teilweise rational wird, die bisher durch das Handlungsziel ausgeschlossen

wurde: nicht ehrlich auf die ärztlichen Kontrollfragen zu antworten und damit

die Gefährdung des Empfängers in Kauf zu nehmen. Und entsprechend führt

der beschriebene Interessenskonflikt zu einer deutlich höheren Anfälligkeit des

Marktsystems für die Generierung kontaminierter Blutkonserven (Titmuss, 1997,

205, 270, 308f.).9

Und zwei weitere Effekte gehen mit der Kommodifizierung von Blut einher:

Während sich in einem spendenbasierten System Menschen aus allen sozialen

9 Das Problem der Krankheitsübertragung durch Spenderblut und Blutprodukte ist durch um-

fassende Tests bei Vollblutspenden inzwischen zwar deutlich eingeschränkt, dennoch be-

steht besonders bei Blutplasma, das in großenMengen gesammelt und international gehan-

delt wird, das Risiko der Ausbreitung eines unbekannten und deshalb in den Testverfahren

nicht erkennbaren Virus (vgl. Chandra et al., 2002 und Zaman et al., 2011).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

Schichten aus unterschiedlichen persönlichen Gründen für eine Gabe von Blut

entscheiden, dominiert in einem Marktsystem der finanzielle Aspekt die Ent-

scheidungsfindung. Titmuss sieht hier eine Einschränkung der Freiheit zur Ent-

scheidung für altruistisches Handeln und einen Grund für die Entstehung eines

Umverteilungseffektes von Arm nach Reich. In beiden Aspekten sieht er eine Be-

drohung der Gesellschaft als Ganzes (vgl. ebd., 313f.).

Einschränkung der Freiheit durch den Markt

Die Titmuss’sche These von der Einschränkung der Freiheit durch den Markt

wirkt zunächst paradox; steht doch das Individuum auf dem Markt im Zentrum,

da seine Präferenzen am höchsten bewertet und die Marktinteraktionen von ge-

sellschaftlichen Verpflichtungen, Traditionen und sozialen Zwängen befreit wer-

den.

Titmuss wendet dagegen jedoch ein, dass der Markt die Freiheit des Menschen

auf eine Freiheit des Konsumenten reduziert. Dadurch werden andere Aspekte

vernachlässigt oder vergessen. Ein zentraler Aspekt, auf den Titmuss in seiner

Studie stößt, ist das Bedürfnis des Menschen, zu geben und zu helfen (Titmuss,

1997, 311). Indem der Markt ihm Möglichkeiten und Gelegenheiten nimmt, diesem

Bedürfnis nachzukommen, schränkt er seine Freiheit ein und verhindert, dass

sich Menschen für Gabenbeziehungen entscheiden können (ebd., 310).

Dieses Argument hat zwei Ebenen. Einerseits geht es mit Blick auf die Blut-

spende um den tatsächlichen Wegfall der Möglichkeit der altruistischen Gabe,

wenn ein Marktsystem für Blut einmal etabliert ist. Neben einem Marktsystem

kann, so Titmuss‘ These, kein paralleles Gabensystem mit staatlichen Einrichtun-

gen zur Verteilung des Blutes aufrechterhalten werden.

Andererseits ergebe sich eine Art Crowding-out-Effekt. Sobald die Logik etabliert

ist, dass Blut als ökonomisches Gut gegen Geld getauscht werden kann, verdrän-

ge dies die Logik der freiwilligen und unbezahlten Blutspende. So verschwinde

die Gabe als Handlungsmöglichkeit ebenso wie als Handlungslogik.10 Und diese

Verdrängung hat Konsequenzen für das soziale Gefüge, das durch Gabenbezie-

hungen auch dann gestärkt wurde, wenn es sich nicht um eine altruistische Gabe

in Reinform handelte:

»In not asking for or expecting any payment ofmoney, these donors signified their

belief in the willingness of other men to act altruistically in the future, and to

joint together to make a gift freely available should they have a need for it. By

expressing confidence in the behaviour of future unknown strangers, they were

10 Der Annahme eines solchen Crowding-out-Effekts widerspricht Tirole, 2017, 143-146.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes 145

thus denying the Hobbesian thesis that men are devoid of any distinctively moral

sense« (Titmuss, 1997, 307).

Gabenbeziehungen in Form der freiwilligen und unbezahlten Blutspende fördern

das Bewusstsein für die Bedeutung der Gemeinschaft für das Individuum:

»As individuals they were, it may be said, taking part in the creation of a greater

good transcending the good of self-love. To ‘love’ themselves, they recognized the

need to ‘love’ strangers« (Titmuss, 1997, 307).

Demgegenüber stehen Marktsysteme, die die Freiheit aller Beteiligten im Gesund-

heitssystem nach Titmuss einschränken. Die Spender geraten in eine Situation,

in der die Entscheidung für die Abgabe von Blut keine freie ist, sondern aufgrund

der finanziellen Bedürftigkeit notwendig wird. Die Empfänger, oftmals alte und

kranke, von Blutkonserven und Blutprodukten abhängige Menschen, können sich

nicht gegen einen Eintritt ins Marktsystem entscheiden. Und auch das medizi-

nische Personal ist vom Marktsystem abhängig und in einem profitorientierten

Gesundheitssystem in seinen Entscheidungen nicht ausschließlich der Bedürftig-

keit der Patienten verpflichtet, sondern zwangsweise auch Effizienzüberlegungen

unterworfen (ebd., 307f.).11

Obgleich der Markt die Individuen von sozialen Zwängen befreien mag, so

Titmuss‘ Argument, wird der Bereich für freie Entscheidungen dadurch nicht grö-

ßer, sondern kleiner: Soziale Zwänge werden von Marktzwängen verdrängt, die

viel umfassender sind und durch die Verdrängung freiwilliger, gemeinschafts-

bildender Interaktionen letztlich den sozialen Zusammenhalt gefährden (ebd.,

310f.). Altruisten werden durch das performative Menschenbild des Homo oecono-

micus zu selbstliebenden Egoisten (Le Grand, 1997, 334).

Der Umverteilungseffekt des Blutmarktes

Die Untersuchung der empirischen Daten zu Blutspendern in den USA und Groß-

britannien führt Titmuss zu der Feststellung, dass in den USA mehr Blut von

Menschen aus der Unterschicht gespendet wurde: Arme, schlecht ausgebildete

und mit wenig Einkommen ausgestattete Menschen spendeten ebenso mit höhe-

rer Wahrscheinlichkeit Blut wie Angehörige der afroamerikanischen Minderheit

(Titmuss, 1997, 172). Aus der Ansprache möglicher Spender mithilfe einer sozialen

Norm, die auf die Notwendigkeit der Generierung lebensrettender Blutkonserven

durch solidarische Spendentätigkeiten verweist und auf diese Weise alle betrifft,

11 Insbesondere medizinisches Personal, aber auch andere professionelle Akteure im Wohl-

fahrtsstaat, sehen sich mit einer Gleichzeitigkeit von Anforderungen und Rechenschafts-

pflichten konfrontiert, die oft nicht ohne Weiteres miteinander vereinbar sind (vgl. Ewert,

2018).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

wird ein Geschäft, in das nur Bedürftige eintreten: Krankenhäuser und Patien-

ten, weil sie Blut oder Blutprodukte existentiell benötigen, und Menschen, die

Geld brauchen und deren Blut zu einer Ressource wird, um finanzielle Mittel zu

erlangen.12

Indem die Blutspende von einer Gabenpraxis zu einem Geschäft wird, verän-

dert sich, wie auch bei Polanyi beschrieben, die Motivation dahinter. Lautete die

entscheidende Frage bisher: »Kann und möchte ich einen positiven Beitrag für

andere leisten und etwas Gutes tun?«, so stellt sich für bezahlte Spender vorder-

gründig die Frage: »Brauche ich das Geld, das ich für die Abgabe meines Blutes

bekommen würde?«

Mit dieser neuen motivationalen Ausgangssituation verändert sich auch die

Gruppe von Menschen, die von der Möglichkeit der Blutspende angesprochen

werden. Das Bedürfnis, Gutes zu tun, einen Beitrag zu leisten, sich durch eine

Blutspende als wertvoller Teil einer Gemeinschaft zu fühlen, lässt sich bei Men-

schen in allen sozialen Schichten finden. Die Notwendigkeit, das eigene Blut zu

verkaufen, um Einkommen zu generieren, ist hingegen in den unteren sozia-

len Schichten präsenter als unter Wohlhabenden. Zusätzlich werden altruistische

Spender unter Umständen von der Tatsache abgeschreckt, dass auf einem Markt

für Blut mit ihrer Spende Profite erzielt werden (vgl. ebd., 209).

Aus diesen Gründen konzentriert sich das Angebot an Blutkonserven im ame-

rikanischen Marktsystem zu einem hohen prozentualen Anteil auf Blut von Men-

schen aus den unteren sozialen Schichten. Eine Situation, die aufgrund der

schichtenspezifischen Wahrscheinlichkeit für Drogenmissbrauch und gewisse Er-

krankungen zum Problem des Interessenskonfliktes zwischen Ehrlichkeit und fi-

nanziellem Anreiz führt (ebd.). Die gesundheitliche Konstitution des Spenders

tritt sowohl mit Blick auf die Gefährdung der eigenen Gesundheit durch die Ab-

gabe von Blut als auch mit Blick auf die Gefährdung des Spendenempfängers

12 Diese Logik geht so weit, dass gar von einer Logik »Geld gegen Gesundheit« im doppelten

Sinne gesprochen werden kann. Dies wird am Beispiel der gegewärtigen Plasmaspende in

denUSAdeutlich: Die Plasmapender »gebenGesundheit« imübertragenen Sinne, in dem sie

anderen mit ihrem Blutplasma eine Behandlung oder die Versorgungmit blutbasierten Me-

dikamenten ermöglichen. Sie geben aber auch sprichwörtlich von ihrer Gesundheit, da viele

aus finanziellem Bedarf weit über die Grenze der empfohlenen Plasmaspende hinausgehen.

So berichteten ARDund Süddeutsche Zeitung imOktober 2019 aus Plasmaspendezentren an

der amerikanisch-mexikanischen Grenze, wo Grenzgänger aus Mexiko bis zu 104 Mal jähr-

lich Blutplasma spenden (in Deutschland sind maximal 60 Spenden pro Jahr erlaubt). Die

Menschen, so der Bericht, benötigen die Einnahmen so dringend, dass sie selbst deutliche

körperliche Warnsignale ignorieren und gesundheitliche Einschränkungen in Kauf nehmen

(vgl. »Bluthandel –Dollar gegenGesundheit«, ARD-Dokumentation am07.10.2019; »Das Blut

der Grenze«, Süddeutsche Zeitung, 04.10.2019, https://tinyurl.com/wno65wk -- letzter Zu-

griff am 14.12.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes 147

durch übertragbare Krankheiten hinter die Möglichkeit zurück, ein finanzielles

Einkommen zu generieren.

13.2 Leistung und Wirkung von The Gift Relationship

Titmuss‘ Ergebnisse lassen sich folgendermaßen zusammenfassen: Seine verglei-

chende Studie der Systeme zur Generierung von Blutspenden in den USA und

Großbritannien zeigt eine Überlegenheit des britischen Systems der freiwilligen

Blutspende. Folgt man seiner Argumentation, dann gilt dies für ökonomische und

ethische Kriterien gleichermaßen. Im Blutmarkt der Vereinigten Staaten lassen

sich größere allokative und administrative Ineffizienzen feststellen als im briti-

schen System. Die Qualität der gewonnenen Blutkonserven ist in Großbritannien

größer, und ungerechte Umverteilungseffekte von Blut der Armen zur Versorgung

der Reichen werden vermieden. Außerdem schränkt das amerikanische Markt-

system die Handlungsmöglichkeiten der betroffenen Menschen und damit ihre

Freiheit ein.

Aus diesen Ergebnissen leitet Titmuss umfassende Aufgaben für die Politik,

insbesondere die Sozialpolitik, ab. Die Aufgabe politischer Maßnahmen ist es

dann, Menschen zur Entscheidungsfreiheit zu verhelfen und zu verhindern, dass

diese Freiheit eingeschränkt oder korrumpiert wird. Paradoxerweise macht es

diese Aufgabenstellung im Kontext der Blutspende notwendig, die Freiheit zum

Verkauf von Blut einzuschränken. Es gehe hier um eine genuin politische und

gesellschaftlich richtungsweisende Frage:

»The choice between these claims – between different kinds of freedom – has to

be a social policy decision; in other words; it is a moral and political decision for

society as a whole« (Titmuss, 1997, 310).

In einem abschließenden Fazit lobt Titmuss die Leistungen des britischen Mo-

dells, dass dank seines institutionellen Settings gleichermaßen die ausreichende

Versorgung der Menschen mit Blutkonserven und -produkten ermöglicht, altru-

istisches Verhalten gefördert und den sozialen Zusammenhalt gestärkt habe:

»The most unsordid act of British social policy in the twentieth century has allo-

wed and encouraged sentiments of altruism, reciprocity and social duty to express

themselves; to be made explicit and identifiable in measurable patterns of beha-

viour by all social groups and classes. […] What we do suggest, however, is that

the ways in which society organizes and structures its social institutions – and

particularly its health and welfare systems – can encourage or discourage the al-

truistic in man; such systems can foster integration or alienation; to recall Mauss,

they can allow the ‘theme of the gift’ of generosity towards strangers, to spread

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

among and between social groups and generations. This, we further suggest, is an

aspect of freedom in the twentieth century which, compared with the emphasis

on consumer choice in material acquisitiveness, is insufficiently recognized. It is

indeed little understood how modern society, technical, professional, large-scale

organized society, allows few opportunities for ordinary people to articulate gi-

ving in morally practical terms outside their own network of family and personal

relationships« (Titmuss, 1997, 292).

Titmuss’ Buch fand in den USA großen Anklang und wurde von der Nixon-

Regierung durchaus ernst genommen. So sind persönliche Gespräche zwischen

Titmuss und Nixons Gesundheitsminister, Elliot Richardson, dokumentiert, der

sich von Titmuss zur Frage der Reformbedürftigkeit des Blutspendesystems in

den USA beraten ließ (Oakley und Ashton, 1997, 6). Diese Beratungen, in de-

nen Titmuss den Wechsel zu einem vollkommen freiwilligen Spendensystem vor-

schlug, führten nicht zu einer Umsetzung seiner Ideen, die strukturelle Verän-

derungen auf der Ebene des Gesundheitssystems vorsahen. Stattdessen wurden

in der Folge stärkere Kontrollen von Blutspenden durch die Federal Drug Admi-

nistration angeordnet und eine verpflichtende Kennzeichnung der Herkunft von

Blutkonserven von paid donors oder voluntary donors eingeführt (ebd.). Einen grö-

ßeren Einfluss mit Blick auf die Systemebene scheint das Buch in Großbritannien

entfaltet zu haben – wenigstens wird es als eine mögliche Erklärung dafür an-

geführt, dass Margaret Thatchers Privatisierungsbestrebungen vor dem National

Blood Transfusion Service Halt machten (ebd.).

Für Titmuss, der von der prägenden Wechselwirkung zwischen Menschen

und ihrem sozialen Kontext überzeugt war, muss dieser Erfolg ebenso in der

konkreten Frage nach der bestmöglichen Gestaltung des Blutspendesystems als

auch in der übergeordneten Frage nach moralischen Werten bedeutend gewesen

sein:

»Moral values do not come from nowhere, but are shaped by the social context

in which people live. In this sense, The Gift Relationship is both optimistic and pes-

simistic: the human capacity for giving offers a vision of a ‘good’ society, but the

character of any society shapes the expression of human capacities« (Oakley und

Ashton, 1997, 8f.).

Einzelne Argumente des Buches hielten der kritischen Überprüfung indes weni-

ger gut stand. Im Nachwort der 1997 erschienenen Neuauflage des Buches zieht

Titmuss‘ Nachfolger auf dem Lehrstuhl für Sozialpolitik an der London School of

Economics, Julian Le Grand, eine durchwachsene Bilanz. Das Titmuss’sche Effi-

zienzargument habe sich, auch aufgrund seiner fehlenden theoretischen Fundie-

rung, über die Jahre weder in seiner positiven Beurteilung des britischen, noch

in seiner negativen Beurteilung des amerikanischen Systems als tragfähig her-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes 149

ausgestellt (Le Grand, 1997, 334). Mit Blick auf das ethische Argument gegen die

Umverteilung von Blut von Arm nach Reich weist Le Grand auf eine Unvollstän-

digkeit hin. Obwohl eine derartige Verteilung durchaus abgelehnt werden kann,

beurteilten die betroffenen armen Blutspender ihre Situation offensichtlich an-

ders. Indem sie sich für die bezahlte Blutspende entschieden, drücken sie aus,

dass der Tausch Blut gegen Geld für sie mit einer Verbesserung ihrer Situati-

on einhergehe (ebd., 335). Le Grand schränkt dieses Gegenargument jedoch ein,

indem er darauf hinweist, dass berücksichtigt werden müsse, dass den Spen-

dern möglicherweise Wissen über langfristige gesundheitliche Folgen oder an-

dere wichtige Informationen fehlen könnten. Ihre Beurteilung könnte aufgrund

dieser Wissensasymmetrie durchaus nur eingeschränkt richtig sein (ebd.).

Trotz der teilweisen Widerlegung seiner Argumente bewahrt sich Titmuss‘

Buch seine wichtige Rolle in der Debatte. Dies lässt sich mit der Tatsache erklären,

dass das zentrale Argument von den empirischen und theoretischen Defiziten des

Buches unberührt blieb. Le Grand nennt dieses Argument das »Kontaminations-

und Korruptionsargument« (ebd.): Selbst wenn ein Marktsystem für Blut alle an-

deren Kriterien erfüllt, bleibt doch die Schwierigkeit, mit der Kontaminierung

des Spenderblutes umzugehen, die sich im Fall von unehrlichen Spendern nicht

ausschließen lässt.13 Und diese Unehrlichkeit lässt sich wiederum in einem Sys-

tem nicht vermeiden, in dem kommerzielle Anreize die Motivation korrumpieren,

mithilfe einer Blutspende bedürftigen Menschen zu helfen.

Spätere Forschung unterstützt dieses zentrale Argument von Titmuss: Ein hö-

herer Kommerzialisierungsgrad des amerikanischen Systems korreliert mit einer

höheren Kontamination von amerikanischen Blutkonserven mit HIV/AIDS ge-

genüber britischen Blutkonserven. Diese Kontamination geht einher mit der hö-

heren Ansteckungsgefahr, besonders von amerikanischen Hämophilie-Patienten,

die regelmäßig Bluttransfusionen benötigen (Martlew, 1997, 9). Und eine Studie

aus dem Jahr 1996 zeigt, dass zwei von fünf neuseeländischen Spendern von ih-

ren Spenden absehen würden, wenn ihr Blut zur Generierung von Profiten aus

blutbasierten Produkten genutzt würde (vgl. Howden-Chapman et al., 1996).

Das Korruptionsargument prägte die Debatte um die Rolle des Marktes, den

Ort der Gabe und die Trennung von Ökonomie und Sozialem in den 1970er und

1980er Jahren. Titmuss bringt mit The Gift Relationship das Mauss’sche Unbeha-

gen gegenüber dem Markt und seinen Lösungsansatz mithilfe der Gabe auf neue

Weise in die Debatte ein. Mit der Frage nach einem adäquaten System für die Be-

reitstellung von Blutkonserven entwickelt er seine Argumentation anhand eines

13 Titmuss‘ Buch erschien noch vor dem Aufkommen des Begriffs der adverse selection in der

Wirtschaftstheorie, welcher das Problem der asymmetrisch verteilten Information adres-

siert. Akerlof, 1979 widmete sich diesem als erster Ökonom und erläuterte ihn anhand des

Marktes für Gebrauchtwagen.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

konkreten Falls (und Politikfeldes) und macht diesen zur Grundlage für allgemei-

nere, systematische Überlegungen. Am Ende des Buches steht ein Plädoyer für

die enge Begrenzung des Geltungsbereiches der Marktlogik und eine Ausweitung

der Räume für Interaktionen des Gebens, der Solidarität, Großzügigkeit und des

Altruismus.

Dieses Plädoyer wird zum Ausgangspunkt einer Debatte um die Leistungen

und Grenzen von Gaben und Marktmechanismen, in die sich zahlreiche Vertreter

der verschiedenen sozialwissenschaftlichen Disziplinen einbrachten. Die Ökono-

men und Nobelpreisträger Robert M. Solow und Kenneth Arrow verteidigen die

Leistungen des Marktes innerhalb der ihm sinnvollerweise zugesprochenen Be-

reiche. Solow greift Titmuss Argumente jedoch auf, um auf die Legitimität un-

terschiedlicher Ziele hinzuweisen. Effizienz sei dabei nur eines dieser Ziele und

stünde in Konflikt mit anderen Handlungszielen. Arrow legt den Fokus seiner

Überlegungen auf die Erkenntnisse über Voraussetzungen und Nebenbedingun-

gen für funktionierende Märkte und stabile Gesellschaften, die Titmuss mithilfe

der Gabe offenlege.

Durch die wechselseitige Kritik am Gaben- und Marktsystem wird in der De-

batte deren jeweilige Wirkmächtigkeit deutlich. Gabe und Markt erweisen sich

als komplementär und es zeigt sich, dass ganz im Mauss’schen Sinne notwendi-

gerweise Räume bewahrt werden müssen, in denen andere Logiken als die des

berechnenden Eigennutzens vorherrschen.

Um diesen Schritt deutlicher hervorzuheben, werden die zentralen Argumente

der Debatte im Folgenden nachvollzogen.

13.3 Robert M. Solow – Blood and Thunder

Robert M. Solow zielt in seinem Beitrag von 1971 darauf ab, die Stärken und

Schwächen der Titmuss’schen Argumentation herauszuarbeiten und seine Er-

kenntnisse für die ökonomische Debatte fruchtbar zu machen. Dafür ordnet er

dessen Kritik an ökonomischen Mechanismen ein, indem er sie nicht als Kri-

tik an der Verwendung des Marktes an sich versteht, sondern als Kritik an der

Implementierung ökonomischer Logik in Bereichen, für die sie nicht geeignet

sind. Darüber hinaus geht es ihm darum, die Bedeutung der Ehrlichkeit und

Rechtschaffenheit auch für ökonomische Fragestellungen zu unterstreichen und

deutlich zu machen, dass es neben ökonomischen Zielen noch zahlreiche weitere

legitime Ziele gibt. Die entsprechenden Zielkonflikte müssen in einer Abwägung

für die Implementierung beispielsweise eines Marktmechanismus ernst genom-

men werden.

Solow arbeitet in seinem Beitrag zunächst zwei zentrale Thesen bei Titmuss

heraus, denen er sich in seinen Überlegungen widmen möchte:

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes 151

1. Entgegen der Annahme von Ökonomen verbessern ökonomische Maßnah-

men, konkret die Kommodifizierung von Blut, die Verfügbarkeit von Blutkon-

serven nicht, sondern verschlechtern die Situation sogar. Ein nichtkommerzi-

elles System, wie es Großbritannien wählt, funktioniert besser. Grund dafür

ist nach Titmuss, dass Menschen grundsätzlich über eine große Bereitschaft

verfügen, sich in altruistischen, großzügigen oder solidarischen Gabenbezie-

hungen einzubringen (Solow, 1971, 1703). Diese Bereitschaft wird vom briti-

schen System angesprochen und genutzt. Sie ist jedoch nicht bedingungslos

gegeben:

»Even a small admixture of commercialism, however, is enough to poison the

well. The altruistic impulse is diminished or destroyed by the realization that

what one is offering as a gift others are selling as a commodicty« (Solow, 1971,

1703).

Wird ein Marktsystem geschaffen, so kontaminieren die Motive des Marktes

das System der freiwilligen Spende gewissermaßen. Die altruistischen Motive

verschwinden und mit ihnen auch das für das Gesundheitswesen so zentrale

Gefühl der persönlichen Zuwendung zum (in diesem Fall unbekannten) an-

deren.

2. Und schließlich schränkt der Markt – folgt man Titmuss – die Freiheit zu geben

ein (ebd.).

Diese Thesen, die, ergänzt durch das Argument der Interessenskonflikte, die Ar-

gumentation für die Gabe in The Gift Relationship bilden, klopft Solow unter dem

Titel Blood and Thunder auf ihren Gehalt ab.

In seiner Gesamtheit überzeugt das Titmuss’sche Argument Solow nicht –

das stellt er bereits früh klar, ehe er sich einzelnen Thesen widmet, von denen

er einige durchaus für fruchtbar hält. Eine zentrale Kritik zielt auf die Daten,

auf deren Grundlage Titmuss seine Argumente entwickelt. Solow verweist auf

ihre Unvollständigkeit, die großen Lücken besonders in den Daten über die USA

und das Fehlen von Erkenntnissen über kulturelle und historische Unterschiede

zwischen den beiden Ländern. Diese könnten, so Solows Einwurf, wertvolle Er-

kenntnisse liefern, um besser zu verstehen, was freiwillige Blutspender motiviert

und weshalb diese Motivation möglicherweise in Großbritannien ausgeprägter

ist:

»I do not mean to make work for an author, but merely to suggest that there may

not be enough information in a simple comparison of Britain and the United Sta-

tes to support any firm conclusion whatever about the causes of the difference in

efficiency. It would be equally plausible, I think, to connect the difference in blood

distribution systems with other historically conditioned differences between Gre-

at Britain in particular and the United States in particular, not least the existence

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

of the National Health Service itself. More fancifully, I suspect there is a trace of

Dunkirk still in those voluntary blood-donation sessions, or a little bit of the tight

little island with its tradition of civicmindedness, as compared with the larger,

ethnically and geographically more heterogeneous, society of the United States«

(Solow, 1971, 1705).

Damit macht Solow einerseits auf einen für die Gabe wichtigen Punkt aufmerk-

sam: Ob sich in einzelnen gesellschaftlichen Bereichen Gabenpraktiken etablieren

oder aktiv etablieren lassen, hängt auch damit zusammen, ob derartige Prakti-

ken in diesen Bereichen über eine Tradition verfügen, also über einen längeren

Zeitraum eingeübt wurden. Diese Traditionen können nicht einfach herbeige-

führt oder verordnet werden. Gleichzeitig lässt sich gegen Solow einwenden,

dass Titmuss mit dem Verweis auf kulturelle und historische Gründe für die

Spendenmotivation in Großbritannien möglicherweise sogar einverstanden wä-

re. Er würde sein Argument wohl dahingehend verteidigen, dass sein Buch darauf

abzielt, mithilfe sozialpolitischer Maßnahmen diese civic-mindedness und die Be-

reitschaft zum freiwilligen Tätigwerden dort, wo sie vorhanden sind, durch die

Beibehaltung oder Schaffung von Möglichkeiten (wie der freiwilligen Blutspende)

zu stärken und zu reproduzieren.

Ähnlich verhält es sich mit einem weiteren Zweifel, den Solow äußert:

»To put it as its strongest, I doubt that abolishing the purchase of blood or pay-

ment for transfusions would transfer the American blood collection and distribu-

tion system into something that worked as well as the British« (Solow, 1971, 1705).

Auch damit wäre Titmuss wahrscheinlich einverstanden, sieht er die Implemen-

tierung von Marktmechanismen, wie sie in den USA bereits geschehen ist, doch

als gravierende, vielleicht sogar irreversible Veränderung im sozialen Gefüge. Er

würde daher umgekehrt wohl darauf bestehen, dass eine Kommerzialisierung des

Systems in Großbritannien zum Wegfall der sozialintegrativen Wirkung der Blut-

spende führen würde, die nur schwer oder gar nicht mehr rückgängig gemacht

werden könnte. Traditionelle Gabenpraktiken, die über einen längeren Zeitraum

durch einen Marktmechanimus ersetzt werden, sind unter Umständen unwider-

bringlich verloren. In diesem Sinne würde Titmuss Solows Einwurf daher eher als

eine Warnung vor der Einführung einer Warenlogik verstehen, die die Gabenlogik

verdrängt.

Solows Kritik zielt in beiden Fällen auf den kausalen Zusammenhang zwi-

schen Gabenlogik und den sozialintegrativen Leistungen einer Gesellschaft bzw.

den kausalen Zusammenhang zwischen der Einführung der Marktlogik und dem

Wegfall dieser Leistung. Ob Titmuss oder Solow hier richtig liegen ist auf Grund-

lage der – zu Recht kritisierten – lückenhaften Datenlage nicht zu entscheiden.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes 153

Solow ruft ins Gedächtnis, welche Vorgehensweisen sich bei Titmuss gegen-

überstehen. Einerseits ein System, das bei der Generierung des benötigten Gutes

Blut auf Altruismus, Großzügigkeit und Solidarität setzt und bei der Verteilung

die medizinische Bedürftigkeit als Kriterium wählt; andererseits ein Marktsys-

tem, das bei der Generierung von Blutkonserven mit monetären Anreizen ope-

riert und das knappe Gut Blut mithilfe eines Marktmechanismus verteilt, der

theoretisch für eine effiziente Allokation sorgt.

Das zentrale Argument für einen Marktmechanismus liegt in der Regel in

der Tatsache, dass er einen gesamtgesellschaftlich wünschenswerten Zustand er-

möglicht, ohne dabei von der Selbstlosigkeit oder der Nettigkeit der Beteiligten

abhängig zu sein (Solow, 1971, 1706). Ein blindes Vertrauen in diese Eigenschaften

und entsprechende Verhaltensweisen hält Solow schon deshalb für riskant, weil

diese nicht unendlich und in jeder Situation vefügbar sind. Der Markt soll hier

Abhilfe schaffen:

»This is what economists since Adam Smith have found so fascinating about the

competitivemarket: that the unrestricted interaction of self-interested people un-

der appropriate conditions results in an outcome with certain socially desirable

properties willed by none of them« (Solow, 1971, 1706).

Die Frage, die Titmuss aufwirft und die Solow ausführlich erörtert, lautet nun,

warum der Markt diese Leistung im Umgang mit Blutkonserven nicht erbringen

kann und ob es noch andere Bereiche gibt, in denen die Marktlogik nicht zu

den bestmöglichen Ergebnissen führt.14 Solow nutzt diese Ausgangsfrage, um

sich auf die Suche nach jenen Bereichen zu begeben, in denen die ökonomische

Nutzenlogik keine oder zumindest keine vorherrschende Rolle spielen sollte.

13.3.1 Die angemessenen Bereiche für ökonomisches Denken

Solow weist zunächst darauf hin, dass der Fall der Blutspende unter ökonomi-

schen Gesichtspunkten kontraintuitive Ergebnisse aufweist. Denn in der Regel

führe ein fehlender oder zu niedrig angesetzter Preis für ein Gut dazu, dass des-

sen Knappheit nicht angemessen ausgedrückt werde und es zu einem verschwen-

derischen Umgang damit komme (Solow, 1971, 1706). Titmuss‘ Studie zeige nun

genau das Gegenteil. Freiwillig und kostenlos zur Verfügung gestellte Blutkon-

serven decken eher den Bedarf und werden sorgfältiger verwendet als Blut, das

14 Die Diskussion bezieht sich hauptsächlich auf die Frage nach der Bepreisung von Vollblut-

spenden. Die Bepreisung von Blutplasma und der daraus entstehenden Blutprodukte zu be-

urteilen ist aufgrund des aufwändigen Verfahrens und des großen internationalen Bedarfs

an hochwertigen Medikamenten weitaus komplexer. Eine Diskussion der ethischen Kompo-

nente der Bepreiung unter diesen Vorzeichen findet sich bspw. bei Taylor, 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

mit einem Preis versehen wird. Letzteres ist öfter kontaminiert und kommt ver-

schwenderisch zur Anwendung. Von diesen Erkenntnissen ausgehend fragt Solow,

ob der Fall der Blutspende Anlass gibt, die Bepreisung knapper Güter grund-

sätzlich zu verwerfen und beispielsweise auf die Erhebung von Mautgebühren

für stark befahrene Straßen oder von Abwassergebühren an stark verschmutzten

Flüssen zu verzichten. Die Antwort ist eindeutig, grenzt aber den Bereich der

Wirksamkeit solcher Maßnahmen ein:

»Herewe are presentedwith a case inwhich free blood is adequately supplied and

carefully husbanded, while dear blood is wasted and contaminated. Is this reason

to doubt the case for congestion tolls and effluent charges? I don’t think so. But

it is reason to remember that economic reasoning applies only where economic

motives predominate« (Solow, 1971, 1706).

Er wendet sich gegen eine Grundsatzkritik amMarkt- und Preismechanismus und

unterstreicht deren Nutzen für dezidiert ökonomische Fragestellungen. Wo öko-

nomische Motive berechtigterweise vorherrschen, ist entsprechend kein Platz für

den Verweis oder die Hoffnung auf altruistische Gabenbeziehungen. Die Gaben-

logik lässt sich aber durchaus in Bereichen anwenden, in denen die Bedingungen

für das Funktionieren eines Marktes nicht vollumfänglich gegeben sind. Diese

Bedingungen referiert Solow in einer Fußnote: »the conditions are pretty strin-

gent: they include the ready availability of knowledge about prices and products

to all participants, the absence of monopoly, and the insignificance of those ‘ex-

ternalities’ that are now beginning to seem very significant indeed« (ebd.). Im Fall

der Blutspende ist es in dieser Hinsicht die asymmetrische Verteilung des Wis-

sens über die Gesundheit der Spender, die der Gabe ein Tor öffnet. Zusätzlich

sieht Solow die Berechtigung des ökonomischen Motivs des Eigennutzens dort in

Frage gestellt, wo ökonomische Motive zwar möglicherweise präsent, aber nicht

ausschlaggebend sind oder sein sollten:

»It is one thing to suggest that the supply of altruism is limited and quite another

thing to pretend that no motive but greed ever operated, even in ‚our culture‘«

(Solow, 1971, 1706).

Solow wendet sich damit zwar einerseits gegen Titmuss und dessen Forderung

nach möglichst umfassenden Räumen für Gabenbeziehungen. Stärker noch rich-

tet er sich aber mit Titmuss gegen jene »Marketeers« und Marktenthusiasten, die

für eine Universalisierung der Logik des Eigennutzes und der Gier als zentrale

menschliche Motive eintreten (ebd.). In Opposition zu den beiden marktlibera-

len Gesundheitsökonomen Michael Cooper und Anthony Culyer argumentiert er,

dass ökonomische und besonders monetäre Überlegungen nicht die einzigen und

oftmals nicht einmal die wichtigsten Motive darstellen:

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes 155

»There is a pretty example of this in Cooper and Culyer. They say, discussing the

waste of blood: ‘If the price (of blood) to hospitals is zero, therewill be no incentive

to conserve blood to the limit, and hence the amount that would be considered

‘adequate’ will be larger than the amount that would be considered ‘adequate’ if a

price had to be paid.’ (M. Cooper andA. Culyer, supra, note 9, at 21.). It is a standard

economic argument and I have no doubt that it applies in those situations that are

institutionalized as ‘economic’. But it is certainly gratuitous to assert that doctors

and hospital administrators respond, presumably necessarily respond, to no other

stimulus but money. That assertation is not itself economics: it is psychology, and

very likely bad psychology« (Solow, 1971, 1706).

13.3.2 Moralisch fragwürdige Folgen der Bepreisung von Blut

Solow hält sich an die Ausführungen von Cooper und Culyer, um zu zeigen,

zu welchen moralisch schwer zu rechtfertigenden Ergebnissen eine konsequente

Anwendung der Marktlogik im Fall von Blutkonserven führen könnte. Die beiden

Autoren wissen um die erhöhte Gefahr der Kontaminierung der Blutkonserven

bei bezahlten Spendern. Sie stellen daher die Frage, ob es gerechtfertigt wäre,

Patienten, die Blut empfangen müssen, diesem Risiko auszusetzen. Weiter fragen

sie, wie im besten Fall damit umgegangen werden kann. Die Diskussion dreht sich

um die Frage, ob dieses Risiko mit dem positiven Effekt der Effizienzsteigerung,

welche sich die Autoren (entgegen der Titmuss’schen Studien) von der Einführung

eines Marktmechanismus erhoffen, gerechtfertigt werden könnte.

Der Umgang mit diesem Risiko würde, so Solow, aller Wahrscheinlichkeit

nach vorsehen, dass eine qualitative Unterscheidung von Blutkonserven in »ri-

sikobehaftet« und »sicher« eingeführt würde, wobei aufgrund fehlender Test-

möglichkeiten alle Konserven von bezahlten Spendern als »risikobehaftet« gelten

müssten (Solow, 1971, 1706). Sicheres Blut würde entsprechend stärker nachge-

fragt und hätte aufgrund von Knappheitsgesichtspunkten einen höheren Preis

als risikobehaftetes Blut, das billiger verfügbar wäre. Somit würde die Einfüh-

rung eines Marktsystems in eine Situation münden, in der der Empfang von

qualitativ hochwertigem sicherem Blut vom Einkommen des Patienten abhinge

(ebd., 1706f.). Diese Situation hält Solow für moralisch nicht zu rechtfertigen:

»You may even be troubled by the fact that the risky blood gets introduced into

an otherwise reasonably satisfactory situation only through Cooper and Culyer’s

belief that buying and selling blood is a useful practice. Suppose, that the intro-

duction of a commercial market would in fact result in some marginal improve-

ment in efficiency (though Titmuss’ story suggests it wouldn’t). The judgement

that such an improvement could justify the creation of differentials in quality of

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

blood received by income class does strike me as morally obtuse« (Solow, 1971,

1706f).

Die Tatsache, dass der monetäre Anreiz zu einem Interessenskonflikt für die

Spender von Blut wird und somit im Ergebnis zu einer höheren Kontaminati-

onsrate des Blutes führt, wird für eine konsequente Einführung des Marktme-

chanismus zur Hürde. Solow macht deutlich, wie weitreichend die Bereitschaft

mancher »Marktenthusiasten« ist, im Gegenzug zu möglichen Verbesserungen

der Effizienz umfassende negative Konsequenzen in Kauf zu nehmen. Damit

zeigt er, dass die Mauss’sche Angst vor der Expansion der eigennutzenorientier-

ten Berechnung, die zugunsten der Effizienz alle anderen Werte opfert, durchaus

ernst zu nehmen ist. Solow selbst unterstreicht jedoch auch, dass nicht alle Öko-

nomen derart radikal vorgehen würden. Mit Nachdruck weist er auf moralische

Gesichtspunkte hin, die nicht durch Effizienzdenken verdrängt werden dürfen.

Dies zu zeigen gelingt hier besonders plastisch, weil es sich nicht um irgendein

Risiko handelt, sondern um das lebensbedrohliche Risiko, die eigene Gesundheit

durch kontaminierte Blutkonserven massiv zu schädigen.

Cooper und Culyer liegen indes nicht vollkommen falsch. Wo ökonomische

Motive und damit individuelle Nutzenüberlegungen vorherrschen, führen fehlen-

de, zu niedrige oder zu hohe Preise dazu, dass Ressourcen nicht optimal genutzt

werden. Ein angemessener Preis führt in solchen Fällen zur Konsumtion der Res-

source innerhalb eines angemessenen Rahmens oder umgekehrt dazu, dass von

einem gewissen Gut eine ausreichende Stückzahl hergestellt wird. Diese Logik

steckt auch hinter Coopers und Culyers Argument für die Bepreisung von Blut,

wobei sie übersehen, dass in diesem Fall neben den ökonomischen Motiven noch

andere Motive eine Rolle spielen (ebd., 1708).

Die Verteilungseffekte, die Solow anhand des als »risikobehaftet« gekenn-

zeichneten Blutes ausmacht, sind unter ökonomischen Gesichtspunkten mögli-

cherweise nicht problematisch, weshalb sie als Kehrseite einer erhofften Effizi-

enzsteigerung in Kauf genommen werden. Unter moralischen Gesichtspunkten

sind sie jedoch verwerflich und führen dazu, dass eine ökonomisch unter Um-

ständen als Verbesserung gewertete Situation dennoch abgelehnt werden muss.

In diesem Sinne plädiert Solow dafür, sich das Gesamtbild zu vergegenwär-

tigen, wenn es um die Implementierung von ökonomischen Mechanismen geht.

Dadurch können auch Motive in die Abwägung von effizienzsteigernden Maß-

nahmen mit einfließen, die nicht rein wohlfahrtsökonomischer Natur sind.

Solow hält Titmuss’ Kritik an den Ökonomen daher für berechtigt, allerdings

in einem engeren Sinne, als Titmuss diese formuliert hat. Titmuss verstand sein

Buch als Argument gegen die Ökonomisierung im Allgemeinen. Solow greift es

auf und verengt es auf die Kritik der Ökonomisierung von Bereichen, in denen

Effizienz und andere ökonomische Motive zwar ein Ziel sein mögen, aber nicht

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes 157

die wichtigsten Ziele sein können oder sollen (ebd., 1709). Den positiven öko-

nomischen Auswirkungen der Implementierung des Marktmechanismus müssen

daher die negativen sozialen Konsequenzen gegenübergestellt werden, die un-

ter Umständen erst stark zeitverzögert auftreten. Nur wenn beiden Seiten in

die Abwägung einbezogen werden, kann eine vollständige Bilanz gezogen wer-

den (ebd.). Solidarität und Eigennutz, Altruismus und Gier sind wichtige Motive,

können jeweils aber nicht verallgemeinert werden:

»Allocation through a market will work only where autonomous individuals must

exchange resources, each trying to do the best for himself according to his own

preferences. Allocation through a market will seem morally right only in spheres

in which self-interest is an approvedmotive and it is felt to be right that individual

preferences should count. It would be a grimworld if that covered everything. But

it would be a very difficult world to organize in a dezentralized way if that covered

nothing« (Solow, 1971, 1710f).

Solow zeigt hier einerseits, wo der Markt sinnvollerweise seinen Platz und seine

Logik ihre Berechtigung hat. Andererseits zeigt er dasselbe für Gaben und andere

Formen der Interaktion und des Tausches. Für beide, Gaben und Markt, erarbeitet

er die Nachteile, die man in Kauf zu nehmen bereit sein müsste, wollte man einen

der beiden Mechanismen universalisieren.

13.4 Kenneth Arrow – Gifts and Exchanges

Kenneth Arrow versteht Titmuss‘ Studie als einen Versuch, die Grenzen der öko-

nomischen Analyse, die Relevanz von (Markt-)Tausch und Gabe als Allokations-

mechanismen und die Bedeutung kollektiver und individualistischer Ansätze in-

nerhalb der Gesellschaft auszuloten (Arrow, 1972, 343). Dabei gesteht er Titmuss

von vorneherein zu, dass dessen Verteidigung der Gabe und der Motive des Al-

truismus, der Großzügigkeit und Solidarität nicht nur bei besonderen Gütern wie

Blut gerechtfertigt ist. Er verweist auf das Phänomen der Philanthropie und an-

dere Bereiche, in denen wechselseitige Hilfsangebote von Bedeutung sind (ebd.,

344). Noch bevor er sich den konkreten Thesen und Argumenten bei Titmuss wid-

met, stellt Arrow damit klar, dass er das Prinzip der Gabe in vielen Bereichen der

Gesellschaft für präsent und wichtig, in manchen Bereichen sogar für bereits

institutionalisiert hält:

»Of course, the whole structure of government expenditures is a departure from

the system of mutual exchange. It is true that it has its own logic of coercion, so

that it is not quite an example of pure altruism, but in a democratic society the

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

voting of expenditures for the benefit of others plainly constitutes an institutio-

nalizing of giving« (Arrow, 1972, 345).

Hier klingt ein Bewusstsein für die soziale Bedeutung von Gabenpraktiken an,

das sich im Laufe der Argumentation dahingehend konkretisiert, dass die Ga-

be an der Schaffung und Erhaltung jener Bedingungen beteiligt ist, derer eine

funktionierende Gesellschaft und auch der Markt bedarf. Dies gilt möglicherwei-

se besonders für die USA, die von Titmuss zum Modell einer individualistischen

Marktgesellschaft erklärt werden (ebd.).

13.4.1 Das Zusammenspiel von Gaben, tugendhaftem Verhalten

und dem Markt

Die Gabendebatte, die Titmuss anstößt, lenkt Arrows Aufmerksamkeit auf ethi-

sche Gesichtspunkte, die auch für eine ökonomische Untersuchung der Gesell-

schaft relevant sind. Arrow fasst diese Gesichtspunkte mit dem Begriff der Tu-

genden zusammen, die Gesellschaften und Märkte tragen (Arrow, 1972, 345). Die

prominenteste Tugend im Fall der Blutspende ist die der Ehrlichkeit oder Recht-

schaffenheit, aber auch Vertrauen, Loyalität und Gerechtigkeit spielen jeweils eine

wichtige Rolle (ebd., 345f.). Diese Tugenden bilden die Grundlage für einen funk-

tionierenden Markt, können aber von diesem nicht geschaffen oder gesichert

werden. Und auch die Stabilität der Gemeinschaft selbst liegt außerhalb des Ein-

flusses des Marktes, weshalb dessen Dominanz von vielen als Schreckensgespenst

wahrgenommen wird:

»The picture of a society run exclusively on the basis of exchange has long haun-

ted sensitive observers, especially from the early days of the capitalist dominati-

on. The ideas of community and social cohesion are counterposed to a drastically

reduced society in which individuals meet only as buyers and sellers of commodi-

ties« (Arrow, 1972, 346).

Zwar soll die Gabenlogik ebenso wenig verabsolutiert werden wie die individua-

listische Marktlogik, doch spielt sie für Arrow wie auch für Mauss und Titmuss

eine wichtige Rolle beim Nachdenken über die Möglichkeiten, eine menschlichere

soziale Ordnung herzustellen (ebd.).

Um die Argumentation inTheGift Relationship besser zu verstehen, nähert sich

Arrow ihr mithilfe des begrifflichen Gerüsts der Nutzentheorie. Zunächst macht

er drei Motive für eine unbezahlte Blutspende aus:

1. Den allgemeinen Wunsch, anderen etwas Gutes zu tun,

2. das Gefühl einer sozialen Verpflichtung,

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes 159

3. und das Gefühl von gesellschaftlichem Druck, wie beispielsweise in Fällen, in

denen die bedürftigen Empfänger der Blutspende bekannt sind (Arrow, 1972,

348).

Da Titmuss sich auf die Spende an unbekannte Empfänger konzentriert und die

Freiheit der Entscheidung für die Gabe betont wird, beschäftigt sich Arrow vor

allem mit den ersten beiden Motiven und formuliert diese mithilfe der Nutzen-

theorie um. Er findet drei Hypothesen:

1. Die Wohlfahrt eines Individuums hängt von der eigenen Bedürfnisbefriedi-

gung ebenso ab wie von der Befriedigung, die anderen zuteilwird. Die Bezie-

hung zwischen den Individuen ist entsprechend von Wohlwollen und nicht

von Neid bestimmt (ebd., 348).

2. Die Wohlfahrt eines Individuums hängt nicht nur vom eigenen Nutzen ab,

sondern auch vom Nutzen, den es anderen ermöglicht (ebd.).

3. Jedes Individuum ist zwar letztlich rein egoistisch motiviert und an den Gü-

tern orientiert, die es persönlich erlangen möchte, doch sichert ein impliziter

Gesellschaftsvertrag seine Verpflichtung zu Leistungen für andere soweit ab,

dass die Bedürfnisbefriedigung aller dadurch verbessert wird (ebd.).

Die ersten beiden Hypothesen weisen auf die befriedigende Wirkung hin, die

die Bedürfnisbefriedigung anderer auf Menschen hat. Sie unterscheiden sich nur

dadurch, dass in Hypothese 2 die Bedürfnisbefriedigung des anderen durch ei-

nen Beitrag des Individuums ermöglicht wird. Die dritte Hypothese begründet

scheinbar selbstloses Verhalten jedoch auf andere Weise. Sie unterstellt einen im-

pliziten Vertrag (Arrow verweist hier auf Kant und Rawls) und das Bewusstsein,

dass z.B. jeder Blutspender in Zukunft selbst in die Situation der Bedürftigkeit

kommen könnte und dann auf die Gaben anderer angewiesen wäre:

»More generally, perhaps, one gives good things, such as blood, in exchange for a

generalized obligation of the part of fellow men to help in other circumstances if

needed« (Arrow, 1972, 349).

Hierfür ist sowohl ein Wissen um die eigene Abhängigkeit von der Gemeinschaft

als auch um die Bedeutung des eigenen Beitrags für das Funktionieren dieser

Gemeinschaft notwendig. Außerdem bedarf es für diese Art des Vertrages eines

Bewusstseins der Individuen für die langen zeitlichen Horizonte des gemein-

schaftlichen Zusammenwirkens und des Vertrauens in die Erfüllung des Vertrages

durch andere Gemeinschaftsmitglieder in der Zukunft. Dass diese Voraussetzun-

gen nicht unrealistisch sind, zeigt Arrow an konkreten politischen Beispielen:

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

»Actual behavior, as reflected in decisions of democratic governments, shows that

individuals are in fact willing to sacrifice present satisfactions for future generati-

ons, as in the case of public investments, or even for others living in the presence,

as evidenced by willingness on the part of middle-class citizens to vote for county

hospitals while they themselves use voluntary hospitals« (Arrow, 1972, 349).

Im Anschluss an die Rekonstruktion der These, Menschen ließen sich in ihren

Handlungen von einem Bewusstsein für die Bedürfnisse anderer leiten, widmet

sich Arrow den weiteren Argumenten, die Titmuss für eine Förderung von Ga-

benbeziehungen anführt. Wie Julian Le Grand (Le Grand, 1997) hält auch er das

Argument, die Schaffung von Märkten würde die Freiheit der Menschen ein-

schränken, sich für altruistische Gaben zu entscheiden, für unzureichend be-

gründet. Und auch die Tatsache, dass die Einrichtung von Märkten für Blut zu

einem Verschwinden von unbezahlten Blutspenden führen würde, bezweifelt Ar-

row (Arrow, 1972, 350f.). Die Tatsache, dass finanziell bedürftige Spender für ihr

Blut entschädigt werden, halte diejenigen nicht ab, die eine solche Entschädigung

nicht brauchen und das positive Gefühl suchen, etwas Gutes getan oder ihren Teil

des Gesellschaftsvertrages erfüllt zu haben (ebd., 351):

»Evidently Titmuss must feel that attaching a price tag to his activity [die Spende

von Blut] anywhere in the system depreciates its value as a symbolic expression

of faith in others. But note that this is really an empirical question, not a matter

of first principles« (Arrow, 1972, 351).

Arrow mag hier einerseits insofern Recht haben, dass der Nachweis einer kon-

kreten kausalen Wirkung der Ökonomisierung in diesem Fall schwer zu erbrin-

gen ist und Titmuss’ These damit bis zu einem gewissen Grad spekulativ bleibt.

Allerdings kann die Tatsache kaum pauschal abgestritten werden, dass mit der

Bezahlung von Blut, die eine Bepreisung von bisher großzügigen Gaben bedeutet,

soziale Konsequenzen einhergehen. Monetäre Anreize, das zeigen beispielswei-

se die Ökonomen Uri Gneezy und Aldo Rustichini (vgl. Gneezy und Rustichini,

2000) in einer Studie mit Eltern eines Kindergartens, machen bisher geltende

Normen unter Umständen unbedeutend. Indem Eltern, die ihre Kinder zu spät

vom Kindergarten abholten, eine Geldstrafe entrichten mussten, verbesserte sich

nicht etwa ihre Pünktlichkeit. Vielmehr wurde aus der sozialen Norm eine Ge-

schäftsbeziehung und statt des schlechten Gewissens gegenüber den wartenden

Angestellten des Kindergartens entwickelte sich das Gefühl, mit der Strafzahlung

den Schaden behoben und die soziale Norm nicht verletzt zu haben. Statt ei-

ner Verhaltensänderung trat aufgrund der monetären Anreize nur die Frage in

den Vordergrund, ob einem das eigene Zuspätkommen die entsprechende Strafe

wert ist. Eine Frage, die sich leichter mit »Ja« beantworten lässt, als die Frage,

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes 161

ob die Unhöflichkeit gegenüber den Angestellten, die eine Verspätung darstellt,

akzeptabel wäre.

13.4.2 Gabe und Effizienz

Das eindrücklichste und für die ökonomische Theorie bemerkenswerteste der Tit-

muss’schen Argumente ist für Arrow das Effizienzargument. Die Tatsache, dass

die freiwillige Gabe von Blut die Effizienz im Blutsystem gegenüber einer be-

zahlten Blutspende steigert, stellt die interessanteste Herausforderung gängiger

ökonomischer Überlegungen dar. Dabei ist für Arrow die empirische Tragfähig-

keit der Behauptung, ein Marktsystem erhöhe den bürokratischen Aufwand, führe

zu einem höheren Grad der Verschwendung und Ungleichgewichten von Angebot

und Nachfrage weniger interessant als die Tatsache, dass in Marktsystemen die

Gesundheitsrisiken für Empfänger von Blutkonserven steigen.15

Die Schwierigkeiten, die der Markt im Umgang mit Blut hat, stehen dabei

stellvertretend für Situationen, in denen Unsicherheit aufgrund einer asymmetri-

schen Verteilung von Informationen herrscht. Die Empfänger (Käufer) sind nicht

in der Lage, mit eigenen Mitteln herauszufinden, welche Eigenschaften das Gut

(Blutkonserve) hat. Sie sind abhängig von der Ehrlichkeit und Rechtschaffenheit

des Verkäufers, der in diesem Fall der bezahlte Spender ist.

Ein auf freiwilligen Spenden basierendes System kann sich in diesem Punkt

sehr weitgehend selbst regulieren. Es gibt keinen Anreiz zur Spende, außer dem

Gefühl, etwas Gutes zu tun. Dieser Intention würde die Abgabe von kontaminier-

tem Blut widersprechen. Da die Spender in der Regel von relevanten Vorerkran-

kungen wissen, würden sie in diesem Fall von einer Spende absehen.

DemMarkt fehlt diese Fähigkeit zur Selbstregulation, da die Vergütung Anrei-

ze schafft, relevante Informationen zu verschweigen (Arrow, 1972, 354). Entspre-

chend ist das Zustandekommen eines effizienten Ergebnisses im Markt abhängig

von der Ehrlichkeit des Spenders – einer Tugend, die der Markt weder selbst

herstellen noch regulieren kann.

In Fällen wie dem der Blutspende, in denen die notwendigen Informationen

nicht für alle Beteiligten zugänglich sind und die Einschätzung der Qualität des

Gutes (und damit des Risikos) von den aufrichtigen Auskünften des Verkäufers

abhängen, ist die zentrale Frage und Herausforderung, keine des Preises, sondern

eine der Ehrlichkeit und des Vertrauens. Diese Erkenntnis führt Arrow zu einer

Reflexion über den Umgang mit Unsicherheiten. Er führt in diesem Zusammen-

hang den Begriff der Verantwortung in seine Überlegungen ein:

15 Arrow diskutiert das Verschwendungsargument sehr knapp (vgl. Arrow, 1972, 356), widmet

jedoch denGroßteil der Untersuchung und seine Konklusion demRisiko der Krankheitsüber-

tragung und den damit verbundenen Erkenntnissen.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

»Some alternative system of determining the quality and providing assurance for

buyers is needed. One such candidate is a sense of social responsibility on the part

of the seller. This may indeed be easier to create in the case of the larger organiz-

ation than in that of the individual seller, for the obligation may then fall upon

the individual member of that organization. In this context, ethical behavior can

be regarded as a socially desirable institution which facilitates the achievement

of economic efficiency in the broad sense« (Arrow, 1972, 354).

Für Arrow ist die Feststellung zentral, dass Tugenden wie Ehrlichkeit bedeutender

für viele ökonomische Transaktionen sind, als dies auf den ersten Blick erscheint.

Mit der Bedeutung der Ehrlichkeit geht die Relevanz der sozialen Verantwortung

einher; dafür, gegenüber den Interaktionspartnern ehrlich zu sein und die Fol-

gen des eigenen Handelns für andere in die Abwägung von Handlungsoptionen

einzubeziehen (ebd., 357). Nur, wenn die Interaktionspartner einander diesbe-

züglich vertrauen können, kann der Markttausch zu effizienten Ergebnissen im

umfassenden Sinne kommen:

»Virtually every commercial transaction has within itself an element of trust, cer-

tainly any transaction conducted over a period of time. It can plausibly be argued

that much of the economic backwardness in the world can be explained by the

lack of mutual confidence« (Arrow, 1972, 357).

Die Gabe leistet in Form der notwendigen regelmäßigen, teilweise institutiona-

lisierten Begegnungen einen Beitrag zum Bewusstsein für die Bedeutung des

Gegenübers und die Abhängigkeit der Verwirklichung eines individuellen, gelin-

genden Lebens von anderen. Indem die sich wiederholenden Begegnungen Ver-

lässlichkeit und Ehrlichkeit erfahrbar machen, entsteht Vertrauen zueinander, das

auch für die Funktionsfähigkeit des Marktmechanismus notwendig ist. Entfallen

diese Möglichkeiten zur Begegnung, so droht auch dieses Vertrauen verloren zu

gehen, das der Marktmechanismus nicht selbst herzustellen vermag.

13.5 Die Gabe und der Markt – eine Zusammenfassung

Titmuss schließt sein Buch The Gift Relationship mit einem Plädoyer für die en-

ge Begrenzung des Geltungsbereiches der Marktlogik und eine Ausweitung der

Räume für Interaktionen des Gebens, der Solidarität, Großzügigkeit und des Al-

truismus. Dieses Plädoyer wird zum Ausgangspunkt einer Debatte um die Leis-

tungen und Grenzen des Marktes und der Gabe, in die sich zahlreiche prominen-

te Vertreter der verschiedenen sozialwissenschaftlichen Disziplinen einbrachten.

Robert M. Solow verteidigt den Markt innerhalb gewisser Bereiche und macht

dessen charakteristische Merkmale stark: Freiheit, Selbstentfaltung und Effizienz.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes 163

Gleichzeitig nutzt er die Kritik von Titmuss, um Universalisierungsbestrebungen

von »Marktenthusiasten« zurückzuweisen, die die Marktlogik auf möglichst vie-

le gesellschaftliche Bereiche anwenden möchten. Er bekräftigt dabei, dass es in

vielen (sozialen) Bereichen zwar auch um Effizienz gehe, diese aber nicht das

einzige und insbesondere nicht das zentrale Ziel sei. Es gehe vielmehr darum,

die verschiedenen Ziele herauszuarbeiten und Zielkonflikte zu berücksichtigen,

die sich beispielsweise bei der Frage nach der Gestaltung des Gesundheitswesens

ergeben. Auf diese Weise stärkt Solow einerseits die Position des Marktes ge-

genüber Titmuss, räumt andererseits aber auch anderen Formen der Interaktion

und anderen Handlungslogiken dezidiert Raum ein. Kenneth Arrow, argumen-

tiert, dass Titmuss ähnlich wie die ihm gegenüberstehenden »Marktenthusiasten«

die Universalisierbarkeit der Marktlogik überschätzen, seinerseits die Leistungs-

fähigkeit der Gabenlogik überschätzt. Dennoch nutzt er Titmuss‘ Argumente, um

die Grenzen des Marktes aufzuzeigen und Voraussetzungen und Nebenbedin-

gungen für funktionierende Märkte herauszuarbeiten. Viele dieser Bedingungen,

die den Markt ermöglichen, unterstützen und komplementieren, können nicht

von diesem selbst geschaffen und gesichert werden. Arrow verweist hier beson-

ders auf Ehrlichkeit, Vertrauen, soziale Integration und Partizipation, soziale Ver-

antwortung und gesellschaftlichen Zusammenhalt. Zu diesen Bedingungen einer

funktionierenden Gesellschaft und eines funktionierenden Marktes trägt die Ga-

be bei. Sie ist kein alternatives System zum Markt im eigentlichen Sinne, sondern

eine komplementäre Logik, die in den entsprechenden Bereichen einen wichti-

gen Beitrag leistet. Besonders in jenen Bereichen, in denen die Bedingungen für

funktionierende Märkte nicht erfüllt sind oder ökonomische Motive nicht do-

minieren, ist die Gabenlogik sogar erfolgversprechender. Die Voraussetzungen

des Marktes, die dieser nicht selbst herstellen kann, müssen im ökonomischen

Denken mitreflektiert und gegebenenfalls vor der Marktlogik geschützt werden.

Durch die wechselseitige Kritik am Gaben- und Marktsystem wird in der De-

batte deren jeweilige Wirkmächtigkeit deutlich. Indem sich Gabe und Markt als

komplementär erweisen zeigt sich, dass ganz im Mauss’schen Sinne notwendi-

gerweise Räume bewahrt werden müssen, in denen andere Logiken als die des

berechnenden Eigennutzens vorherrschen.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Institutionalisierung der Gabe?

Einen anderen Gesichtspunkt als den der sozialen und gesundheitlichen Gefah-

ren, die mit der Kommodifizierung von Blut einhergehen können, greift sich

Kieran Healy aus The Gift Relationship heraus. Er beschäftigt sich mit der Frage,

wie Gabenbeziehungen durch Institutionen ermöglicht und mit ihren positiven

Auswirkungen dauerhaft gesichert werden können. In seiner spezifischen Unter-

suchung von Blutspendesystemen kehrt er zu Mauss‘ ursprünglicher These zu-

rück, der zufolge Menschen bereit sind zu geben, diese Bereitschaft aber durch

Organisationen und Institutionen praktizierbar gemacht oder zumindest nicht

verhindert werden sollte. Titmuss ist nach Healys Darstellung ein bahnbrechen-

der Perspektivenwechsel für die Untersuchung von altruistischen Handlungen

gelungen:

»Although the details of his argument no longer apply, Titmuss rightly pointed

away from individuals and toward the system as a whole. He did not think that

Britain’s blood supply was maintained by a nation of saintly individuals. Rather,

their altruism was socially sustained through the structure of the health system«

(Healy, 2000, 1637).

Dieser Perspektivenwechsel ist in der an Titmuss anschließenden Debatte vielfach

zu kurz gekommen, die sich auf der Ebene des Individuums primär an der Di-

chotomie »Egoist-Altruist«, der entsprechenden Interpretation der Titmuss’schen

Studie und der Frontstellung Gabe versus Markt abarbeitete (vgl. ebd., 1634).

Healy will dieser perspektivischen Einengung entgehen, indem er die Gedanken

aufgreift, die Titmuss der Sozialpolitik und der Ausgestaltung des Gesundheits-

systems widmete, das den Menschen Möglichkeiten zur altruistischen Gabe er-

öffnen solle (vgl. bspw. Titmuss, 1997, 292). Diesen Gedanken bringt Healy mit der

Feststellung auf den Punkt, dass Blut weniger als etwas verstanden werden sollte,

das Individuen spenden, sondern als etwas, das von Organisationen gesammelt

wird (Healy, 2000, 1634). Er vergleicht die Spenderaktivitäten, Spenderpopulatio-

nen und andere Daten, die im Eurobarometer Survey 1994 (Reif und Marlier, 1996)

in den damaligen Ländern der EU und Norwegen erhoben wurden, und stellt fest,

dass diese sehr stark variieren (Healy, 2000, 1634). Wie lässt sich ein Unterschied

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

von 20 bis 30 Prozentpunkten in der Zahl derjenigen, die jemals Blut gespendet

haben zwischen Ländern wie Frankreich (44 %) und Griechenland (38 %) einer-

seits und Luxemburg (14 %) oder Portugal (16 %) andererseits erklären (ebd. und in

Reif und Marlier, 1996)? Besonders interessant ist dabei die Tatsache, dass selbst

geographisch, kulturell und ökonomisch sehr ähnliche Länder wie Frankreich und

sein Nachbarland Luxemburg keineswegs auch nur annähernd ähnliche Ergebnis-

se aufweisen. Healy hält es für unrealistisch, dass eine solche Abweichung durch

unterschiedliche altruistische Neigungen oder eine Ausprägung der Großzügig-

keit der Menschen erklärt werden kann. Eine Erklärung auf der individuellen

Ebene findet er deshalb nicht vielversprechend und macht sich an eine systema-

tische und strukturelle Untersuchung. Konkret vergleicht er die Organisationen

und Vorgehensweisen, mit deren Hilfe die Generierung von Blutspenden verfolgt

wird (Healy, 2000, 1638). Es gelingt ihm zu zeigen, dass unterschiedliche Formen

der Organisation der Blutspende und die damit verbundenen Institutionen un-

terschiedliche Bevölkerungsgruppen ansprechen und zur Spende animieren (vgl.

ebd., 1654 und Adloff, 2018, 39f.).

Innerhalb Europas identifiziert er drei grundlegende institutionelle Settings

für die Blutspende:

1. Nationale staatliche Dienstleister verantworten die Sammlung von Blut und

Blutplasma. Staaten, die diese Form wählen, verfügen über keine weiteren

Institutionen, die Blutspenden organisieren (Healy, 2000, 1639).

2. Das Rote Kreuz verfügt über ein Sammlungsmonopol oder kontrolliert eine

Mehrheit der Blutspenden, wobei es gegebenenfalls durch Krankenhäuser und

Blutbanken ergänzt wird (ebd.).1

3. Blutbanken verfügen über ein Monopol oder kontrollieren eine Mehrheit der

Blutspenden, wobei sie gegebenenfalls durch das Rote Kreuz ergänzt werden

(ebd.).

Diese Unterschiede in der Organisation wirkten sich auf die Blutspende aus:

Staatssysteme (Fall 1) verfügen über eine überdurchschnittlich große Gruppe an

1 Tatsächlich ist Deutschland der einzige Fall, in dem das Rote Kreuz eine Mehrheit der Blut-

spenden kontrolliert (Fall 2) (Healy, 2000, 1640). Und auch unter anderen Gesichtspunkten

stellt Deutschland einen Sonderfall dar: »First, as of 1989, it was the only EU country that ob-

tained some of its blood from paid suppliers. Second, there is a mixed system of paid and

unpaid donation within the nonprofit sector. Most hispotal and community blood banks pay

between DM 30 and DM 50 (about $18 to $30) per donation. (Government policy limits pay-

ment to a DM 50 maximum). In some areas, Red Cross collection centers also compensate

their donors. Third, regional governments (the varios Länder) have different collection po-

licies. There are also significant differences between Eastern and Western länder (Hagen,

1993)« (Healy, 2000, 1639).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Institutionalisierung der Gabe? 167

Spendern, die überdurchschnittlich oft männlich sind und über einen relativ ho-

hen sozioökonomischen Status verfügen. Rot-Kreuz-Systeme (Fall 2) verfügen

über weniger Spender und auch die Konzentration auf wohlhabende und ge-

bildete Schichten ist weniger stark ausgeprägt.

Die größte Vielfalt unter den rekrutierten Spendern weist das Blutbankensys-

tem (Fall 3) auf (ebd.).

»Collection regimes do not simply increase or decrease the donation rate along

a sliding scale. They shape the kind of activity that blood donation is. The analy-

sis suggests that under a state regime, blood donation is something that people

are likely to do once or twice, probably when they are students or during a large

collection effort. Under a Red Cross regime, blood donation is coordinated by a

large voluntary organization that recruits a smaller group of regular donors. This

more committed donor pool is likely to be made up of church-attending people

who are involved in other voluntary activities. State systems pick up donors more

extensively but do not retain them as successfully. Nor do they tap into the po-

tential relationship between blood donation and other forms of volunteering or

the ties of donors to those in need of blood. Under Red Cross systems, then, blood

donation really is the exemplar of altruism it has always been thought to be – but

this is because the collection regime has made it so, not because the act itself or

the strictly individual qualities of the donor« (Healy, 2000, 1654).

Die Art und Weise, wie Blutspendesysteme organisiert sind, welche Institutionen

die potentiellen Spender ansprechen und wie deren Öffentlichkeitsarbeit gestaltet

wird, beeinflusst die Menge der generierten Blutspenden, die Personengruppen,

die zu spenden bereit sind und die Gründe, aus denen sie es tun (ebd., 1655).

Je nach Organisation der Blutspende werden Menschen zum regelmäßigen Ge-

ben von Blut animiert oder davon abgeschreckt. Auch wenn sich die Forschung

im Anschluss an Titmuss auf die zahlreichen individuellen Motive der Gabe von

Blut konzentrierte, sind es letztlich doch die verschiedenen Institutionen, die die

Blutspende organisieren und Individuen überhaupt erst die Möglichkeit der Gabe

eröffnen:

»Collection regimes embed altruism by creating opportunities to give. In the pro-

cess, they produce differing donor populations and show us that there is more

than oneway for a society to rely on the kindness of strangers« (Healy, 2000, 1655).

Wenn Gaben positive Auswirkungen auf das Zusammenleben innerhalb von Ge-

sellschaften und den sozialen Zusammenhalt haben, dann lohnt es sich, Men-

schen mithilfe politischer Maßnahmen Möglichkeiten zu eröffnen, bei denen sie

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

sich mit ihren Gaben einbringen, die Gabe von Blut, Organen,2 Geld oder Enga-

gement wählen können. Gesellschaften, in denen solche altruistischen Praktiken

seltener stattfinden, bestehen nicht notwendigerweise aus weniger altruistischen,

großzügigen und gemeinwohlorientierten Menschen. Möglicherweise fehlen in

diesen Gesellschaften vielmehr die Gelegenheiten und Aufforderungen, altruis-

tisch, großzügig und solidarisch zu handeln (vgl. Adloff, 2018, 39).

Es stellt sich also die Frage, wie ein institutionelles Setting geschaffen werden

kann, das altruistische Handlungen und Interaktionen ermöglicht. Diese Frage,

die Titmuss in seinem Werk prominent stellte, gewinnt dank der Erkenntnisse

von Kieran Healy noch einmal an Bedeutung.

2 Eine Übersicht zum Erfolg verschiedener Systeme, Menschen zur Blut- und Organspende zu

motivieren, gibt Healy, 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15 Gaben im Wohlfahrtsstaat

Michael Walzer erweitert in seinem Essay Socialism and theGift Relationship (Walzer,

1982) und in seinem Buch Sphären der Gerechtigkeit (Walzer, 1992) die Diskussion

um die Dimension des Wohlfahrtsstaates. Die bisherige Untersuchung widmete

sich der Gegenüberstellung der Leistungen der Organisations- und Ordnungs-

prinzipien des (in der Moderne expandierenden) Marktes und der (scheinbar ver-

drängten) Gabe. Walzer konzentriert sich hingegen auf eine andere Gegenüber-

stellung. Ausgehend von sozialpolitischen Maßnahmen, in deren Kontext Titmuss

seine Gedanken über die Gabe ausdrücklich verortet, fragt Walzer nach dem Ver-

hältnis der freiwilligen Gabe zum Wohlfahrtsstaat.

Die folgenden Überlegungen verstehen Sozialpolitik als Maßnahmen, die auf

soziale Risiken und Probleme reagieren, indem sie diesen vorzubeugen oder sie

auszugleichen versuchen (Bäcker et al., 2010, 43). Sozialpolitik ist, insbesondere

betrachtet aus einer Gabenperspektive, nicht ausschließlich als Top-Down-Ansatz

zur Beseitigung von sozialen Problemen durch staatliches Agieren zu verstehen,

sondern enthält Ansätze zur Befähigung der Betroffenen zur eigenständigen und

aktiven Überwindung dieser Probleme (ebd.). Der Begriff Wohlfahrtsstaat wird als

Gesamtkomplex sozialpolitischer »Maßnahmen, Leistungen und Dienste« (ebd.,

44) verwendet.1

Konkret geht es Walzer um eine Abgrenzung zwischen Bereichen der Daseins-

vorsorge, die durch eine verrechtlichte, institutionalisierte und professionalisierte

Sozialpolitik (vgl. Münkler, 2003, 22) abgedeckt werden müssen, und anderen Be-

reichen, in denen freiwilliges Engagement im privaten Nahbereich (in der Regel

innerhalb der Familie) und der Zivilgesellschaft2 eine tragende Rolle spielen kann.

Dabei geht es in letzter Konsequenz wie bei der Gegenüberstellung von Gabe und

1 Die Verwendung dieser Begriffe ist dabei, insbesondere im internationalen Vergleich, nicht

eindeutig. Sie sind in unterschiedlichen Kontexten bisweilen sehr unterschiedlich besetzt

und aufgeladen (vgl. Béland, 2011 und Béland und Petersen, 2015).

2 In Anlehnung an die Enquette-Kommission »Zukunft des bürgerschaftlichen Engagements«

werden die Begriffe »Bürgergesellschaft« und »Zivilgesellschaft« im Folgenden synonymver-

wendet. Ebenso die Begriffe »bürgerschaftliches Engagement« und »zivilgesellschaftliches

Engagement«. Über die Verwendung diese Begriffe und ihre Abgrenzung voneinander gibt

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

Markt nicht um eine Verdrängung des einen durch das andere. Vielmehr kann mit

Walzer ein weiter Begriff des Wohlfahrtsstaates entwickelt werden, der staatli-

che, private und zivilgesellschaftliche Leistungen von vorneherein komplementär

denkt (vgl. Enquete-Kommission, 2002a, 494; Münkler, 2003, 17ff.). Grund für

diese komplementäre Konzeption ist die Überzeugung, dass insbesondere zivil-

gesellschaftliches Engagement eine sozialintegrative Wirkung entfaltet und Leis-

tungen erbringt, die jenseits der Grenzen des Potentials staatlicher Sozialpolitik

liegen:

»For welfare officials can produce at best clean, well-lighted places – hospitals,

day-care centers, old-age homes, and so on – intelligentlymanaged, free from cor-

ruption andbrutality. (Andoften enough they can’t or they don’t do that). Anything

more than that, men and women must provide for themselves and one another«

(Walzer, 1982, 434).

Hier wird das Mauss’sche Unbehagen gegenüber dem Markt ergänzt um Zweifel

an der Vorstellung, dass sich besonders soziale Probleme ausschließlich mithilfe

der Ausdifferenzierungen der Moderne lösen lassen. Es wird, wie Herfried Münk-

ler es formuliert, die Annahme geteilt, »dass gesellschaftliche Differenzierung,

Segmentierung und Professionalisierung ohne starke politische Kompensations-

formen auf lange Sicht selbstzerstörerisch wirken« (Münkler, 2003, 22).

Mithilfe der Gabe lässt sich die Frage stellen, wer im Wohlfahrtsstaat welche

Leistungen erbringen und auf welche Bedürfnisse reagieren soll und welcher Grad

an Organisation durch staatliche Institutionen notwendig ist. Insbesondere mit

Blick auf die professionellen Akteure innerhalb des Wohlfahrtsstaates wird die-

se Frage auch deshalb relevant, weil, wie Titmuss feststellte, eine Überfrachtung

dieser Berufe mit unterschiedlichen Anforderungen und Rechenschaftspflichten

droht (siehe Kapitel 13.1.3). Auch aktuelle Untersuchungen zeigen am Beispiel des

medizinischen Personals die Begrenztheit der Leistungsmöglichkeiten hauptbe-

ruflicher Akteure mit Blick auf unterschiedliche, nicht unbedingt miteinander

kompatibler Handlungslogiken und Erwartungen auf:

»Doctors and therapists are no longer accountable (if they have ever been) to me-

rely one accountability forum. Instead, professionals are likewise accountable to

their profession groups (professional accountability), elected bodies (political ac-

countability), administrative staff, units and agencies (administrative and mana-

gerial accountability), healthcare market stakeholders (contractual or market ac-

countability), courts (judicial accountability) and the general public and/or civil

society (civic society accountability)« (Ewert, 2018, 3).

es jedoch eine breite Diskussion (vgl. Enquete-Kommission, 2002a, 59; Klein, 2001; Münkler,

2002; Olk, 2002).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15 Gaben im Wohlfahrtsstaat 171

Walzer sieht vor dem Hintergrund der sinnvollerweise einzugrenzenden Zustän-

digkeit professioneller Kräfte eine Chance für die Stärkung und Einbindung der

Zivilgesellschaft in die Erbringung einer gesellschaftlich garantierten sozialen Ab-

sicherung im Rahmen des Wohlfahrtsstaates. Darin liegt die Möglichkeit, die von

Münkler geforderten »starken politischen Kompensationsformen« gegen die »ge-

sellschaftliche Differenzierung, Segmentierung und Professionalisierung« zu eta-

blieren. Gleichzeitig verdeutlicht Walzer bereits zu Beginn seiner Beschäftigung

mit Titmuss, innerhalb welcher Grenzen auch diese Stärkung privater und zivil-

gesellschaftlicher Beiträge verbleiben muss. Er referiert den Rückgang von eh-

renamtlichen Aktivitäten und Philanthropie in Westeuropa im Laufe der 1970er

und frühen 1980er Jahre. Dabei stellt er fest, dass dieser Rückgang der Bereit-

schaft zu ehrenamtlichem Engagement von vielen Menschen mit dem Argument

begründet wurde, dass Leistungen und Einrichtungen wie Waisenhäuser, Alten-

heime und Frauenhäuser vom Staat im Rahmen von dessen wohlfahrtsstaatlichen

Aktivitäten erbracht werden müssten und nicht von freiwilligen Gaben wie Zeit

und Geld Ehrenamtlicher abhängen dürften (Walzer, 1982, 431). Diese Begrün-

dung verdeutlicht, dass Leistungen, auf die es aufgrund von (Bürger-)Rechten in

modernen Gesellschaften einen Anspruch gibt, keine Gaben sein können. Denn

Gaben, also auch die Gabe von ehrenamtlichen Hilfeleistungen oder Geld, hän-

gen von der Großzügigkeit, Aufmerksamkeit und freiwilligen Bereitschaft eines

Dritten ab, können daher nicht garantiert werden. Außerdem ist die Frage, ob

sich positive oder negative Auswirkungen aus diesen Gaben ergeben, auch von

den Intentionen der Geber abhängig.

15.1 Risiken der Gabe im Wohlfahrtsstaat

Ein Blick auf die Praxis des philanthropischen Gebens verdeutlicht diese Proble-

matik. Thomas Adam (Adam, 2001) definiert ausgehend von historischen Beispie-

len in Deutschland und den Vereinigten Staaten des 19. Jahrhunderts3 das Stiften

als ein Verhaltensmuster,

»mit dessen Hilfe sich die neue soziale Elite – die Unternehmer und Industriel-

len, die durch die Industrialisierung einen sozialen Aufstieg erfuhren, in die al-

ten stadtbürgerlichen Oberschichten zu integrieren suchte. Diese neue Elite for-

derte damit die bisher unbestrittenen Herrschaftspositionen der alten Elite – des

3 Konkret vergleicht Adam die Organisation und Finanzierung von kulturellen und sozialen

Einrichtungen in Leipzig, New York und Boston im 19. Jahrhundert, insbesondere die Grün-

dungsgeschichte desMetropolitanMuseumof Art in NewYorkmit der des städtischen Kunstmu-

seums in Leipzig sowie die Entstehung der BostonCooperative Buidling Companymit der Stiftung

für Erbauung billiger Wohnungen in Leipzig (Adam, 2001, 195).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

Stadtpatriziats in den deutschen und der ‚Mayflower Generation‘ in den amerika-

nischen Städten – heraus. Damit verbunden ist auch die Frage nach der Kontrolle

des öffentlichen Raumes der Stadt. Wer stiftete, beanspruchte zugleich eine Füh-

rungsposition in der städtischen Gesellschaft« (Adam, 2001, 196).

So lässt sich seinen Ausführungen zufolge zeigen, dass das scheinbar selbstlose

Geben von Geld zur Schaffung sozialer und kultureller Einrichtungen aufgrund

sehr handfester Eigeninteressen praktiziert wurde. Es geht den Stiftern dabei

um die Etablierung und langfristige Absicherung der sozialen Anerkennung und

der Zugehörigkeit zu einer einflussreichen Elite. Stifterisches Tätigwerden zielte

darauf ab, symbolisches Kapital (vgl. Kapitel 5.2) zu akkumulieren. Zu diesem

Zweck wurden die philanthropischen Aktivitäten strategisch und für einen langen

Zeithorizont geplant und umgesetzt:

»In beiden Ländern galt es als eineWeisheit, daß es dreier Generationen bedurfte,

damit eine Familie einen Gentlemen hervorbringen konnte. Die erste Generation

legte die Grundlagen für den wirtschaftlichen Erfolg, den die zweite Generation

befestigte und in kulturelles Kapital umzuwandeln begann, bevor die dritte Ge-

neration in die begehrten ‚führenden Kreise der Gesellschaft‘ quasi hinein gebo-

ren wurde« (Adam, 2001, 210).

Die entsprechenden Eliten scheuten dann auch nicht davor zurück, ihren Macht-

anspruch gegenüber den demokratisch legitimierten Instanzen geltend zu ma-

chen. Adam verweist auf einen letztlich nicht realisierten Plan, der 1877 dem an-

geblichen »Verfall der Stadtregierung von New York« (ebd., 207) entgegenwirken

sollte und tiefgreifende Veränderungen der Verwaltungsstruktur vorsah: Wohlha-

bende Bürger ab einem festgelegten Vermögen sollten neben dem Bürgermeister

und dem Stadtrat in einem Board of Finance den Haushalt der Stadt kontrollie-

ren. Eine demokratische Legitimation war nicht vorgesehen, der Verweis auf die

kulturellen und sozialen philanthropischen Aktivitäten dieser gesellschaftlichen

Schicht wurde als ausreichend betrachtet (ebd.). Mit Blick auf den Wohlfahrts-

staat macht dieses Beispiel die Gefahr deutlich, die sich aus der Abhängigkeit

gewisser, originär staatlicher (Vorsorge)Leistungen von philanthropischen akti-

ven Eliten ergeben kann.

Darüber hinaus zeigt der amerikanische Politikwissenschaftler Rob Reich mit

Blick auf den Zusammenhang von Gaben, ihren Auswirkungen und dem institu-

tionellen Setting, in dem sie praktiziert werden, dass die Aktivitäten großer Stif-

tungen unter den gegenwärtig gegebenen Umständen in den Vereinigten Staaten

mindestens zwei bedenkliche Aspekte aufweisen:

Erstens verfügen Stiftungen aufgrund ihrer großen Vermögen über immensen

Einfluss und können als demokratisch nicht-legitimierte Akteure in unterschied-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15 Gaben im Wohlfahrtsstaat 173

lichen Politikfeldern in Konkurrenz zu staatlichen Maßnahmen treten oder diese

gar konterkarieren:

»In the case of wealthy donors or private foundations especially, it can be a plu-

tocratic exercise of power, the deployment of vast private assets toward a public

purpose, frequently with the goal of changing public policy. In the United Sta-

tes and elsewhere, big philanthropy is often an unaccountable, non-transparent,

donor-directed, and perpetual exercise of power« (Reich, 2018,7f.).

Zweitens verschärft die Institution des Stiftungswesens soziale Ungleichheiten,

indem sie die wohlhabenden Stifter überproportional steuerlich entlastet (Reich,

2006 und Reich, 2018).

Das Beispiel der Philanthropie macht deutlich, wie sehr es von den jeweiligen

Rahmenbedingungen abhängt, ob gut gemeinte Gaben auch gute Folgen nach sich

ziehen und inwiefern das Risiko eingegangen werden sollte, mit einer Förderung

von Gabenpraktiken unter Umständen auch die Durchsetzung eigennütziger In-

tentionen der Geber zu ermöglichen. Joanne Barkan argumentiert, dass selbst

uneigennützige und wohlmeinende Stifter insofern zu einem Problem führen,

dass sie mit ihren finanziellen Möglichkeiten in der Lage sind, ihre Deutung der

Welt und ihre Vorstellung von angemessenen Maßnahmen ohne demokratische

Legitimierung durchzusetzen:

»[…] big philanthropy still aims to solve the world’s problems – with foundation

trustees deciding what is a problem and how to fix it. They may act with good

intentions, but they define ‘good.’ The arrangement remains thoroughly plutocra-

tic: it is the exercise of wealth-derived power in the public sphere with minimal

democratic controls and civic obligations« (Barkan, 2013, 636).

Auf ähnliche Art und Weise stellt sich die Frage nach Intention und Wirkung

von Gabenpraktiken auch in Bezug auf die Rolle des Ehrenamts in modernen

Gesellschaften. Ehrenamtliches Engagement in Institutionen, die auch von eh-

renamtlichem Engagement getragen werden und eine Praxis der Gabe enthalten,

so zum Beispiel Altersheimen oder Tafeln können das Recht der Betroffenen auf

staatliche Leistungen im Bereich der Pflege und Grundsicherung in das Ange-

wiesensein auf die Gnade anderer verwandeln, wenn sich die Einrichtungen des

Wohlfahrtsstaates auf die Leistungen der Ehrenamtlichen verlassen und profes-

sionelle Kräfte oder Leistungen reduzieren. Dabei stellt das Ehrenamt nicht den

Kern der Gefahr dar, ermöglicht aber mit seinem Beitrag Einrichtungen, die unter

Umständen unbeabsichtigt Anreize zur Reduktion von staatlichem Engagement

setzen.

So kritisiert Dieter Hartmann (Hartmann, 2011) in seinem Beitrag Mit der

sozialen Frage kehrt die Barmherzigkeit zurück – Gegen die Vertafelung der Gesellschaft,

dass die Institution der Tafel es dem Staat ermögliche, sich um seine Verpflich-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

tung zur Sicherung eines angemessenen Lebensstandards seiner Bürger zu drü-

cken (ebd., 273). Während die wohlwollenden Geber der Tafeln, in der Regel gro-

ße Supermarktketten und andere Unternehmen, aufgrund ihrer oftmals öffent-

lichkeitswirksam inszenierten Großzügigkeit symbolisches Kapital akkumulieren

(vgl. ebd., 269ff.), empfinden die Leistungsempfänger der Tafeln den Besuch in

den Einrichtungen als erniedrigenden Akt der Offenlegung ihrer Armut und der

Abhängigkeit von Almosen:

»Allen euphemistischen Sprach-Bemühungen zum Trotz sind sie gerade keine

‚Kunden‘, sondern Almosenempfänger. Selke fasst die soziale Dimension der –

von den Tafelmitarbeitern sicher nicht beabsichtigten – Effekte mit dem Satz

zusammen: ,Tafeln sind ein gesellschaftlicher Mechanismus zur Disziplinierung

des Elends‘ (Selke 2008, 183). Sie bilden eine der statischen Stützen für die wach-

sende Schere zwischen Arm und Reich im neuen ‚schlanken Staat‘« (Hartmann,

2011, 271).

Angesichts dieser Risiken positioniert auch Walzer die Gabe nicht als Alternative

oder Ersatz für wohlfahrtsstaatliche Maßnahmen, sondern als ein vermittelndes

Drittes, das die Partizipation der Bürger fördert, das Zusammenleben in der Ge-

meinschaft mit Sinn erfüllt und den Wert des Miteinanders sowohl gegen die

»Dominanz des Geldes« als auch gegen die »Dominanz der politischen Macht«

behauptet (Walzer, 1992, 149).

Mit Blick auf dieses Spannungsfeld zwischen Potentialen und Grenzen der

Gabe im Rahmen der Sozialpolitik lautet die Leitfrage für die folgenden Überle-

gungen:

Was muss im Bereich der Daseinsvorsorge und sozialen Absicherung ein ga-

rantiertes und in Ansprüche übertragbares Recht sein und wo kann Raum gelas-

sen werden, um Anliegen in Form von freiwilligen Gaben zu lösen (Walzer, 1982,

433)?

Wie auch in der vorangegangenen Gegenüberstellung von Gabe und Markt

muss zunächst geklärt werden, welches Verständnis von »modernen Gesellschaf-

ten« zugrunde liegt, was diese ausmacht und wie sie sich von den Mauss’schen

»archaischen Gesellschaften« unterscheiden, in denen die Gabe das vorherrschen-

de Ordnungs- und Organisationsprinzip darstellte.

15.2 Vom freien Spiel der Gabe zu Organisationen und Rechten

Bei den archaischen Gesellschaften, die Mauss beschreibt, handelt es sich, wie be-

reits an verschiedenen Stellen betont wurde, um kleine, örtlich begrenzte, »über-

schaubare Zusammenhänge« (Lessenich und Mau, 2005, 257). Entsprechend wer-

den die Begegnungen und das Zusammenleben in diesen Gesellschaften in der

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15 Gaben im Wohlfahrtsstaat 175

Regel von langfristigen, stabilen Sozialbeziehungen und gegenseitiger Abhängig-

keit, einem hohen Maß an Vertrautheit und gegenseitiger sozialer Kontrolle ge-

prägt (ebd.).

Demgegenüber stehen moderne Gesellschaften, in denen soziale Nähe und ei-

ne sich daraus entwickelnde, übergreifende und kontrollierbare Sozialmoral nicht

notwendigerweise angelegt sind (ebd.). Moderne Gesellschaften werden natio-

nalstaatlich organisiert und sind durch »institutionalisierte Sozialbeziehungen«

(ebd.) gekennzeichnet, in denen »Freiwilligkeit und normativen Erwartungen«

keine große Bedeutung zukommen (ebd., 258):

»Der Wohlfahrtsstaat beispielsweise ist ein nationalstaatlich organisiertes Sys-

tem wechselseitiger Hilfe, das Umverteilungen zugunsten von Personengruppen

in spezifischen Bedürfnislagen vornimmt. Aber anders als familiale und gesell-

schaftliche Formen der Wechselseitigkeit stützt er sich nicht auf unmittelbare

Verpflichtungsgefühle, sondern operiert auf Grundlage einer rechtlich und insti-

tutionell fixierten Ordnung« (Lessenich und Mau, 2005, 258).

Moderne Gesellschaften zeichnet neben einer starken Rolle des Marktes die große

Bedeutung von Organisationen und Institutionen wie dem Wohlfahrtsstaat aus.

Diese wirken aufgrund ihrer festgeschriebenen Regeln und der Zusprechung von

klaren Rechten, Pflichten und Ansprüchen an die Mitglieder der entsprechenden

Gesellschaft als Interdependenzunterbrecher (Adloff, 2018, 119).

Während in archaischen Gesellschaften die persönliche Begegnung und Be-

ziehung von Menschen den normalen Modus des Zusammenlebens darstellten,

treffen Menschen in modernen Gesellschaften vielfach als Organisationsmitglieder

(ebd., 118) aufeinander. Menschen sind als Arbeitnehmer Vertreter der Organisa-

tionen, bei denen sie angestellt sind, treffen als Bürger auf Vertreter der staatli-

chen Bürokratie, die festgeschriebene Regeln einhalten müssen, oder treten bei-

spielsweise als Mitglieder einer Gewerkschaft nicht individuell für ihre Arbeitneh-

merrechte ein, sondern in Zusammenarbeit mit anderen und unter Einhaltung

gewisser Organisationsregeln.

»Der Tausch mit einer Organisation impliziert zugleich, dass man nicht mehr

mit anderen Personen außerhalb der Organisation beliebig tauscht. Dies erklärt

den versachlichenden und verdinglichenden Charakter einer Interaktion mit

Organisationsmitgliedern, denn diese werden ja gerade für die Versachlichung

entlohnt« (Adloff, 2018, 119).

Persönliche Beziehungen, wie sie für archaische Gesellschaften zentral sind, ma-

chen es notwendig, sich auf die Situation und den anderen einzulassen, mit-

einander in Verhandlung zu treten, die Bedürfnisse des anderen zu antizipieren

und anzuerkennen und somit gewissermaßen in einem »freien Spiel der Gabe«

die Handlungen »wechselseitig zu koordinieren« (ebd., 118).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

Derartige freie und persönliche Beziehungen sind in modernen Gesellschaf-

ten jenseits der Sphäre des Privaten deutlich seltener. Techniken und Technolo-

gien wie Computer und Smartphones verringern die Anzahl tatsächlicher direkter

Begegnungen (ebd.). Gleichzeitig werden viele Begegnungen dadurch vorstruktu-

riert und in ihren Modi geregelt, dass sich Menschen als Mitglieder und Vertreter

von Organisationen begegnen, womit der Spielraum für ein wirkliches Aushan-

deln im Sinne der Gabe deutlich kleiner wird:

»Die Gabenlogik der Interaktionsordnung beruht weitestgehend darauf, dass

sich die Interaktionsteilnehmer auf die Logik der [unsicheren, nicht durch Re-

geln strukturierten, M.F.] Situation wirklich einlassen. Eine institutionell stärker

vorstrukturierte Situation wirkt dagegen so, als seien die beteiligten Akteure

ferngesteuert, sie folgen Rollenskripten und weniger den Erfordernissen der

Situation. Situationen, in denen ein spezifiziertes Rollenhandeln dominiert,

reduzieren das egalitäre und kooperative Potential von Interaktionen, das auf

der Logik der Gabe beruht« (Adloff, 2018, 118).

Indem Menschen in modernen Gesellschaften als Mitglieder von Organisationen

agieren, sind ihre Handlungen stärker als in archaischen Gesellschaften deter-

miniert. Organisationen und ihre große Bedeutung für das Zusammenleben der

Menschen sind dabei ein Phänomen, das sich erst relativ spät entwickelte. Wie

für den Bedeutungsgewinn des Marktes ist auch für die Etablierung und Aus-

breitung von Organisationen die Industrialisierung und die damit einhergehen-

de »umfassende Umwälzung der gesamten Gesellschafts- und Wirtschaftsord-

nung« entscheidend (Abraham und Büschges, 2009, 32). Organisationen wirken

auf Interaktionssituationen wie auch Märkte entsolidarisierend und versachli-

chend (Adloff, 2018, 119).4 Dass die Ansprüche der Einzelnen unpersönlich und

ausschließlich auf Grundlage von festgeschriebenen Regeln und unter Berück-

sichtigung der Gleichheit bewertet werden, hat bestimmte Vorteile:

»Es gibt im Gespräch mit der Behördenvertreterin dann nicht mehr das Prinzip,

dass eine Hand die andere wäscht. Gaben schaffen zwar solidarische Austausch-

beziehungen, neigen aber natürlich auch zu Korruption als Austauschform, die in

vielen Gesellschaften versucht wird zu eliminieren« (Adloff, 2018, 119).

4 Adloff macht deutlich, dass die Verdrängung der Gabenlogik nicht für Interaktionen inner-

halb vonOrganisationengilt: »ImSchattendes Tausches bilden sich inOrganisationen immer

informelle Beziehungen heraus, die auf der Gabenlogik beruhen und ohne die eine Organi-

sation nicht überleben könnte. Ohne das intrinsische Engagement der Organisationsmitglie-

der, etwas für die Kollegen oder das Ganze der Organisation zu geben, ohne die Kreativität

der Mitglieder, ohne informelle Reparaturen von formalen Abläufen, ohne Kollegialität und

ohne die Neigung, als Geber anerkannt werden zu wollen, kann keine Organisation auskom-

men« (Adloff, 2018, 121).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15 Gaben im Wohlfahrtsstaat 177

Die entsolidarisierende Wirkung von Organisationen wird, so Adloff, durch diese

Vorteile gerechtfertigt und kompensiert (ebd.). Die bereits beschriebene Versach-

lichung und Verrechtlichung der Interaktionssituation verringert Unsicherheiten

und schafft Berechenbarkeit. Ansprüche werden nicht gegenüber Individuen for-

muliert, sondern auf Grundlage der individuellen Rechte an das Gemeinwesen

gestellt, durch die Bürokratie geprüft und gegebenenfalls erfüllt (Lessenich und

Mau, 2005, 258). Konkret wird dies im Fall des Wohlfahrtsstaates, der reziproke

Hilfeleistungen durch staatlich und institutionell vermittelte Leistungen ersetzt

und professionalisiert, wobei das persönliche Verhältnis der Beteiligten zueinan-

der und ihre Begegnung als Individuen an Bedeutung verlieren (vgl., ebd., 205).

Um zur Frage nach der Rolle des zivilgesellschaftlichen Engagements im

Wohlfahrtsstaat zurückzukommen, ist es zunächst notwendig zu klären, wie die

Entwicklung von einer persönlichen und reziproken solidarischen Hilfeleistung

in der Daseinsvorsorge kleiner vormoderner Gesellschaften zur Verrechtlichung,

Versachlichung und Professionalisierung im Wohlfahrtsstaat moderner Gesell-

schaften vonstattenging.

15.3 Die Entwicklung des Sozialstaats

Der Verweis auf den Sozialstaat meint wohlfahrtsstaatliche Institutionen, die für

das Wohlergehen der Mitglieder einer Gesellschaft Sorge tragen (vgl. Münkler,

2003, 16) und Verantwortung für die Sicherung der Lebensbedingungen, sowie

für die soziale Integration der Menschen übernehmen (vgl. Enquete-Kommission,

2002b, 493). Münkler beschreibt den Entwicklungsprozess, der zur Ausbildung des

Sozialstaates mit seinen Institutionen führte, als Übergang von »hauswirtschaft-

lichen Moralökonomien« zu »marktwirtschaftlichen Nationalökonomien« (Münk-

ler, 2003, 19).

Mit dem Begriff der Moralökonomie bezeichnet er die Form des Wirtschaf-

tens, die die »sozio-ökonomische Reproduktion« europäischer Gesellschaften in

der Bereitstellung von Grundgütern zur Befriedigung der Grundbedürfnisse bis

ins frühe 19. Jahrhundert prägte.5 Moralökonomie meint dabei nicht, dass es

sich um eine zuallererst von moralphilosophischen Normen geprägte Form des

Wirtschaftens handelte, sondern beschreibt, »dass in die Ordnung der Bedarfsge-

meinschaft durchgängige Formen hauswirtschaftlicher Für- und Vorsorge einge-

lassen waren, die einen festen Bestandteil des Wirtschaftslebens bildeten« (ebd.).

Die Daseinsvorsorge und soziale Absicherung wurde dabei eben nicht zentral

5 Münkler merkt mit Verweis auf Fernand Braudel an, dass gewisse Luxusgüter bereits seit

dem 14./15. Jahrhundert in einer weitestgehend marktwirtschaftlichen Form produziert und

distribuiert wurden (Braudel, 1986 und Münkler, 2003, 19).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

durch Pflichtbeiträge und Steuern gewährleistet und finanziert, sondern war Teil

der Aufgaben innerhalb der Hauswirtschaft. Ergänzt wurden die Leistungen der

Hauswirtschaft durch Unterstützung aus dem gemeinschaftlichen Nahbereich, in

Form von Unterstützungsleistungen von Nachbarn und Verwandten (ebd.).

Dort, wo diese hauswirtschaftliche und nachbarschaftliche Absicherung nicht

greifen konnte, etwa in den durch höhere Mobilität der Menschen gekennzeich-

neten Städten, entwickelten sich Vereinigungen, die das Verwandtschaftssystem

ersetzten. Zünfte und Korporationen wurden dann »in sozialpolitischer Hinsicht

sozialmoralische Funktionsäquivalente der Verwandtschaftssyteme« (ebd.).

Dieses System gerät mit dem Umbruch von der Moralökonomie zur Markt-

wirtschaft an seine Grenzen. In einem System, das individuelle Leistung in

den Vordergrund rückt und seine Anreize auf eine individuelle Zurechenbarkeit

ausrichtet, verlieren traditionelle gemeinschaftliche und solidarische Unterstüt-

zungssysteme an Bedeutung (vgl. Bäcker et al., 2010, 44 und Münkler, 2003,

19). Da jedoch das Versprechen des Marktes, für eine höhere gesellschaftliche

Produktivität und damit für eine angemessene Versorgung aller zu sorgen, dort

scheitert, wo soziale Probleme beispielsweise aufgrund spezifischer Arbeits- und

allgemeiner Lebensrisiken wie Verletzungen, Krankheit und Arbeitsunfähigkeit

auftauchen, entstehen Sicherungslücken, die ein staatliches Eingreifen erfordern.

Denn der Markt »löst aus sich heraus keine sozialen Probleme, sondern schafft

und verschärft diese vielmehr« (Bäcker et al., 2010, 44).

Um diesen sozialen Problemen eindämmend oder sogar präventiv zu be-

gegnen, wurden in demokratischen Staaten seit dem ausgehenden 19. Jahrhun-

dert unterschiedliche politische Maßnahmen entwickelt, die in unterschiedlichem

Umfang auf die Sicherung von gewissen Standards in Bereichen wie Gesundheit,

Bildung, Einkommen und Wohnen einwirken sollen (vgl. Enquete-Kommission,

2002b, 494).

An dieser Stelle muss betont werden, dass der Begriff der Moralökonomie

einerseits Gabenpraktiken einschließt und Interaktionen in Moralökonomien von

Gaben geprägt werden. Andererseits kann das Phänomen der Gabe mit dieser

Beschreibung nicht vollumfänglich abgedeckt werden, da einige Potentiale der

Gabe in dieser Darstellung, die sich auf den Übergang von Moralökonomien

in marktwirtschaftliche Nationalökonomien mit Wohlfahrtsstaat konzentriert, zu

kurz kommen. So gelingt es mithilfe von Gaben im sogenannten Kularing (siehe

Kapitel 3.2) die enge, räumlich begrenzte Bedarfsgemeinschaft zu überwinden

und Menschen über große räumliche Distanzen und lange Zeiträume hinweg zu

verbinden. Diese Leistung, deren Verständnis eng mit dem Mauss’schen Sym-

bolbegriff (siehe Kapitel 3.8) verbunden ist, steht in gewisser Weise quer zur

folgenden Beschreibung der Entwicklung des Wohlfahrtsstaates, kann aber mit

Blick auf das Ziel des Abschnittes, die Gabe im Kontext moderner sozialpolitischer

Konstellationen zu diskutieren, an dieser Stelle nicht weiter ausgeführt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15 Gaben im Wohlfahrtsstaat 179

Stephan Lessenich und Steffen Mau (2005) sehen in den Sicherungssysteme

moderner Gesellschaften den Ausdruck einer »verstaatlichten und zwangsförmi-

gen Solidarität«, die nicht durch persönliche Beziehungen motiviert ist, sondern

mit der universellen Gültigkeit sozialer Rechte begründet wird (Lessenich und

Mau, 2005, 258). Im Gegensatz zu den gabenförmigen Unterstützungsleistungen

der hauswirtschaftlichen Moralökonomie macht diese Art der Solidarität keine

persönliche Dankbarkeit oder Unterordnung notwendig (ebd.). Sie ist vielmehr

die funktionale Sicherung eines gesellschaftlich ausgehandelten Maßes ökonomi-

scher Wohlfahrt, das jedem einzelnen Bürger innerhalb der Gesellschaft aufgrund

seiner Zugehörigkeit zu dieser zuteilwird:

»Rechte verleihen einen unhintergehbaren Status innerhalb eines politischen

Gemeinwesens, unterbinden willkürliche Herrschaft und betonen den Gedan-

ken der substantiellen Erweiterung von persönlicher Freiheit und individuellen

Handlungsspielräumen« (Lessenich und Mau, 2005, 259).

Insofern ist es auch nicht verwunderlich, dass besonders die Verdrängung der

Gaben in der konkreten Form des ehrenamtlichem Engagements durch staatlich

koordinierte, professionelle Dienste beispielsweise im Gesundheitswesen, von den

Empfängern dieser Hilfe zunächst begrüßt wird, wie es Walzer beschreibt (Wal-

zer, 1982, 431f.). Dieser Schritt macht deutlich, dass eine angemessene Gesund-

heitsversorgung oder die notwendige Ausstattung von Pflegeeinrichtungen nicht

von barmherzigen Spendern oder selbstlosen Ehrenamtlichen abhängen darf. Die

Garantie der sozialen Rechte und damit die Garantie einer sozialen Absicherung

werden ebenso zur Staatsaufgabe wie die Garantie der nationalen Sicherheit.

Sie bedarf der politischen Planung, demokratischen Legitimierung und Kontrolle

sowie der bürokratischen Umsetzung (ebd.).

Mit der Entwicklung des Wohlfahrtsstaates kommt es zu einer Verrechtli-

chung, Versachlichung und Professionalisierung der Daseinsvorsorge. Durch die

Institutionalisierung sozialer Rechte im Wohlfahrtsstaat wird gewährleistet, dass

gewisse Ansprüche universell gelten (Lessenich und Mau, 2005, 259). Bürger tre-

ten dann nicht als Bittsteller an den Wohlfahrtsstaat heran, und die Erfüllung

ihrer Forderungen hängt nicht von der Großzügigkeit des Gegenübers ab, son-

dern von der Legitimität der erhobenen Ansprüche. Wenn diese Ansprüche erfüllt

werden, geht diese Erfüllung auch nicht mit einer verpflichtenden Dankbarkeit,

der Etablierung eines Schuldverhältnisses oder der Unterwerfung gegenüber dem

generösen Spender einher:

»Damit unterscheidet sich die Idee sozialer Rechte vom traditionellen Armen-

recht, weil darin nur jenen Hilfe angeboten wurde, die ‚ihre Niederlage erklär-

ten und umGnade bettelten‘ (Marshall 2000, 60) und damit aufhörten, Bürger im

umfassendsten Sinne des Wortes zu sein. Die Gewährung von Hilfe ging häufig

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

mit Zumutungen verschiedenster Art einher, so zumBeispielmit der Internierung

in Armenhäusern, Stigmatisierungen oder dem Verlust von Freiheitsrechten. Im

Geltungsbereich der sozialen Rechte ist für derartige nach Gutdünken verfahren-

de Hilfegewährung kein Platz, da sie auf Statusgleichheit, nicht-arbiträren Zu-

gang und Rechtssicherheit aufbaut« (Lessenich und Mau, 2005, 259).

Die Umsetzung des Anliegens, die Daseinsvorsorge von Almosen und traditionel-

lem Armenrecht unabhängig zu machen, gelingt auf technischer Ebene vor allem

durch eine Überführung der Ziele der Daseinsvorsorge in rechtliche und bürokra-

tische Regeln und Kriterien (Enquete-Kommission, 2002b, 499). Dies bleibt nicht

ohne Nebenwirkungen. Die Enquete-Kommission des Deutschen Bundestages zur

Zukunft des Bürgerschaftlichen Engagements stellt in ihrem 2002 veröffentlichten Be-

richt fest, dass sich im Zuge dieser Verrechtlichung und Bürokratisierung seit

den ausgehenden 70er Jahren des 20. Jahrhunderts »ein Spannungsfeld zwischen

den lebensweltlichen Sichtweisen, Bedürfnissen und Interessen der (potentiellen)

Sozialstaatsklienten einerseits, und den professionell-bürokratischen Entschei-

dungsprozeduren des Sozialstaates andererseits [entfaltet]« (ebd.).

Wie die Enquete-Kommission konstatiert auch Michael Walzer, dass ein blo-

ßes Ersetzen privater Wohltaten durch staatliche Versorgung die Gefahr von Ab-

hängigkeitsverhältnissen nicht banne und es darauf ankomme, auch gegenüber

dem Staat die Befähigung der Menschen zur Selbsthilfe und Eigenkompetenzen

zu stärken (ebd., 500f. und Walzer, 1982, 433). Es gelte, eine »entmündigende

Expertenherrschaft« zu verhindern, in der Bedienstete des Staates die Rolle des

privaten Gönners einfach weiterführen:

»Like anywealthy philanthropist, welfare officials can create a client population of

men and women whom they sustain, so to speak, in their helplessness. The goal

of a socialist welfare state must be the opposite of this, not to end the need for

help, there is no end to that, but to involve the needy inmutual help. The struggle

against poverty and illness is an activity in which many citizens, poor and not-so-

poor andwell-to-do alike, ill and not-so-ill andwealthy alike, ought to participate.

Thatmeans that there has to be a place, evenwithin a programof public provision,

even when welfare is conceived as a matter of justice, for what Richard Titmuss

calls, in his book of that name, ‚the gift relationship‘« (Walzer, 1982, 433).

15.4 Stärkung der Gabe im Wohlfahrtsstaat?

Gabenbeziehungen im Kontext des Wohlfahrtsstaates, wie Walzer sie hier ein-

fordert, werden in der Regel unter dem Begriff des bürgerschaftlichen oder zi-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15 Gaben im Wohlfahrtsstaat 181

vilgesellschaftlichen Engagements gefasst,6 der eine enge ideengeschichtliche Ver-

bindung zur Vorstellung einer »guten politischen Ordnung« aufweist (Enquete-

Kommission, 2002b, 76). Hintergrund ist dabei die Vorstellung einer politischen

Gemeinschaft, in der alle Akteure, nicht nur der Staat und die staatlichen Insti-

tutionen, Verantwortung für das gegenwärtige und zukünftige gute Zusammen-

leben tragen:

»Bürgergesellschaft heißt, sich von der Vorstellung der Allzuständigkeit des Staa-

tes zu verabschieden, zuzulassen und zu fordern, dass Bürgerinnen und Bürger

in größerem Maße für die Geschicke des Gemeinwesens Sorge tragen. Bürgerge-

sellschaft ist eine Gesellschaft selbstbewusster und selbstverantwortlicher Bür-

ger, eine Gesellschaft der Selbstermächtigung und Selbstorganisation« (Enquete-

Kommission, 2002b, 76).

Der Begriff des bürgerschaftlichen oder zivilgesellschaftlichen Engagements be-

schreibt also die Handlungen von Individuen innerhalb einer Gesellschaft, die

auf Mitgestaltung, Teilhabe und die Übernahme von Verantwortung für ein gutes

Zusammenleben abzielen (ebd., 57). Diese Handlungen finden in der Regel öf-

fentlich statt und betonen im Sinne des Subsidiaritätsprinzips den »Vorrang der

kleineren Einheiten in ihrer Selbstbestimmung und Leistungskraft« (ebd., 59). So

engagieren sich die Menschen in ihren zivilgesellschaftlichen Aktivitäten in Ver-

einen, Verbänden, Selbsthilfegruppen und anderen Assoziationsformen meistens

für Anliegen und Interessen aus ihrem sozialen und geographischen Nahbereich.

Bürgerschaftliches Engagement zeichnet sich dabei durch seine Freiwilligkeit

aus, die Tatsache, dass es nicht an materiellem Gewinn, sondern am Gemein-

wohl interessiert ist, öffentlich und in Form einer gemeinschaftlich kooperativen

Tätigkeit ausgeübt wird (vgl. Enquete-Kommission, 2002b, 88). Besonders der

Freiheitsaspekt ist dabei zentral. Er ist konzeptionell eng mit dem Status der

Bürgerin bzw. des Bürgers verknüpft:

»Sich bürgerschaftlich zu engagieren beruht auf einer eigenen Entscheidung, die

zwar nicht freiwillig im Sinne einer beliebigenWahlhandlung, aber doch frei von

einemgesetzlich geregelten Zwang getroffenworden ist. Auch dort, wo durch kul-

turelle, soziale und politische Konventionen Engagement eingefordert und nahe-

gelegt wird, gibt der Bürgerstatus die Möglichkeit, sich diesem Zwang zu entzie-

hen. Er setzt dem Zugriff einzelner Gruppen und Gemeinschaften auf den Ein-

zelnen definitive Grenzen und schützt damit auch die Freiwilligkeit des Engage-

ments« (Enquete-Kommission, 2002b, 73).

6 Gabenbeziehungen finden sich jedoch nicht ausschließlich im (organisierten) zivilgesell-

schaftlichen Engagement, da beispielsweise auch private familiäre Pflegeleistungen dazu-

zählen können.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

Trotz der Freiwilligkeit der Entscheidung wird hier ein Spannungsverhältnis im

Begriff des bürgerschaftlichen Engagements deutlich, das auf eine enge struktu-

relle Ähnlichkeit zur Gabe rückschließen lässt. Auch wenn die Entscheidung für

ein persönliches Engagement prinzipiell freiwillig erfolgt, spielen unter Umstän-

den gewisse soziale Erwartungen eine Rolle in der Entscheidungsfindung. So ist

ein soziales Umfeld denkbar, in dem Engagement in lokalen Vereinen erwartet

oder sogar vorausgesetzt wird. Besonders im ländlichen Raum spielen Vereine

für die soziale Integration, die Bildung von Netzwerken und den Gewinn von

Einfluss eine entscheidende Rolle (Zimmer, 1999, 247f.).

Bürgerschaftliches Engagement ist gemeinwohlorientiert, und doch ist ein

Teil der Motivation dafür in der Regel auch die Verfolgung eines gewissen persön-

lichen Interesses. Im Anschluss an Marcel Mauss und Alain Caillé lässt sich daher

die Sphäre der Bürger- oder Zivilgesellschaft als eine Sphäre definieren, die auf

einem dritten Prinzip beruht (siehe bspw. Adloff, 2018, 240), einer Gleichzeitigkeit

von Freiwilligkeit und Verpflichtung, Gemeinwohlorientierung und Eigennutzen.

Im Kontext des Wohlfahrtsstaates meint der Verweis auf die Rolle des zi-

vilgesellschaftlichen Engagements, dass die Ausgestaltung des Wohlfahrtsstaats

nicht ausschließlich der Verwaltung, dem Staat und den professionellen politi-

schen Akteuren obliegt, sondern von vorneherein ein Mitwirken der Bürgerinnen

und Bürger mitgedacht werden muss (Enquete-Kommission, 2002b, 59). Diese

breite Konzeption des Wohlfahrtsstaates ermöglicht die Berücksichtigung und

Integration der charakteristischen Merkmale der Zivilgesellschaft: Selbstbestim-

mung und Selbstorganisation, Zusammenwirken »in Form von Assoziationen, die

bindende und integrative Funktionen haben können« (Adloff, 2018, 238).

Verwirklicht wird dies insbesondere im Gesundheitssektor durch Selbsthilfe-

bewegungen, Vereine und Initiativen (Enquete-Kommission, 2002b, 499f). So ist

beispielsweise die ehrenamtlich getragene Telefonfürsorge in Deutschland mit ih-

rem persönlichen, unbürokratischen Angebot eine der wichtigsten Institutionen

in der Suizidprävention (Matzat, 2003, 291). Selbsthilfegruppen werden in der For-

schung sogar als »vierte Säule« beschrieben, die neben niedergelassenen Ärzten,

Krankenhäusern und dem öffentlichen Gesundheitsdienst für die Ausgestaltung

des Gesundheitswesens sorgt (ebd., 294).

Zivilgesellschaftliches Engagement im Rahmen desWohlfahrtsstaates erbringt

Leistungen, die staatliche Akteure und Politiken nicht erbringen können. Es wirkt

sozialintegrativ, ermöglicht die Begegnung von Menschen, bewirkt eine Befähi-

gung der Akteure im Wohlfahrtsstaat und es bildet und bestärkt Solidarität und

Vertrauen. Gleichzeitig stärkt es die Grundlagen, auf denen der Wohlfahrtsstaat

errichtet ist und die er selbst nicht herzustellen vermag: soziale Stabilität und ein

Bewusstsein für die Verbundenheit und wechselseitige Abhängigkeit voneinander,

ohne die sich eine »verstaatlichte und zwangsförmige Solidarität«, wie sie Les-

senich und Mau (Lessenich und Mau, 2005, 258) im Wohlfahrtsstaat verwirklicht

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15 Gaben im Wohlfahrtsstaat 183

sehen, nicht aufrechterhalten ließe. Herfried Münkler verweist in diesem Zu-

sammenhang auf Ernst-Wolfgang Böckenfördes »vorpolitische Grundlagen« (vgl.

Böckenförde, 1976), um deutlich zu machen, dass eine zukunftsfähige Ausgestal-

tung der Daseinsvorsorge nicht allein einem abstrakten Modernisierungsprozess

und der »damit verbundenen Entwicklung zu einer Verrechtlichung, Institutiona-

lisierung und Professionalisierung« (Münkler, 2003, 22) überlassen werden kann.

Damit zeigt er auf, wo sich ein Raum öffnet, um über die Bedeutung von gaben-

förmigem zivilgesellschaftlichem Engagement im Wohlfahrtsstaat nachzudenken:

»Nur wer demgegenüber von dem Erfordernis einer komplementären Ausbalan-

cierung der unter dem Modernisierungsbegriff zusammengefassten Entwicklun-

gen ausgeht, weil er bezweifelt, dass eine allein nach Rechtsregeln verbundene

Anzahl von Individuen auf Dauer eine stabile Gesellschaft zu bilden vermag, hat

ein ernstliches Interesse an Konzeptionen der Bürgergesellschaft und muss ent-

sprechend auch bereit sein, über deren sozio-moralische Implikationen nachzu-

denken« (Münkler, 2003, 22).

Es sind Zweifel angebracht, ob die abstrakten Institutionen des Marktes und des

Rechts alleine eine Gesellschaft auf Dauer zusammenhalten können. Eine Ver-

bindung der Menschen, die über diesen Minimalbegriff von Gesellschaft hinaus-

geht, bedarf der Partizipationsmöglichkeiten, der Sozialisation als Bürger und

der gesellschaftlichen Anerkennung, die über das Zusammenwirken in zivilge-

sellschaftlichem Engagement ermöglicht und gesichert werden. Entsprechend

schlägt Münkler ein Verständnis des Wohlfahrtsstaates vor, das die Komplementa-

rität von Zivilgesellschaft und staatlicher Sozialpolitik von vorneherein mitdenkt:

»Administrative Solidarität, die über Beiträge und Steuern finanziert und nach

Rechtsansprüchen distribuiert wird, wird ergänzt, teilweise auch ersetzt, aber

nicht gänzlich verdrängt durch gelebte, erfahrene wie praktizierte Solidarität, die

auf moralökonomischen Grundlagen beruht. Durch bürgerschaftliches Engage-

ment wird familiale Wohlfahrtspflege unterstützt bzw. partiell vergesellschaftet.

Solidarität wird hierbei zum Bestandteil einer langfristig angelegten Lebenspla-

nung bzw. Lebensführung und bildet eine Alternative zu den mit Geldzahlungen

erworbenen Hilfeleistungen. Die bürgerschaftliche Erwartung an gelebte Solida-

rität kann nur partiell durch marktförmig organisierte Geldzahlungen abgelöst

werden« (Münkler, 2003, 24).

Was damit gemeint ist, wird deutlich, wenn man die verschiedenen Leistungsebe-

nen der Pflege von alten oder kranken Menschen in deren Zuhause betrachtet, die

von professionellen Pflegediensten und ehrenamtlichen Nachbarschaftshelfern er-

bracht werden.Während der professionelle Pflegedienst die Sicherung einer ange-

messenen medizinischen Versorgung und Pflege der Patienten sicherstellt, liegen

die Leistungen der ehrenamtlichen Helfer auf der zwischenmenschlichen, sozi-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat

alintegrativen Ebene. Durch die Besuche, den Austausch und die Anteilnahme

am Leben des Patienten wird dessen Kontakt zur Gemeinschaft aufrechterhalten,

eine Verbindung signalisiert und unterstrichen, dass die Person nicht vergessen

wurde, sondern ihr weiterhin die Teilhabe am sozialen Geschehen ermöglicht

werden soll. Diese Integrationsleistung können und sollen professionelle Pflege-

dienste in der Regel aufgrund ihrer eingeschränkten zeitlichen Ressourcen und

ihrer Fokuslegung auf kundige medizinisch-pflegerische Arbeit nicht leisten.

Münkler macht deutlich, dass zivilgesellschaftliches Engagement eine sozial-

integrative Wirkung entfaltet, da den Patienten dadurch Anerkennung vermittelt

wird und sie sich als wertvolle Mitglieder der Gemeinschaft erfahren. Gleichzeitig

kommt dem Engagement ein erzieherischer Aspekt zu, da die Aufmerksamkeit

auf die Stärkung des Gemeinwohls gelenkt wird und in diesem Zusammenhang

nicht in der verengten Perspektive des marktrationalen Nutzenmaximierers ver-

bleiben kann (Münkler, 2002, 24f.).

Die Schwierigkeit in der Untersuchung des Verhältnisses der Gabe zumWohl-

fahrtsstaat liegt darin, dass ihr Status sich nicht eindeutig bestimmen lässt. Ga-

benpraktiken verlaufen parallel zur Logik des Wohlfahrtsstatates und ergänzen

dessen Leistungen. Die Gabe kann nicht den Status der vollständig institutiona-

lisierten Prinzipien des Wohlfahrtsstaates einnehmen. Sie bewegt sich also ei-

nerseits in einem eigenständigen Bereich neben diesem, wird aber andererseits

auch innerhalb der Logik des Wohlfahrtsstaates wirksam, wenn beispielsweise

ehrenamtliches Engagement professionelle Dienstleistungen im Gesundheitsbe-

reich ergänzt.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil IV: Abschließende Betrachtungen

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Die Gabe und das gute Zusammenleben

Marcel Mauss verband mit der Gabe neben einem ethnologischen Interesse die

Hoffnung, grundsätzliche Erkenntnisse über die Bedeutung der Motive Groß-

zügigkeit, Solidarität1 und Altruismus für den einzelnen Menschen und dessen

Leben in Gemeinschaft mit anderen Menschen zu erlangen. Angetrieben wurde

Mauss in dieser Suche nicht ausschließlich von einem wissenschaftlichen Er-

kenntnisinteresse. Vielmehr beschäftigte ihn die Sorge, dass die genannten Mo-

tive in modernen Gesellschaften von einer Logik des berechnenden Eigennutzens

verdrängt werden könnten. Mit ihnen, das zeigt Mauss in Die Gabe, würde dann

auch eine wichtige sozialintegrative Praxis verschwinden.

In dieser Hinsicht betont Mauss, dass moderne Gesellschaften von ihren »ar-

chaischen« Vorgängern lernen können, wie mithilfe von Vertrauen – etabliert und

ausgedrückt durch Gabenpraktiken – eine Form des Zusammenlebens entstehen

kann, in der sich die einzelnen Mitglieder anerkannt, integriert und sicher fühlen.

Moderne Gesellschaften wie das Frankreich des frühen 20. Jahrhunderts, in dem

Mauss sein Leben als politischer Intellektueller verbrachte, könnten am Beispiel

der archaischen Gesellschaften erkennen, dass die sprichwörtliche Verausgabung

des eigenen Besitzes, der in demonstrativer Großzügigkeit in Form von Gaben

an andere verteilt wird, Konflikten ebenso vorzuziehen sei wie die Etablierung

langfristiger, stabiler Beziehungen der Befriedigung kurzfristiger Interessen vor-

gezogen werden sollte (vgl. ebd., 172).

Am Ende der vorliegenden Untersuchung kann nun festgestellt werden, dass

die Gabe den Blick auf Praktiken und Beziehungen lenkt, die auch in moder-

nen Gesellschaften von großer Bedeutung für ein gelingendes Zusammenleben

sind, deren Relevanz aber nicht selten unterschätzt oder gar übersehen wird.

Diese Feststellung soll im Folgenden mithilfe eines kurzen Überblücks über die

erarbeiteten Ergebnisse gestützt werden.

1 Solidarität ist hier, das sei noch einmal wiederholt, nicht zu verstehen als Kampfbegriff, son-

dern im Sinne Durkheims als eine »objektiv bestehende Relation zwischen demGanzen und

seinen Teilen« (Imbusch und Rucht, 2005, 24) und ein Bewusstsein für dieses Verhältnis (sie-

he Kapitel 4).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Teil IV: Abschließende Betrachtungen

Erkenntnisse zur Prosozialität des Menschen

Im Anschluss an die Gabe lässt sich ein Menschenbild fomulieren, das sich vom

Hobbes’schen atomistischen Menschenbild unterscheidet, indem es zwei zentrale

Komponenten des Menschseins betont:

1. Die fundamentale Abhängigkeit von anderen, und

2. die daraus entstehende Prosozialität, also die Vorstellung, dass die Neigung

zur Kooperation und eben nicht die zur Konkurrenz, notwendigerweise im

menschlichen Wesen angelegt ist.

Aufgrund dieser Abhängigkeit und den daran angepassten menschlichen Anlagen

verspricht nur eine entsprechende, auf Zusammenarbeit ausgerichtete Soziali-

sation die Ermöglichung eines guten Lebens innerhalb der Gemeinschaft. Dazu

trägt der Gabentausch bei, in dem die Akteure um die Notwendigkeit der Aus-

einandersetzung miteinander wissen. Sie zeigen die Bereitschaft, sich persönlich

und unter Umständen auch im Namen ihrer Gruppe materiell und immateriell

für die gemeinsame Sache einzubringen, um eine gewaltfreie Lösung zu ermög-

lichen.

Die Abhängigkeit von anderen macht ein Leben in Gemeinschaft notwen-

dig, das prosoziale Wesen des Menschen und seine Bereitschaft zur Kooperation

machen es möglich. Der Mensch ist von vorneherein nicht als unabhängiges In-

dividuum und die Gesellschaft nicht als bloße Summe der einzelnen Individuen

zu denken. Stattdessen sind die Einzelnen von ihrer Geburt an in ein Netz aus

Abhängigkeiten eingewoben. Dieses Netz ist für den Einzelnen insbesondere wäh-

rend der Phase der frühkindlichen Entwicklung, in Momenten der Krankheit und

der Pflegebedürftigkeit existentiell.

Unterschiedliche Untersuchungen zur Prosozialität des Menschen haben seit

der Veröffentlichung des Essays Die Gabe (1924) in unterschiedlichen Disziplinen

wie der Emotionsforschung, der Evolutionsbiologie, der Kleinkindforschung, der

Neurowissenschaften und des Pragmatismus (vgl. Adloff, 2018, 75-103) gezeigt,

dass Mauss‘ Verweis auf die Bedeutung von altruistischen, großzügigen und soli-

darischen Praktiken keine naive Überhöhung von Beobachtungen in archaischen

Gesellschaften darstellt. So erklärt der Verhaltensforscher Michael Tomasello die

menschliche Prosozialität als evolutionäres Ergebnis der Abhängigkeit der Men-

schen voneinander. Indem die Menschen einander bei der Jagd und der Nah-

rungssuche brauchten, wurde die Fähigkeit zur Zusammenarbeit bedeutend –

das Gegenüber wurde notwendigerweise als Partner begriffen und nicht als Kon-

kurrent (vgl. Adloff, 2018, 89 und Tomasello, 2014, 192).

Neben Michael Tomasello legen auch die Ergebnisse von Autoren wie dem

Biologen Francisco Varela (bspw. Varela, 1988) oder dem Primatologen Frans de

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Die Gabe und das gute Zusammenleben 189

Waal (bspw. De Waal und Suchak, 2010) nahe, dass die Selbsterfahrung von Indi-

viduen und die Fähigkeit zur Selbstreflexion ebenso von der Einbettung in eine

Gemeinschaft abhängen wie die Entwicklung intelligenten Verhaltens von der

Interaktion mit anderen (Adloff, 2018, 79f.). Menschen brauchen für ihre Ent-

wicklung innerhalb der Gemeinschaft die Fähigkeit, empathisch zu agieren, die

Perspektiven eines anderen einzunehmen und zu verstehen (vgl. Tomasello, 2002).

Aus dieser Fähigkeit entstehen geteilte Intentionen und Kooperationsbereitschaft

(Adloff, 2018, 88.).2

Neben einem Wissen um die Abhängigkeit von anderen manifestiert sich

in den Praktiken der Gabe ein Bewusstsein für spezifische Eigenschaften vieler

menschlicher Interaktionen. Während der Markttausch ein Austauschverhältnis

etabliert, in dem eine Symmetrie, ein Ausgleich des Gegebenen und des Emp-

fangenen vorherrscht, charakterisieren sich zahlreiche anderen Interaktionsfor-

men durch nicht aufgelöste Überschüsse oder Defizite. Die empfangene Fürsorge

durch die eigenen Eltern können Kinder in der Regel nicht »ausgleichen« und

auch die Hilfe eines Kollegen im Arbeitsalltag lässt sich nur schwer quantitativ

bewerten und in genau gleichem Maße zurückgeben. Im Sinne der Marktlogik

würde diese Asymmetrie als Schuld gefasst, die, wird sie nicht beglichen, negativ

wahrgenommen wird. Die Gabe zeigt hingegen Möglichkeiten auf, diese Asym-

metrien nicht als einen zu beseitigenden Ausnahmefall wahrzunehmen. Ange-

sichts der Abhängigkeit des Einzelnen von der Gemeinschaft sind Asymmetrien

vielmehr omnipräsent und die Herausforderung liegt nicht in ihrer Auflösung,

sondern darin, sie konstruktiv zu gestalten. Dies kann geschehen, indem die

Gabe als Ausgangspunkt für die Bemühungen verstanden wird, Anerkennungs-

beziehungen zu etablieren und Kooperationsmöglichkeiten zunächst zu eröffnen

und dann zu ergreifen. Kooperation wird dabei nicht idealistisch oder naiv ge-

dacht, sondern die Gabe greift Interessenskonflikte und andere Konfliktpotentiale

auf und integriert Aushandlungsprozesse, die auf Grundlage der Gabe Vertrauen

aufbauen. Gelingen diese Aushandlungsprozesse, wird das Vertrauensverhältnis

vertieft und das soziale Band gestärkt.

Die Leistungen der Gabe für die soziale Integration

Gabenpraktiken führen in der Regel dazu, dass sich Menschen persönlich begeg-

nen und sich zueinander verhalten, sich ins Verhältnis zueinander setzen müssen.

Selbst in Situationen wie der anonymen Geld- oder Blutspende bleibt es notwen-

2 Diese Kooperationsbereitschaft, möglicherweise auch ohne jede Aussicht auf eine Gegen-

leistung, weist Tomasello schon bei Kleinkindern nach (vgl. Tomasello, 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Teil IV: Abschließende Betrachtungen

dig, sich die Bedürfnisse des anderen und die eigene Möglichkeit, einen Beitrag

zu deren Befriedigung zu leisten, bewusst zu machen.

In archaischen Gesellschaften war die Regelmäßigkeit persönlicher Begegnun-

gen notwendig, um Konflikte zu erkennen, zu verhandeln und beizulegen. Den

äußeren Anlass zu diesen Begegnungen und die erste Vertrauensgrundlage bilde-

ten die Regeln der rituellen Gabe. In modernen Gesellschaften werden viele dieser

Begegnungen dadurch scheinbar irrelevant, dass funktionale Mechanismen wie

Märkte und die Bestimmungen des Rechts das Verhältnis der Menschen zueinan-

der in vielerlei Hinsicht festlegen und ihren Umgang miteinander strukturieren.

Insbesondere der Markt ermöglicht einen Handel zwischen Menschen, ohne dass

sich die Interaktionspartner auf das jeweilige Gegenüber voll einlassen müssen.

Die zwischenmenschliche Interaktion wird auf die Aspekte reduziert, die für eine

Handelsbeziehung notwendig sind. Als Marktteilnehmer bleibt die Leistung des

Einzelnen für das Zusammenleben aller abstrakt, der eigene Beitrag lässt sich

nur sehr begrenzt erfahren und einschätzen. Und auch eine Wertschätzung über

die monetäre Bewertung der jeweils zum Markt getragenen Güter hinaus findet

nicht notwendigerweise statt. Dieser Fokus auf die für den Markt wesentlichen

Aspekte der individuellen Leistung führt zu einer Vereinfachung des Handels und

steigender Effizienz aufgrund sinkender Transaktionskosten, schon alleine des-

halb, weil Menschen unabhängig von der Stellung zueinander und von möglichen

Sympathien füreinander ins Geschäft kommen können.

Marcel Hénaff macht mit Blick auf dieses Verhältnis von Gaben zu funktional

ausdifferenzierten Sphären deutlich:

»Die Gabenbeziehung muss hinter die Handelsbeziehung zurücktreten, wenn es

darum geht, auf gerechte Weise Güter auszutauschen. Diese Forderung hat ihr

genaues Gegenstück: die Handelsbeziehung ist nicht in der Lage, die Menschen

aneinander zu binden und kann das auch nicht beanspruchen. Gehen wir noch

weiter: das Vertragsband ist nicht das soziale Band und darf es nicht sein« (Hénaff,

2009, 527).

Nimmt man diese Differenzierung ernst, so kann sie auch für die modernen Ge-

sellschaften und die in ihnen beobachtbare Tendenz fruchtbar gemacht werden,

Beziehungen jenseits der innersten Privatsphäre primär als Vertragsbeziehungen

mit Rechten, Ansprüchen und Pflichten zu verstehen (Hénaff 2009, 527). Indem

die Interaktion auf dem Markt minimiert wird, wird einerseits der Reibungsver-

lust der Humanität reduziert. Andererseits muss die Möglichkeit eröffnet werden,

ein Bewusstsein für die eigene Stellung im gesellschaftlichen Ganzen zu entwi-

ckeln und als Mensch Anerkennung zu erfahren, die über die Anerkennung als

Handelspartner hinausgeht.

Gabenpraktiken vollbringen sozialintegrative Leistungen, indem sie es Indi-

viduen ermöglichen, in einer Gemeinschaft akzeptiert und integriert zu werden,

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Die Gabe und das gute Zusammenleben 191

sich selbst als Teil dieser Gemeinschaft wahrzunehmen, in der sie Wertschätzung

und Anerkennung für die eigene Person und ihre Beiträge erfahren.

Diese Erfahrung kann nicht ausschließlich durch Vertragsbeziehungen gestif-

tet werden, sondern bedarf einer freien Begegnung von Individuen, die das Risiko

der Zurückweisung enthält, vor dessen Hintergrund eine gelungene Interaktion

besonders und wertvoll wird. Indem Mauss auf die Gefahr hinweist, die er im

Verlust von Gabenbeziehungen sieht, versucht er einer Dynamik von sozialinte-

grativen Praktiken insbesondere in modernen Gesellschaften entgegenzuwirken,

die die Soziologen Peter Imbusch und Dieter Rucht (2005) mit folgender Analogie

beschreiben: »Denn mit der Integration verhält es sich wie mit der Gesundheit:

Ihr Wert wird erst deutlich, wenn man sie zu verlieren droht oder sie bereits

verloren hat« (Imbusch und Rucht 2005, 24).

Gabenpraktiken bewegen sich in gewisser Weise zwischen zwei Vorstellungen

von sozialer Integration. Indem ein Bewusstsein für das Abhängigkeitsverhältnis

des Einzelnen zur Gemeinschaft geschaffen wird, wirkt die Gabe zum einen sozi-

alintegrierend im Sinne von wertbezogenen Theorien, wie sie beispielsweise Mauss‘

Onkel Émile Durkheim vertritt.3

Zusätzlich enthält die Gabe sozialintegrative Komponenten im Sinne von

Konflikt- und Anerkennungstheorien,4 die grundsätzliche Spannungen und Ungleich-

heiten in Gesellschaften voraussetzen und soziale Integration im erfolgreichen

Umgang damit verwirklicht sehen (vgl. Imbusch und Heitmeyer 2012, 11).

Das Eintreten in eine Interaktion mit dem Gegenüber – ob in Form einer

»rituellen Eröffnungsgabe« in einem »agonistischen Gabentausch« oder durch

die bloße Signalisierung von Verhandlungsbereitschaft – stellt Risiko und Ver-

trauensvorschuss gleichzeitig dar. Der Andere wird als Interaktionspartner aner-

kannt, seine Anliegen und Bedürfnisse ernstgenommen. Diese Vorleistung wird

zur Grundlage der Aushandlung und in einem zweiten Schritt auch zur Grundlage

möglicher Kooperationsformen:

»Riskantes Vertrauen ermöglicht also Kooperationsformen, die ohne diese Form

des Glaubens nie zustande käme. Wir vertrauen dem anderen, wissen aber nicht,

ob er oder sie das Vertrauen erwidern oder missbrauchen werden. Vertrauen hat

so eine welterschließende und –transformative Kraft […]« (Adloff, 2018, 99).

3 Neben Durkheim (1858-1917) gehören Autoren wie Adam Smith (1723-1790), die amerikani-

schen Pragmatisten John Dewey (1859-1952) und George Herbert Mead (1863-1931) sowie die

Kommunitaristen Amitai Etzioni (*1929) und Charles Taylor (*1931) zu Vertretern wertbezo-

gener Theorien (vgl. Imbusch und Heitmeyer, 2012, 11).

4 Als Vertreter dieser Theorieschule können Karl Marx (1818-1883), Lewis Coser (1913-2003),

Ralf Dahrendorf (1929-2009), Helmut Dubiel (1946-2015) und Axel Honneth (*1949) gelten

(vgl. Imbusch und Heitmeyer, 2012, 11).

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Teil IV: Abschließende Betrachtungen

Diese Kooperationsformen sind besonders dann relevant, wenn man demokra-

tische Gesellschaften nicht im Sinne einer bloßen Unterordnung von Partiku-

larinteressen unter einen gesamtgesellschaftlichen Konsens versteht, sondern als

Ergebnis einer erfolgreich befriedeten und mit Regeln versehenen Auseinander-

setzung um die Durchsetzung von Partikularinteressen von Individuen und ge-

sellschaftlichen Gruppen (vgl. Dubiel, 1997, 138). Unter dieser Perspektive werden

Konflikte nicht als Hindernis für eine funktionierende Gesellschaft verstanden,

sondern als Grundlage für die Schaffung eines Verständnisses der Zusammen-

gehörigkeit. Indem eine Form gefunden wird, Konflikten und unterschiedlichen

Interessen Raum zur Aushandlung zu geben, wird das »unsichtbare Band zwi-

schen den Gesellschaftsmitgliedern« gestärkt (ebd., 425).

Aktuelle Diskurse und die Position der Gabe

Seit einigen Jahren werden verstärkt Ansätze und Praktiken diskutiert, mit deren

Hilfe ein Gegengewicht zu abstrakten, ausschließlich marktwirtschaftlich und

rechtsstaatlich geprägten Gesellschaftskonzeptionen etabliert werden sollen, oder

die zum Ausgangspunkt für neue soziale Utopien aufgebaut werden. Der Gabe

wird in einigen dieser Diskurse eine wichtige Rolle zugeschrieben.

Die besonders mithilfe digitaler Technologien und sozialer Netzwerke ent-

standene Sharing-Economy setzt als Teil der sogenannten Commons-Bewegung bei-

spielsweise mehr auf gemeinsame Nutzung und die Weitergabe von Dingen sowie

das kooperative Zusammenwirken, als auf Besitz (vgl. bswp. Bradley und Parg-

man, 2017). Mithilfe der Anwendung der Gabe und insbesondere des vierpoligen

Paradigmas der Gabe (vgl. Caillé, 2008), lassen sich die unterschiedlichen Praktiken

der Sharing-Economy anhand der sie prägenden Motive analysieren und struktu-

rieren. Caillé definiert in diesem Paradigma die Gabe als Handlung, die zwischen

den Polen (Eigen-) Interesse und Uneigennützigkeit, sowie Verpflichtung und Freiwil-

ligkeit osziliert (siehe Kapitel 6). Mit Blick auf die Sharing Economy zeigt sich

dann die Notwendigkeit, stärker zwischen den unterschiedlichen Praktiken zu

differenzieren. So zeichnen sich professionalisierte und hochgradig organisierte

Bereiche der Sharing-Economy, wie beispielsweise das Wohnungsportal AirBnB,

zwar einerseits dadurch aus, Besitz zu teilen und über die Besitzer hinaus für

eine Vielzahl von Menschen nutzbar machen, andererseits wird dabei ein klar

profitorientiertes Eigeninteresse verfolgt. Demgegenüber stehen Praktiken wie

das informelle, lokale Foodsharing, dessen Fokus auf der gemeinsamen Vermei-

dung von Essensabfällen und dem freiwilligen, überwiegend uneigennützigen

Tätigkwerden für das Gemeinwohl liegt.

Und auch in die regelmäßig aufkommende Debatte um die Bedeutung von (in-

dividuellem) ehrenamtlichem Engagement für den sozialen Zusammenhalt (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Die Gabe und das gute Zusammenleben 193

bspw. Klie und Klie, 2018, 43) lässt sich mithilfe der Gabe eine neue Perspek-

tive einbringen. Sie lenkt die Aufmerksamkeit auf ein breiteres Spektrum an

Praktiken, als dies beispielsweise der Begriff des zivilgesellschaftlichen Engagements

vermag. Unter dem Ehrenamt oder unter zivilgesellschaftlichen Bewegungen werden

Formen des Engagements betrachtet, die bereits zu einem gewissen Grad orga-

nisiert und institutionalisiert sind. Die hier formulierten Erkenntnisse mit Blick

auf die Wirkungen der Gabe gelten für diese teilweise institutionalisierten Form

gleichermaßen, wie für vollkommen spontane, oft alltägliche und unter Umstän-

den nicht besonders reflektierte Gabepraktiken. Ein freundlicher, hilfsbereiter

Umgang miteinander, der Ausdruck von Dankbarkeit und Anerkennung für die

(Hilfe-) Leistung eines anderen oder der spontane Einsatz für einen völlig frem-

den Menschen können entsprechend ebenso als Gaben verstanden und in ihrer

sozialintegrativen Bedeutung reflektiert werden, wie beispielsweise die regelmä-

ßige ehrenamtliche Tätigkeit als Trainer in einem Sportverein.

Auch wenn die Gabe in diesen Debatten in den vergangenen Jahren als Begriff

an Bedeutung gewonnen hat, wird bei der Diskussion der genannten Praktiken

noch zu selten ein tatsächlich eigenständiges Prinzip der Gabe zugrunde gelegt.

Dies ist einerseits verständlich, weil das Auftreten der Gabe oft eng mit spezifi-

schen Traditionen und Werten verknüpft und nicht ohne Weiteres universalisier-

bar ist. Andererseits kann die konsistente Vorstellung eines, die unterschiedlichen

Praktiken vereinenden, Prinzips der Gabe an dieser Stelle helfen, die Potentiale

von Gabenpraktiken richtig einzuschätzen und entsprechende Argumente für die

Förderung von aufkommenden bzw. den Schutz von bestehenden Gabenprakti-

ken vor einer Verdrängung oder Vereinnahmung durch die Prinzipien des Marktes

oder Staates zu finden.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17 Die Gabe im Spannungsfeld zwischen Markt

und Staat

Die Überlegungen dieser Untersuchung haben ihren Ausgangspunkt bei Marcel

Mauss und dessen These, er habe in der Gabe einen der Felsen gefunden, auf

denen unsere Gesellschaften ruhen. Im Anschluss an diese These wurde ein Prin-

zip der Gabe entwickelt und argumentiert, dass dieses Prinzip mehr Beachtung

finden müsse und Handlungen dieser Art gefördert werden sollen. Trotz aller Be-

mühungen um eine Präzisierung und trotz der Erarbeitung stichhaltiger Gründe

für ihre Stärkung ist die Gabe jedoch bis zum Ende schwer greifbar, der Felsen

bleibt undeutlich und bedarf – soll die Metapher nicht in die Irre führen – der

Konkretisierung.

Die Gabe ist in modernen Gesellschaften – im Gegensatz zu den archaischen

Gesellschaften, die Marcel Mauss beschreibt – nicht das dominante Ordnungs-

und Organisationsprinzip. Der Markt mit seinem Tauschhandel und der Staat mit

seinen hierarchischen und bürokratischen Strukturen sowie verbrieften Rechten

zeichnen moderne Gesellschaften stattdessen aus. Dennoch haben die Überle-

gungen des dritten Teils dieses Buches gezeigt, dass Praktiken, die mit dem Pa-

radigma der Gabe beschrieben werden können (siehe Kapitel 6), also eine gewisse

Gleichzeitigkeit von Verpflichtung und Freiwilligkeit, Interesse und Uneigennüt-

zigkeit aufweisen, keineswegs verschwunden sind. Sie erfüllen auch in modernen

Gesellschaften eine wichtige Aufgabe. Gabenpraktiken stiften soziale Beziehun-

gen, etablieren und reproduzieren Anerkennung und schaffen ein Bewusstsein

der Individuen für die Bedeutung und die Bedingungen des Gemeinwohls. Sie

verdeutlichen die Abhängigkeit der Menschen untereinander und ermöglichen

ein bewusstes Nachdenken darüber, wie dieses Abhängigkeitsverhältnis so ge-

staltet werden kann, dass sich den Menschen darin möglichst große Freiräume

und Freiheiten eröffnen.

Gleichzeitig wird in den vorangegangenen Überlegungen auch deutlich, dass

eine pauschale Forderung Zurück zur Gabe verfehlt wäre. In Teil 2 wurden neben

dem Paradigma der Gabe auch eine Vielzahl von potentiellen Auswirkungen der

Gabe erarbeitet. Von Mauss und Bourdieu über Hénaff und Ricoeur bis zu Adloff

kann der Gabe ein breites Spektrum von Auswirkungen zugeschrieben werden,

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Teil IV: Abschließende Betrachtungen

die vom Ausdruck selbstloser Liebe über die Etablierung egalitärer Beziehungen

zur Stiftung von Anerkennung und schließlich zur Festigung von Macht mithilfe

der Akkumulation symbolischen Kapitals reichen. Diese Breite der potentiellen

Auswirkungen der Gabe muss reflektiert werden, wenn über eine Stärkung von

Gabenpraktiken nachgedacht wird. Dabei kommt es darauf an, sich konkret an-

zuschauen, wo und unter welchen Umständen die Gabe praktiziert werden und

wirken soll. Mit Blick auf diesen Kontext gilt es dann zu fragen, welches Po-

tential die Gabe unter diesen Bedingungen entfalten wird. Erst mithilfe dieser

Informationen kann dann entschieden werden, ob eine Stärkung der Gabe wün-

schenswerte Effekte erzielt oder nicht.

Zur Frage nach dem Kontext, in dem die Gabe praktiziert wird und wirken

soll, gehört in modernen Gesellschaften ein Abwägen von Gabenpraktiken gegen-

über den funktionalen Mechanismen des Marktes und der Bürokratie, konkret

gegenüber der effizienten Allokation von Gütern durch Tausch und der Sicherung

eines auf individuellen Rechten beruhenden gesellschaftlichen Zusammenlebens,

das hierarchisch und bürokratisch organisiert wird.

Es ist deutlich geworden, dass die Vorstellung, eine Gesellschaft könne aus-

schließlich mithilfe funktionaler Mechanismen und ganz unabhängig von den In-

tentionen der Mitglieder dieser Gesellschaft und ihrer wechselseitigen Solidarität

konstituiert und langfristig zusammengehalten werden, nicht realistisch ist.

Die Funktionalität von Markt und Staat und die Intentionalität von Gaben-

praktiken sind für eine Gesellschaft daher keine Gegensätze oder Substitute. Sie

müssen stattdessen grundsätzlich komplementär gedacht werden. Die Gabenpra-

xis ist in modernen Gesellschaften weder allein für die Konstitution und Repro-

duktion der Gesellschaft verantwortlich, wie das in archaischen Gesellschaften

der Fall war, noch ist sie vollständig verschwunden. Sie bildet neben Staat und

Markt eines von drei grundsätzlichen Ordnungs- und Organisationsprinzipien.

Die Gabe wurde in den vorangegangenen Überlegungen anhand von konkre-

ten empirischen Beispielen den Leistungen von Staat und Markt in modernen

Gesellschaften gegenübergestellt (Kapitel 13-15). In der Auseinandersetzung um

die Stellung der Gabe gegenüber dem Markt – prominent geführt anhand der

Blutspende in den 1970er- und 1980er-Jahren zwischen Richard M. Titmuss, Ro-

bert M. Solow und Kenneth Arrow (Kapitel 13) – wird deutlich, dass es je nach

Handlungskontext und -ziel erfolgversprechend sein kann, auf freiwillige Gaben

und nicht auf den Markt zu setzen. Diese Debatte zeigt ebenso wie die von

Michael Walzer (1982) im Anschluss an Titmuss angeregten Überlegungen zum

Verhältnis von Gabe und Wohlfahrtsstaat (Kapitel 15), dass die Gabe besonders für

die Etablierung der vorpolitischen Grundlagen des gesellschaftlichen Zusammenle-

bens von zentraler Bedeutung ist. Mithilfe dieser beiden Perspektiven kann auch

empirisch belegt werden, was in vielen Arbeiten zur Gabe bislang hauptsächlich

theoretisch postuliert wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17 Die Gabe im Spannungsfeld zwischen Markt und Staat 197

Wie in archaischen Gesellschaften beinhaltet die Gabe auch in modernen Ge-

sellschaften ein Moment der Spontaneität und damit des Risikos und der Un-

sicherheit. Mit gelingenden Gabenpraktiken können jedoch soziale Beziehungen

gestiftet und dadurch Vertrauen etabliert werden, wodurch Risiko und Unsicher-

heit wenn nicht beseitigt, so doch wesentlich verringert werden können. Das

Engagement von unbezahlten Blutspendern, ehrenamtlichen Trainern in Sport-

vereinen oder Menschen in der Nachbarschaftshilfe ist nicht selbstverständlich,

nicht planbar und kann nicht eingefordert werden. Genau aus diesem Grund

verändert es das Zusammenleben dort, wo es praktiziert wird.

Es sind jedoch genau diese Charakteristiken der Gabe, die ihre Konkretisie-

rung so schwer machen. Eben weil sie nicht selbstverständlich, nicht planbar

und nicht einforderbar ist, bleibt sie als Prinzip weniger fassbar als die Prinzipi-

en Markt und Staat. Es lässt sich gegenüber diesen Prinzipien kein revolutionä-

res Diktum mit der Gabe formulieren und kein klarer Gesellschaftsentwurf aus

ihr ableiten. Ohne Zweifel ist sie eine Praxis, die, wie Frank Adloff es mit Erik

Olin Wright formuliert, in spezifischen gesellschaftlichen Nischen »reale Utopien«

schafft, die zeigen, wie ein menschliches Zusammenleben auch aussehen kann

(Wright, 2017 in Adloff, 2018, 251). Aber ist die Gabe wirklich nicht mehr als ei-

ne Praxis, die sich auf den Rahmen von Nischen beschränkt? Es wurde gezeigt,

dass die sozialintegrative Kraft der Gabe vor dem Hintergrund gesellschaftlicher

Vereinzelungstendenzen deutlich über die Grenzen von Nischen hinausgeht. Aber

reicht das angesichts der großen gesellschaftlichen Fragen, die sich stellen? Mar-

cel Hénaff treibt diese Frage am Ende seines 2014 erschienenen Buches Die Gabe

der Philosophen ebenfalls um:

»Wir aber, die wir seit drei Jahrhunderten nach vielen Kämpfen und Revolutionen

die Heraufkunft der Demokratien und der legalen Anerkennung der Sozialrechte

erlebt haben, wie können wir uns mit einer Lösung zufriedengeben, die in erster

Linie individueller Natur zu sein scheint? Kann diese Geste das Fehlen gerechter

Institutionen wettmachen? Ist sie nicht allenfalls eine Geste des Trostes, ein ein-

faches Zeichen des guten Willens?« (Hénaff, 2014, 261).

Mit Marcel Mauss lässt sich eine Antwort auf diese Fragen formulieren, die die

»Geste«, das scheinbar unbedeutende »Zeichen des guten Willens« gerade gegen-

über den großen Entwürfen stärkt. Mauss, der Vertreter eines aufgeklärten Sozialis-

mus, kehrte gerade angesichts seiner tiefen Enttäuschung über den sogenannten

Realsozialismus zur Gabe zurück, sein Essai sur le don entsteht ausgerechnet in einer

Zeit, in der er ausführlich über die Entwicklungen im Anschluss an die russische

Revolution reflektiert (siehe Kapitel 2.2.1). Die Tragödie dieser Entwicklung, das

schreckliche Scheitern dieses »großen Wurfes« bildet den Hintergrund, der die

Gabe in ein anderes Licht zu rücken vermag. Marcel Hénaff verdeutlicht die-

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

sen anderen Blick auf die Gabe mithilfe des sowjetischen Schriftstellers Wassili

Grossmann:

»Denn vor allem angesichts der Unmenschlichkeit der mit den Kriegen, den Mas-

senhinrichtungen, den Lagern verbundenen Massakern, angesichts der Denun-

ziation und der Verwaltung der Angst hat eine Zeuge wie Wassili Grossmann --

in Leben und Schicksal -- zur Geltung gebracht, was gleichsam als letzter Ausweg,

als letzte Chance erscheint, nicht in absolute Verzweiflung über unsere Gattung

zu versinken: dasMitgefühl für den erdrückten, herabgewürdigten anderenMen-

schen, die einfache Geste der Unterstützung, jene 'kleine Güte' sagt er, als letzter

Faden, der uns mit dem Anderen verbindet. Dies könnte der mögliche Einsatz je-

ner großzügigen, meist diskreten Geste sein, die wir gewöhnlich 'Gabe' nennen.

Die erste Gabe, die uns mit dem Leben verbindet; das letzte Zeugnis vonMensch-

lichkeit« (Hénaff, 2014, 261).

Mit den Eindrücken der auf die russische Revolution folgenden Entwicklungen im

Bewusstsein verwundert es nicht, dass Mauss sich von den großen, revolutionäre

Umstürze inspirierenden Ideen abwendet und seine Hoffnung in die Gabe legt.

Vom Vorbild der untersuchten »archaischen« Gesellschaften ausgehend, arbeitet

er an einem Weg der Reformen, dessen Ziel in der Freilegung und Stärkung von

Gabenpraktiken liegt – jenen Verbindungen der Menschlichkeit, die auch in seiner

Gesellschaft noch vorhanden sind. Die aktuell zu beobachtende Hinwendung ganz

verschiedener Menschen (im Bereich der Medizin, der Philosophie, der Soziologie

und der Ökonomie) zur Gabe gibt Mauss insofern Recht, dass ausgerechnet nach

dem Zusammenbruch der großen Ideen, »wenn die großen revolutionären Ma-

schinen, die Massenideologien, die grandiosen Gesellschaftsgebäude versunken

sind« (Hénaff, 2014, 261), die Frage nach der Gabe bleibt. Der Mauss’sche Felsen

wird dabei entgegen der Erwartungen, die diese Metapher hervorruft, nicht an ei-

nem festen Platz innerhalb der Gesellschaft verortbar. Während die Prinzipien des

Staates und des Marktes in Form von repräsentativen Regierungs-, Verwaltungs-

und Gerichtsgebäuden, historischen Markt- und bekannten Börsenplätzen sicht-

bar werden, sucht man einen festen Ort der Gabe vergeblich. Die Gabe realisiert

sich, wo trotz funktioneller Mechanismen nicht auf die kleinen und großen Ges-

ten der Menschlichkeit verzichtet wird, wo Menschen bereit sind, einander mit

Vertrauen zu begegnen, zu kooperieren und sich für das Wohl aller einsetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur

Abraham, M. & Büschges, G. (2009). Einführung in die Organisationssoziologie. VS

Verlag für Sozialwissenschaften.

Acosta, A. (2015). Buen Vivir. Vom Recht auf ein gutes Leben. oekom Verlag.

Adam, T. (2001). Bürgergesellschaft und moderner Staat. Ein deutsch - ameri-

kanischer Vergleich. In R. Becker (Hrsg.), Eigeninteresse und Gemeinwohl-

bindung. Kulturspezifische Ausformungen in den USA und Deutschland (S. 101–

211). UVK Verlagsgesellschaft.

Adloff, F. (2009). What Encourages Charitable Giving and Philanthropy? Ageing

and Society, 29, 1185–1205.

Adloff, F. (2010). Philanthropisches Handeln. Eine historische Soziologie des Stiftens in

Deutschland und den USA. Campus Verlag.

Adloff, F. (2014). Es gibt schon ein richtiges Leben im Falschen. In F. Adloff &

C. Leggewie (Hrsg.), Das Konvivialistische Manifest (S. 7–31). transcript

Verlag.

Adloff, F. (2016). Gifts of Cooperation. Mauss and Pragmatism. Routledge.

Adloff, F. (2018). Politik der Gabe. Für ein anderes Zusammenleben. Nautilus Flug-

schrift.

Adloff, F. & Sigmund, S. (2005). Die Gift Economy moderner Gesellschaften - Zur

Soziologie der Philanthropie. In F. Adloff & S. Mau (Hrsg.), Vom Geben

und Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozität (S. 211–235). Campus Verlag.

Akerlof, G. (1979). The Market for Lemons: Qualitative Uncertainty and the Market

Mechanism. Quaterly Journal of Economics, 84, 488–500.

Arrow, K. J. (1972). Gifts and Exchanges. Philosophy & Public Affairs, 1(4), 343–362.

Bäcker, G., Naegele, G., Bispinck, R., Hofemann, K. & Neubauer, J. (Hrsg.). (2010).

Sozialpolitik und soziale Lage in Deutschland. Band 1: Grundlagen, Arbeit, Ein-

kommen und Finanzierung.

Barkan, J. (2013). Plutocrats at Work: How Big Philanthropy Undermines Demo-

cracy. Social Research, 80(2), 635–653.

Bateman, D. (1994). The Good Bleed Guide: A Patient’s Story. Social History of Me-

dicine, 7, 115–133.

Bedorf, T. (2010). Verkennende Anerkennung. Über Identität und Politik. Suhrkamp Ver-

lag.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

Bedorf, T. (2014). Vorwort. Die Gabe der Philosophen. Gegenseitigkeit neu denken (S. 9–

11). transcript Verlag.

Béland, D. (2011). The Politics of Social Policy Language. Social Policy and Adminis-

tration, 45(1), 1–18.

Béland, D. & Petersen, K. (2015). Analysing Social Policy Concepts and Language. Com-

parative and Transnational Perspectives. Policy Press.

Berridge, V. (1997). AIDS and the Gift Relationship in the UK. In A. Oakley &

J. Ashton (Hrsg.), The Gift Relationship. From Human Blood to Social Policy

(S. 15–40). The New Press.

Besnard, P. & Fournier, M. (1998). Indroduction. In É. Durkheim (Hrsg.), Lettres

à Marcel Mauss (S. 1–19). PUF.

Block, F. (2001). Introduction. The Great Transformation. The Political and Economic

Origins of Our Time (S. xviii–xxxviii). Beacon Press.

Boas, F. & Hunt, G. (1905). Kwaikutl Texts. 1. Serie. Stetchert; Leiden: Brill (Publi-

cation of the Jesup North Pacific Expedition).

Böckenförde, E. W. (1976). Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur Staatstheorie und

zum Verfassungsrecht. Suhrkamp Verlag.

Bogusz, T. (2010). Zur Aktualität von Luc Boltanski. Einleitung in sein Werk. VS Verlag

für Sozialwissenschaften.

Boltanski, L. (1990). L’Amour et La Justice Comme Competences. Editions Métailié.

Bourdieu, P. (1976). Entwurf einerTheorie der Praxis auf der ethnologischen Grundlage der

kabylischen Gesellschaft. Suhrkamp Verlag.

Bourdieu, P. (1987). Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Suhrkamp Verlag.

Bourdieu, P. (1992a). Die verborgenen Mechanismen der Macht. Schriften zur Politik &

Kultur 1. VSA Verlag.

Bourdieu, P. (1992b). Rede und Antwort. Suhrkamp Verlag.

Bourdieu, P. (1998). Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns. Suhrkamp Verlag.

Bourdieu, P. (2001). Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft. Suhrkamp

Verlag.

Bourdieu, P. (2005). Die Ökonomie der symbolischen Güter. In F. Adloff & S. Mau

(Hrsg.), Vom Geben und Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozität (S. 139–151).

Campus Verlag.

Bourdieu, P. & Wacquant, L. J. D. (1996). Reflexive Anthropologie. Suhrkamp Verlag.

Bradley, K. & Pargman, D. (2017). The Sharing Economy as the Commons of the

21st Century. Cambridge Journal of Regions, Economy and Society, 10(2), 231–

247.

Braudel, F. (1979). TheWheels of Commerce: Vol II Civilisation and Capitalism. Fontana

Press.

Braudel, F. (1986). Sozialgeschichte des 15.-18. Jahrhunderts. Bd.2: Der Handel.

Caillé, A. (1991). Une Soirée a ’l’Ambroisie’. Rudiments d’une Analyse Structurale

Du Don. Revue du Mauss, 11, 106–112.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 201

Caillé, A. (2001). The Double Inconceivability of the Pure Gift. Angelaki. Journal of

the Theoretical Humanities, 6(2), 23–28.

Caillé, A. (2006). Weder methodologischer Holismus noch methodologischer Indi-

vidualismus - Marcel Mauss und das Paradigma der Gabe. In S. Moebius

& C. Papilloud (Hrsg.), Gift - Marcel Mauss’ Kulturtheorie der Gabe (S. 161–

214). VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Caillé, A. (2008). AnthropologiedDer Gabe. Campus Verlag.

Callon, M. (2007). What Does It Mean to Say That Economics Is Performative? In

D. MacKenzie, F. Muniesa & L. Siu (Hrsg.), Do Economists Make Markets?

On the Performativity of Economics (S. 311–357). Princeton University Press.

Chandra, S., Groener, A. & Feldman, F. (2002). Effectiveness of Alternative Treat-

ments for Reducing Potantial Viral Contaminants from Plasma-Derived

Products. Thrombosis Research, 105(5), 391–400.

Chiozzi, P. (1983). Marcel Mauss: Eine anthropologische Interpretation des Sozia-

lismus. Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 35, 655–670.

Cooper, M. & Culyer, A. (1968). The Price of Blood. Hobart Paper.

Cordonnier, L. (1993). Normes de Réciprocité et Comportement Stratégiques. La

Revue du Mauss semestrielle, 1.

Cordonnier, L. (1994). L’échange, La Coopération et l’autonomie Des Personnes.

La Revue du Mauss semestrielle, 4, 94–114.

Därmann, I. (2005). Fremde Monde der Vernunft. Die ethnologische Provokation der Phi-

losophie. Fink Verlag.

De Waal, F. & Suchak, M. (2010). Prosocial Primates: Selfish and Unselfish Mo-

tivations. Philosophical Transactions of the Royal Society B: Biological Sciences,

365(1553), 2711–2722.

Dubiel, H. (1997). Unversöhnlichkeit und Demokratie. In W. Heitmeyer (Hrsg.),

Was hält die Gesellschaft zusammen? (S. 425–444). Suhrkamp Verlag.

Dumont, L. (1991). Marcel Mauss: Eine Wissenschaft im Werden. In L. Dumont

(Hrsg.), Individualismus. Zur Ideologie der Moderne. Campus Verlag.

Dzimira, S. (2007). Marcel Mauss, Savant et Politique. La Découverte.

Ebner, A. (2017). Karl Polanyi: The Great Transformation. In K. Kraemer & F. Brug-

ger (Hrsg.), Schlüsselwerke der Wirtschaftssoziologie (S. 169–176). Springer

Fachmedien.

Enquete-Kommission. (2002a). Bürgerschaftliches Engagement und Zivilgesellschaft.

Leske + Budrich.

Enquete-Kommission. (2002b). Bürgerschaftliches Engagement: Auf demWeg in eine zu-

kunftsfähige Bürgergesellschaft (Enquete-Kommission ’Zukunft des Bürger-

schaftlichen Engagements’ Deutscher Bundestag, Hrsg.). Leske + Bud-

rich.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

Ewert, B. (2018). Focusing on Quality Care Rather than ’Checking Boxes’: How

to Exit the Labyrinth of Multiple Accountabilities in Hybrid Healthcare

Arrangements. Public Administration, 1–17.

Fligstein, N. & Dauter, L. (2007). The Sociology of Markets. Annual Review of Socio-

logy, 33, 105–128.

Fourcade, M. & Healy, K. (2007). Moral Views of Market Society. Annual Review of

Sociology, 33(1), 285–311.

Fournier, M. (1994). Marcel Mauss. Fayard.

Fournier, M. (1996). Si je devrais réécrire la Biographie de Marcel Mauss. Revue

européenne des sciences sociales: »Mauss: hier et aujourd’hui«, 24(105), 27–37.

Fournier, M. (1997). Marcel Mauss, le Savant et le Citoyen. In M. Mauss (Hrsg.),

Ecrits Politiques. Textes réunis et présentés par Marcel Fournier (S. 7–59). Fay-

ard.

Fournier, M. (2006). Marcel Mauss oder die Gabe seiner Selbst. In S. Moebius &

C. Papilloud (Hrsg.), Gift - Marcel Mauss’ Kulturtheorie der Gabe (S. 21–56).

VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Frick, M. (2019). Rezension: Vom Ritus des Gabentausches zu realen Utopien.

Frank Adloffs Entwurf einer Politik der Gabe. Ethik und Gesellschaft, (2).

Gneezy, U. & Rustichini, A. (2000). Pay Enough or Don’t Pay at All. Quarterly

Journal of Economics, 115(3), 791–810.

Graeber, D. (2011). Schulden. Die Ersten 5000 Jahre. Klett-Cotta.

Graeber, D. (2012). Inside Occupy. Campus Verlag.

Hagen, P. J. (1993). Blood Transfusion in Europe: A ”White Paper”. Council of Europe.

Halperin, S. (2004). Dynamics of Conflict and System Change: The Great Trans-

formation Revisited. European Journal of International Relations, 10(2), 263–

306.

Hamberger, K. (2012). Potlatsch und Verwandtschaft. In P. Berz, M. Kubaczek, E.

Laquièze-Waniek & D. Unterholzner (Hrsg.), Spielregeln. 25 Aufstellungen.

Eine Festschrift für Wolfgang Pircher (S. 131–140). diaphanes.

Hart, K. (2007). Marcel Mauss: In Pursuit of the Whole. A Review Essay. Compa-

rative Studies in Society and History, 49(2), 473–485.

Hart, K. (2014). Marcel Mauss’s Economic Vision, 1920-1925: Anthropology, Poli-

tics, Journalism. Journal of Classical Sociology, 14(1), 34–44.

Hartmann, D. (2011). Mit der Sozialen Frage kehrt die Barmherzigkeit zurück

- Gegen die Vertafelung der Gesellschaft. In S. Selke (Hrsg.), Tafeln in

Deutschland. Aspekte einer sozialen Bewegung zwischen Nahrungsmittelvertei-

lung und Armutsintervention (S. 269–277). VS Verlag für Sozialwissenschaf-

ten.

Harvey, M. & Metcalfe, S. (2004). The Ordering of Change: Polanyi, Schumpeter

and the Nature of the Market Mechanism. Journal des Economistes et des

Etudes Humaines, 14(2), 87–114.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 203

Healy, K. (2000). Embedded Altruism: Blood Collection Regimes and the European

Union’s Donor Population. American Journal of Sociology, 105, 1633–1657.

Healy, K. (2006). Last Best Gifts. Altruism and the Market for Human Blood and Organs.

Chicago University Press.

Hegel, G. W. F. (1969). Jenaer Realphilosophie.

Helfrich, S. & Bollier, D. (2019). Frei, fair Und lebendig - Die Macht der Commons.

transcript Verlag.

Hénaff, M. (2009). Der Preis derWahrheit. Gabe, Geld und Philosophie. Suhrkamp Ver-

lag.

Hénaff, M. (2014). Die Gabe der Philosophen. Gegenseitigkeit neu denken. transcript

Verlag.

Herzog, L. (2014). Freiheit gehört nicht nur den Reichen: Plädoyer für einen zeitgemäßen

Liberalismus. C.H. Beck.

Hillebrandt, F. (2009). Ökonomie (Économie). In G. Fröhlich & B. Rehbein (Hrsg.),

BourdieuHandbuch. Leben -Werk -Wirkung (S. 186–193). Verlag J.B. Metzler.

Honneth, A. (1992). Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte. Suhrkamp Verlag.

Honneth, A. (2018). Anerkennung. Eine europäische Ideengeschichte. Suhrkamp Verlag.

Hottinger, O. (1999). Die Grundlagen der ökonomischen Nutzentheorie und des

Homo Oeconomicus: Die Beiträge von J. Bentham und J. St. Mill. Dia-

lektik. Enzyklopädische Zeitschrift für Philosophie und Wissenschaften, (3), 63–

82.

Howden-Chapman, P., Carter, J. & Woods, N. (1996). Blood Money: Blood Donors’

Attitudes to Changes in the New Zealand Blood Transfusion Service.

British Medical Journal, 312, 1131–2.

Huke, N. (2017). Sie eepräsentieren uns nicht. Soziale Bewegungen und Krisen der Demo-

kratie in Spanien. Westfälisches Dampfboot.

Imbusch, P. & Heitmeyer, W. (2012). Dynamiken gesellschaftlicher Integration

und Desintegration. In W. Heitmeyer & P. Imbusch (Hrsg.), Desinte-

grationsdynamiken. Integrationsmechanismen auf dem Prüfstand (S. 9–28). VS

Verlag für Sozialwissenschaften.

Imbusch, P. & Rucht, D. (2005). Integration und Desintegration in modernen Ge-

sellschaften. In W. Heitmeyer & P. Imbusch (Hrsg.), Integrationspotenziale

einer modernen Gesellschaft (S. 13–74). VS Verlag für Sozialwissenschaften.

James, W. & Allen, N. J. (Hrsg.). (1998).MarcelMauss. A Centenary Tribute. Berghahn

Books.

Joas, H. & Knöbl, W. (2004). Sozialtheorie. Zwanzig einführende Vorlesungen. Suhr-

kamp Verlag.

Karsenti, B. (1994). Marcel Mauss, le Fait Social Total. PUF.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

Keller, T. (2006). Cassirer und Mauss. Ein Geistergespräch über Totemismus. In

S. Moebius & C. Papilloud (Hrsg.), Gift - Marcel Mauss’ Kulturtheorie der

Gabe (S. 107–122). VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Kindleberger, C. P. (1974). The Great Transformation by Karl Polanyi. Daedalus,

103, 45–54.

Klauer, B., Manstetten, R., Petersen, T. & Schiller, J. (2013). Die Kunst langfristig zu

denken. Wege zur Nachhaltigkeit. Nomos Verlag.

Klein, A. (2001). Der Diskurs der Zivilgesellschaft. Politische Hintergründe und demokra-

tietheoretische Folgerungen. Leske + Budrich.

Klie, T. & Klie, A. W. (Hrsg.). (2018). Engagement und Zivilgesellschaft. Expertisen und

Debatten zum zweiten Engagementbericht. VS Verlag für Sozialwissenschaf-

ten.

Krause, A. (1885). Tlinkit-Indianer.

Kuch, H. (2013). Herr und Knecht. Anerkennung und symbolische Macht im Anschluss an

Hegel. Campus Verlag.

Le Grand, J. (1997). Afterword. In A. Oakley & J. Ashton (Hrsg.), The Gift Relations-

hip. From Human Blood to Social Policy (S. 333–339). The New Press.

Les Convivialistes. (2014). Das Konvivialistische Manifest (F. Adloff & C. Leggewie,

Hrsg.). transcript Verlag.

Lessenich, S. & Mau, S. (2005). Reziprozität und Wohlfahrtsstaat. Vom Geben und

Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozität (S. 257–276). Campus Verlag.

Lévi-Strauss, C. (1971). French Sociology. In G. Gurvitch & W. Moore E. (Hrsg.),

Twentieth Century Sociology (S. 503–536). Philosophical Library Inc.

Lévi-Strauss, C. (1975). Einleitung in das Werk von Marcel Mauss. Marcel Mauss,

Soziologie und Anthropologie, Bd.1 (S. 7–41).

Lewis, D. J. & Weigert, A. (1985). Trust as a Social Reality. Social Forces, 63(4), 967–

985.

Lindenberg, D. (1996). Marcel Mauss et Le ’Judaisme’. Revue européenne des sciences

sociales: »Mauss: hier et aujourd’hui«, 24(105), 45–50.

Lindsay, P. (2015). Polanyi, Hayek, and the Impossibility of Libertarian Ideal Theo-

ry. Polity, 47(3), 376–396.

Luhmann, N. (1979). Trust and Power. Wiley.

Luhmann, N. (1988). Familiarity, Confidence and Trust: Problems and Alternatives.

In D. Gambetta (Hrsg.), Trust: Making and Breaking Cooperative Relations.

Basil Blackwell.

Luhmann, N. (1997). Die Gesellschaft der Gesellschaft. Suhrkamp Verlag.

Malinowski, B. (1922). The Argonauts of the Western Pacific. Routledge & Kegan Paul.

Mallard, G. (2011). The Gift Revisited: Marcel Mauss on War, Debt and the Politics

of Reparations. Sociological Theory, 29(4), 225–247.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 205

Martlew, V. (1997). Transfusion Medicine towards the Millenium. In A. Oakley &

J. Ashton (Hrsg.), The Gift Relationship. From Human Blood to Social Policy

(S. 41–46). The New Press.

Matzat, J. (2003). Bürgerschaftliches Engagement im Gesundheitswesen - unter

besonderer Berücksichtigung der Patienten-Selbsthilfebewegung. In

Enquete-Kommission ’Zukunft des Bürgerschaftlichen Engagements’,

Deutscher Bundestag (Hrsg.), Bürgerschaftliches Engagement und Sozial-

staat (S. 287–330). Leske + Budrich.

Maucourant, J. & Plociniczak, S. (2013). The Institution, the Economy and the

Market: Karl Polanyi’s Institutional Thought for Economists. Review of

Political Economy, 25(3), 512–31.

Mauss, M. (1968). Oeuvres 2. Représentations collectives et Diversité de Civilisations, Pré-

sentation de Victor Karady. Minuit.

Mauss, M. (1969a). Oeuvres 2. Représentations collectives et Diversité de Civilisations. Mi-

nuit.

Mauss, M. (1969b). Oeuvres 3. Cohésion Sociale et Divisions de La Sociologie, Présentation

de Victor Karady. Minuit.

Mauss, M. (1990). Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell-

schaften. Suhrkamp Verlag.

Mauss, M. (1997). Ecrits Politiques. Textes réunis et présentés parMarcel Fournier. Fayard.

Mauss, M. (1999). Soziologie und Anthropologie. Band II, 2. Auflage. Fischer Verlag.

Mauss, M. (2006). Mauss’ Werk von ihm selbst dargestellt. In S. Moebius & C.

Papilloud (Hrsg.), Gift - Marcel Mauss’ Kulturtheorie der Gabe (S. 345–359).

VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Mendell, M. (1994). Karl Polanyi and Socialist Education. In K. McRobbie (Hrsg.),

Humanity, Society, and Commiment: On Karl Polanyi (S. 25–42). Black Rose

Press.

Moebius, S. (2006). Marcel Mauss. UVK Verlagsgesellschaft.

Moebius, S. (2008). Entwurf einer Theorie der Praxis aus dem Geist der Gabe.

Die Praxistheorie von Marcel Mauss und ihre aktuellen Wirkungen. In

G. Junge, K. Suber & D. Gerber (Hrsg.), Erleben, Erleiden, Erfahren. Die

Konstitution des sozialen Sinns jenseits instrumenteller Vernunft (S. 171–199).

transcript Verlag.

Moebius, S. (2009). Marcel Mauss. In G. Fröhlich & B. Rehbein (Hrsg.), Bourdieu

Handbuch. Leben - Werk - Wirkung (S. 53–56). Verlag J.B. Metzler.

Moebius, S. (2010). Von Mauss zu Hénaff. Eine kleine Wirkungsgeschichte des

Essai Sur Le Don. WestEnd. Neue Zeitschrift für Sozialforschung, 1, 68–80.

Moebius, S. & Nungesser, F. (2013). La Filiation Est Directe. Der Einfluss von

Marcel Mauss auf das Werk von Claude Lévi-Strauss. Archives Europeennes

de Sociologie, 54(2), 231–263.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

Münkler, H. (2002). Bürgerschaftliches Engagement in der Zivilgesellschaft. In

Enquete-Kommission ’Zukunft des Bürgerschaftlichen Engagements’,

Deutscher Bundestag (Hrsg.), Bürgergesellschaftliches Engagement und

Zivilgesellschaft (S. 19–36). Leske + Budrich.

Münkler, H. (2003). Bürgergesellschaft und Sozialstaat. In Enquete-Kommission

’Zukunft des Bürgerschaftlichen Engagements’, Deutscher Bundestag

(Hrsg.), Bürgergesellschaftliches Engagement und Sozialstaat (S. 15–26). Leske

+ Budrich.

Nagel, T. (1970). The Possibility of Altruism. Princeton University Press.

Neno, F. (1994). Décrire l’interaction: Une Critique Pragmatique de La Théorie de

Jeux. La Revue du Mauss semestrielle, 4, 70–93.

Nida-Rümelin, J. (2011). Die Optimierungsfalle: Philosophie einer humanen Ökonomie.

Irsiana.

North, D. (1977). Markets and Other Allocation Systems in History: The Challenge

of Karl Polanyi. Journal of european economic history, 6, 703–716.

Oakley, A. & Ashton, J. (1997). Introduction: New Edition. In A. Oakley & J. Ashton

(Hrsg.),TheGift Relationship. FromHumanBlood to Social Policy (S. 3–13). The

New Press.

Oliner, S. & Oliner, P. (1998). The Altruistic Personality: Rescuers of Jews in Nazi Europe.

Free Press.

Olk, T. (2002). Bürgerengagement und aktivierender Staat - zwei Seiten einer

Medaille? In A. Brosziewski, T. S. Eberle & C. Maeder (Hrsg.), Moderne

Zeiten. Reflexionen zur Multioptionsgesellschaft (S. 83–97). UVK Verlagsge-

sellschaft.

Osteen, M. (2002). Introduction: Questions of the Gift. In M. Osteen (Hrsg.),The

Question of the Gift. Essays across Disciplines (S. 1–41). Routledge.

Petersen, T. & Faber, M. (2018). Karl Marx und die Philosophie derWirtschaft. Unbeha-

gen am Kapitalismus und die Macht der Politik. Karl Alber Verlag.

Pickering, W. S. (1998). Mauss’s Jewish Background: A Biographical Essay. In W.

James & N. J. Allen (Hrsg.), Marcel Mauss. A Centenary Tribute (S. 43–62).

Berghahn Books.

Polanyi, K. (2019). The Great Transformation. Politische und ökonomische Ursprünge von

Gesellschaften und Wirtschaftssystemen. (14.). Suhrkamp Verlag.

Polanyi-Levitt, K. & Mendell, M. (1987). Karl Polanyi: His Life and Times. Studies

in Political Economy, 22(1), 7–39.

Prochasson, C. (1993). Les Intellectuels, Le Socialisme et La Guerre 1900-1938. Seuil.

Quadflieg, D. (2010). Stichwort Marcel Hénaff - Gabe und soziale Integration.

WestEnd. Neue Zeitschrift für Sozialforschung.

Rebérioux, M. (1975). Die sozialistischen Parteien Europas: Frankreich. Band V der Ge-

schichte des Sozialismus (J. Droz, Hrsg.). Ullstein.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 207

Rehbein, B. & Saalmann, G. (2009). Kapital. In G. Fröhlich & B. Rehbein (Hrsg.),

BourdieuHandbuch. Leben -Werk -Wirkung (S. 134–149). Verlag J.B. Metzler.

Reich, R. (2006). Philanthropy and Its Uneasy Relation to Equality. Philosophy &

Public Policy Quarterly, 26(3/4), 18–25.

Reich, R. (2018). Just Giving.Why Philanthropy Is Failing Democracy and How It Can Do

Better. Princeton University Press.

Reif, K. & Marlier, E. (1996). Eurobarometer 41.0 (MRDF).

Ricoeur, P. (2006). Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein.

Suhrkamp Verlag.

Rivers, W. H. (1914). The History of Melanesian Society.

Saalmann, G. (2009). Entwurf einer Theorie der Praxis. In G. Fröhlich & B. Reh-

bein (Hrsg.), Bourdieu Handbuch. Leben -Werk -Wirkung (S. 272–279). Ver-

lag J.B. Metzler.

Sahlins, M. (1972). Stone Age Economics. Aldine-Atherton.

Schlaudt, O. (2018). Die politischen Zahlen. Über Quantifizierung im Neoliberalismus.

Klostermann.

Schultheis, F. (2007). Bourdieus Wege in die Soziologie. UVK Verlagsgesellschaft.

Siep, L. (1979). Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie. Untersuchungen zu

Hegels Jenaer Philosophie des Geistes. Karl Alber Verlag.

Siep, L. (2009). Anerkennung in der Phänomenologie des Gesites und in der heuti-

gen praktischen Philosophie. In C. Schmidt am Bisch & H. Zurn (Hrsg.),

Anerkennung. Sonderband 21 Deutsche Zeitschrift für Philosophie. Zweimonats-

schrift der internationalen philosophischen Forschung (S. 107–124). Akademie

Verlag.

Siep, L. (2014). Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie. Untersuchungen zu

Hegels Jenaer Philosophie des Geistes. Meiner Verlag.

Simmel, G. (1900). The Philosophy of Money. Routledge & Kegan Paul.

Simmel, G. (2005). Exkurs über Treue und Dankbarkeit. In F. Adloff & S. Mau

(Hrsg.), Vom Geben und Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozität (S. 95–108).

Campus Verlag.

Solow, R. M. (1971). Blood and Thunder. The Yale Law Journal, 80(8), 1696–1711.

Stenou, K. (1998). Images de l’autre. La Différence du Mythe au Préjugé. Seuil.

Strathern, A. (1971). The Rope of Moka. Big Men and Ceremonial Exchange in Mount Ha-

gen New Guinea. CUP Archive.

Streckeisen, P. (2014). Soziologische Kapitaltheorie. Marx, Bourdieu und der ökonomische

Imperialismus. transcript Verlag.

Streeck, W. (2013). Gekaufte Zeit: Die vertagte Krise des demokratischen Kapitalismus.

Suhrkamp Verlag.

Swanton, J. R. (1905). Contributions to the Ethnology of the Haida. Memoirs of the

American Museum of Natural History, 5(1), 1–300.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

Tarot, C. (1996). Du Fait Social de Durkheim Au Fait Social Total de Mauss, Un

Changement de Paradigme? La Revue du Mauss semestrielle, 8, 68–101.

Tarot, C. (2003). Sociologie et Anthropologie de Marcel Mauss. La Découverte.

Taylor, J. S. (2019). Why Prohibiting Donor Compensation Can Prevent Plasma Do-

nors from Giving Their Informed Consent to Donate. Journal of Medicine

and Philosophy, 44, 10–32.

Thaa, W. (2005). Kulturkritik und Demokratie bei MaxWeber und Hannah Arendt.

Zeitschrift für Politik, 52(1), 25–56.

Tirole, J. (2017). Economics for the Common Good. Princeton University Press.

Titmuss, R. M. (1997). The Gift Relationship. From Human Blood to Social Policy (A.

Oakley & J. Ashton, Hrsg.). The New Press.

Tomasello, M. (2002). Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens. Suhrkamp

Verlag.

Tomasello, M. (2014). The Ultra-Social Animal. European Journal of Social Psychology,

44(3), 187–194.

Torche, F. & Valenzuela, E. (2011). Trust and Reciprocity: A Theoretical Distinction

of the Sources of Social Capital. European Journal of Social Theory, 14(2),

181–198.

Turner, G. (1864). Nineteen Years in Polynesia.

Turner, G. (1884). Samoa a Hundred Years Ago and Long Before.

Varela, F. (1988). Connaitre: Les Sciences Cognitives, Tendences et Perspectives. Editions

du Seuil.

Waltz, M. (2006). Tauschsysteme als subjektivierende Ordnungen: Mauss, Lévi-

Strauss, Lacan. In S. Moebius & C. Papilloud (Hrsg.), Gift - Marcel Mauss’

Kulturtheorie der Gabe (S. 81–105). VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Walzer, M. (1982). Socialism and the Gift Relationship. Dissent, 89, 431–441.

Walzer, M. (1992). Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Pluralität und Gleichheit.

Campus Verlag.

Weber, M. (1981). Die Protestantische Ethik I (J. Winckelmann, Hrsg.).

Wildt, A. (1982). Autonomie und Anerkennung. Hegels Moralitätskritik im Lichte seiner

Fichterezension. Stuttgart.

Winock, M. (2003). Das Jahrhundert der Intellektuellen. UVK Verlagsgesellschaft.

Wright, E. O. (2017). Reale Utopien. Wege aus dem Kapitalismus. Suhrkamp.

Zaman, S. M. A., Hill, F. G. H., Palmer, B., Millar, C. M., Bone, A., Molesworth,

A. M., Connor, N., Lee, C. A., Dolan, G., Wilde, J. T., Gill, O. N. & Ma-

kris, M. (2011). The Risk of Variant Creutzfeldt-Jakob Disease among UK

Patients with Bleeding Disorders, Known to Have Received Potentially

Contaminated Plasma Products. Haemophilia, 17(6), 931–937.

Zimmer, A. (1999). Vereine und lokale Politik. In H. Wollmann & R. Roth (Hrsg.),

Kommunalpolitik. PolitischesHandeln in denGemeinden (S. 247–262). VS Ver-

lag für Sozialwissenschaften.

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Politikwissenschaft
Extinction Rebellion Hannover

»Hope dies – Action begins«: 
Stimmen einer neuen Bewegung

2019, 96 S., kart.
7,99 € (DE), 978-3-8376-5070-9
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, 
ISBN 978-3-8394-5070-3
EPUB: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, 
ISBN 978-3-7328-5070-9

Jan Brunner, Anna Dobelmann, 
Sarah Kirst, Louisa Prause (Hg.)

Wörterbuch Land- und Rohstoffkonflikte

2019, 326 S., kart., Dispersionsbindung, 1 SW-Abbildung
24,99 € (DE), 978-3-8376-4433-3
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4433-7

Angela Nagle

Die digitale Gegenrevolution
Online-Kulturkämpfe der Neuen Rechten 
von 4chan und Tumblr bis zur Alt-Right und Trump

2018, 148 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-4397-8
E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4397-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4397-8

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Politikwissenschaft
 Sebastian Haunss, Moritz Sommer (Hg.)

 Fridays for Future – 
Die Jugend gegen den Klimawandel 
Konturen der weltweiten Protestbewegung 

 Oktober 2020, 264 S., kart.
22,00  €  (DE), 978-3-8376-5347-2
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5347-6
 ISBN 978-3-7328-5347-2

 Helmut König

 Lüge und Täuschung 
in den Zeiten von Putin, Trump & Co. 

 September 2020, 360 S., kart.
29,50  €  (DE), 978-3-8376-5515-5
E-Book: 
PDF: 26,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-5515-9
EPUB: 26,99  €  (DE), ISBN 978-3-7328-5515-5

 BICC Bonn International Center for Conversion, 
HSFK Leibniz-Institut Hessische Stiftung Friedens- und 
Konfliktforschung, IFSH Institut für Friedensforschung und 
Sicherheitspolitik an der Universität Hamburg, 
INEF Institut für Entwicklung und Frieden 

 Friedensgutachten 2020 
 Im Schatten der Pandemie: letzte Chance für Europa 

 Juni 2020, 160 S., kart., 33 Farbabbildungen
15,00  €  (DE), 978-3-8376-5381-6
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5381-0

https://doi.org/10.14361/9783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1 Einleitung
	Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss
	2 Marcel Mauss: Leben und Wirken in Politik und Wissenschaft
	2.1 Mauss' akademischer Werdegang
	2.2 Mauss‘ politische Prägung
	2.2.1 Politische Freundschaften und das Verständnis des Sozialismus
	2.2.2 Genossenschaften und Sozialismus


	3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften
	3.1 Potlatsch
	3.2 Kula
	3.3 Nexum und Wadium
	3.4 Mauss' ethnologische Interpretation der Gabe
	3.5 Der Geist der Gabe
	3.6 Die Hybridität der Gabe
	3.7 Soziale Interaktionen in der Gabe: Maß, Zeit und Ungewissheit
	3.7.1 Maß- und Wertbegriff im Gabentausch
	3.7.2 Der Zeithorizont der Gabe
	3.7.3 Ungewissheit und Risiko im Gabentausch

	3.8 Gabe als Beziehungsstifter und Symbol
	3.8.1 Mauss über Symbole und soziale Tatsachen
	3.8.2 Die Etablierung von Vertrauen


	4 Die Vorstellung eines guten Zusammenlebens in Die Gabe
	4.1 Das Menschenbild der Gabe
	4.2 Mauss‘ gesellschaftstheoretische Utopie


	Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart
	5 Strukturalistisch-symbolische Interpretation der Gabe
	5.1 Symbolische Güter, symbolisches Kapital und Macht
	5.2 Kapitalbegriff und Gabentausch
	5.3 Praxis als Ringen um symbolische Güter

	6 Die Interpretation der M.A.U.S.S.-Bewegung
	6.1 Das Paradigma der Gabe
	6.1.1 Schwierigkeiten etablierter Paradigmen mit der Gabe
	6.1.2 Die Gabe als Lösung?

	6.2 Normative Aspekte der Gabe

	7 Die Gabe als politische Kategorie
	7.1 Zusammenleben, Konflikt und die Rolle der Gabe
	7.2 Die Gabe als Ausdruck der Vernunft

	8 Gabe und Anerkennung
	8.1 Marcel Hénaff: Anerkennung in der Gabe
	8.1.1 Ein neuer Dreischritt
	8.1.2 Die Gabe als Symbol der Anerkennung
	8.1.3 Die politische Bedeutung der Gabe

	8.2 Paul Ricoeur: Gabe und Friedenszustände
	8.2.1 Hegels Idee des Kampfes um Anerkennung
	8.2.2 Die Rolle der Gabe im Kampf um Anerkennung
	8.2.3 Die Idee vom Friedenzustand Agape
	8.2.4 Von der gegenseitigen zur wechselseitigen Gabe
	8.2.5 Gaben und wechselseitige Anerkennung


	9 Homo Donator und die Politik der Gabe
	9.1 Das Menschenbild des Homo Donator
	9.2 Eine politische Utopie der Gabe
	9.3 Politik der Gabe und Konvivialismus

	10 Struktur und Potentiale der Gabe

	Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat
	11 Die Ablösung der Gabengesellschaft
	11.1 Die Grenzen der Gabe
	11.2 Moderne zwischen Funktionalität und Intentionalität

	12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi
	12.1 Der Markt im System des 19. Jahrhunderts
	12.2 Die eingebettete Wirtschaft in vormodernen Gesellschaften
	12.3 Die maschinelle Produktion und der Markt
	12.4 Selbstregulierende Märkte – eine gefährliche Utopie?
	12.5 Performative Durchsetzung der Idee eines selbstregulierenden Marktes

	13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes
	13.1 The Gift Relationship – Blut und andere Gaben
	13.1.1 Blut: »Saft des Lebens« oder gewöhnliches Gut?
	13.1.2 Ökonomische Evaluation von Blutspendesystemen
	13.1.3 Ethische Evaluation von Blutspendesystemen

	13.2 Leistung und Wirkung von The Gift Relationship
	13.3 Robert M. Solow – Blood and Thunder
	13.3.1 Die angemessenen Bereiche für ökonomisches Denken
	13.3.2 Moralisch fragwürdige Folgen der Bepreisung von Blut

	13.4 Kenneth Arrow – Gifts and Exchanges
	13.4.1 Das Zusammenspiel von Gaben, tugendhaftem Verhalten und dem Markt
	13.4.2 Gabe und Effizienz

	13.5 Die Gabe und der Markt – eine Zusammenfassung

	14 Institutionalisierung der Gabe?
	15 Gaben im Wohlfahrtsstaat
	15.1 Risiken der Gabe im Wohlfahrtsstaat
	15.2 Vom freien Spiel der Gabe zu Organisationen und Rechten
	15.3 Die Entwicklung des Sozialstaats
	15.4 Stärkung der Gabe im Wohlfahrtsstaat?


	Teil IV: Abschließende Betrachtungen
	16 Die Gabe und das gute Zusammenleben
	17 Die Gabe im Spannungsfeld zwischen Markt und Staat

	Literatur

