ol 1361/783839456613 - am 12.02.2026, 17:00:30. https://wwwinlbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marc Frick
Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

Edition Politik | Band 112

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde erméglicht durch
den Fachinformationsdienst Politikwissenschaft POLLUX

und einem Netzwerk wissenschaftlicher Bibliotheken zur Forderung von Open Access in den
Sozial- und Geisteswissenschaften (transcript, Politikwissenschaft 2021).

Die Publikation beachtet die Qualititsstandards fiir die Open-Access-Publikation von Bii-
chern (Nationaler Open-Access-Kontaktpunkt et al. 2018), Phase 1
https://0a2020-de.org/blog/2018/07/31/empfehlungen_qualititsstandards_oabiicher/

Hauptsponsor: Staats- und Universititsbi-
bliothek Bremen (POLLUX - Informations-
dienst Politikwissenschaft)

Vollsponsoren: Universititsbibliothek
Bayreuth | Universititsbibliothek der
Humboldt-Universitit zu Betlin | Freie
Universitit Berlin - Universitatsbibliothek

| Staatsbibliothek zu Berlin | Universitits-
bibliothek Bielefeld | Universititsbiblio-
thek der Ruhr-Universitit Bochum (RUB) |
Universitits- und Landesbibliothek Bonn |
Vorarlberger Landesbibliothek | Universi-
tatsbibliothek der Technischen Universitat
Chemnitz | Universitits- und Landesbiblio-
thek Darmstadt | Sichsische Landesbiblio-
thek Staats- und Universititsbibliothek
Dresden (SLUB) | Universititsbibliothek
Duisburg-Essen | Universitits- und Landes-
bibliothek Diisseldorf | Universititsbiblio-
thek Erlangen-Niirnberg | Universitits-
bibliothek Frankfurt/M. | Niedersichsische
Staats- und Universititsbibliothek Géttin-
gen | Universititsbibliothek Greifswald |
Universititsbibliothek der FernUniversitit
in Hagen | Staats- und Universititsbiblio-
thek Carl von Ossietzky, Hamburg | TIB

- Leibniz-Informationszentrum Technik
und Naturwissenschaften und Universi-

titsbibliothek | Gottfried Wilhelm Leibniz
Bibliothek - Niedersichsische Landesbiblio-
thek | Universititsbibliothek Heidelberg |
Universititsbibliothek Kassel | Universitits-
bibliothek Kiel (CAU) | Universititsbiblio-
thek Koblenz - Landau | Universitits- und
Stadtbibliothek Kéln | Universititsbiblio-
thek Leipzig | Zentral- und Hochschul-
bibliothek Luzern | Universititsbibliothek
Otto-von-Guericke-Universitit Magdeburg
| Universititsbibliothek Marburg | Max
Planck Digital Library (MPDL) | Univer-
sitdts- und Landesbibliothek Miinster |
Universititsbibliothek der Carl von Ossietz-
ky-Universitit, Oldenburg | Universititsbi-
bliothek Osnabriick | Universititsbibliothek
Passau | Universititsbibliothek St. Gallen

| Universititsbibliothek Vechta | Universi-
tatsbibliothek Wien | Universititsbibliothek
Wuppertal | Zentralbibliothek Ziirich
Sponsoring Light: Bundesministerium der
Verteidigung | Landesbibliothek Oldenburg
Mikrosponsoring: Stiftung Wissenschaft
und Politik (SWP) - Deutsches Institut

fiir Internationale Politik und Sicher-

heit | Leibniz-Institut fiir Europiische
Geschichte, Mainz

Marc Frick, geb. 1990, ist Referent im Forschungsbereich Umwelt- und Ressour-
cendkonomik, Umweltmanagement am ZEW-Leibniz-Zentrum fiir Europiische
Wirtschaftsforschung in Mannheim. Er hat Philosophie und Okonomie an der
Ruprecht-Karls-Universitit Heidelberg studiert, wo er 2020 in Politischer Theo-
rie promoviert wurde. Zu seinen Forschungsschwerpunkten zihlen 6konomische
und politische Ideengeschichte sowie die philosophischen Grundlagen von Um-
welt- und Sozialpolitik.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marc Frick
Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt

und Staat?
Perspektiven von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

[transcript]

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieses Buch ist meinen GrofSmiittern Paula und Sonja gewidmet.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung,
Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Marc Frick

Dieses Buch basiert auf meiner Dissertation, die ich im Mirz 2020 an der Fakul-
tdt fiir Wirtschafts- und Sozialwissenschaften der Ruprecht-Karls-Universi-
tit Heidelberg eingereicht habe (urspriinglicher Titel: »Die Gabe als drittes
Prinzip zwischen Markt und Staat?«). Das Promotionsverfahren endete am
21.10.2020 mit der erfolgreichen Disputation. Der Dekan der Fakultit fir
Wirtschafts- und Sozialwissenschaften war Prof. Dr. Aurel Croissant. Erst-
gutachter der Dissertation war Prof. Dr. Michael Haus. Zweitgutachter war
PD. Dr. Reiner Manstetten.

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Print-ISBN 978-3-8376-5661-9

PDF-ISBN 978-3-8394-5661-3

EPUB-ISBN 978-3-7328-5661-9

https://doi.org/10.14361/9783839456613

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: hitps://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-down-

load

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

1

Einleitung. ... ..o n

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

2.1
2.2

3.1
3.2
3.3
3.4
3.5
3.6
3.7

3.8

41
4.2

Marcel Mauss: Leben und Wirken in Politik und Wissenschaft...................... 25
Mauss’ akademischer Werdegang.................ccoviiiiiiiiiiiiiiiie e, 26
Mauss’ politische Pragung..........ooooiniiiiii e 29
2.2.1 Padlitische Freundschaften und das Verstandnis des Sozialismus............. 30
2.2.2 Genossenschaften und Sozialismus.................ccoviiiiiiiiiiiinnn.. 32
Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften ................. 35
Potlatsch . ... 36
Kula. ... 39
Nexumund Wadium ... e 4
Mauss’ ethnologische Interpretation der Gabe ....................ccooeiiiiiiinian... 42
Der Geist der Gabe ........o.eernnei i 43
Die Hybriditdt der Gabe..............ooiiiiiii e Ly
Soziale Interaktionen in der Gabe: MaB, Zeit und Ungewissheit...................... 45
3.7.1 MaB- und Wertbegriff im Gabentausch......................oooiiial. 46
3.7.2 Der Zeithorizont der Gabe .............coviiiiiiiiiiiiiii e 47
3.1.3 Ungewissheit und Risiko im Gabentausch......................coooeiiieant. 49
Gabe als Beziehungsstifter und Symbol ... 49
3.8.1 Mauss iiber Symbole und soziale Tatsachen .....................ccooennee. 50
3.8.2 Die Etablierung von Vertrauen...............coooeiiiiiiiiiiiiiiieeinenn.. 53
Die Vorstellung eines guten Zusammenlebens in Die Gabe ......................... 57
Das Menschenbild der Gabe ................ccooiiiiiii 58
Mauss’ gesellschaftstheoretische Utopie ..............ccoveiiiiiiiiiiiinnnn... 59

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil ll: Interpretationen und Potentiale der Gabe — von Marcel
Mauss bis zur Gegenwart

5  Strukturalistisch-symbolische Interpretation der Gabe ............................
5.1 Symbolische Giiter, symbolisches Kapital und Macht................................
5.2 Kapitalbegriff und Gabentausch ...
5.3 Praxis als Ringen um symbolische GUter................cccevviiiiiiiiiiiinninnn...
Die Interpretation der M.A.U.S.S.-Bewegung ...................ccooiiiiiiiiinn..
6.1 Das ParadigmaderGabe ............ccovuiiiiiii e
6.1.1 Schwierigkeiten etablierter Paradigmen mit der Gabe .......................
6.1.2 Die Gabe als LOSUNG?........coueieiiii i
6.2 Normative Aspekte der Gabe ...........ccoevviiiiiiiiiiiii e
7  Die Gabe als politische Kategorie .....................ccoiiiiiiiiii
11 Zusammenleben, Konflikt und die Rolle der Gabe ....................cooieeiiii...
7.2 Die Gabe als Ausdruck der Vernunft ............ccooiiiiiiiiiiii
Gabe und Anerkennung .......... ..o i e
8.1 Marcel Hénaff: AnerkennunginderGabe ..................cooviiiiiiiiiiiiinn....
8.1.1 Einneuer Dreischritt ......... ...
8.1.2 Die Gabe als Symbol der Anerkennung...............c.oooviiiiiiiiiinnnn..
8.1.3 Die politische Bedeutung derGabe .................coviiiiiiiiiiiiiinn....
8.2 Paul Ricoeur: Gabe und Friedenszustande .................cooiiiiiiininiiineann...
8.2.1 Hegels Idee des Kampfes um Anerkennung...................cooeviinnn...
8.2.2 Die Rolle der Gabe im Kampf um Anerkennung...............................
8.2.3 Die Idee vom Friedenzustand Agape ..............ccoveiviniiiiiiiiieinnnnnn..
8.2.4 Von der gegenseitigen zur wechselseitigen Gabe ............................
8.2.5 Gaben und wechselseitige Anerkennung...................cooiiiiiin.L .
9  Homo Donator und die Politik der Gabe .......................ocviiiiiiiinn..L.
9.1 Das Menschenbild des Homo Donator................coeviiiiiiiiiiininnnn..
9.2 Eine politische Utopie der Gabe ...............cooiiiiiiiiiiiiiii i,
9.3 Politik der Gabe und Konvivialismus.................coooiiiiiiiiiii
10 Struktur und PotentialederGabe ...................cooiiiiiiiiiiii

- am 12,02.2026, 17:00:30.

79


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1ll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften —
die Gabe zwischen Markt und Staat

11
1.2

121
12.2
12.3
12.4
12.5

13.1

13.2
13.3

13.4

13.5

Die Ablosung der Gabengesellschaft ..........................ooooiiiiii, 7
Die Grenzender Gabe ............cooiiiiiiiiii i n8
Moderne zwischen Funktionalitat und Intentionalitat .............................. 120
Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi ................................... 123
Der Markt im System des 19. Jahrhunderts .................cocoiiiiiiiiiiinanns 124
Die eingebettete Wirtschaft in vormodernen Gesellschaften ...................... 127
Die maschinelle Produktion und der Markt....................cooooiiiiiiiiina... 128
Selbstregulierende Markte - eine geféahrliche Utopie? ...............ccooieiiiiin. 130
Performative Durchsetzung der Idee eines selbstregulierenden Marktes ........... 133
Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes ........................ 135
The Gift Relationship - Blut und andere Gaben ....................ceviiiieeinnn... 136
13.1.1 Blut: »Saft des Lebens« oder gewdhnliches Gut? ........................... 138
13.1.2 Gkonomische Evaluation von Blutspendesystemen .......................... 141
13.1.3 Ethische Evaluation von Blutspendesystemen .............................. 142
Leistung und Wirkung von The Gift Relationship........................coeviuena... 147
Robert M. Solow - Blood and Thunder ...............cccoeviiiiiiiiiiiiiiiieann.. 150
13.3.1 Die angemessenen Bereiche fiir 6konomisches Denken..................... 153
13.3.2 Moralisch fragwiirdige Folgen der Bepreisung von Blut...................... 155
Kenneth Arrow - Gifts and Exchanges................cccovviiieiiiiiieiiiiinannns 157
13.4.1 Das Zusammenspiel von Gaben, tugendhaftem Verhalten und dem Markt. ... 158
13.4.2 Gabe und Effizienz .............cooiiiiiii 161
Die Gabe und der Markt - eine Zusammenfassung ...............c.cceviieinenn... 162
Institutionalisierung der Gabe? ..................ooiiiiiiiiiii 165
Gaben im Wohlfahrtsstaat .....................c i 169
Risiken der Gabe im Wohlfahrtsstaat ...................cooiiiiiiiii . m
Vom freien Spiel der Gabe zu Organisationen und Rechten ......................... 174
Die Entwicklung des Sozialstaats................ccooiiiiiiiiiiiiii 177
Starkung der Gabe im Wohlfahrtsstaat? ... 180

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil IV:

AbschlieBende Betrachtungen

16 Die Gabe und das gute Zusammenleben..........................ooiiii.
17  Die Gabe im Spannungsfeld zwischen Markt und Staat............................
LIteratur ...

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

In vielerlei Hinsicht verdanke ich die Fertigstellung dieses Buches, das sich auf
die Suche nach der Bedeutung von Gaben fiir das menschliche Zusammenle-
ben begibt, selbst einer Vielzahl von grofziigigen Gaben ganz unterschiedlicher
Menschen. Sie alle haben den Entstehungsprozess begleitet, unterstiitzt und das
Buch dadurch erméglicht. Georg Simmel betont, dass Gaben ganz entgegen der
eingeiibten Gewohnheiten in modernen Gesellschaften Asymmetrien in zwischen-
menschlichen Beziehungen verursachen, die nicht mithilfe der Paragraphen des
Rechts oder der Vergiitung in Form von Geld ausgeglichen werden kénnen. Es
bleibt allein, ein aufrichtiges Gefiihl der Dankbarkeit zu empfinden und die asym-
metrische Beziehung durch ein nachhaltiges Bewusstsein fiir die empfangenen
Hilfeleistungen zu stabilisieren (vgl. Simmel, 2005 und Adloff, 2018).

Ganz im Sinne Simmels sollen die ersten Zeilen des Buches dann auch dazu
dienen, meine Dankbarkeit gegeniiber all jenen auszudriicken, die mir in den
Jahren der Beschiftigung mit dem Prinzip der Gabe zur Seite gestanden haben.

An erster Stelle bedanke ich mich bei Prof. Dr. Michael Haus fiir seine Be-
reitschaft, meine Untersuchungen zur Gabe am Lehrstuhl fiir Moderne Politische
Theorie der Universitit Heidelberg als Doktorvater zu betreuen. Seine Geduld
bei der Uberfithrung der ersten vagen Idee in eine konkrete Fragestellung, seine
nachdriicklichen Hinweise auf begriffliche Unschirfen und sein beeindruckender
Fundus an hilfreicher Literatur ermdglichten es mir, in einer sehr konstruktiven
Atmosphire an meinem Thema zu arbeiten. Dass er dabei stets ein offenes Ohr
fiir Fragen und Bitten um Feedback hatte, half mir, mit Blick auf mein Vorgehen
Sicherheit und Uberzeugung zu entwickeln.

Mein zweiter Betreuer, PD. Dr. Reiner Manstetten, war es, der meine Fas-
zination fiir die Gabe tiberhaupt erst weckte und meine Beschiftigung damit
seit 2015 begleitete. Fiir seine Unterstiitzung als Zweitbetreuer und Mentor, sein
richtungsweisendes Feedback zu meinen Entwiirfen und Ideen bedanke ich mich
ebenso wie fiir die Moglichkeit, mich in seinen Seminaren als Dozent auszupro-
bieren, meine Themen einzubringen und universitire Lehre mitzugestalten. Die
vergangenen Jahre der Zusammenarbeit am Philosophischen Seminar der Uni-
versitit Heidelberg werden mir nicht zuletzt aufgrund der langen und ordnenden

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

Gespriche iiber »Gott und die Welt« als sehr wertvoll und prigend in Erinnerung
bleiben.

Ich bedanke mich bei Prof. em. Dr. Malte Faber, der meinen Weg seit 2011
begleitet und mir das »Einmaleins« der akademischen Welt in ebenso fréhlicher
wie kleinschrittiger Arbeit beibrachte. Die unzihligen gemeinsamen Projekte, Ge-
sprache und entwickelten Gedanken bereicherten mich auf meinem Weg und die
zeitweise Gewihrung eines »Asyls« in seinem Bilro, seine vielseitige intellektuelle,
freundschaftliche und auch finanzielle Unterstiitzung machten viele der gegan-
genen Schritte iberhaupt erst moglich. Vielen Dank fir das Vertrauen in meine
Arbeit und meine Ideen, die unerschopfliche akademische Neugier und die dar-
aus resultierenden Nachfragen, die zur Prizisierung von Gedanken und nicht
selten zu einem volligen Perspektivenwechsel fiihrten.

Francisco Yocca gilt mein Dank fir seine stete freundschaftliche Ermuti-
gung, seine unnachahmliche Fihigkeit, philosophisches Denken mit Problemen
der »echten Welt« zu verkniipfen, sowie fiir die zahlreichen abendfiillenden Ge-
spriche bei Rotwein und argentinischer Hausmannskost.

Ein weiterer Dank gilt den Teilnehmenden des Kolloquiums von Prof. Dr. Mi-
chael Haus fiir die ebenso ernsthafte wie freundschaftliche Atmosphire, das ehr-
liche und engagierte Interesse an den prisentierten Ideen und die Bereitschaft,
Schwierigkeiten durch gemeinsames Nachdenken, ausfiihrliche Diskussionen und
zahlreiche Literaturhinweise zu iitberwinden. Die dienstiglichen Sitzungen haben
mich aufgrund dieser besonderen Atmosphire jede Woche aufs Neue positiv her-
ausgefordert und weitergebracht. Dr. Marlon Barbehon danke ich fiir seine klugen
Anmerkungen zu den Uberlegungen zum Wohlfahrtsstaat und die ausfiihrlichen
Gespriche im Café am Romerkreis.

Dass dieses Buch mehr oder weniger innerhalb des zu ihrem Beginn festge-
legten Zeitplans fertiggestellt werden konnte, erméglichte neben den bereits ge-
nannten Menschen ein Promotionsstipendium der Friedrich-Ebert-Stiftung, das
die Finanzierung des Vorhabens sicherstellte und damit fiir ausreichend Zeit sorg-
te, um unbeschwert zu forschen und nachzudenken. Dariiber hinaus bin ich der
FES dankbar fiir das informelle Netzwerk aus Mitstipendiat*innen, mit denen
ich mich in gemeinsamen Kolloquien und vielen angeregten Diskussionen aus-
tauschen durfte.

Meinem guten Freund Lukas Merz gilt mein Dank fiir seine hilfreichen Tipps
zum Layout und die geduldige Hilfe im Umgang mit den Stirken und Schwichen
der unterschiedlichen Textverarbeitungsprogramme.

Abschliefiend gilt ein besonderer Dank meiner Familie und Anna - fiir die
verldssliche Unterstiitzung in euphorischen und in zermiirbenden Phasen.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Spitestens seit dem Ausbruch der globalen Finanzkrise 2008 hiufen sich Proteste,
Demonstrationen und Debatten, in denen Kritik am herrschenden Wirtschafts-
system, dessen Krisenhaftigkeit und der sozialen Kilte des Kapitalismus artiku-
liert wird. In diesen Protesten driickt sich Unzufriedenheit angesichts einer wahr-
genommenen Gier zentraler Wirtschaftsakteure wie Banken, Hedgefonds und
multinational agierender Konzerne aus. Die Demonstranten der unterschiedli-
chen Protestbewegungen und die Autoren zahlreicher kapitalismuskritischer Bii-
cher vereint ein Gefiihl, das die Heidelberger Autoren Thomas Petersen und Malte
Faber in Anlehnung an Karl Marx und Fernand Braudel »Unbehagen am Kapita-
lismus« genannt haben (Petersen und Faber, 2018).

Verschiedene Autoren, die sich im Anschluss an die Finanzkrise mit alterna-
tiven Modellen des Zusammenlebens beschiftigen und versuchen, einen Ausweg
aus dem als krisenhaft wahrgenommenen System aufzuzeigen, verweisen in ih-
ren Arbeiten auf den franzésischen Soziologen Marcel Mauss (1872-1950).> Mauss
trieb ein vergleichbares Unbehagen bereits Anfang der 1920er Jahre um. Er defi-
niert es konkreter als Unbehagen gegeniiber einer scheinbar alles dominierenden
6konomischen Nutzen- und Berechnungslogik. Die Vehemenz, mit der das »kalte
Niitzlichkeitsrechnen« (Mauss, 1990, 173) in immer mehr gesellschaftlichen Be-
reichen an Bedeutung gewann und die Verdringung von sozialen Werten wie
Solidaritit und GrofRziigigkeit durch ein um sich greifendes 6konomisches Effi-
zienzdenken bereiten Marcel Mauss, der sich selbst als Vertreter eines aufgeklirten
Sozialismus versteht (vgl. Moebius, 2006, 17), grofRe Sorgen.

Auf der Suche nach der Moglichkeit zur Etablierung eines, wie er es nennt,
neuen Humanismus, stoflt er auf die ethnologische Beschreibung von Gaben-
praktiken in archaischen Gesellschaften.® Nach einer intensiven Beschiftigung

1 Siehe z.B. Nida-Riimelin, 2011, Streeck, 2013, Herzog, 2014 und Schlaudt, 2018.

2 Vgl. bspw. Graeber, 2011, Graeber, 2012 und Huke, 2017.

3 Besonders angesprochen wurde Mauss von Bronislaw Malinowskis Buch The Argonauts of the
Western Pacific (Malinowski, 1922). Malinowski prasentiert hier eine Form des Gabentausches,
den sogenannten kula-Ring auf den Trobriand-Inseln als Allegorie der Weltwirtschaft, wie sie
auch funktionieren konnte: ohne den homo oeconomicus und gepragt von einer Ethik der

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

mit verschiedenen Ausprigungen dieses Phinomens zeigt er sich in den Schluss-
folgerungen seines 1923-1924* erschienenen Essays Die Gabe. Form und Funktion des
Austauschs in archaischen Gesellschaften (im Folgenden zitiert als Mauss 1990) iiber-
zeugt vom Potential der Gabe als Gegenpol gegen die um sich greifende Logik
der Berechnung. Mauss stellt fest, dass durch die untersuchten Riten, die den
Austausch von Gaben innerhalb und zwischen Clans, Stimmen und Vélkern vor-
sehen, eine Form des Austausches die untersuchten Gesellschaften prigt, in dem
die Kategorien des Interesses und des Nutzens nicht die treibenden Krifte sind.
Diese Erkenntnis macht er zum Ausgangspunkt seiner Kritik an der Prominenz
des Interesses und des Nutzens im Denken seiner Zeit. Den Ritus des Gabentau-
sches positioniert er als ein Gegenmodell zur individualisierten und berechnen-
den Welt des Marktes und verspricht sich davon einen Weg, auch in modernen
Kontexten ein Verstindnis fiir jene Grundlagen der sozialen Integration zu schaf-
fen, die »jenseits der ausdifferenzierten Sphiren der Okonomie, der Politik und
des Rechts liegen« (Quadflieg, 2010, 63f.).

Die Verkniipfung der Ergebnisse ethnologischer Feldforschung in unter-
schiedlichen Lindern und Kulturen mit dem normativen Anliegen, die genann-
ten Tugenden im Frankreich der 1920er Jahre wieder zu etablieren, stief} eine
»Gabendebatte« an, die mit Unterbrechungen bis heute anhilt (vgl. Moebius,
2010).

Vorhaben und Aufbau des Buches

Das Mauss’sche Unbehagen gegeniiber einer expansiven utilitaristischen Markt-
logik und das Phinomen der Gabe, das er zu einem Gegenpol aufbaut, sind die
Ausgangspunkte und Leitmotive der vorliegenden Untersuchung. Beide tauchen
im Anschluss an Mauss zu verschiedenen Zeitpunkten wieder auf und eréffnen
den begrifflichen Rahmen, in dem Vor- und Nachteile, nicht selten sogar Gefah-
ren des Marktes diskutiert und solidarischen, grofiziigigen oder altruistischen
Gabenpraktiken gegeniibergestellt werden, mit denen die Hoffnung auf eine Ver-
besserung des Zusammenlebens verbunden wird.

Um besser zu verstehen, was mit dem Unbehagen gegeniiber der utilitaristi-
schen Marktlogik gemeint ist, worin ihre Gefahren liegen und inwiefern die Gabe

Grofizligigkeit. Mauss wurde von dieser Idee einerseits zu seinen eigenen Arbeiten inspiriert
und zitiert Malinowski vielfaltig, halt die Allegorie jedoch fiir zu weit gegriffen (vgl. Hart,
2014).

4 Das Buch wurde erstmals iiber mehrere Ausgaben verteiltin der Zeitschrift Année Sociologique
veroffentlicht.

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

tatsichlich als Gegenpol dienen kann, nihert sich die vorliegende Untersuchung
beiden Phinomenen in vier Teilen an.

Teil I erarbeitet ein Verstindnis des Menschen Marcel Mauss, des historischen
Kontexts seines Wirkens und der ethnologischen Phinomene, auf deren Grundla-
ge er nach einem neuen Ordnungsprinzip und nach einer neuen Handlungslogik fur
moderne Gesellschaften sucht. Dazu ist es sinnvoll, Mauss‘ Werk als eine Einheit
von wissenschaftlichem und politischem Schreiben zu verstehen. Beide Sphiren
prigen ihn und finden im Gabenessay zueinander, dessen deskriptiver ethnolo-
gischer Kern von einem normativen Rahmen eingefasst wird. Wihrend sich die
meisten Kommentatoren entweder auf die normativen oder auf die deskriptiven
Inhalte konzentrieren, werden beide Teile hier in ihrer Verkniipfung gelesen, um
zu verstehen, wie die ethnologischen Beobachtungen in Mauss‘ Menschenbild und
seine darauf aufbauenden, konkreten politischen Vorstellungen einflief3en.

Im Anschluss an diese ausfiihrliche Beschiftigung mit Mauss und seiner Skiz-
ze eines Prinzips der Gabe ist es mit Blick auf die sich an sein Essay anschliefen-
de Debatte sinnvoll, im zweiten Teil einige prominente Autoren der Rezeptions-
geschichte und ihre Ideen vorzustellen. Sie alle liefern Erkenntnisse zu unter-
schiedlichen Aspekten der Gabe, die gemeinsam das Prinzip der Gabe ausmachen.
Gleichzeitig wird anhand der Vielzahl der Interpretationen deutlich, wie viele
verschiedene Potentiale sich hinter dem allgemeinen Begriff der Gabe verbergen
und wie schwer das Phinomen mitunter greifbar ist.

So interpretiert Pierre Bourdieu die Gabe als Mechanismus zur Akkumulati-
on von symbolischem Kapital, das in Macht tibersetzt werden kann. Die Autoren
der M.A.U.S.S.-Bewegung (»Mouvement anti-utilitariste en sciences sociales«) um
Alain Caillé betonen hingegen das antiutilitaristische Potential und die Gleichzei-
tigkeit von Verpflichtung, Freiwilligkeit, Interesse und Uneigenniitzigkeit, die die
Gabe ebenso wie die meisten menschlichen Handlungen ausmache.

Marshall Sahlins sieht in ihr die Moglichkeit, den Hobbes’schen Naturzustand
zu {iberwinden, ohne dabei notwendigerweise eine duflere Macht schaffen zu
miissen.

Marcel Hénaff und Paul Ricoeur interpretieren die Gabe schliefilich als Praxis
zur Etablierung von Vertrauen und Anerkennung.

Eine umfassende Interpretation, die Mauss und zahlreiche Autoren der Re-
zeptionsgeschichte miteinbezieht, legt Frank Adloff vor. Er erginzt diese Autoren
um Erkenntnisse zum Menschen als kooperativem Wesen, die er aus Kognitions-
wissenschaften, Evolutionsbiologie und radikaler Demokratietheorie bezieht und
zu einem Menschenbild des homo donator zusammenfiigt. Auf diesem erweiterten
Mauss’schen Menschenbild aufbauend denkt er dann iiber alternative soziale und
politische Ansitze fiir die Gegenwart nach.

Die Gabe hat einerseits das Potential, eine positive Wirkung in den sie prakti-
zierenden Gesellschaften zu entfalten. Andererseits kann sie dazu fithren, dass je

- am 12,02.2026, 17:00:30.

13


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

nach Rahmenbedingungen Strukturen von Abhingigkeit und Macht, Korruption
und Unterdriickung etabliert werden. Die Frage, welche Faktoren dazu fithren,
dass die Gabe eine spezifische positive oder negative Wirkung entfaltet, stellt ein
wichtiges Analysekriterium fiir die Uberlegungen zur Gabe in modernen Gesell-
schaften dar.

Wihrend mithilfe der hier angedeuteten Interpretationen im zweiten Teil
das Prinzip der Gabe konkretisiert wird, bleibt bis dahin offen, worin genau das
Mauss’sche Unbehagen gegeniiber dem Marke und der ihn prigenden utilitaristi-
schen Logik besteht, wie dieses Unbehagen begriindet werden kann und inwiefern
sich die Gabe als wirksames Gegenmittel eignet. Diesen Fragen widmet sich der
dritte Teil.

In seinen ethnologischen Ausfithrungen beschreibt Mauss »archaische« Ge-
sellschaften, in denen das Prinzip der Gabe dominant ist und das Zusammenleben
gewissermafien ordnend durchdringt. Ohne in diese Gesellschaften zuriick zu
wollen, stellt Mauss die These auf, dass moderne Gesellschaften, die durch eine
Vorherrschaft von Markt und staatlichen Hierarchien geprigt werden, von jenen
archaischen Kontexten etwas Wichtiges lernen kénnen: Die Bedeutung von regel-
miRigen solidarischen, grofRziigigen oder gar altruistischen Gabenpraktiken fir
den sozialen Zusammenhalt und die Stabilitit von Gesellschaften. Diese Prakti-
ken werden, so seine Befiirchtung, in modernen Gesellschaften deshalb bedroht,
weil eine expansive Marktlogik sie ebenso verdringt, wie es die rigiden Regeln
von Organisationen und Biirokratien tun, die das Zusammenleben in modernen
Gesellschaften prigen und die Begegnungen der Menschen strukturieren. Um
dieses Argument nachvollziehen zu kénnen, wird mit Karl Polanyi zunichst auf
einen Autor Bezug genommen, der Mauss‘ Bedenken gegeniiber dem Markt kann-
te und teilte. In seinem Werk The Great Transformation versucht er die Bedrohung
anhand einer Interpretation der Entwicklungen am Ubergang von vormodernen
und archaischen Gesellschaften in Marktgesellschaften im Zuge der Industriellen
Revolution zu konkretisieren.

Zentral fiir Polanyis Denken und eine der vielen Parallelen zu Mauss ist die Ab-
lehnung der umfassenden Kommodifzierung menschlicher und natiirlicher Giiter
und Leistungen, in deren Folge ein grofier Teil des menschlichen Lebens und der
Natur dem Zugriff des Marktes ausgesetzt wird. Indem mit diesem Begriff ein
Teil des Mauss’schen Unbehagens konkretisiert wird, eréffnet sich die Moglich-
keit, nach der Gabe als Alternativkonzept zu fragen.

Diese Frage wurde prominent in einer Debatte gestellt, die in der Verof-
fentlichung des Buches The Gift Relationship. From Human Blood to Social Policy von
Richard M. Titmuss im Jahr 1970 ihren Ausgang nahm. Titmuss vergleicht darin
die Blutspendesysteme der USA und Grof’britanniens bis 1970. Wihrend Grof3-
britannien auf ein System der freiwilligen, unbezahlten Spende von Blut setzte,
glaubte man in den USA, mithilfe eines Marktsystems und einer entsprechend

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

konsequenten Kommodifizierung des knappen Gutes Blut die Versorgung der
Bevolkerung mit ausreichend Blutkonserven sicherstellen zu kénnen. Titmuss ar-
gumentiert, dass ein Vergleich der Systeme eine Uberlegenheit des Gabensystems
in GrofRbritannien ebenso zeige, wie negative Auswirkungen des Marktsystems
auf das soziale Gefiige der Gesellschaft in den USA. Im Anschluss an die Verof-
fentlichung seines Buches entwickelte sich eine Diskussion iiber die Grenzen des
Marktes und die Leistungen von Gabensystemen in modernen Gesellschaften, in
die sich mit Robert M. Solow und Kenneth Arrow zwei prominente Vertreter der
Wirtschaftswissenschaften einschalteten. Unter Beriicksichtigung der erarbeite-
ten Argumente lisst sich zeigen, wo Gabenansitze erfolgsversprechend sind und
unter welchen Bedingungen wiederum Marktmechanismen ihre Berechtigung ha-
ben. Den Schlusspunkt dieser Debatte setzt die Perspektive des Soziologen Kieran
Healy, der die Bedeutung des institutionellen Settings fir die erfolgreiche Eta-
blierung von altruistischen, solidarischen oder grof3ziigigen Handlungen, konkret
im Bereich der Blut- und Organspende, aufzeigt.

Ausgehend von Titmuss wird mit Michael Walzer im Anschluss die Frage auf
die Stellung der Gabe im und gegeniiber dem Wohlfahrtsstaat erweitert. Wal-
zer macht deutlich, dass die Herausforderung der Daseinsvorsorge nur teilweise
durch verrechtlichte, institutionalisierte und professionalisierte Sozialpolitik ab-
gedeckt werden konne. Es wird herausgearbeitet, in welchen Bereichen Gaben-
praktiken staatliche Leistungen erginzen konnen und inwiefern sich argumentie-
ren lisst, dass diesen Praktiken eine sozialintegrative Bedeutung zukommt, die
wiederum als Fundament fiir die funktionalen Arrangements des Marktes und
des Staates dient.

Im vierten Teil werden schlieflich, ausgehend von den bis dahin erarbeiteten
Perspektiven und konkreten Beispielen, einige grundsitzliche Erkenntnisse der
Gabe festgehalten.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Mauss‘ Essay Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen
Gesellschaften ist ein methodisch aufiergewohnlich strukturiertes Werk. Im Kern
besteht es aus deskriptiven ethnologischen Studien zu einer spezifischen Form
der Interaktion: dem Geben, Empfangen und Erwidern von Geschenken. Mauss
bezieht sein ethnographisches Wissen von Feldforschern wie Bronislaw Malinow-
ski und Franz Boas. Diese untersuchten das Phinomen des Gabentausches in
verschiedenen indigenen, »archaischen« Gesellschaften wissenschaftlich und dis-
kutierten es in ihren Publikationen.' Im Essay Die Gabe werden diese Feldstudi-
en referiert und durch die Untersuchung historischer Quellen zum alten rémi-
schen Recht, zum germanischen Recht und zu hinduistischen Lehren erginzt. Die
verschiedenen Praktiken werden ungeachtet ihrer vollkommen unterschiedlichen
kulturellen und geographischen Entstehungskontexte einheitlich prisentiert, zu-
sammengehalten von der Kategorie des Gabentausches. Mauss macht damit dar-
auf aufmerksam, dass die strukturelle Konstante der Phinomene, die in Nord-
und Siidamerika ebenso beobachtet wurden wie auf kleinen Inseln im Sidpazi-
fik sowie in Europa und Indien, in dem Motiv des Dreischritts Geben — Nehmen
— Erwidern besteht. Er beschreibt mithilfe der Studien der Feldforscher, wie der
zeremoniellen Ubergabe von Geschenken eine fundamentale Bedeutung fiir die
Regelung zentraler Aspekte des menschlichen Zusammenlebens zukommt: Ge-
schenke besiegeln Vertrige, ermoglichen Verhandlungen, regeln die soziale Ord-
nung, sichern diese ab, garantieren den Frieden und schaffen ein stabiles, die
Menschen verbindendes soziales Band. Der Austausch von Geschenken wird da-
bei, sozusagen als vertrauensbildende und versichernde Mafinahme, mit festli-
chen Anlissen wie Hochzeiten zwischen Mitgliedern verschiedener Clans und
Stimme, Geburten von Kindern und Besuchen bei anderen Stimmen verkniipft.
Und auch profanere, alltigliche Aktivititen bediirfen dieser Art der Vertrauens-
bildung: dem Tauschen von Giitern auf einem Markt geht eine Zeremonie der
Gabe ebenso voraus wie der Verpflichtung eines Handwerkers fir den Bau eines
Hauses.

Mauss‘ Nachdenken tiber die Rolle der Gabe in diesen Gesellschaften endet
mit einer bemerkenswerten Schlussfolgerung:

»Die vorgeschlagene Untersuchung konnte also zu Folgerungen dieser Art fithren.
Die Gesellschaften haben in dem Mafle Fortschritte gemacht, wie sie selbst, ihre
Untergruppen und schliellich ihre Individuen fahig wurden, ihre Beziehungen zu

1 Mauss selbst ist in Bezug auf den Begriff »archaisch« und dessen negativer Konnotation
sehr kritisch. Er lehnt es ab, Kulturen in »zivilisiert« und »unzivilisiert« zu unterscheiden und
spricht stattdessen von »unterschiedlichen Zivilisationen« (Moebius, 2006, 11). Marcel Hén-
aff schlagt daher in seiner Interpretation vor, den Begriff der »archaischen« Gabe zu vermei-
den. Er spricht stattdessen von der »zeremoniellen Gabe«, wenn er auf die von Mauss be-
schriebenen Phinomene verweist (Hénaff, 2014, 60).

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

festigen, zu geben, zu nehmen und zu erwidern. Zuerst mufsten die Menschen es
fertigbringen, die Speere niederzulegen. Dann konnte es ihnen gelingen, Giiter
und Personen auszutauschen, und zwar nicht nur zwischen Clans, sondern zwi-
schen Stimmen und Nationen und vor allem zwischen Individuen. Und erst dann
konnten sich die Leute Interessen schaffen, sie gegenseitig befriedigen und sie
verteidigen, ohne zu den Waffen zu greifen. Auf diese Weise haben es die Clans,
Stamme und Volker gelernt — so wie es in der Zukunft in unserer sogenannten
zivilisierten Welt die Klassen, Nationen und Individuen lernen werden — einan-
der gegeniiberzutreten, ohne sich gegenseitig umzubringen, und zu geben, ohne
sich anderen zu opfern. Dies ist eines der Geheimnisse ihrer Weisheit und ihrer
Solidaritdt« (Mauss, 1990, 181f.).

Diese Schlussfolgerung ist gleich in mehrfacher Hinsicht iiberraschend. Ihr Stil
unterscheidet sich deutlich von dem des restlichen Essays. Genau genommen
scheint das gesamte letzte Kapitel (Mauss, 1990, Kapitel IV), in dem sich der
Autor den »moralischen, sozial- und nationalékonomischen« und den »allgemeinen so-
ziologischen Schlussfolgerungen« zuwendet, in seiner Ausrichtung aus dem Rahmen
zu fallen. Im Hauptteil des Essays werden ethnologische Studien in niichternem,
prizisem und zuriickhaltendem Stil dargestellt, eingeordnet und interpretiert.
Die finalen Seiten hingegen scheinen mit Blick auf Mauss‘ Lebenswelt geschrie-
ben zu sein: das Nachkriegsfrankreich der 1920er Jahre, das ihn als politischen
Menschen sehr beschiftigte.

Ein Hinweis auf eine angestrebte Ubertragung von Erkenntnissen aus soge-
nannten »archaischen« Gesellschaften in die »zivilisierte« Gesellschaft Europas
findet sich bei genauem Lesen bereits an einer fritheren Stelle. In seiner Einfiih-
rung schreibt Mauss, gewissermafen den hoffnungsvollen Schlussfolgerungen
vorgreifend, folgenden Satz:

»Und da wir feststellen werden, daR diese Moral und diese Okonomie sozusagen
unterschwellig auch noch in unseren eigenen Gesellschaften wirken, und da wir
glauben, hier einen der Felsen gefunden zu haben, auf denen unsere Gesellschaf-
ten ruhen, kdnnen wir durchaus einige moralische Schluffolgerungen beziiglich
einiger der Probleme ziehen, vor die uns die Krise unseres Rechts und unserer
Wirtschaft stellt, und dabei wollen wir es bewenden lassen« (Mauss, 1990, 19).

Kein kleines Vorhaben, sind doch die Gesellschaften und Praktiken, die Mauss
beschreibt, sehr weit von dem entfernt, was das Leben in einem nationalstaatlich
organisierten und von der Marktwirtschaft geprigten Land wie Frankreich aus-
macht. Mauss untersucht im Gabenessay explizit »archaische« Kontexte. Diese
verfiigen in ihrer Mehrzahl nicht tiber erkennbare Staatlichkeit und sind gepragt
von Traditionen, Regeln und Riten der familiiren Gemeinschaft, des Clans oder
Stammes.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie lassen sich Phinomene einer solchen Form des Zusammenlebens auf das
Frankreich der 1920er Jahre iibertragen?

Diese Fragestellung fithrt dazu, dass der Essay Die Gabe nach Ansicht vieler
Interpreten gewissermaflen gespalten ist: Auf der einen Seite stehen die wissen-
schaftlichen Studien, auf der anderen die normativen Konklusionen (vgl. Dzimira,
2007, 27; zitiert nach Mallard, 2011, 225), die gewissermaflen eine Art politisches
Reformprogramm skizzieren. Dementsprechend werden in der Rezeption seine
normativen und politischen Aussagen nicht selten von den deskriptiven, streng
wissenschaftlich gefithrten Argumenten getrennt, und man geht entweder auf das
eine oder das andere ein (Adloff, 2016, 145). Auch Mauss selbst plidiert dafiir, dass
Politik nicht in den Horsaal gehdre (Moebius, 2006, 119) und man Gesellschaft,
Politik und Soziologie trotz des gemeinsamen Gegenstandes nicht miteinander
verwechseln diirfe (Mauss, 1969b 234, zitiert nach Moebius, 2006 119f.). Wihrend
er sich in der Regel an diese Trennung im Stile einer »chinesischen Mauer« (Hart,
2014, 35) hilt, die er zwischen akademischen Arbeiten und seinen politischen In-
teressen zieht, weicht er im normativen Rahmen (Einleitung und Schlussfolge-
rungen) des Gabenessays davon ab und stellt nachfolgende Interpreten vor die
Frage, wie damit umzugehen ist.

Die vorliegende Untersuchung geht von der Hypothese aus, dass der Essay
durch die Trennung des deskriptiven und wissenschaftlichen Hauptteils vom nor-
mativen und politisch ausgerichteten Rahmen an argumentativer Kraft, analyti-
scher Schirfe und Aktualitit verlieren wiirde. Wenn also im Folgenden Schritt
fur Schritt erarbeitet wird, was gegenwirtige Gesellschaften aus Mauss‘ Arbeit
zur Gabe lernen kénnen, gilt es dabei, den Autor explizit auch als politischen
Intellektuellen und Vertreter eines aufgeklarten Sozialismus zu begreifen. Nicht
zufillig fillt die Verdffentlichung des Essai sur le don in eine Schaffensphase, die
auch fur Mauss als politischen Journalisten und 6ffentlich engagierten Intellek-
tuellen die produktivste seines Lebens darstellt. Zwei Drittel der iiber 800 Seiten
fassenden Gesamtausgabe seiner politischen Schriften (Mauss, 1997) entstanden
in den Jahren 1920 bis 1925 (vgl. Hart, 2007, 473). In diesen Schriften pladiert er
dafiir, der fiir ihn spirbar zunehmenden Dominanz des Effizienzdenkens und
der damit einhergehenden Tendenz zur iiberhandnehmenden Anwendung einer
Berechnungslogik in allen Gesellschaftsbereichen etwas entgegenzusetzen.> Kon-
kret stellt Mauss sich dabei eine Gesellschaft vor, die Solidaritit praktisch lebt und

2 Dieses Argument findet sich auch in den Schlussfolgerungen des Cabenessays wieder: »Erst
unsere westlichen Gesellschaften haben, vor relativ kurzer Zeit, den Menschen zu einem
,6konomischen Tier* gemacht. Doch sind wir noch nicht alle Wesen dieser Art. Sowohl in
den unteren wie in den hoheren Klassen ist die reine, irrationale Ausgabe eine gelaufige
Praxis; sie ist noch immer charakteristisch fiir die wenigen Fossile unseres Adels. Der homo
oeconomicus steht nicht hinter uns, sondern vor uns —wie der moralische Mensch, der pflicht-
bewusste Mensch, der wissenschaftliche Mensch und der verniinftige Mensch. Lange Zeit

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich nach dem Vorbild bestimmter Berufsgruppen, die bereits ein solidarisches
Sicherungssystem praktizierten, gegenseitig absichert und die Gabe zelebriert:

»Diese neue Moral wird eine gliickliche Mischung von Wirklichkeit und Ideal sein.
So kann und soll man zu archaischen und elementaren Prinzipien zuriickkehren;
man wird dann Handlungsmotive entdecken, die zahlreiche Gesellschaften und
Klassen noch kennen: die Freude am &ffentlichen Geben; das Gefallen an dstheti-
schem Luxus; das Vergnligen der Gastfreundschaft und des privaten oder 6ffent-
lichen Festes. Die Sozialversicherung, die gemeinsame oder gegenseitige Fiirsor-
ge der Berufsgruppen und all jener moralischen Personen, denen das englische
Recht den Namen ,Friendly Societies’ verleiht, sind mehr wert als die bloRe per-
sonliche Sicherheit, die der Adlige seinem Lehnsmann gibt, mehrals das karge Le-
ben, das der vom Arbeitgeber ausgehindigte tigliche Lohn gewahrt, mehr sogar
als kapitalistische Ersparnisse, die nur auf einem schwankenden Kredit griinden.
Wir kénnen uns eine Gesellschaft denken, in der solche Prinzipien herrschen. In
den freien Berufen funktionierten bereits in gewissem Grad eine Moral und Oko-
nomie dieser Art. Denn Ehre, Selbstlosigkeit und korporative Solidaritat sind we-
der leere Worter, noch laufen sie der Notwendigkeit zur Arbeit zuwider. Humani-
sieren wir auch die anderen professionellen Gruppen [..]J« (Mauss, 1990, 163).

Der Solidarititsbegriff, den Mauss verwendet, ist dabei nicht als Kampfbegriff zu
verstehen, der eine bestimmte gesellschaftliche Gruppe in der Auseinanderset-
zung mit einer anderen zusammenhilt. Vielmehr meint Solidaritit hier im Sinne
Durkheims eine »objektiv bestehende Relation zwischen dem Ganzen und seinen
Teilen« (Imbusch und Rucht, 2005, 24) und ein Bewusstsein fiir dieses Verhiltnis.

Mauss erarbeitet seinen Gabenessay also nicht ausschlieflich mit einer eth-
nologischen oder soziologischen Perspektive. Vielmehr spielen seine politischen
Anliegen auch innerhalb des Essays selbst schon eine Rolle. Er nimmt mithilfe
des Phinomens der Gabe eine Perspektive ein, von der er sich Erkenntnisse auf
drei unterschiedlichen Gebieten verspricht (vgl. Adloff, 2014, 18):

1. Die Organisation der vormodernen Gesellschaften, die sich zu seiner Zeit
noch in vielen Gegenden der Welt finden lassen,

2. die Beschreibung der Gesellschaftsformen, aus der die Gesellschaft hervor-
ging, in der Mauss selbst lebte, und

3. die Erbringung des soziologischen Nachweises der These, dass die im Gaben-
tausch wirksame Moral und Okonomie »sozusagen unterschwellig auch noch
in unseren eigenen Gesellschaften wirken« (Mauss, 1990, 19).

war der Mensch etwas anderes; und es ist noch nicht sehr lange her, seit er eine Maschine
geworden ist —und gar eine Rechenmaschine« (Mauss, 1990, 173).

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Untersuchung zielt Schritt fir Schritt darauf ab zu zeigen, warum Mauss
glaubt, »hier einen der Felsen gefunden zu haben, auf denen unsere Gesellschaf-
ten ruhen« (Mauss, 1990, 19). Er hilt die Logik der Gabe fur weiterhin, wenn
auch nur unterschwellig, wirkmichtig (Adloff, 2014, 19f.) und arbeitete daran,
sie fir Fragen seiner Gegenwart, insbesondere fir eine Kritik am Utilitarismus
fruchtbar zu machen (ebd.). Diese Kritik am Utilitarismus gewinnt auch in aktu-
ellen Debatten wieder an Relevanz. So beziehen sich beispielsweise die zahlrei-
chen Autoren und Unterzeichner des konvivalistischen Manifests (Les Convivialistes,
2014) auf Marcel Mauss. Sie erarbeiten einen alternativen Ansatz, um das Zu-
sammenleben der Menschen angesichts der vielseitigen aktuellen Krisen neu zu
denken, und aktualisieren damit die Mauss’schen Ideen (Les Convivialistes, 2014).>
In den folgenden Kapiteln des ersten Teils dieses Buches wird die Entwicklung
der Mauss’schen Argumentation Schritt fiir Schritt nachvollzogen. Dazu ist es
zunichst von Bedeutung, sich mit Marcel Mauss als Person, seiner wissenschaft-
lichen Arbeit und seinem politischen Denken zu beschiftigen. Im Anschluss dar-
an wird sein berithmtestes Werk, Die Gabe, ausfithrlich dargestellt und in Bezug
auf die verschiedenen Dimensionen der Mauss’schen Interpretation reflektiert.
Abschliefiend wird gezeigt, wie Mauss aus diesem Werk konkrete politische Po-
sitionen fiir die Debatten im Frankreich der 1920er Jahre ableitete und welche
gesellschaftstheoretische Utopie sich daraus entwickeln lisst. Diese wiederum ist
die Grundlage fiir die weiterfithrende Argumentation dieses Buches.

3 Unter den Unterzeichnenden finden sich so prominente Namen wie Alain Caillé, Edgar Morin
oder Chantal Mouffe.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Marcel Mauss: Leben und Wirken in Politik und
Wissenschaft

Marcel Mauss wird 1872 in den franzdsischen Vogesen in eine dem jiidischen
Glauben stark verpflichtete Familie hineingeboren. Sein Vater, Gerson Mauss, ist
als Unternehmer und Hindler titig, verkauft Textilien und verantwortet die fa-
milieneigene Handstickerei gemeinsam mit seiner Frau, Marcel Mauss’ Mutter,
Rosine Durkheim (Moebius, 2006, 18). Die jiidische Tradition — besonders Rosine
ist sehr religios — prigt den jungen Mauss so nachhaltig, dass er sich sein Leben
lang wissenschaftlich mit religiosen Riten und Formen des Gebets beschiftigt
(vgl. Lindenberg, 1996 zitiert nach Moebius, 2006, 18; Mauss, 2006 352). Dazu
tragt auch bei, dass die Heimat der Familie Mauss-Durkheim, die in Elsass-
Lothringen gelegene Stadt Epinal, zu dieser Zeit trotz ihrer christlichen Prigung
den hoéchsten relativen Anteil jiidischer Bewohner in Frankreich aufweist (Moebi-
us, 2006, 18). Mauss genief3t in dieser Umgebung einerseits von Kindheit an eine
umfassende Ausbildung in jiidischen Traditionen und lernt die hebriische Spra-
che in einem Umfeld des lebendigen jiidischen Lebens, andererseits bleibt ihm
in seinen Jugendjahren das Phinomen des Antisemitismus nicht unbekannt (vgl.
ebd.).! Mauss wird zudem das gesamte Leben iiber stark von seinem Onkel, Emi-
le Durkheim, beeinflusst, dem innerhalb des Familiengefiiges eine wichtige Rolle
zukommt. Dieser wird fiir Mauss zur Erzieher- und Vaterfigur und bleibt trotz
der bisweilen schwierigen Beziehung bis zu Durkheims Tod sein enger Begleiter,
Freund und Mentor (ebd.). Durkheim ist es auch, der Mauss als Tutor wihrend
seines Studiums berit, seine ersten Schritte leitet und seinen Zugang zur Wissen-
schaft entscheidend bestimmt. In einem Riickblick, geschrieben anlisslich seiner

1 Auch sein Zweitname »lsrael«, den er 6ffentlich nicht fithrt, wird fiirihn zum Gegenstand der
Faszination und der Untersuchung. Er beschéftigt sich ausfithrlich mit der Herkunft und Be-
deutung des Wortes und sein Zweitname erinnert ihn auch dann noch an seine jiidische Pra-
gung, alsernach dem Verlassen des Elternhauses die jidische Religion nicht mehr praktiziert
(Pickering, 1998, 45f.). Im von den Nazis besetzten Frankreich ist Mauss‘ Herkunft bekannt,
und er tragt den obligatorischen Judenstern. Weshalb er der Deportation in ein Konzentra-
tionslager entging, ist unklar (ebd., 46).

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

Aufnahme als Professor der Soziologie im prestigetrichtigen Collége de France, re-
flektiert Mauss, wie stark ihn das wissenschaftliche Wirken des Onkels damals
pragte:

»Als Student schwankte ich zwischen den heute so genannten quantitativen Stu-
dien (Mitarbeit mit Durkheim), Selbstmord, Geschichte der Stadte, menschliche
Raumordnungen, die in meiner Arbeit (iber die jahreszeitlichen Wechsel wider-
hallen, dem Rechtsstudium (3 Jahre) und den religionssoziologischen Studien.
Wegen meiner Vorliebe fiir die Philosophie und aus bewusster Bestimmung spe-
zialisierte ich mich, auf Anweisung von Durkheim, im Bereich der Erkenntnis re-
ligioser Phanomene und beschiftigte mich fast ganz und gar fiir immer damit.
Durkheim schrieb fiir mich und fiir ihn selbst seine Bordeaux-Vorlesung [Mauss
studierte ab 1890 an der Philosophischen Fakultit in Bordeaux, M.F] ,Origines de
lareligion® (1894-1895). Zusammen suchten wir danach, meine Kraftam besten Ort
einzusetzen, um der entstehenden Wissenschaft [der Soziologie, M.F] bestens zu
dienen und ihre gravierenden Liicken zu schliefen« (Mauss, 2006, 351).

2.1 Mauss’ akademischer Werdegang

Aus der Mentor-Schiiler-Beziehung zwischen Onkel und Neffe wird nach Mauss*
Abschluss eine partnerschaftliche Zusammenarbeit, die fir manche Kommenta-
toren dhnliche Ziige annimmt wie die Zusammenarbeit von Marx und Engels (vgl.
Hart, 2007, 473). Mauss, der zu Durkheims Lebzeiten weitestgehend als »Junior-
partner«* im Hintergrund steht, muss dann nach dessen Tod 1917 die entstandene
Liicke fiillen und dessen Aufgaben iibernehmen. So verantwortet er die Publikati-
on zahlreicher unverdffentlichter Werke Durkheims sowie weiterer verstorbener
Mitglieder der gemeinsamen Forschungsgruppe (Henri Hubert und Robert Hertz)
(Mauss, 2006, 347); eine Aufgabe, die Mauss belastet und in Anspruch nimmt, aber
auch einen wichtigen Teil seiner eigenen wissenschaftlichen Leistung und Bedeu-
tung ausmacht.’ Die Tatsache, dass die Entstehung der franzésischen Soziologie
in den Jahren vor dem Ausbruch des Ersten Weltkriegs notwendigerweise von

2 Diese Wahrnehmung liegt auch daran, dass dem lebensfrohe Mauss, im Gegensatz zu sei-
nem Onkel, das strenge, als wissenschaftlich-serios wahrgenommene Auftreten fern lag. In
Familienkreisen galt er als lustiger und angenehmer Gesprachspartner und auch als Profes-
sorwarersich nichtzuschade, seine Studenten zu selbstgekochtem Essen einzuladen. Mauss
neigte dazu, sich selbst nicht allzu ernst zu nehmen und sah sich nicht als erhabener Profes-
sor (Pickering, 1998, 43f.).

3 »Wenn ichjetztein bisschen tberlastet bin, ist es deswegen, weil ich mir das enorme Gewicht
der Veroffentlichung des betrachtlichen und unveréffentlichten Werkes von Durkheim, von
Henri Hubert und von Hertz auflasten lasse. Dank mir erschienen ihre Biicher in einem
Rhythmus von einem oder zwei Biichern im Jahr« (Mauss, 2006, 347).

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Marcel Mauss: Leben und Wirken in Politik und Wissenschaft

den Namen Durkheim und Mauss ausgehend gedacht werden muss (Besnard
und Fournier, 1998, 1; zitiert nach Moebius, 2006, 17), nimmt Mauss aufgrund
des frithen Verlustes der Freunde und Kollegen riickblickend jedoch als ein zwei-
schneidiges Schwert wahr:

»Das grofde Ungliick meines wissenschaftlichen Lebens ist nicht der Stillstand
meiner Arbeit wihrend viereinhalb Jahren Krieg, es ist auch nicht die einjahrige
Unterbrechung (1921-1922) wegen Krankheit, es hat nicht einmal etwas zu tun
mit meiner Hilflosigkeit, die mich nach dem vorzeitigen Tod von Durkheim und
Hubert (iberkam; das grofle Ungliick ist der Verlust meiner besten Studenten und
meiner besten Freunde wahrend dieser schmerzerfiillten Jahre. Man kann sagen,
dass es ein Verlust fiir dieses Gebiet der franzdsischen Wissenschaft war. Fir mich
war es ein Zusammenbruch. Vielleicht das Beste, das ich je von mir selbst hatte
weitergeben kdnnen, ist mit ihnen verloren gegangen. Der erneute Erfolg meiner
Lehre nach dem Krieg, die Griindung und der Erfolg des Institut d'ethnologie, der
mir mehr als nur halb zu verdanken ist, belegen noch einmal das, was ich in diese
Richtung noch leisten kann. Aber sie ersetzen nicht das, was ich verlor« (Mauss,
2006, 347f).

In den Jahren nach dem Tod Durkheims engagiert sich Mauss hauptsichlich als
Vollender und Bewahrer des Erbes seiner Freunde, zuvorderst fiir die Konsoli-
dierung des Werkes seines Onkels (Moebius, 2006, 17). Erst nach dem Abschluss
dieser Aufgabe gelingt es ihm, sich auf sein eigenes wissenschaftliches Werk zu
fokussieren. Die Zeit der grofiten Produktivitit erlebt Mauss zwischen 1920 und
1925. In diesen Jahren entstehen zwei Drittel seiner politischen Schriften (Hart,
2007, 474), er verdffentlicht seinen Gabenessay (1923-1924), begriindet die fran-
zosische Ethnologie und institutionalisiert sie 1925 in Form der Grindung des
Institut d’ethnologie de I'université de Paris (Moebius, 2006, 35). Diese Jahre sind es
auch, in denen ihm breite 6ffentliche Anerkennung als Durkheims Erbe, Vorden-
ker der Ethnologie und beliebter Professor fiir Soziologie* zuteilwird (Hart, 2007,
474); eine Anerkennung, die schliefilich 1930 in seiner Wahl zum Professor am re-
nommierten Collége de France ihren Hohepunkt erreicht (Hart, 2007, 474; Moebius,
2006, 17, 35).

Mauss wissenschaftliches Interesse ist insgesamt sehr breit, wobei sich zu-
nichst ein religionssoziologischer Fokus herauskristallisiert. In diesem Zusam-

4 Einer seiner Schiiler berichtet mit Bewunderung von Mauss als Lehrperson: »Das Geheimnis
seiner Popularitit unter uns Horern und Schiilern liegt wahrscheinlich darin, daR bei ihm im
Unterschied zu so vielen akademischen Lehrern Erkennen nicht ein von anderen abgetrenn-
ter Betatigungsbereich war: Sein Leben war Erkennen geworden und sein Erkennen Leben,
deshalb konnte er—jedenfalls auf einige —einen so grofen Einfluf ausiiben wie ein religioser
Lehrer oder ein Philosoph« (Dumont, 1991, 197).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

27


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

menhang beschiftigt er sich mit der Bedeutung von Magie und ihrer Stellung
zur Religion, mit dem Begriff des Sakralen, mit Riten, Mythen und Totemismus
(Fournier, 2006, 32). Gemeinsam mit Durkheim riickt Mauss zu Beginn des 20.
Jahrhunderts die kollektiven Reprisentationen in das Zentrum der Aufmerksam-
keit der Forschungsgruppe (ebd., 32). Im Laufe seiner Forscherlaufbahn wendet er
sich dann immer mehr der Ethnographie zu, die er in Frankreich vernachlissigt
sieht und deren Zustand »dringend« verbessert werden miisse (ebd., 36).

Mauss‘ Interesse gilt wihrend seiner gesamten akademischen Laufbahn der
Untersuchung des sozialen Lebens in allen seinen Formen. Die Frage, die ihn
dabei umtreibt, ist, welche Rolle dem sozialen Leben im menschlichen Leben ins-
gesamt zukommt (Mauss, 2006, 358f.). Dabei legt er wenig Wert auf die Einhal-
tung bisweilen streng gezogener Fichergrenzen. Seinen Forschungsgegenstand,
das Soziale, stets im Blick behaltend,” bedient er sich der Methoden und Er-
kenntnisse aus der Soziologie, der Psychologie, den Geschichtswissenschaften,
der Okonomie, den Religionswissenschaften und der Philosophie ebenso wie aus
der Ethnologie (Moebius, 2006, 8). Er gestaltet seine Arbeit in enger Verkniipfung
von empirischer und theoretischer Forschung. Jede Theorie bedarf nach seinem
Verstindnis einer empirischen Untermauerung, da es auch fiir jemanden wie
ihn, der eine theoretische Wissenschaft betreibt, keine hohere Gewissheit gibt als
die »der deskriptiven Wissenschaften im Falle von sehr komplexen Phinomenen«
(Mauss, 2006, 345.).

Mauss gilt in seinem Umfeld als begeisterter Forscher und begeisternder Leh-
rer:

»Mauss versteht es, Briicken zwischen sich und den Studierenden, zwischen sei-
nem Onkel und dessen Schiilern sowie zwischen den wissenschaftlichen Diszipli-
nen selbst zu bauen. Er bewegt sich lber die Fichergrenzen hinweg und sucht
den totalen Menschen’. Hierzu verknipft er die Soziologie mit der Psychologie,
der Geschichte, der politischen Okonomie, der Religionswissenschaft, der Philo-
sophie und der Ethnologie. Trotz der ungeheuren Bandbreite seines Wissens und
der Vielfalt seines Denkens lasst sich bei ihm eine Einheit entdecken: Seine Schrif-
ten kreisen stets um das Soziale, den ,’homme total und das ,soziale Totalphano-
men‘ (Tarot, 2003, 5ff.)« (Moebius, 2006, 8f).

Welche Rolle spielen die skizzierten Lebensumstinde und die akademische Lauf-
bahn von Marcel Mauss nun fiir das Verstindnis der Gabe? Zunichst einmal ist
es von Bedeutung, die Zeit und die historischen Umstinde zu beriicksichtigen,

5 »Im GrofSen und Ganzen habe ich das einzige Ziel des Faches, dem ich mich verschrieben
habe, nie aus den Augen verloren: Durch den unmittelbaren und préazisesten Kontakt mit
den Tatsachen die Rolle des sozialen Lebens im menschlichen Leben zu zeigen und genau zu
bestimmen« (Mauss, 2006, 358f.).

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Marcel Mauss: Leben und Wirken in Politik und Wissenschaft

in denen er lebte, forschte und wirkte. Neben familidren und biographischen Ge-
gebenheiten sind es Ereignisse von weltpolitischer Relevanz, die sein politisches
Denken und sein wissenschaftliches Interesse prigen. In seinem familidren und
freundschaftlichen Nahbereich sind es die Nihe zu Emile Durkheim, Erfahrun-
gen im familieneigenen Textilbetrieb, sowie der frithe Tod des Onkels und enger
Freunde, die ihn nachhaltig beeinflussen.

Auf der gesellschaftlichen und politischen Ebene sind es die Begegnungen mit
sozialistischen Ideen im Laufe seines Studiums in Bordeaux, die Dreyfus-Affire,
seine Freundschaft zum sozialistischen Politiker Jean Jaurés und der Ausbruch
des Ersten Weltkrieges, die fiir Mauss‘ Weg eine entscheidende Rolle spielen.

Von einem Leben in privat und politisch derart bewegten Zeiten und von ei-
nem politischen Engagement, das sich unter anderem in hunderten Seiten poli-
tischer Schriften niederschlug, bleiben das wissenschaftliche Schaffen des Marcel
Mauss und besonders sein prominentestes Werk Die Gabe nicht unberithrt. For-
schung und politisches Engagement sind zwar im Horsaal voneinander getrennt,
befruchten einander dennoch unausweichlich:

»Mauss ist sowohl Wissenschaftler als auch politisch aktiver Sozialist. Beides, So-
ziologie und Sozialismus gehéren bei ihm wie zwei Seiten einer Medaille zusam-
men« (Moebius, 2006, 17).

Im folgenden Abschnitt wird kursorisch nachvollzogen, welcher Art die politische
Prigung Mauss‘ war, wie er sich einen gelingenden Sozialismus vorstellte und
welche Einfliisse und Ereignisse mit Blick auf die politisch-normativen Schluss-
folgerungen des Gabenessays von Relevanz sind.

2.2 Mauss' politische Pragung

Dass sich Mauss private Vorlieben und politische Uberzeugungen in seinem For-
schungsinteresse wiederfinden, verdeutlicht eine Anekdote, die sein Biograph
Marcel Fournier (2006) im Hinblick auf den Essai sur le don erzihlt. Nach den
Studienjahren an der Philosophischen Fakultit in Bordeaux schreibt sich Mauss
1895 an der Pariser Sorbonne ein und beginnt, seinen Abschluss in Philosophie
vorzubereiten. Fournier beschreibt, wie er in diesen Jahren das Leben in vollen
Zugen auskostete, ausfiihrlich ausging und verschiedene Sportarten aktiv betrieb
(Fournier, 1994, 608).° Dieser Lebensstil missfiel dem zuriickhaltend lebenden
Emile Durkheim, der besonders die GrofRziigigkeit seines Neffen kritisierte:

6 Die franzésischsprachigen Werke von Marcel Mauss und Marcel Fournier werden hier zitiert
nach Moebius, 2006. Dies betrifftinsbesondere Fournier, 1994, Fournier, 1996, Fournier, 1997,
Mauss, 1968, Mauss, 1969a, Mauss, 1969b und Mauss, 1997.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

29


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

»Mauss praktizierte die spater im Gabe-Essay geforderte Grof3zligigkeit. Viele sei-
ner Ersparnisse gibt er Freunden (Beuchat, Fauconnet), der Partei [Mauss ist Mit-
glied der Arbeiterpartei Parti ouvrier francais (Fournier, 2006, 24), M.F], der Genos-
senschaftsbewegung, oder spendet das Geld fiir andere politische Aktivititen«
(Fournier, 1996, 35).

Mauss‘ Bewusstsein fiir gesellschaftliche Zusammenhinge und politische Fragen
lisst sich bereits frith erkennen. In Zeiten, in denen das heimische Familienun-
ternehmen grofere und kleinere Krisen durchliuft, belastet es vor allem Mauss
Mutter Rosine, dass sie ihre Arbeiterinnen nicht angemessen zu entlohnen ver-
mag (Fournier, 1994, 29). Im Kontext dieser Erfahrung verortet Fournier die ersten
bewussten Beschiftigungen des jungen Marcel Mauss mit politischen und 6ko-
nomischen Fragestellungen. Er setzt sich mit der Lage der Arbeiterinnen und
Arbeiter in Frankreich auseinander und entwickelt ein tiefgehendes Interesse an
der Genossenschaftsbewegung (Fournier, 1994, 28fT.).

Dieses Interesse an sozialen Fragen und Politik bewahrt sich Mauss iiber sei-
ne Kindheit und Jugend in den Vogesen hinaus. Wihrend seiner Studienjahre
in Bordeaux kommt er in Kontakt mit sozialistischen Ideen. Er engagiert sich
in Diskussionskreisen und organisiert in Zusammenarbeit mit der franzésischen
Arbeiterpartei eine Veranstaltung mit dem sozialistischen Politiker Jean Jaures,
der nach dieser Begegnung sein Freund wird. Die politische Vision Jaurés‘ fin-
det Mauss‘ tiefe Bewunderung, und nicht zuletzt aufgrund dieser Bewunderung
begleitet er Jaurés bis zu dessen Ermordung 1914 als enger Gefihrte und Ge-
spriachspartner (Moebius, 2006, 19f.).

Die Energie, die Mauss fiir sein politisches Engagement aufbringt, speist sich
aus verschiedenen Quellen: Einerseits ist es eine Politisierung aus Widerstand
gegen konkrete Geschehnisse auf der politischen Bithne. So engagiert sich nahe-
zu die gesamte Gruppe um Emile Durkheim ab 1897 in der Dreyfus-Affire fiir
den unrechtmiRig verurteilten jidischen Hauptmann Albert Dreyfus (ebd., 25);
ein Engagement, das die Gruppe eint und fiir moralische Fragen in der Politik
sensibilisiert. Fiir Mauss ist sie der Ausgangspunkt seiner Titigkeit als politischer
Journalist (ebd., 26).

Andererseits ist es die konkrete Vorstellung einer anderen, einer besseren
Gesellschaft, die Mauss antreibt. Diese Vorstellung, die im Folgenden skizziert
wird, verdankt er zu grofien Teilen dem politischen Denken Jean Jaureés’.

2.2.1 Politische Freundschaften und das Verstandnis des Sozialismus

Die Beziehung zwischen Mauss und Jean Jaureés ist fir das Verstindnis von Mauss'
politischem Denken von dhnlicher Bedeutung wie die Rolle Durkheims fiir seinen
wissenschaftlichen Werdegang.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Marcel Mauss: Leben und Wirken in Politik und Wissenschaft

Wihrend Durkheim die Aufmerksamkeit seines Neffen auf die soziale Frage
und damit auch auf den theoretischen Sozialismus lenkt, formt der Kontakt zu
Jaureés seine politischen Vorstellungen und gibt ihnen eine klare Richtung (Moebi-
us, 2006, 116). Daher gilt es zunichst, einen Blick auf die politische Vision von
Jean Jaurés zu werfen, die den Ausgangspunkt fiir Mauss‘ eigene Vorstellung ei-
ner guten Gesellschaft darstellt: Jaures, der seine politische Karriere im Alter von
26 Jahren als Vertreter des Departements Tarn und als jiingster Abgeordneter
im Pariser Parlament beginnt, steht fiir einen demokratischen, sozialreformeri-
schen Sozialismus (ebd., 115f.). Er hilt es fiir unausweichlich, den Sozialismus
demokratisch aus den bestehenden Verhiltnissen heraus zu entwickeln, indem
die Mehrheit des Volkes dafiir gewonnen wird (ebd., 116).

Jaureés ist iiberzeugter Republikaner, Humanist und Demokrat, entsprechend
muss jede Verinderung fiir ihn auf Grundlage dieser Werte stattfinden (ebd.). Fiir
seine Ideen versucht Jaurés bis zu seinem Tod eine moglichst breite gesellschaft-
liche Basis zu finden, da er den Sozialismus als etwas versteht, das ausnahmslos
alle angeht. Die Idee einzelner Klassen als Triger der Verinderung lehnt er eben-
so ab wie Totalitarismus, Krieg und Kolonialismus. Fiir Mauss ist Jean Jaurés ein
»Held, ein politisches Genie und ein weiser Mann« (Mauss, 1997, 437). Seine Visi-
on eines Sozialismus durch Reform prigt Mauss und regt ihn dazu an, iber die
daftir notwendigen Mafinahmen nachzudenken.

Einer der Grundpfeiler des Mauss’schen politischen Denkens findet sich im
klaren Primat, den er dem Sozialen gegeniiber dem Politischen und dem Okono-
mischen einriumt (Tarot, 2003, 80). Die soziale Frage lisst sich seiner Uberzeu-
gung nach weder ausschlieflich 6konomisch noch ausschlieflich politisch beant-
worten, da es sich bei ihr um eine totale Frage handelt, die religiése, politische,
juridische und moralische Aspekte mit einschlieft (Mauss, 1997, 73 ).

Fir Mauss stellen sich sozialistisches Engagement und sozialistische Politik
notwendigerweise vielschichtig dar: Einerseits kommt der Erziehung eine wich-
tige Bedeutung zu; die Menschen miissen iiber ihre Rechte aufgeklirt und mit
Werten erzogen werden, die ihre Wirkung im Denken und der alltiglichen Praxis
entfalten. Gleichzeitig sollen die bestehenden, kapitalistisch geprigten Struktu-
ren Schritt fir Schritt aus der Gesellschaft heraus friedlich verindert werden
(Moebius, 2006, 119-121). Mauss lehnt radikale Briiche ab und plidiert 1922 da-
fiir, zugleich »die Republik von heute [zu] erhalten und die Republik von morgen
auf[zulbauen« (Mauss, 1997).

Bei dieser behutsamen Reformstrategie geht es Mauss auch darum, Errun-
genschaften des herrschenden Systems zu erhalten. Es kommt darauf an, diese
Errungenschaften innerhalb der neuen gesellschaftlichen Strukturen so einzubet-
ten, dass sie kontrolliert werden kénnen. Ein Beispiel dafiir ist der Markt. Mauss

- am 12,02.2026, 17:00:30.

31


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

kritisiert in seiner Schrift iiber den Bolschewismus,” dass es eine von dessen
zahlreichen Fehlleistungen sei, »genau das zerstért [zu haben], was die Okono-
mie ausmache: den Markt« (Mauss, 1997, 541). Dieser miisse erhalten, auf den ihm
zukommenden gesellschaftlichen Teilbereich beschrinkt und mit sozialen Siche-
rungen versehen werden (Fournier, 1997, 38). Die 6konomische Macht miisse der
Kontrolle der Gesellschaft untergeordnet und mit deren Interessen in Einklang
gebracht werden (Moebius, 2006, 123).

2.2.2 Genossenschaften und Sozialismus

Mauss‘ politisches Engagement fiir dieses Anliegen, das er neben seiner wissen-
schaftlichen Ausbildung und seiner spiteren akademischen Karriere aufbringt, ist
vielfiltig. Er ist Autor umfangreicher politischer Schriften, Mitglied der Sozialis-
tischen Partei, er griindet Zeitungen und engagiert sich mit Enthusiasmus in der
Genossenschaftsbewegung. Diese Bewegung spielt fiir die Errichtung des klassen-
losen Systems, das ihm vorschwebt, eine zentrale Rolle (Moebius, 2006, 120). Die
Genossenschaftler bilden in Mauss‘ Denken eine praktische Speerspitze, die die
Arbeiter davon iiberzeugen soll, fiir sich selbst und fiireinander solidarisch vor-
zusorgen und sich so innerhalb der sie umgebenden »Rabenmutter-Gesellschaft«
(Mauss, 1997 111) gegenseitig abzusichern. Sie sollen im Alltag umsetzen und da-
durch praktisch beweisen, was von den Theoretikern des Sozialismus erdacht
wurde (Moebius, 2006, 123f.).

Der Staat nimmt in diesem Denken die Gestalt eines Ortes an, »wo es moglich
erschien, im Sinne der Demokratie so zu handeln, dass der Weg zum Sozialismus
er6ffnet wiirde« (Rebérioux, 1975, 72). Mauss selbst geht in diesem Sinne voran
und unterstiitzt die 1898 gegriindeten Volksuniversititen sowie die ein Jahr spi-
ter entstandenen Ecoles Socialistes, in denen Arbeitern Bildung vermittelt wird und
sie sich gleichberechtigt mit Intellektuellen austauschen sollen (Moebius, 2006,
30f.; Prochasson, 1993, 63; Winock, 2003, 114). Von Mauss‘ Engagement in der
Genossenschaftsbewegung sind einige Begebenheiten tiberliefert, die paradigma-
tisch fiir seinen zupackenden Optimismus stehen. Er glaubt an die mifigende
Wirkung sozialreformerischer Aktivititen auf den Kapitalismus (Moebius, 2006,

7 Mauss zeigtsich in seinen Schriften enttiuscht, spater sogar schockiert iiber die russische Re-
volution, die ihn nach ihrem Ausbruch zunichst euphorisch gestimmt hatte. Er lehnt die Ce-
walt und den Terror vehement ab. Diese dienten in seiner Wahrnehmung ebenso wie die von
der Kommunistischen Partei diktierten Gesetze dazu, dariiber hinwegtiuschen, dass eine
Verinderung der Normen, Mentalititen und Gewohnheiten der Menschen noch nicht statt-
gefunden habe (Moebius, 2006, 124). Wahrend der Sozialismus notwendigerweise aus dem
»bewussten allgemeinen Willen aller Staatsbirger« (Mauss, 1997, 539) entstehen miisse, sei
der Bolschewismus aus der »Katastrophe« heraus entstanden (ebd.).

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Marcel Mauss: Leben und Wirken in Politik und Wissenschaft

26f.) und die Moglichkeit, diesen mithilfe von Reformen schliefilich zu iiberwin-
den. Gemeinsam mit Philippe Landrieu griindet er im Mirz 1900 eine eigene
sozialistisch-genossenschaftliche Unternehmung, die sie schlicht »Die Bickerei«
nennen (ebd.). Bereits 1896 hatte er sich fiir genossenschaftliche Konsumgesell-
schaften eingesetzt und auf dem internationalen sozialistischen Genossenschafts-
kongress in Paris im Juli 1900 plidierte er dafiir, nach dem Vorbild englischer
Genossenschaften® eine eigene Bank und ein eigenes Versicherungssystem sowie
eine Krankenkasse einzurichten, damit sich Arbeiter gegenseitig (auch internatio-
nal) unterstiitzen konnen (Mauss, 1997, 103-111). Die praktische Umsetzung sozia-
listischer Ideen soll den Arbeitern vermitteln, welche Vorteile die Errichtung einer
zukiinftigen sozialistischen Gesellschaft fiir sie bereithilt. Wie auch seine »Bi-
ckerei« sollen all diese Einrichtungen Teil eines »regelrechten Arsenals von sozia-
listischem Kapital inmitten des biirgerlichen Kapitals« und dann wiederum zum
Anstofy und Ausgangspunkt weiterer Verinderungen werden (Mauss, 1997, 111).
Die Vorschlige vor dem internationalen sozialistischen Genossenschaftskongress
fithren zu scharfer Kritik von Seiten anderer Genossenschaftler (Moebius, 2006,
123), und das zweite Vorhaben, die »Bickerei« gerdt recht schnell in finanzielle
Schwierigkeiten, die zu ihrer Schlieffung fithren und den beiden Griindern einen
herben finanziellen Verlust verursachen (ebd.). Mauss lisst sich jedoch von kei-
nem dieser Riickschlige in seinem politischen Engagement beirren und arbeitet
weiterhin scheinbar unermiidlich fir die Verwirklichung seiner gesellschaftlichen
Ideale.

Zusammenfassend lisst sich die Mauss’sche Vorstellung einer Verinderung
der Gesellschaft als eine »soziale Utopie« bezeichnen (ebd., 119). Er arbeitet an
der Transformation der gesamten Gesellschaft. Das schlief3t nicht nur politische
und 6konomische Gesichtspunkte mit ein, sondern bezieht sich auch auf die
Werte, die das Zusammenleben der Menschen in der Familie, im gemeinschaftli-
chen Nahbereich und in der Gesellschaft allgemein prigen. Es geht ihm um eine
Verinderung des Denkens, der Art zu konsumieren und der Gestaltung sozialer
Beziehungen (ebd., 119f.). Es geht ihm um das gesellschaftliche Ganze:

»Folgerichtig ist fiir Mauss die sozialistische Aktion in erster Linie eine soziale Ak-
tion, wie er 1899 in LAction socialiste schreibt (Mauss, 1997, 72ff.); eine soziale Ak-
tion, die vor allem rational und humanistisch zu sein hat und die erst im zweiten
Schrittauch eine psychische (ebd., 76), juridische, politische und 6konomische Ak-
tion ist. Bereits in dieser Sozialismus-Konzeption kann man Mauss* Begriff des so-
zialen Totalphanomens erkennen (vgl. Chiozzi, 1983, 660f). So reprasentiert der

8 Britische Genossenschaftler und Intellektuelle spielten eine grofie Rolle fiir die Entwicklung
von Mauss’ Verstandnis des Sozialismus im Allgemeinen und die Rolle der Genossenschaften
darin im Besonderen (Hart, 2014, 36).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

33


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

Sozialismus fir ihn auch nicht nur eine Klasse der Gesellschaft, sondern ist bezo-
gen auf die Gesellschaft als Ganzes« (Moebius, 2006, 120).

Auch wenn diese Vorstellung visionir oder gar utopisch erscheinen mag, so ist
Mauss‘ praktische Anniherung an und Arbeit fiir diese Vorstellung gepriagt durch
wenige, klar umrissene Prinzipien, die sein politisches Denken ganz grundsitzlich
ausmachen. Der enge Zusammenhang zwischen visionirem Denken und konkre-
ten, der Erfahrung entnommenen Tatsachen ist das, was Mauss auszeichnet.

Erstens gelingt es ihm, den Blick fiir die Realitit nicht zu verlieren und bei
aller Utopie pragmatisch zu handeln. Zweitens lehnt er Machtstreben und Ge-
walt jeder Art ab und drittens ist er iiberzeugt, dass aufgrund der jeweiligen
Eigenheiten jede Nation ihren eigenen Weg zum Sozialismus finden muss (ebd.,
125f.).

Wie hingen die bisherigen Ausfithrungen mit der Gabe zusammen? Sie sind
fiir die Gabe von Interesse, weil die Gabe fiir sie von Interesse ist: Mauss verbindet
in den Schlussfolgerungen von Die Gabe seine gesellschaftliche Utopie mit seiner
wissenschaftlichen Arbeit, weil er glaubt, mithilfe des wissenschaftlichen Ansat-
zes herausarbeiten zu konnen, auf welchem bestehenden Fundament die von
ihm erhoffte Gesellschaft aufgebaut werden konnte. Die Gabe verkniipft Mauss*
gesellschaftliche Utopie mit historisch tiberlieferten und potentiell anschlussfi-
higen moralischen, 6konomischen und sozialen Vorstellungen.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen
Gesellschaften

Mit seinem Essay Die Gabe veroffentlichte Mauss 1923 ein Werk, das die soziolo-
gische und ethnologische Theoriebildung teilweise bis heute entscheidend pragt
(Moebius, 2008, 171f.). Mauss interessiert sich, so fasst er es selbst zusammen,
sein gesamtes Forscherleben lang fir die Rolle des sozialen Lebens im mensch-
lichen Dasein. Vor diesem Hintergrund ist es nicht verwunderlich, dass er sich
von der Gabe fasziniert zeigt. Sie steht fiir ihn paradigmatisch fir sogenann-
te »totale gesellschaftliche Tatsachen« (Mauss, 1990, 17). Mauss untersucht somit
Phinomene, die eine umfassende Perspektive notwendig machen, weil sie meh-
rere Dimensionen sozialer Beziehungen und menschlicher Handlungen einschlie-
Ren, beeinflussen und reproduzieren. Sie sind zugleich 6konomisch, juristisch,
religios und symbolisch. Auch wenn Geschenke von Einzelnen oder kleinen, eliti-
ren Gruppen gegeben oder empfangen werden, entfalten sie ihre verpflichtende
Wirkung nicht selten fiir deren ganze Familie, ganzen Clan oder Stamm.

Fiir das Verstindnis dieses Phinomens spielt eine grofRe Anzahl theoretischer
Konzepte eine Rolle. Es geht um Schuld und Anerkennung, Freiheit und Ver-
pflichtung, um Vertrauen und Rivalitit, Vertrautheit und das subjektive Erleben
der Individuen. In den folgenden Abschnitten wird erarbeitet, wie die genannten
Dimensionen und Konzepte in der Gabe zusammenkommen.

Mauss baut seine Arbeit tiber sogenannte archaische Gesellschaften rund um
den Globus auf Studien auf, die von Anthropologen wie Bronislaw Malinowski
in jahrelanger empirischer Arbeit erstellt worden waren und die das Leben und
die Riten innerhalb dieser Gesellschaften ausfithrlich schildern.’ Die Zusammen-
stellung dieser Studien zielt dabei auf mehr als die blofRe Beschreibung der Phi-
nomene ab. Vielmehr geht es Mauss um eine Systematisierung der empirischen
Befunde und deren Einbettung in einen vergleichenden Interpretationsrahmen.
Dieser erlaubt ihm die Untersuchung der hinter den Gaben liegenden Motivation

1 Weitere zentrale Quellen fiir Mauss waren unter anderem: Krause, 1885, Rivers, 1914, Swan-
ton, 1905, Turner, 1864 und Turner, 1884.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

sowie die Beantwortung der Frage nach den Auswirkungen der Gabenpraxis auf
die sie praktizierenden Gemeinschaften.

Thn fasziniert, dass diese Geschenke zwar »theoretisch freiwillig sind, in Wirk-
lichkeit jedoch immer gegeben und erwidert werden miissen« (Mauss, 1990, 17).
Ausgehend von dieser Erkenntnis stellt er zwei zentrale Fragen:

1. «Welches ist der Grundsatz des Rechts und Interesses, der bewirkt, daff in
den riickstindigen oder archaischen Gesellschaften das empfangene Geschenk
zwangsliufig erwidert wird?

2. Was liegt in der gegebenen Sache fiir eine Kraft, die bewirkt, dafd der Emp-
finger sie erwidert?« (Mauss, 1990, 18)

Die Suche nach Antworten auf diese beiden Leitfragen fithrt Mauss tief in die
Untersuchung der den einzelnen Gabenphinomenen zugrunde liegenden Syste-
me und macht es notwendig, sich mit der Moral und der Okonomie vertraut zu
machen, die mit dem Gabentausch verbunden sind (Mauss, 1990, 19). Was Mauss
entdeckt und was in diesem Abschnitt dargestellt wird, ist, dass der Gabentausch
eine zentrale Rolle fir die Stabilitit und das Funktionieren der sogenannten ar-
chaischen Gesellschaften innehatte. Durch die in ihr entstehenden Erwartungen und
Verpflichtungen vermochte es diese Tauschform, Gegenseitigkeit (Reziprozitit)
herzustellen, die Menschen miteinander verbindet und zu einer solidarischen
Gemeinschaft formt (Joas und Knébl, 2004, 487f.).

Die Phinomene, die Mauss untersucht, sind vielfiltig und stammen aus ganz
verschieden geographischen und kulturellen Kontexten. Ausgehend vom Gaben-
ritus des Potlatsch bei den Tinglit und Haida der nordwestamerikanischen Pazi-
fikkiiste systematisiert er Erkenntnisse aus Polynesien, Samoa und Melanesien,
betrachtet die Riten der Maori, die Regeln der Grofziigigkeit bei den Andama-
nen, das alte romische Recht, das klassische Hindu-Recht und das germanische
Recht.

Die folgende vergleichende Betrachtung beschrinkt sich auf vier zentrale For-
men des Phinomens: den nordwestamerikanischen Potlatsch, den melanesischen
Kula, das romische Nexum und das germanische Wadium.

3.1 Potlatsch

Mauss wahlt fiir seinen Einstieg in die Beschreibung der Praxis des Gabentau-
sches das Beispiel des Potlatsch-Rituals bei den nordwestamerikanischen indi-
genen Volkern Tlingit und Haida. Die anthropologischen Studien, die sich mit
diesen Volkern beschiftigen, schildern ausgelassene Feste, in deren Verlauf ei-
ne Reihe von Riten abgehalten und Geschenke von einer Gruppe an eine andere

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften

iibergeben werden. In Anlehnung an verschiedene amerikanische Autoren (z.B.
Boas und Hunt, 1905) bezeichnet Mauss diese Feste als Potlatsch. Dieser Begriff
bedeutet in der Chinook-Sprache, die von Indigenen auf dem Gebiet der heutigen
US-amerikanischen Bundesstaaten Oregon und Washington gesprochen wird, er-
nihren und verbrauchen (Mauss, 1990, 23). Jene Gruppe, die beim Potlatsch als
Gastgeber auftritt, nimmt dabei die Rolle des Schenkenden oder des Gebers ein,
wihrend die Giste stets die Empfinger der Geschenke sind (vgl. Hamberger,
2012).

Die Ubergabe von Geschenken an die Giste gibt dabei einen Hinweis darauf,
dass nicht nur die Gastgeber, sondern auch die Giste mit ihrer Anwesenheit eine
Leistung erbringen: Beim Potlatsch handelt es sich in der Regel um ein Ritual, in
dessen Verlauf Privilegien erteilt und Hierarchien festgelegt werden. Die Giste
fungieren dabei als Zeugen, sie bestitigen die Ubergabe von Titeln und Privi-
legien und signalisieren durch ihre Anwesenheit und die Annahme der Gaben,
dass sie die im Potlatsch vollzogene Verinderung der Rangordnung anerkennen
(Hamberger, 2012, 132£f.).

Im Sprachgebrauch der Tlingit und Haida wird auch davon gesprochen, wie
im Potlatsch »zwei Phratrien [Familienverbinde, M.F.] einander Respekt erwei-
sen« (Mauss, 1990, 23). Eine zentrale Rolle spielt dabei die GroRziigigkeit des
Gastgebers. Je stirker sich dieser in Form von Geschenken engagiert, desto mehr
Anerkennung erfihrt er. Gleichzeitig wird im Potlatsch auch die Position der
einzelnen Giste innerhalb der Hierarchie deutlich gemacht: Zahlreiche Details,
ausgehend von der Sitzordnung bis hin zum Wert der an den jeweiligen Gast ver-
teilten Geschenke, spiegeln dessen Rang und Bedeutung wider (vgl. Hamberger,
2012).

Was hier als Grof3ziigigkeit beschrieben wird, ist, entgegen der positiven Kon-
notation, auch Ausdruck einer den Potlatsch prigenden Rivalitit, die im extrems-
ten Fall bis zum Kampf auf Leben und Tod ausgereizt wird. Die Grof3ziigigkeit
wird im Kampf um die eigene Position in der Hierarchie strategisch gegen den
Rivalen eingesetzt. Sie vereint juristische, politische, ckonomische und religio-
se Aspekte in der sie manifestierenden Gabe (Mauss, 1990, 17). Aufgrund dieser
umfassenden Bedeutung bezeichnet Marcel Mauss den Potlatsch als totale Leistung
vom agonistischen Typ: Die getitigten Leistungen im Potlatsch tragen den agonisti-
schen Zug des Luxus. Sie sollen im Laufe des Rituals dazu dienen, mithilfe der
bisweilen »rein verschwenderischen Zerstorung der angehduften Reichtiimer [...]
dem rivalisierenden Hiuptling den Rang abzulaufen« (Mauss, 1990, 24). Indem
der andere im Wettstreit der Gaben iiberboten wird, festigt sich die eigene Po-
sition. Die Protagonisten versuchen deshalb, durch extreme Verausgabung dem
Potlatsch ein Ende zu machen und den anderen so zu iiberbieten, dass dieser
nicht mehr mithalten kann und sich unterwirft.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

31


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

Hier zeigen sich die beiden Seiten einer zentralen Funktion des Potlatsches.
Das Ritual der Gabe verbindet den Gastgeber mit seinen Gisten. Die Verbindung
durch die Gabe verpflichtet den Gabenempfinger und wird zur Einschrinkung
der Freiheit seiner Handlungen. Wer eine Gabe empfingt ist verpflichtet, diese
durch eine noch groflere Gegengabe zu erwidern. Der positive Begriff des Ge-
schenks offenbart, wie Pierre Bourdieu es formuliert, eine zweite Seite, die eine
Drohung beinhaltet: Wer nicht in der Lage ist, die Gabe in seiner Gegengabe
noch zu tbertreffen, bleibt dem Geber verpflichtet und somit seiner Herrschaft
unterworfen (Bourdieu, 2005, 140). Der Empfang einer Gabe im Potlatsch und
die damit einhergehende gegenseitige Anerkennung sind daher eng verbunden
mit einer Herausforderung und der Einschrinkung der eigenen Freiheit durch
die verpflichtende Wirkung der empfangenen Grof3ziigigkeit und die Akzeptanz
von Herrschaft.

Die grofdziigige und bisweilen verschwenderische Gabe verschiedener Leis-
tungen wie Festessen, Militirdienste, Frauen, Kinder, Tinze und Feste (Mauss,
1990, 22) schafft ein Verpflichtungsgeflecht der Individuen, Clans und Stimme
untereinander, das die Menschen verbindet, soziale Ordnung stiftet und Hierar-
chien manifestiert:

»[..] all dies — Clans, Heiraten,* Initiationen, schamanistische Sitzungen und die
Kulte der grofden Gotter, der Totems und der kollektiven oder individuellen Vor-
fahren —verknipft sich zu einem unentwirrbaren Netz von Riten, rechtlichen und
wirtschaftlichen Leistungen, durch die politische Ringe innerhalb der Manner-
biinde, des Stammes oder der Stammesvereinigung, ja selbst auf internationaler
Ebene bestimmt werden« (Mauss, 1990, 23f.).

Der Sozialanthropologe Klaus Hamberger sieht im Potlatsch hauptsichlich zwei
zentrale Momente verwirklicht: Ubertragung und Vermittlung (Hamberger, 2012,
132). Die Ubertragung von Titeln, Rechten und Positionen findet im Potlatsch ihre
Vermittlung dank der geladenen Giste, welche die Ubertragung bezeugen und
verbindlich anerkennen. Sie werden fiir diese Vermittlung durch Gaben belohnt,
in deren Wert und Ubergabeform sich wiederum die Anerkennung des Gastes
durch seinen Gastgeber manifestiert (vgl. Hamberger, 2012). Die Gabe, welche
die Anerkennung und sprichwortliche Wertschitzung des Gastgebers vermittelt,

2 Hochzeiten zwischen den Stimmen beschaftigten die anthropologische Forschung lange:
das Inzestverbot, wie es die meisten Stimme kannten, fithrte zur »Gabe« der eigenen Frauen
an andere Gruppen. Lévi-Strauss deutet dies funktionalistisch: »Indem die Manner auf die
Frauen in ihrer Gruppe verzichten, er6ffnen sie gleichzeitig einen umfassenderen ,Heirats-
pool‘. D.h., sie konnen auf den Zustrom ,auswartiger‘ Frauen und damit Arbeitskraft hoffen
und zugleich Solidaritats- und Gegenseitigkeitsbeziehungen zu anderen Gruppen herstel-
len« (Lévi-Strauss in Joas und Knébl, 2004, 489).

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften

kann dabei von unterschiedlicher Natur sein und muss beim nichsten Besuch des
Gastgebers bei seinem Gast erwidert werden. Der Gabenempfinger begibt sich
dabei jeweils in ein Abhingigkeitsverhiltnis gegeniiber seinem Gastgeber, das er
erst durch die Leistung einer entsprechend groferen Gegengabe wieder aufheben
kann. Die Pflicht zur Erwiderung prigt somit den gesamten Potlatsch (Mauss,
1990, 100).

3.2 Kula

Eine besondere Form der Gabe beschreibt Mauss in seinen Ausfithrungen tiber
die Seefahrervolker der nordéstlich von Australien gelegenen Inseln Melanesiens.
Die Hiuptlinge der dort lebenden Stimme vollziehen in regelmifiigen Abstinden
das Ritual des sogenannten Kula. Das Wort kula bedeutet hochstwahrscheinlich
Ring und beschreibt eine Praxis des Gabentausches, die sich tatsichlich in einer
Art Ring vollzieht:

»[...]inder Tatscheintes, als seien alle Stimme, ihre (iberseeischen Expeditionen,
Wert- und Gebrauchsgegenstinde, Nahrungsmittel und Feste, Dienstleistungen
aller Art (rituelle wie sexuelle) in einen Ring eingeschlossen, innerhalb dessen sie
raumlich wie zeitlich eine gleichmifiige Bewegung beschreiben« (Mauss, 1990,
55).

Der Kula wird bei regelmiRigen Besuchen vollzogen, die im Rahmen grofierer Ex-
peditionen der Stimme stattfinden. Hierbei lassen sich die besuchenden Stimme
wie selbstverstindlich von ihren Gastgebern verpflegen und weigern sich sogar,
hoflich um deren Gastfreundschaft zu bitten. Beiden Stimmen ist dabei bewusst,
dass sich im darauffolgenden Jahr die Rollen vertauschen, wenn »der besuchen-
de Stamm die Flotte des besuchten Stammes beherbergt und die Geschenke mit
Zinsen vergolten werden« (Mauss, 1990, 56).

Neben einem regen Handel profaner Gegenstinde auf groflen Mirkten, der
sich durch die Charakteristiken des reguliren marktférmigen Tausches auszeich-
net und ein wichtiges Begleitphinomen der Expeditionen ist, kommt es im Rah-
men des Kula zum Austausch von ganz besonderen Geschenken. Bei den soge-
nannten vaygua handelt es sich in der Regel um zwei Arten von Gaben: mwali,
Armreifen aus Muscheln, und soulava, Halsketten aus Perlmutt. Diese zirkulie-
ren in einer entgegengesetzten Kreisbewegung zwischen den Kula-Partnern der
melanesischen Inseln. Die Armreife zirkulieren von Osten nach Westen, die Hals-
ketten von Westen nach Osten. Beide befinden sich in unaufhérlicher Bewegung.
Diese besonderen Geschenke haben fir die Stimme eine zentrale Bedeutung. Sie
sind der Stolz des ganzen Stammes, wenn sie von den Hauptlingen von einer Ex-

- am 12,02.2026, 17:00:30.

39


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

pedition mitgebracht werden und bis zum nichsten Kula im Stamm verbleiben
(Mauss, 1990, 59).

Es handelt sich bei diesen Giitern der Erzihlung nach um mehr als blofie
Gegenstinde. Die Armreife und Halsketten folgen jeweils ihrer eigenen Bestim-
mung und diirfen nur an bestimmte Partner weitergegeben werden. Jede einzel-
ne Halskette und jeder einzelne Armreif besitzt demnach eine eigene Geschichte
und einen eigenen Namen, ihnen werden bisweilen sogar personlichkeitsihnli-
che Eigenschaften zugesprochen. In sich vereinen sie wichtige, die Tauschpartner
verbindende und zur Weitergabe verpflichtende Elemente:

»Man konnte sagen, dafd es [das vaygu'a-Geschenk, M.F] alle moglichen Rechts-
prinzipien einschliefit, die auch wir kennen, jedoch sorgfiltig voneinander unter-
schieden. Es ist zugleich Eigentum und Besitz, Pfand und Leihgabe, eine verkauf-
te und eine gekaufte Sache, ein Depositum, ein Mandat, ein FideikomifR, denn
es wird mir nur unter der Bedingung gegeben, dafs ich es fiir einen anderen in
Cebrauch nehme oder einem dritten itbergebe, dem fernen Partner«(Mauss, 1990,
60).

Der Kula schafft eine vertragsihnliche Verbindung zwischen den Stimmen. Die-
se manifestiert sich in regelmifiigen Besuchen und Geschenken, die im Rahmen
des Kula ausgetauscht werden miissen. Neben den feierlichen Ritualen bietet er
gewohnlichen Tauschgeschiften Raum, schafft gewissermaflen die Vertrauens-
grundlage fiir diese. Er verkniipft durch die feierliche Ubergabe von Geschenken
und Gegengeschenken unter den Hiuptlingen ganze Stimme miteinander. Der
konstante Gabenstrom schafft auf diese Weise ein allgemeines System, das, aus-
gehend von den Feiern der Hiuptlinge, den »Stamm in seiner Gesamtheit aus
dem engen Kreis seiner Grenzen, seiner Interessen und seiner Rechte [heraus-
zieht]« (Mauss, 1990, 69).

Der Austausch von Gaben spielt sowohl im nordwestamerikanischen Potlatsch
als auch im pazifischen Kula eine besondere Rolle fiir die ihn praktizierenden
Gesellschaften. Durch die Rituale, die mit den Gaben verbunden sind und durch
die besondere Beschaffenheit der Gaben selbst wird die soziale und rechtliche
Ordnung beeinflusst, werden Verbindungen zwischen Stimmen geschaffen und
Begegnungen initiiert.

Der Gabentausch ist somit mehr als der gewdhnlich auf Mirkten praktizierte
Tausch. Wihrend dieser darauf beruht, dass beide Tauschpartner das erhalten,
was sie zur Befriedigung ihrer Bediirfnisse benétigen, und dann auseinanderge-
hen, scheint der Gabentausch einen eigenen Zeithorizont und eine spezifische
Beziehungsstruktur der Akteure aufzuweisen.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften

3.3 Nexum und Wadium

Wihrend die bisher eingefithrten Phinomene geographisch wie kulturell weit
entfernt von der mitteleuropiischen Heimat Marcel Mauss‘ beobachtet wurden,
wird dieser bei seiner Suche nach der Gabe auch in niherliegenden Regionen
fiindig. Sowohl im germanischen als auch im alten romischen Recht macht Mauss
Giiter aus, die im Rahmen eines Vertragsschlusses den Besitzer wechseln und
als eine Art Pfand fungieren, das diesen Vertragsschluss absichert (Mauss, 1990,
122). Im Gegensatz zu den kostbaren Gaben in Potlatsch und Kula handelt es
sich hier jedoch in der Regel um wertlose Gegenstinde. Umso nachdriicklicher
stellt sich daher die Frage, worauf ihr verpflichtender Charakter beruhen kénnte.
Gleichzeitig tritt durch die fehlende Notwendigkeit eines objektiven Wertes der
Gaben erstmals deutlich hervor, dass sie ihre Wirkung durch die Zuschreibung
eines subjektiven Werts erlangen.

Der Schliissel zum Verstindnis dieser Wirkung liegt in der Aufhebung der
Trennung von Personen und Sachen. Mauss verweist darauf, dass erst neuere
Rechtssysteme Personlichkeit und Kraft kategorial von Dingen trennen und Sa-
chen somit als leblose Objekte charakterisieren. Dagegen gilt im alten rémischen
Recht:

»Zundchstsind sie [die Sachen, M.F] ein Teil der Familie: die romische familia um-
fafst sowohl die res wie die personae« (Mauss, 1990, 125).

Die Tatsache, dass die als Pfand gegebene Gabe vorher im Besitz des Vertragspart-
ners war, verleiht dem Empfinger eine magische Macht iiber diesen. Die Gabe ist
ebenso wie die vaygwa-Giiter im Kula kein lebloser Gegenstand, sondern verfiigt
»iiber die Natur und den geistigen Charakter der gegebenen Sache« (Mauss, 1990,
122).

Wie in Nordwestamerika und Melanesien verbindet diese Eigenschaft der Ga-
be auch hier die Vertragspartner. Damit erklirt sich auch ihr Name im alten r6-
mischen Recht, wo sie als nexum bezeichnet wird, als Band. Wird ein Vertrag ge-
schlossen, so itbergeben die Vertragspartner einander ein Pfand, das ihnen Macht
iiber den anderen verleiht und das dieser erst zuriickbekommt, wenn sein Teil der
vertraglichen Abmachung erfiillt ist. Um zu verhindern, dass eine andere Person
langfristig Macht tiber sie erlangt, sind die Vertragspartner daher bestrebt, ihren
Teil der Abmachung zu erfiillen. Ahnlich wie die Ubertragung von Rechten und
Pflichten im Potlatsch von Gaben, Gesten und Formalismen begleitet wird, geht
die Ubertragung von Eigentum im alten rémischen Recht mit Feierlichkeiten und
der Anwesenheit von Zeugen einher.

Auch im germanischen Recht finden sich zahlreiche Formen des Pfandes,
verschiedene Gaben und verpflichtende Schenkungen. Die Institution des soge-
nannten wadium ist dabei dem romischen Nexum nicht undhnlich. Das Wadium

- am 12,02.2026, 17:00:30.

41


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

war als Pfand ein notwendiger Teil jeder Form des Vertrages, Verkaufes oder Kau-
fes. Der Vertragspartner erhielt einen unbedeutenden Gegenstand als Gabe und
Pfand, die den Geber zur Erfiillung seiner Zusagen verpflichtete. Die Sache selbst,
das gegebene Wadium, trug die Verbindung der Vertragspartner in sich und da-
mit die Verpflichtung, sich bei Verpfindung der eigenen Ehre an den Vertrag zu
halten (Mauss, 1990, 152).

3.4 Mauss' ethnologische Interpretation der Gabe

Die vorangegangenen Abschnitte zeigen, dass die Bedeutung von Gaben weit iiber
deren materiellen Wert hinausgeht. Sie verfiigen iiber eine Kraft, die iiber den
Akt der eigentlichen Ubergabe hinaus eine Verbindung zwischen den agierenden
Personen herstellt. Die einzelnen Partner konnen dabei Individuen oder ganze
Stimme sein, die im Gabentausch eine Verpflichtung eingehen, die ein unper-
sonliches Auseinandergehen, wie es auf einem Markt iiblich wire, verhindert.

Interessant ist dabei, dass die Verbindung iiber sehr viele Dimensionen ver-
fiigt. Sowohl juristische als auch politische, dkonomische und religiose Aspek-
te werden in der Gabe vereint und bestirken die eingegangene Verbindung. So
scheint beim Potlatsch zunichst die Anerkennung des Gegeniibers eine Rolle zu
spielen, die sich in den Gaben und Gegengaben ausdriickt. Bei genauerer Be-
trachtung zeigt sich dann eine umfassende Verpflichtung, deren Nichteinhaltung
mit dem Verlust der eigenen Freiheit einhergehen und zur Manifestation tatsich-
licher hierarchischer Herrschaft werden kann. Die Pflicht zur Gegengabe ergibt
sich hier aus der Notwendigkeit der Selbstbehauptung, die in Form der Veraus-
gabung vor dem Hintergrund der begriindeten Angst vor Unterwerfung unter
Umstinden weit iiber eine wohlwollende Anerkennung hinausgehen kann.

Im Kula veranlasst das Streben nach den begehrten Vayguwa-Gaben ebenso wie
das Wissen um den regelmifigen Rollenwechsel zwischen Gastgeber und Gast,
der mit einer verzinsten Gegengabe einhergeht, die eigenen Verausgabungen.
Auch hier sind die zirkulierenden Armreife und Halsketten weit mehr als nur Ge-
genstinde. Sie verfiigen als Trager einer eigenen Geschichte und Autoritit iiber
die Fihigkeit, ihrem aktuellen Besitzer zu Ansehen und Autoritit zu verhelfen.
Das Streben nach diesen Gaben wird zur treibenden Kraft einer iiberregiona-
len Verbindung von Stimmen, die neben den feierlichen Ritualen umfassenden
Handel und Austausch moglich macht. Mauss zeigt hier, wie die Gabe Grup-
pen miteinander verbindet, die sich ohne das Ritual fremd und moglicherweise
sogar feindlich gesinnt wiren. Und auch im Kula werden mégliche (Interessens-)
Konflikte (beispielsweise von beiden genutzte Jagdgebiete) nicht aufgelost, die
potentielle Agonalitit und eine drohende Auseinandersetzung werden nicht auf-
gehoben. Vielmehr wird mit der Gabe ein Weg gefunden, trotz dieser Spannung

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften

eine Form der Kommunikation zu finden und sich der wechselseitigen Wertschit-
zung zu versichern (Adloff, 2014, 16).

Auch Nexum und Wadium, deren Pfandfunktion in der altrémischen und
germanischen Rechtstradition bekannt war, verfiigen iiber eine Kraft, die nicht
in ihrer bloflen Gegenstindlichkeit zu verorten ist. Diese Kraft verleiht den Ver-
tragsschliissen, in deren Zusammenhang sie gegeben wurden, Nachdruck und
motiviert die beteiligten Seiten zur Erfilllung ihrer Verpflichtungen. Ihre Kraft
liegt, dhnlich wie die Kraft der Potlatsch-Gaben, in der Tatsache begriindet, dass
sie einen Teil der Personlichkeit des Gebers in sich tragen. Diese in ihnen liegen-
de Personlichkeit verleiht Geber und Empfinger Macht iiber den jeweils anderen.
Die Gabe des Pfandes verpfindet somit gewissermaflen einen Teil der eigenen
Ehre. Um diesen zuriickzugewinnen und den Einfluss des anderen zu beenden,
liegt es im Interesse beider, ihren Teil der Abmachung zu erfiillen.

In allen beschriebenen Fillen geht das Wesen der Gabe iiber ihre Dinglichkeit
hinaus. Was genau diesen nichtdinglichen Geist der Gabe und somit ihre Wirkung
ausmacht, wird im Folgenden untersucht.

3.5 Der Geist der Gabe

Mit der Gabe beschreibt Mauss eine Form der Interaktion, mit deren Hilfe sich
vormoderne Gesellschaften »symbolisch und sozial iiber den Zyklus von Geben,
Annehmen und Erwidern reproduzieren« (Adloff, 2014, 18). Die freiwillig iiber-
reichten Gaben entfalten eine erstaunliche Wirkung und kniipfen ein sichtbares
Netz der Schuld und Verpflichtung zwischen den Mitgliedern der Gemeinschaft.
Diese Ambivalenz zwischen Freiwilligkeit auf der einen und der sozialen Ver-
pflichtung auf der anderen Seite ist charakteristisch fiir die Gabe und macht
ihre Mehrdeutigkeit aus (ebd.). Eine rein dkonomistisch am Interesse orientierte
Lesart bleibt ebenso unvollstindig wie eine moralistisch auf ein Verstindnis der
Gabe als altruistischen Akt ausgerichtete Interpretation:

»Stattdessen betont Maus die geradezu agonale Seite des Gebens: Man kann eine
Gabe nichtignorieren, man muss auf sie wie auf eine Herausforderung reagieren,
die man entwedererwidert oder deren Erwiderung man verweigert (was ebenfalls
einer Erwiderung gleichkommt: nur einer negativen)« (Adloff, 2014, 16).

Diese Spezifika sind keine, die vom tatsichlich gegebenen, rein materiellen Ge-
genstand verursacht werden. Jede Gabe ist deshalb mehr als ihre blof3e Dinglich-
keit. Mauss beschiftigt sich in seinen Erliuterungen ausfihrlich mit dem soge-
nannten Geist der Gabe. Die Wirkung des Geistes liegt auflerhalb der Dinglichkeit
des gegebenen Gegenstandes und schafft eine dauerhafte Verbindung zwischen

- am 12,02.2026, 17:00:30.

43


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b4

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

den beteiligten Akteuren, die sich in einem Dreischritt des Gebens — Nehmens —
Erwiderns ausdriickt:

»Man kann diese Analyse noch weiter treiben und beweisen, daf} den beim Pot-
latsch ausgetauschten Sachen eine bestimmte Kraft innewohnt, die sie zwingt, zu
zirkulieren, gegeben und erwidert zu werden« (Mauss, 1990, 103).

Nur, wenn durch die gegebenen Gegenstinde dieser sich wiederholende Drei-
schritt des Gebens — Nehmens — Erwiderns erreicht wird, kann von einer tatsichli-
chen Gabe im Mauss’schen Sinne gesprochen werden (Dirmann, 2005, 150).

3.6 Die Hybriditat der Gabe

Voraussetzung fiir die Denkbarkeit eines Geistes der Gabe, auch »hau« (Mauss, 1990,
32) genannt, ist die Vermischung von Personen und Sachen, die Annahme ei-
ner Hybriditit der Gabengegenstinde. Die Gabe hat einen besonderen, tiber ihre
Dinglichkeit hinausgehenden Wert, da ihr ein Teil ihres ehemaligen Besitzers
anhaftet, auf den sie verweist. Der gegebene Gegenstand wird erst dadurch zur
Gabe, dass sich ihr Geber selbst transzendiert, sich damit zum Teil selbst weggibt
(vgl. Moebius, 2008).* Die Kraft der Gabe liegt in ihrer Fihigkeit, durch die Ver-
mischung von Person und Sache verpflichtende soziale Bindungen zu schaffen.
Diese Fihigkeit findet Mauss deshalb in ihrer deutlichsten Ausprigung in so-
genannten archaischen Gesellschaften vor, weil diese Gesellschaften nicht zwischen
Person und Sache differenzierten.

Mauss orientiert sich in seiner Erklirung an den Narrativen der gabentau-
schenden Volker. Indem er den Geist der Gabe zum Kern seiner Interpretation
des Gabentausches macht, verwendet er auch sprachlich deren Mittel — der Geist
der Gabe ist eine Ubersetzung des Begriffs hau aus der Sprache der Maori. Diese
Tatsache, obgleich sie im Laufe der Rezeption fir Diskussionen gesorgt hat (vgl.
Lévi-Strauss, 1975),* macht durch die Mauss’sche Nihe zur Empirie gleichzeitig
seine Uberzeugungskraft aus. Mithilfe der Hybriditit schafft die Gabe eine starke
Verbindung zwischen den Akteuren des Gabentausches. Indem sie einen Teil des
Gebers in sich trigt, verweist sie auf diesen, und der Geber ist durch die Gabe

3 Als plastischstes Beispiel fiir eine solche Gabe nennt Iris Ddrmann (Darmann, 2005, 631f.) die
Muttermilch: »Sofern die erste Nahrung, die das Subjekt aufnimmt, die von einem anderen
gegebene und eingefiihrte Nahrung ist, ldsst sie sich nicht auf ein ,Etwas beschranken [..].
Die mit der Einfithrung der Brust in den Mund eingefl6fte Milch ist kein blofes Nahrungs-
mittel.«

4 Claude Lévi-Strauss wirft Mauss vor, er habe den Erzdhlungen der untersuchten Volker zu
groflen Glauben geschenkt: »Der Autor hat sich der Deutung durch das hau gebeugt und
sich vom Eingeborenen narren lassen« (Lévi-Strauss, 1975, 42).

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften

beim Empfinger prisent. Der Empfinger gerit in eine Ergriffenheit und in eine
— durchaus auch negativ wahrgenommene — Besessenheit (vgl. Moebius, 2008).
Somit ist der Empfinger mit dem Geber durch dessen in der Gabe gegebenen
Geist verbunden und ihm gegeniiber verpflichtet:

»[Das] Gabe-Theorem verweist explizit auf einen ekstatischen, selbsttranszendie-
renden Charakter der Beziehung zum Anderen und zugleich auf eine Fremderfah-
rung des Besessen- und Ergriffenseins durch den anderen und dessen Sache, da
man die fremde Person und die fremde Sache gleichsam ,in sich’ tragt« (Moebius,
2008, 180).

Diese Besessen- oder Ergriffenheit loszuwerden ist wiederum das Ziel der Ge-
gengabe. Der Mechanismus des sich wiederholenden Dreischritts Geben — Nehmen
— Erwidern ist daher ein Versuch, sich aus der verpflichtenden Umklammerung
der empfangenen Gabe zu befreien. Vereinfacht ausgedriickt: Wihrend die drin-
gende Frage fiir den marktwirtschaftlichen Hindler lautet »Wie binde ich meinen
Kunden langfristig an mich?« besteht die Schwierigkeit in agonalen Gabentausch-
beziehungen in der Frage »Wie beende ich die Beziehung?«. Dass die durch die
Gabe geschaffene Verbindung fiir den Einzelnen zu einer enormen Biirde werden
kann, wird spitestens dann klar, wenn man beriicksichtigt, dass in der Gabe nicht
nur die Person des direkten Gebers, sondern vielmehr ein Teil der Person all jener
versachlicht ist, die die Sache in der Vergangenheit empfangen haben. Die Ver-
pflichtung besteht daher bisweilen gegeniiber einem gesamten Familienverbund
oder einem ganzen Clan (vgl. Moebius, 2008).

3.7 Soziale Interaktionen in der Gabe: MaB, Zeit und Ungewissheit

Verglichen mit dem in modernen Gesellschaften vorherrschenden marktbasier-
ten Tausch ist der Gabentausch sehr komplex. Denn sein Zustandekommen ist
abhingig von spezifischen Voraussetzungen. Die Wirkungsentfaltung einer Gabe
bedarf vieler Variablen und macht den Gabentausch schwierig und aufwindig.
Ein erster Hinweis darauf lisst sich mit Blick auf eine auch heute noch giiltige
Eigenheit von Geschenken finden:

»Stellt man zum Beispiel aus Faulheit oder Bequemlichkeit am Ende einen Scheck
aus, statt ein ,personliches’ Geschenk zu machen, erspart man sich die Arbeit des
Suchens, die mit der nétigen Aufmerksamkeit und Sorgfalt getan sein will, damit
das Geschenk der Person und ihrem Geschmack entspricht, zur rechten Zeit an-
kommt, usw. und in seinem Wert’ nicht direkt auf den Geldwert reduzierbar ist«
(Bourdieu, 1998, 170).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

45


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

Obwohl es viel effizienter wire, einfach einen Scheck oder Wertgutschein zu ver-
schenken und damit sogar die Gefahr der Entscheidung fiir ein unpassendes
Geschenk gebannt wire, erzielt dieses Geldgeschenk nicht die gleiche Wirkung.
Die wenigsten werden die Giiter, die sie mithilfe des Geldgeschenkes gekauft ha-
ben, mit der Person in Verbindung bringen, die ihnen die Geldmittel oder einen
entsprechenden Gutschein geschenkt hat. Hinzu kommt, dass sich auf Schecks
oder Wertgutscheinen in der Regel ein konkreter Preis ablesen lisst, wihrend von
Geschenken der Preis bewusst entfernt wird. Der Austausch von Geschenken ent-
zieht sich dem gewdhnlichen Maf und dem damit einhergehenden Wertbegrift
und riickt die personliche Komponente ins Zentrum der Aufmerksamkeit.

3.7.1 MaB- und Wertbegriff im Gabentausch

Der Wert von Gaben lisst sich weder materiell noch universell festlegen. Die
Be-Wertung setzt einen besonderen Begrift des Mafles voraus. Im Gabentausch
herrscht ein Tabu der Berechnung und damit ein Tabu der Bepreisung, da der
Versuch, die fiir den Gabentausch bedeutsamen Beziehungen mithilfe eines Prei-
ses zu bewerten oder gewisse Gabenleistungen in Form von Lohn zu vergiiten,
diesen Geschenken den Gabencharakter nehmen wiirde:

Durch den Preis geht es dann nur noch um den objektiven Wert der Gabe, der
Geber transzendiert seine Personlichkeit nicht mehr in die Gabe hinein. Es wird
unbedeutend, von wem das Gut oder die Leistung bereitgestellt wird, solange
der Preis »stimmt«. Die Berechnung wiirde den hau zerstéren und liefle Ehre,
Anerkennung und andere personenabhingige Werte unbedeutend werden.

Dies wird besonders deutlich anhand des Beispiels familialer Okonomien,
deren Beziehungen wie die Vater-Sohn-, Mann-Frau-Beziehung aus Gaben be-
stehen, die nicht bepreisbar sind und in denen jedes Familienmitglied seinen
Teil zum Bestand der Familie beitrigt. Pierre Bourdieu beschreibt dies anhand
der Beobachtung, die er beim nordalgerischen Volk der Kabylen machte, wo er
auf zahlreiche Phinomene stief, auf die sich Mauss‘ Untersuchungen beziehen
lassen:

»[...] man zahlt seiner Frau oder seinem Sohn keinen Lohn, und ein junger Kabyle,
der von seinem Vater Lohn verlangte, wire ein Skandal« (Bourdieu, 1998, 166).

Statt einen universellen Mafistab anzulegen, um den Wert einer Gabe zu erfassen,
entsteht ihr Wert und damit einhergehend das Maf}, an dem die Wertschitzung
und eine eventuelle Gegengabe ausgerichtet werden miissen, in der sozialen Be-
ziehung der am Tauschake beteiligten Individuen. Im Gegensatz zu den person-
lichkeitsunabhingigen Austauschverhiltnissen auf dem Markt spielt die Bezie-
hung zwischen Tauschenden im Gabentausch eine zentrale Rolle und macht eine

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften

ernsthafte Begegnung und Auseinandersetzung mit dem Gegeniiber notwendig.
Nur wenn beide Parteien sich itber den Wert der Gaben und Gegengaben einig
sind und beide Kenntnis der notwendigen Riten und Zeremonien (beispielsweise
der Tinze und Hoéflichkeitsformeln im archaischen Gabentausch oder heutzutage
der kunstvollen Verpackung und Auswahl des fiir den Anlass passenden Geschen-
kes) haben, kann der Gabentausch erfolgreich praktiziert werden.

Hier zeigt sich ein stabilisierender Faktor, der dem Gabentausch zu eigen
ist. Nicht nur die Verbindung durch die verpflichtende Wirkung der Gabe schafft
Stabilitit und Ordnung, sondern bereits das dem Gabentausch zugrunde liegende
Maf und das Wertesystem verlangen intensive Kommunikation, Austausch und
Verhandlung zwischen den Parteien. Nur wo die Schnittmengen grofd genug sind,
um dieses Wertesystem etablieren zu konnen, kann der Gabentausch zustande
kommen, der selbst wiederum aktiver Bestandteil und Reproduktionsmedium
eines gemeinsamen Narratives wird.

3.7.2  Der Zeithorizont der Gabe

Im oben angefithrten Zitat zum Vergleich von persénlichen Geschenken und
Schecks ist neben der Schwierigkeit der Auswahl des richtigen Geschenkes davon
die Rede, dass das Geschenk »zur rechten Zeit ankommt«. Was zunichst trivi-
al erscheint, erweist sich als ganz eigene Herausforderung des Gabentauschs:
Der richtige Zeitpunkt von Gabe und Gegengabe spielt eine zentrale Rolle fiir
den Gabentausch. Der ergriffene Gabenempfinger ist deshalb zu einer Gegen-
gabe verpflichtet, weil er sich aus dieser Ergriffenheit befreien will, die er als
Verpflichtung und Schuld oder, im gravierendsten Fall, als Herrschaft iiber sich
wahrnimmt. Es gilt, den fiir die Gegengabe richtigen Zeitpunkt, den kairos,” zu
bestimmen. Eine unmittelbare Erwiderung der Gabe scheidet aus, sie wiirde den
Geber beleidigen, pflichtschuldig und eigenniitzig erscheinen und der einzelnen
Gabe das charakteristische Moment der GroRziigigkeit nehmen (vgl. Bourdieu,
2005):

»Wer durchblicken 143t, wie eilig er es hat, nicht mehr verpflichtet zu sein, und
damit deutlich zeigt, dafs er erwiesene Dienste oder empfangene Gaben zuriick-
zahlen, quitt sein, nichts schulden will, denunziert das urspriingliche Geschenk
als geleitet von dem Wunsche zu verpflichten. Alles hdngt hier von der Wahl des
rechten Augenblicks ab, ist eine Frage des wie« (Bourdieu, 1987, 193f.).

5 Als kairos wird seit der Antike jenes Zeitfenster bezeichnet, das es zu niitzen gilt. Anders als
die dahinflieflende Zeit, der chronos, stellt der kairos einen bestimmten Zeitpunkt dar, von
dessen Erkenntnis und der entsprechenden Handlung der Fortgang einer Sache abhangt (vgl.
Klauer et al., 2013, Kapitel 8).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

47


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

Das falsche »Timing« der Gegengabe verindert damit unter Umstinden deren
Bedeutung auf fundamentale Art. Die Magie von Gabe und Gegengabe, die er-
folgreiche Entfaltung ihrer symbolischen Wirkung, hingt essenziell davon ab,
dass sie zum richtigen Zeitpunkt geschehen. Ohne dieses Element wiirde aus
dem Gabentausch ein einfacher Tausch von Giitern, der ohne jeden iiber den
materiellen Austausch hinausgehenden Effekt bliebe.

Am deutlichsten wird dies im melanesischen Kula. Wie selbstverstindlich las-
sen sich die Giste bewirten, sie bitten nicht um GrofRziigigkeit und zeigen auch
keine Form der Dankbarkeit, die eine ganz eigene Form der Gegengabe darstellt
(vgl. Simmel, 2005). Beide Parteien wissen, dass der Zeitpunkt fiir die Erwide-
rung dann gekommen sein wird, wenn die aktuellen Gastgeber im kommenden
Jahr zu Gisten werden.

Bestimmte Gaben fithren sogar dazu, dass die Erfahrung der Ergriffenheit
nicht unbedingt zu einer Verpflichtung zur Gegengabe an den urspriinglichen
Geber fithrt. Je nach Gabe ist dann auch eine Weitergabe an Dritte moglich und
damit ein Zeithorizont nétig, der unter Umstinden mehrere Generationen um-
fasst. Dadurch wiederum wird eine Wirksamkeit der Verbindung iiber die Ort-
lichkeit der ersten Gabe hinaus ermoglicht:

»Der ganze Aufbau der Studie von Mauss ist darauf angelegt, die ,Repetivitat
der Gabe-Praxis (iber raumliche und zeitliche Grenzen’ hinweg darzustellen. So
muss die Gabe nicht unbedingt unmittelbar dem Geber zurlickgegeben werden,
sie kann vielmehr zwischen unterschiedlichen Kollektiven, Kérperschaften und
Cesellschaften, aber auch zwischen Generationen zirkulieren: Die Gabe der Liebe
und Aufmerksamkeit der Eltern beispielsweise wird vielleicht nicht unbedingt
ihnen gegenlber erwidert, sondern ,der Geist’ der von ihnen erlangten Gabe wird
weitergegeben an die eigenen Kinder oder an andere hilfsbediirftige Menschen«
(Moebius, 2008, 181).°

Neben einem gemeinsamen Wertesystem bedarf der Gabentausch eines prakti-
schen Sinnes fir den rechten Augenblick, er bedarf des kairos. Dieser bestimmt
das zeitliche Intervall, das zwischen Gabe und Gegengabe liegen muss und durch
das eine — den Tauschakt iiberdauernde - Beziehung und eine iiberregionale
Verbindung erst moglich wird (vgl. Bourdieu, 2005).

6 An diesem Beispiel zeigt sich deutlich, dass die Erfahrung der Ergriffenheit nicht auf archai-
sche Gesellschaften beschrinkt ist. Dort erscheint sie nur weniger verschleiert, da Personen
und Sachen nichtvoneinander getrennt werden. Die bindende Kraft der Gabe, mana oder hau
genannt, liegt auch heute darin, dass der sich selbst transzendierende Geber eine »Sozialitdt
konstituierende und zugleich stabilisierende Verpflichtung schafft« (Moebius, 2010, 69).

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften

3.71.3  Ungewissheit und Risiko im Gabentausch

Ein Merkmal des marktbasierten Tausches und gleichzeitig eine Bedingung fiir
die Zustimmung der beteiligten Akteure zum Tauschakt besteht im Wissen um
die Erwiderung der eigenen Ausgabe, also im Wissen darum, dass am Ende beide
erhalten, was sie sich vom Tausch versprechen. Der Gabentausch wird im Gegen-
satz dazu erst dadurch als Gabentausch konstituiert, dass iiber die Erwiderung
der eigenen Gabe Ungewissheit herrscht, sodass man nicht mit einer Gegengabe
rechnen kann:

»Wenn ich meine Gabe als eine unbedingte, groffmiitige, keine Gegenleistung
einfordernde Gabe erleben kann, dann in erster Linie deshalb, weil — wie minimal
auch immer — ein Risiko besteht, dafs die Gegenleistung ausbleibt (Undankbare
gibt esimmer), eine Spannung also, eine Ungewifsheit, die das Intervall zwischen
dem Augenblick, in dem man etwas gibt, und dem Augenblick, in dem man etwas
bekommt, als solches iberhaupt erst schafft« (Bourdieu, 1998, 163).

Diese Ungewissheit in Bezug auf die Erwiderung ergibt sich aufgrund des Zeitho-
rizonts und bildet gemeinsam mit diesem und dem individuell verhandelten Wert
jeder Gabe die zentralen Merkmale des Gabentausches. Wiissten die beteiligten
Akteure um die sichere Erwiderung nach einem gewissen zeitlichen Intervall, so
wiirde der Gabentausch zu einem zeitlich verzogerten Tauschakt. Die Ungewiss-
heit macht jedoch jede Gabe zu einem Wagnis und ldsst sie dadurch tiberhaupt
erst als Akt der Grof3ziigigkeit erscheinen.

3.8 Gabe als Beziehungsstifter und Symbol

In der Interpretation des Gabentausches im Essai sur le don treffen die Leitmotive
des Mauss’schen Forschens und Wirkens aufeinander: die Suche nach der Bedeu-
tung des sozialen Lebens im menschlichen Dasein, die Bedeutung des Symbols
und eine gesellschaftstheoretische Utopie. Wihrend der letzte Aspekt in Kapitel
4 gesondert betrachtet wird, widmet sich dieser Abschnitt der Frage nach der
Bedeutung der sozialen Beziehung und der Doppelrolle, die der Gabe in diesem
Zusammenhang zukommt. Sie ist einerseits Stifterin sozialer Beziehungen, ande-
rerseits reprasentiert und reproduziert sie diese symbolisch. Im Folgenden wird
zunichst die Mauss’sche Beschiftigung mit dem Symbol nachgezeichnet und auf
den konkreten Fall der Gabe bezogen. AnschliefRend wird die Bedeutung der Ga-
be fiir das soziale Gefuige Schritt fiir Schritt nachvollzogen. Dafiir spielen die
Begriffe »soziale Beziehung«, »Anerkennungs, »Verpflichtung«, »Abhingigkeitc,
»Vertrauen« und »Symbol« eine wichtige Rolle.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

49


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

3.8.1 Mauss iiber Symbole und soziale Tatsachen

Urspriinglich stammt der Begriff des Symbols aus dem Griechischen und geht
auf einen Brauch der Gastfreundschaft zuriick, wie er in antiken Gesellschaften
praktiziert wurde. Dort wurden Beziehungen der Gastfreundschaft innerhalb der
Familie vererbt, unter Umstinden war man daher Menschen zu Gastfreundschaft
verpflichtet, denen man nie personlich begegnet ist und die man folglich nicht
erkennen konnte. In dieser Situation schufen Gegenstinde Abhilfe, die zur Be-
siegelung der Gastfreundschaft in zwei Teile gebrochen wurden. Die beiden Teile
verblieben dann jeweils bei den Parteien, und da sie perfekt zueinander passten,
dienten sie als Erkennungszeichen der Gastfreunde. Sie symbolisierten die Ver-
bundenheit und brachten diese zur Verwirklichung, indem sich die verbundenen
Parteien mit ihrer Hilfe erkannten (vgl. Stenou, 1998, zitiert nach Caillé, 2008,
184f.).

Mauss beschiftigt sich bereits seit den frithen Jahren des 20. Jahrhunderts
gemeinsam mit Henri Hubert mit Symbolen. Diese waren ihnen in der Untersu-
chung von Praktiken der Magie begegnet (vgl. Moebius, 2006, 95). Mauss verfolgt
das Thema weiter und liest unter anderem Arbeiten von George Herbert Mead
und Ernst Cassirer. Mit Letzterem ist er sich einig, dass Sprache ein System
symbolischer Formen darstellt (ebd., 96). Zwischen seinem zentralem Untersu-
chungsgegenstand, dem Sozialen, und dem Symbolischen macht Mauss zahl-
reiche Uberschneidungen aus. Symbole entstehen einerseits aus dem Sozialen
heraus, andererseits stiften sie selbst wiederum Beziehungen (ebd. 96f.). Fir die
Verstindigung der Menschen untereinander und damit fir ihr Zusammenleben
sind sie unabdingbar:

»Schon lange ist es Durkheims und unsere Lehre, dass Gemeinschaft und Kom-
munikation zwischen Menschen nur durch Symbole méglich sind und durch Zei-
chen, die gemeinsam, bestidndig und den blof$ sukzessiv aufeinander folgenden
mentalen Zustinden der Individuen dufierlich sind, von Zeichen fiir Gruppen von
Zustianden, welche dann fir Realitit genommen werden. Schon lange haben wir
fir eines der Merkmale der sozialen Tatsache eben ihren symbolischen Aspekt
gehalten« (Mauss, 1999, 158).

Im Gegensatz zu Durkheim lehnt Mauss eine strenge Unterscheidung zwischen
»dem Heiligen und dem Profanen, zwischen dem Kollektiven und dem Indivi-
duellen, zwischen dem Normalen und dem Pathologischen« (Tarot, 1996, 71 in
Caillé, 2008) ab. Sein Verstindnis des Sozialen als symbolisch erkennt einerseits
jeweils fiir sich die Wirklichkeiten des Individuums, des Sozialen und des gemein-
schaftlichen Kollektivs an. Andererseits werden diese Wirklichkeiten in Verbin-
dung miteinander gesehen, zusammengehalten durch das Symbol (ebd.). Durch
Symbole werden Vereinbarungen besiegelt und das Miteinander der Menschen,

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften

ihre Beziehungen, Begegnungen und die Bewegung von materiellen Gegenstin-
den zwischen ihnen koordiniert (vgl. Caillé, 2008, 176):

»Wer Symbol sagt, meint eine gemeinsame Bedeutung fiir die —nattirlich in Grup-
pen zusammengefassten — Individuen, die diese Symbole akzeptieren, die mehr
oder weniger willkirlich aber einmlitig eine Onomatopdie [Lautmalerei], einen
Ritus, einen Glauben, eine bestimmte Art, gemeinsam zu arbeiten, ein musikali-
sches Thema, einen Tanz gewédhlt haben. In jeder Vereinbarung steckt eine sub-
jektive und eine objektive Wahrheit; und in jeder Sequenz symbolischer Uber-
einkunft gibt es ein Minimum an Wirklichkeit, ndmlich die Koordination dieser
Vereinbarung. Und selbst wenn Symbole und Symbolketten nurimaginar und un-
willkiirlich den Dingen entsprechen, entsprechen sie zumindest den Menschen,
die sie verstehen und die an sie glauben, und fiir diese sind sie zugleich ein totaler
Ausdruck der Dinge und ihres Wissens, ihrer Logiken und Techniken, gleichzeitig
ihrer Kiinste und Affekte« (Mauss, 1969a, 151, zitiert nach Caillé, 2008, 176).

Symbole sind fiir Mauss Zeichen, die soziale Beziehungen und Bindungen herstel-
len und festigen (vgl. Karsenti, 1994, 87; Keller, 2006, 111f.). Fiir Camille Tarot wird
hier deutlich, dass die Mauss’schen totalen sozialen Tatsachen damit »immanent
symbolisch sind« (Tarot, 1996, 71 in Caillé, 2008, 175).

Der Begriff der totalen sozialen Tatsache ist, wie im gesamten Mauss’schen
Werk, auch in Die Gabe ein Schliisselbegriff. Mauss beginnt seinen Essay mit
der Kategorisierung der verschiedenen Gabenphinomene als »totale gesellschaft-
liche Phinomene, [in denen] alle Arten von Institutionen gleichzeitig und mit
einem Schlag zum Ausdruck [kommen]: religiose, rechtliche und moralische, sie
betreffen Politik und Familie zugleich; dkonomische — diese setzen besondere For-
men der Produktion und Konsumtion oder vielmehr der Leistung und Verteilung
voraus; ganz zu schweigen von den isthetischen Phinomenen, in welche jene
Tatsachen miinden, und den morphologischen Phinomenen, die sich in diesen
Institutionen offenbaren« (Mauss, 1990, 17f.).

Beide Begriffe, Symbol und totale soziale Tatsachen sind eng miteinander ver-
kniipft (vgl. Keller, 2006, 111). Die symbolische Dimension fithrt erst zum »totalen«
Charakter der Tatsachen, die zwar fiir sich selbst genommen betrachtet und un-
tersucht werden konnen, die zu verstehen aber erst moglich wird, wenn sie in
ihrem Verhiltnis zum Ganzen gesehen werden (vgl. Mauss, 1969b, zitiert nach
Caill¢, 2008, 174f.):

»Wie waren Gesamtheit und Teile, Individuum und Kollektiv, diese unendlichen
Verweisungszusammenhinge anders als durch Symbole aufeinander zu bezie-
hen? Wenn behauptet wird, alles innerhalb der Gesellschaft sei nur Beziehung, so
bedeutete das zugleich, alles ist das Werk des Symbolismus« (Caillé, 2008, 175).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

51


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

Konkret bedeutet das, dass sich fiilr Mauss ein Verstindnis fiir die Motivation,
Funktion und Wirkung sozialer Tatsachen immer erst mithilfe des Wissen um de-
ren »totalen« Charakter ergibt; also ein Bewusstsein fiir deren Einbettung in ein
komplexes Ganzes notwendig ist. Und diese Einbettung findet mithilfe von Sym-
bolen statt, die die Verweisungszusammenhinge innerhalb des Ganzen gleichzei-
tig darstellen und reproduzieren. So kann die Religion als »das Religiose« zugleich
ein Ganzes sein, das als »religioses Element im Gabentausch« zu einem Teil wird
(Keller, 2006, 111):

»Im Epitheton total verbirgt sich das Problem des Symbolischen. Es hebt hervor,
dass soziale Tatbestinde von allen moéglichen Verbindungen zwischen den Vor-
stellungen und dem, was in ihnen an Kraft, Werten und Sinn zirkuliert, konstitu-
iert sind. So kommt die Dimension des Verstehens wieder ins Spiel« (Keller, 2006,
111).

Das Symbol steht somit fiir eine Einigung auf eine Art des Verstindnisses und der
Verstindigung all jener, die in einer Gruppe erfolgreich miteinander interagie-
ren. Symbole verbinden diejenigen, die sie akzeptieren und fir die sie insofern
wirklich sind, dass sie entsprechend der Regeln und Traditionen des damit ver-
bundenen Glaubens handeln und sich verhalten (Mauss, 1968, 151, zitiert nach
Caillé, 2008, 176). Die Symbole selbst zeichnen sich dabei durch eine merkwiir-
dige Zweideutigkeit aus: Sie sind einerseits rein »symbolisch« und andererseits
doch real; sie stehen als imaginiertes Symbol am Beginn einer Verbindung, die
durch sie tatsichlich realisiert wird. In dieser Wirklichkeit, die sich durch Be-
ziehungen und Vereinbarungen zwischen Menschen ausdriickt, werden sie real
(Caillé, 2008, 176f.).

Mauss legt bei der Betrachtung der Symbolik Wert auf eine Beriicksichtigung
des subjektiven Erlebens der beteiligten Akteure. Im Gegensatz zu strukturalis-
tischen Interpreten ist fiir ihn sowohl die historische Perspektive von Interesse
als auch die soziale Praxis und die Wahrnehmung der Akteure, die diese Praxis
tragen, also die Symbolik in die Wirklichkeit holen und reproduzieren (Moebius,
2006, 101f.): »Das Symbol — zur Erscheinung gebrachter Geist — hat sein Eigen-
leben; es handelt und reproduziert sich unbegrenzt« (Mauss, 1999, 163).

Wie das Symbol Fremdheit itberwindet und eine soziale Praxis ermoglicht,
lasst sich anhand der Gabe besonders deutlich zeigen.

Die Gabe dient dazu, Fremdheit zu iiberwinden, Anerkennung auszudriicken,
Vertrauen aufzubauen und eine gemeinsame Form der Kommunikation und des
Handelns zu etablieren. Kurz: Sie stiftet soziale Beziehungen, reprisentiert und
reproduziert diese symbolisch. Dies geschieht, indem die Gabe wieder und wieder
in allen gesellschaftlichen Schichten gegeben und erwidert wird (vgl. Caillé, 2008,
196). Wie ein solcher Prozess vonstattengeht und auch dann gelingen kann, wenn
sich zwei Fremde mit konkurrierenden Interessen begegnen, wird im Folgenden

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften

Schritt fiir Schritt nachvollzogen. Zunichst einmal ist es wichtig zu kliren, was
der Begriff Vertrauen meint und welche Bedeutung diesem ihm Zusammenhang
mit der Gabe zukommt.

3.8.2 Die Etablierung von Vertrauen

Vertrauen ist funktionelle Bedingung fiir die Entstehung eines sozialen Mitein-
anders. Ohne Vertrauen herrschten Angst und Chaos (Lewis und Weigert, 1985,
968).” Fiir die Herstellung von Vertrauen muss die Fremdheit itberwunden wer-
den, es bedarf des Wissens itber den anderen, es bedarf der »Vertrautheit«® mit
ihm und darauf aufbauend der gegenseitigen Anerkennung und Verpflichtung
(Torche und Valenzuela, 2011, 188).

Zur Uberwindung von Fremdheit, der Herstellung von Vertrautheit, Anerken-
nung und Verpflichtung leistet die Gabe einen zentralen Beitrag. Durch sie wird
Vertrauen und damit die Vorbedingung von funktionierendem gesellschaftlichem
Zusammenleben etabliert. Vertrauen ist aber immer mit Zweifel und Risiko ver-
bunden (Lewis und Weigert, 1985, 968) und somit auch mit der Gabe, welche
diese Realitdt in den Ritus integriert. Unter Bedingungen des absoluten Wissens
gibe es keinen Bedarf an Vertrauen (ebd.).” Im Gabentausch werden bisweilen so-
gar mithilfe einer Verzogerung kiinstlich Unsicherheiten (siehe Kapitel 3.7.2 und
3.7.3) und damit die Moglichkeit einer Bewdhrungsprobe erzeugt. Insofern bildet
die Gabe ab, was generell fiir das Soziale gilt: Vertrauen wird notwendig, wenn
Unsicherheit vorherrscht. Gabe und Vertrauen finden also in einem Bereich statt,
der sich zwischen den beiden Polen des absoluten Wissens und des absoluten
Unwissens befindet:

»0n the other hand, in the case of absolute ignorance, there can be no reason to
trust. When faced by the totally unknown, we can gamble, but we cannot trust«
(Lewis und Weigert, 1985, 970).

Vertrauen (und auch das Gegenteil, Misstrauen) sind Moglichkeiten, in Situatio-
nen der Komplexitit, in denen die weitere Entwicklung nicht absehbar ist, ent-
scheidungsfihig zu bleiben. Die Gabe ist fiir eine solche Situation gewissermafien
ein paradigmatische Handlungsvariante: In unklaren Situationen wird eine erste
Gabe gewagt — gelingt der Ritus, so erwichst daraus Wissen iiber den anderen

7 Lewis und Weigert unterscheiden mit Luhmann und Simmel drei analytische Dimensionen
des Vertrauens: kognitives Vertrauen, emotionales Vertrauen und Vertrauen, das sich im Ver-
halten ausdriickt (Lewis und Weigert, 1985, 971).

8 Torche und Valenzuela benutzen im Englischen den Begriff»familiarity«, angelehntan Niklas
Luhmanns Familiarity, confidence and trust: Problems and alternatives (Luhmann, 1988).

9 Vgl. Luhmann, 1979, 19; Simmel, 1900.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

53


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

und dessen Sozialisation. Er oder sie kennt dann offensichtlich die entsprechen-
den Regeln und Verhaltensweisen. Ein schones Beispiel fiir dieses »Kennenler-
nen« mithilfe der Gabe liefert Strathern in seinem 1971 erschienen Buch The Rope
of Moka, Big Men and Ceremonial Exchange in Mount Hagen New Guinea:

»Den lokalen Legenden zufolge konnen die Toten in Form kannibalischer Geister
mit bleicher Haut wiederkehren. [Als der weife Besucher das Dorf erreichte] wur-
de beschlossen, diesen potentiell gefahrlichen Unbekannten einem Menschlich-
keitstest zu unterziehen: Man bot ihm Schweine an (wie man es gewdhnlich bei
ins Dorf eingeladenen Gasten tut). Der Weifle —ein gut informierter australischer
Verwaltungsbeamter —bot ihnen als Gegenleistung wertvolle Muschelschalen an
(ebenjene, die bei Heiraten und anderen festlichen Anldssen des Tauschs verwen-
det wurden)« (Strathern, 1971, 13, zitiert nach Hénaff, 2014, 13).

Und da beschlossen die Dorfbewohner, dass sie es mit einem ihnen »ihnlichen
menschlichen Wesen zu tun hatten« (ebd.). Auf diese Weise ist eine gemeinsame
Grundlage gefunden, Vertrautheit wird hergestellt, Fremdheit verringert und Ver-
trauen kann entstehen, das eine funktionierende soziale Beziehung ermdoglicht.

Die erste Handlung, die Vertrauen in die andere Person ausdriickt, nimmt
dabei eine besondere Stellung ein. Lewis und Weigert zeigen mit Verweis auf
Luhmann, dass Menschen eher geneigt sind zu vertrauen, wenn ihnen selbst
Vertrauen entgegengebracht wird (Lewis und Weigert, 1985, 971). Wer das Miss-
trauen iiberwindet und die erste Gabe auch vor dem Hintergrund der Unsicher-
heit und des Risikos einer ausbleibenden Erwiderung wagt, eréffnet mit dieser
Handlung den Raum fir die Etablierung von Vertrauen und einer darauf auf-
bauenden sozialen Beziehung. Dabei werden die Unsicherheit und die potentielle
Rivalitit nicht vollstindig iitberwunden. Die Gabe driickt jedoch die Bereitschaft
aus, diese Unsicherheit und Rivalitit bei der Handlungsentscheidung nicht zu
beriicksichtigen (vgl. ebd.) und den anderen offentlich wahrnehmbar als vertrau-
enswiirdigen Partner im Gabentausch und den spiter folgenden Interaktionen
anzuerkennen. Wie geschieht dies im Einzelnen?

Im Akt der Er6ffnungsgabe liegt eine Vielzahl von Motiven, die eine prigende
Bedeutung fiir die zu etablierende Beziehung haben. In der ersten Begegnung und
der dabei getroffenen Entscheidung fir den Austausch von Gaben geschieht weit
mehr als nur ein oberflichlicher Austausch von Héflichkeiten. Aus dem auf den
Gabenkreislauf bezogenen Dreischritt Geben — Nehmen — Erwidern wird in Bezug auf
die soziale Beziehung zwischen den Partnern ein Dreischritt des Identifizierens —
Akzeptierens — Ehrens (Hénaff, 2014, 64):

»Diese Art des Werbens und Annehmens eines Geschenkes ist allgemeine Regel;
jedes deraufsolche Weise gemachten Geschenke trigt einen besonderen Namen.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften

[..] Eine dieser Gaben annehmen heifdt, seine Bereitschaft zeigen, in das Spiel ein-
zutreten und darin zu bleiben« (Mauss, 1990, 67).

Man identifiziert sich gegenseitig als Gegeniiber und mogliche Interaktionspartner,
akzeptiert mit der Annahme des Eréffnungsgeschenks die im Ritus vermittelten
Spielregeln und ehrt einander fortan als Partner im Gabentausch.

Mit der ersten Gabe verschafft sich der Gebende Prisenz, gibt sich als Gegen-
iiber zu erkennen und bezeugt sein Interesse, als Interaktionspartner wahrge-
nommen und anerkannt zu werden. Gleichzeitig zwingt die erste Gabe den An-
deren, Stellung zu beziehen und in irgendeiner Form zu reagieren. Der Gebende
kann nicht ignoriert werden, da selbst eine Ablehnung der Gabe eine Reaktion
bedeutet (Torche und Valenzuela, 2011, 188).%°

Torche und Valenzuela weisen darauf hin, dass dieser Zusammenhang zwi-
schen der Prisenz einer Person und einer Gabe, auch ein Grufd oder eine Geste
fallen fiir sie darunter, sich auch im Sprachgebrauch wiederfindet, da in vielen
Sprachen »Gabe« und »Prisent« Synonyme sind (ebd.).

Neben der Prisenz stiften Gaben Reziprozitit, schaffen Erwartungen und Ver-
pflichtungen zwischen Menschen, die unter Umstinden bisher keinerlei Bezie-
hung zueinander hatten. Das Wagnis, den ersten Schritt zur Etablierung einer
solchen Beziehung zu gehen signalisiert, angesichts der Unsicherheit der Erwi-
derung, Vertrauen. So lisst sich bereits zu diesem Zeitpunkt der Analyse sagen,
dass in der Gabe die Moglichkeit liegt, zwei Fremde und potentiell konkurrierende
Individuen miteinander zu verbinden. Bereits die erste Gabe verschafft Prisenz,
bringt die Partner in ein verpflichtendes Verhiltnis der Reziprozitit und ver-
mittelt Vertrauen. Wenn der Gabentausch gelingt und beide Partner den Ritus
gemeinsam vollziehen, geben, nehmen und erwidern, stiftet der Gabentausch die
Grundlage einer sozialen Beziehung. Im Ritus wird die Fremdheit itberwunden,
Vertrautheit und Vertrauen werden geschaffen und ein Raum mit rituellen Regeln
erdffnet, in dem dann die Verhandlung und Reproduktion von weiteren Regeln
fiir die soziale Interaktion und das Zusammenleben stattfinden kann. Die Gabe
initiiert einen Moment der Verbundenheit im geteilten Erleben, der eine geteil-
te Identitit insofern schafft, dass auf dieser Grundlage auch Konflikte gewaltfrei
verhandelt werden kénnen (dem Austausch auf gewdhnlichen Mirkten ist im Kula
ein Gabenritus vorangestellt).

10  »Presence and donation are mutually constitutive: to give something means to make oneself
present, and he who is present always gives something, if only his presence and all that comes
with it. That is why it is so difficult to resist someone’s presence without giving something:
a greeting, a nod, or some acknowledgement that the other is there (as when we are in an
elevator with a stranger) and why it is harder to deny a favor if asked in person« (Torche und
Valenzuela, 2011, 188).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

55


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

Die Gabe ist dabei einerseits Initiator dieser sozialen Beziehung, andererseits
erhilt sie diese in Form von wiederkehrenden Riten am Leben und reproduziert
sie. Zusitzlich steht sie als Symbol fir die gegenseitige Anerkennung, das Ver-
trauen und die gegenseitige Verpflichtung:

»Es gibt ,zuerst’ Menschen und Gruppen miteinander verbundener Menschen.
Das sind sie nur als Alliierte oder Assoziierte (ad-liés ou ad-sociés), was auf Sim-
mels Begriff der Vergesellschaftung verweist. Sie sind entsprechend und mittels
der ausgetauschten Gaben verbunden, die Gaben besiegeln ihr Biindnis und er-
geben sich aus diesem. Analytisch unterscheiden wir die Gaben, die das Biindnis
schaffen oder wiederherstellen — die instituierenden Gaben —, von solchen, die
gegeben und im Rahmen des instituierten Blindnisses zurlickgegeben werden —
die instituierten Gaben. Mehr als letztere sind die instituierenden Gaben Symbo-
le. Sie verwirklichen die Verbindung. Praziser ausgedriickt: Sie tragen die Allianz,
dienen in erster Linie der Verbindung, ihre symbolische Dimension gewinnt die
Oberhand tiber ihre funktionale oder ihre Gebrauchsdimension« (Caillé, 2008,
180).

Die auf diese Weise in »archaischen« Gesellschaften zelebrierten Akte der (wenn
auch bisweilen nur scheinbaren) Grof3ziigigkeit, Bedingungslosigkeit und Solida-
ritit, die den Modus der Etablierung von sozialen Beziehungen und die Grundlage
der sozialen Interaktion bildeten, inspirierten Mauss. In seinem Abschlusskapi-
tel, das in die Abschnitte »Moralische Schlufifolgerungenc, »Nationalskonomische
Schluf$folgerungen« und »Allgemeine soziologische und moralisch Schluf3folge-
rungen« unterteilt ist, greift er die erlangten Erkenntnisse auf und leitet aus
ihnen ein Menschenbild und ein Ideal der Gesellschaft ab, die er fiir die von ihm
angestrebten gesellschaftlichen Verinderungen im Frankreich der 1920er Jahre
fruchtbar macht.

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die Vorstellung eines guten Zusammenlebens
in Die Gabe

Die Gabe in archaischen Gesellschaften hat sich als eine soziale Praxis erwiesen,
die primir nicht auf einem rationalen Kalkiil, sondern vielmehr auf einer starken
Symbolik beruht (vgl. Moebius, 2008). Diese Symbolik stabilisiert soziale Bezie-
hungen jenseits der rein instrumentellen Vernunft mithilfe von Riten und alle
Dimensionen der Gesellschaft umfassenden Verpflichtungen. In der Abkehr von
Nutzenkalkillen und der Hinwendung zur Gabe sieht Mauss eine Chance dafiir,
in Vergessenheit geratene Motive wie GroRziigigkeit und Solidaritit wieder zur
Geltung zu bringen. Hinter dem Gabentausch sieht er eine »Gabenmoral« (Quad-
flieg, 2010, 63) am Werk, in der Freiwilligkeit und Verpflichtung eng miteinander
einhergehen. Diese Gabenmoral ist Ausdruck einer gegenseitigen Anerkennung,
des wechselseitigen Respekts und Vertrauens, der Grofziigigkeit, der wechsel-
seitigen Abhingigkeit und moralischen Verpflichtung. Die Tatsache, dass Gaben-
beziehungen in dieser Spielart nur bestehen konnen, wenn auf die Gabe eine
hohere Gegengabe erfolgt, impliziert dabei, dass dem Leben und dem Frieden
mehr Wert zugebilligt wird als dem Tod und dem Krieg, welche drohende Folgen
einer Unterbrechung des Dreischritts Geben — Nehmen — Erwidern sind (Moebius,
2008, 182).

Mauss ist sich in seinen Schlussfolgerungen dabei durchaus bewusst dariiber,
dass die Riickkehr in die archaische Welt des Potlatsches weder moglich noch
erstrebenswert ist. Die Betonung der genannten, vor allem positiven Aspekte
des Gabentausches bedeutet keine Idealisierung dieser Praxis, die mithilfe des
Zwanges einerseits fiir stabile Verhiltnisse sorgen kann und andererseits immer
auch vom Stillstand bedroht ist. Vielmehr versucht Mauss durch die Einnahme
der Perspektive des Gabentausches Aspekte des menschlichen Daseins zu begrei-
fen, die sich bislang auflerhalb des Blickfeldes befanden (vgl. Mauss, 1990, 181;
Moebius, 2008). So betont er auf seinen letzten Seiten vor allem eine zentrale
Errungenschaft des Gabentausches: die Schaffung eines stabilen Friedens.

»Man braucht nicht weit zu suchen, um das Gute und das Cliick zu finden. Es liegt
im erzwungenen Frieden, im Rhythmus gemeinsamer und privater Arbeit, im an-

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

gehiuften und wieder verteilten Reichtum, in gegenseitiger Achtung und Grof3-
zigigkeit, die durch Erziehung lernbar sind« (Mauss, 1990, 182).

4.1 Das Menschenbild der Gabe

In seinen Schlussfolgerungen erarbeitet Mauss mithilfe der Gabe ein Menschen-
bild, das den Ursprung seiner gesellschaftlichen Utopie bildet. Er versteht den
Menschen als Teil einer Gemeinschaft, der sich seiner Abhingigkeit von dieser
bewusst ist und sich selbst als Individuum innerhalb dieses Geflechts von wech-
selseitigen Abhingigkeiten wahrnimmt. Entsprechend reflektiert der Mensch in
seinem Handeln einerseits sich selbst und seine Bediirfnisse, andererseits die Ge-
sellschaft und die jeweiligen Untergruppen, in denen er sich bewegt (Mauss, 1990,
163). Daraus ergibt sich in allen Gesellschaften die Notwendigkeit der individu-
ellen Fihigkeit zur Empathie und zur Verortung der eigenen Position innerhalb
der Gruppe:

»Man sollte sich den Burger nicht zu gut und zu subjektiv oder zu gefiihllos und
realistisch wiinschen. Er sollte ein lebhaftes Bewufitsein seiner selbst besitzen,
aber auch der anderen und der gesellschaftlichen Wirklichkeit (und welche an-
dere Wirklichkeit gibt es denn in diesen moralischen Dingen?). Er muss handeln,
mit voller Beriicksichtigung seiner selbst, der Gesellschaft und ihrer Untergrup-
pen. Diese Basis des menschlichen Handelns ist unverginglich; sie ist allen Ge-
sellschaften gemeinsam, den entwickeltsten wie den am wenigsten fortgeschrit-
tenen. Hier rithren wir an den Felsen. Wir sprechen nicht einmal mehr in Ausdrii-
cken des Rechts, wir sprechen von Menschen und Gruppen, weil sie es sind, die
seit jeher und tberall in Aktion waren und sind« (Mauss, 1990, 163).

Das Soziale ist bei Mauss fiir die Konstitution des Menschen und dessen Selbst-
verstindnis von zentraler Bedeutung (vgl. Moebius, 2006, 104f.). In Anlehnung
an seinen Begriff der »totalen sozialen Tatsachen« kann von einem Begriff des
»totalen Menschen« (ebd.) gesprochen werden. Dieser totale Mensch ist bestimmt
durch seinen lebendigen Korper, sein individuelles Bewusstsein und seine Teil-
habe an der Gesellschaft (vgl. ebd. und Mauss, 1999). Diese Konzeption des Men-
schen aus drei interdependenten Teilen ist eine Absage an reduktionistische Men-
schenbilder der Sozialwissenschaften und ein Plidoyer fiir die Zusammenarbeit
von Psychologie, Soziologie und Biologie an einer umfassenden Darstellung des
Menschen:

»Es gilt, in der Einheit im Blick auf den ,totalen Menschen* die Vielfalt zu bewah-
ren, denn—wie Mauss selbst in seinem Denken des Symbolischen bemerkte —nur
dann kann das vereint werden, was sich unterscheidet« (Moebius, 2006, 106).

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die Vorstellung eines guten Zusammenlebens in Die Gabe

Die Tatsache, dass in den untersuchten Gesellschaften Austausch stattfindet, oh-
ne dass die Kategorien des Interesses und des Nutzens dabei die treibende Kraft
sind, ist fur Mauss der Ausgangspunkt einer Kritik an der Prominenz dieser
Kategorien im Denken seiner Zeit. Dabei verschweigt er nicht, dass auch im
Gabentausch bestimmte Interessen vorherrschen. Diese sind jedoch nicht gleich-
zusetzen mit dem rationalen Interesse im Anschluss an den Merkantilismus:

»Das Wort ,Interesse‘ selbst ist jiingeren Datums und geht zurtick auf das lateini-
sche interest, das in den Rechnungsbiichern iiber den einzunehmenden Einkiinf-
ten geschrieben stand. In den epikureischsten der alten Moralsysteme strebte
man nach dem Guten und dem Vergniigen, und nicht nach materieller Niitzlich-
keit« (Mauss, 1990, 172).

Der Vorwurf, den er seiner westlichen Gesellschaft macht, ist, dass diese den
Menschen zu einem ,6konomischen Tier, einer ,Rechenmaschine‘ degradiert habe
(ebd., 173).

4.2 Mauss’ gesellschaftstheoretische Utopie

Mauss erkennt in der von ihm aufgedeckten Moral der Gabe einen Schliissel zur
Etablierung jener Werte, die er durch das 6konomische Kalkiil verdringt sieht,
die jedoch fiir ein menschliches Zusammenleben unabdingbar seien: starke, zwi-
schenmenschliche Beziehungen, basierend auf Anerkennung und gegenseitiger
Verpflichtung. In diesen zeigt sich fiir ihn eine Alternative zur individualisierten
und berechnenden Welt des marktwirtschaftlichen Tausches. Er wendet sich da-
mit konkret gegen Utilitarismus und Individualismus und stellt diesen die Vor-
stellung einer Gesellschaft gegeniiber, die Umverteilungen wagt, gegenseitigen
Respekt lebt und ausdriickt und in der wechselseitige GrofRziigigkeit und Solida-
ritat vorherrschen. Es geht ihm darum, ein klares Gegenmodell zum Utilitarismus
zu entwerfen, da in diesem nach seiner Wahrnehmung zunehmend auch sozia-
le Beziehungen dem Modell eines Markttausches folgten (vgl. Adloff, 2014, 19)."
Mauss verbindet hier seine ethnographische Arbeit unverkennbar mit seiner po-
litischen Vorstellung eines reformerischen Sozialismus (vgl. Moebius, 2006, 35f.).

Zwar will Mauss nicht zu den gesellschaftlichen Verhiltnissen der »archai-
schen« Gesellschaften zuriick und er beurteilt Teile des Gabentausches, besonders

1 Mauss’ Utilitarismusbegriff ist in Die Gabe nicht besonders differenziert. Im Wesentlichen
geht es ihm um die Kritik an der prominenten Stellung einer vom Individuum ausgehenden
Berechnungslogik in der Erklarung von Handlungen und deren Antrieb. Diese Kritik trifft
aber auch fiir differenziertere Theorien des Utilitarismus zu, wie sie Jeremy Bentham oder
John Stuart Mill erarbeiteten (vgl. Hottinger, 1999).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

59


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss

den agonistischen Potlatsch, durchaus kritisch, dennoch argumentiert er, dass
ein »Zuriick zu den elementaren Prinzipien« der Gabe sinnvoll wire. Wer die im
Gabentausch realisierten Werte ernst nimmt, dessen Perspektive verdndert sich,
auch im Hinblick auf die herrschenden Verhiltnisse im Frankreich der 1920er Jah-
re. Solidarbeziehungen und die gegenseitige Absicherung, wie sie in bestimmten
organisierten Berufsgruppen betrieben wird, gewinnen dann an Attraktivitit ge-
geniiber der scheinbaren Sicherheit, die eine selbstbezogene Fixierung auf den
eigenen Lohn oder die eigenen Ersparnisse verspricht. Mauss plidiert fiir eine
gemeinschaftliche und gegenseitige soziale Absicherung gegen individuelle und
gesellschaftliche Risiken. Diese schafft neben der existentiellen Sicherheit eine
Verbindung zwischen den Menschen, ein Bewusstsein fiir die Bediirfnisse des
Gegeniibers. Den Menschen wird ihre Abhingigkeit von der Gemeinschaft eben-
so vor Augen gefithrt wie die grofRen Vorteile, die ein Engagement fiir und eine
Titigkeit in dieser versprechen: Schutz, Absicherung und die Erfahrung von An-
erkennung als wertvolles Mitglied.

Wie sieht der gute Zustand einer Gesellschaft fiir Mauss aus? Zur Beantwor-
tung dieser Frage verschiebt Mauss den Fokus von 6konomischen Fragestellun-
gen hin zur Wahrnehmung der Menschen, ihrer Motivation und dem Kontext, in
dem sie gerne zur Steigerung des Wohlstands beitragen. Er hilt es fiir einen Feh-
ler, sich in Wohlstandsfragen darauf zu konzentrieren, »bessere Finanzminner,
Buchfiithrer und Verwalter« (Mauss, 1990, 173) zu werden. Vielmehr muss erkannt
werden, dass Arbeit nicht auf die Verfolgung individueller Zwecke und Bediirf-
nisse reduziert werden kann. Wer dies tut, verkenne, dass es Menschen auch um
das Umfeld geht, in dem sie titig werden, um die Anerkennung dieses Umfeldes
und einen gesicherten Platz darin. Nur wer Loyalitit erfahre, fithre seine Arbeit
auch loyal aus (ebd.):

»Der austauschende Produzent spiirt wieder, wie er es schon immer gespurt hat—
doch diesmal spiirt er es scharfer—, dafd er mehrals nur Produkte oder Arbeitszeit
austauscht, dafd er ein Stiick von sich selbst, seine Zeit und sein Leben gibt. Also
mochte er fiir diese Gabe, wie bescheiden auch immer, entschadigt werden. Und
ihm diese Entschadigung zu verweigern hiefde, ihn zur Faulheit und zu geringerer
Leistung zu treiben« (Mauss, 1990, 173).

Der Mensch arbeite dann am besten und zufriedensten fiir sich und die Gesell-
schaft, wenn er sich in dieser Gesellschaft sicher, anerkannt und integriert fithlt.
Die Erfahrung von Solidaritit, Grof3ziigigkeit und Vertrauen — also den Motiven
der Gabenmoral - spielen fiir dieses Gefiihl eine wichtige Rolle.

Mauss entwickelt mithilfe der Gabe einerseits ein Gesellschaftsideal und die
Skizze eines Menschenbildes, andererseits nutzt er die in seinem Essay gewon-
nenen Erkenntnisse, um sich ganz konkret in politische Debatten einzumischen.
Er lobt die franzosische Gesetzgebung der Sozialversicherung ausdriicklich als

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die Vorstellung eines guten Zusammenlebens in Die Gabe

praktische Verwirklichung der Gabenlogik und fordert eine breite gesellschaftlich
organisierte Absicherung aller gegen Arbeitslosigkeit, Krankheit, Alter und Tod
(ebd., 160). Die Gabe wird so zur Rechtfertigung wohlfahrtsstaatlicher Einrich-
tungen und zur Grundlage der Forderung nach deren Ausweitung. Und auch fiir
Fragen der internationalen Beziehungen macht er die Gabe fruchtbar. So tritt
er dafiir ein, im Kontext des Versailler Vertrags und der Reparationszahlungen,
die Deutschland an Frankreich zu zahlen hatte, mit einer Gabe zu intervenieren.
Frankreich solle mithilfe eines auflergewdhnlichen Geschenks seine Bereitschaft
zur Versohnung und zur Etablierung einer neuen, friedlichen Beziehung zwi-
schen den beiden Lindern signalisieren. Ein solches Geschenk kénnte beispiels-
weise in Form des Verzicht auf einen Teil der Reparationszahlungen gemacht
werden (Mallard, 2011, 237-40).

Marcel Mauss widmet sich dem Phinomen der Gabe mit einem konkreten
Erkenntnisinteresse: Er will die Organisationsform, die Moral und die Okonomie
untersuchen, die seiner Gesellschaft vorangegangene sowie parallel zu ihr exis-
tierende »archaische« Gesellschaften prigten. Diese Organisationsform findet er
im Prinzip der Gabe.

Zivilisierte oder moderne Gesellschaften zeichnen sich im Gegensatz zu »ar-
chaischen« Gesellschaften dadurch aus, dass sich ihre zentralen Organisations-
und Ordnungsprinzipien im Staat (Hierarchie, Macht) und auf dem Markt (ei-
gennutzenmaximierender Austausch) finden. Mauss‘ Anliegen mit Blick auf sei-
ne Gesellschaft ist es, jene Bereiche offenzulegen, in denen die Logik der Gabe
noch ihre Wirkmichtigkeit entfaltet, und diese besonders im Bereich der sozia-
len Beziehungen als Gegenmodell zur utilitaristischen Marktlogik aufzubauen.
Ihm schwebt ein genossenschaftlicher Sozialismus vor, in dem sich das Prinzip
der »freien Assoziation und Selbstorganisation gegen Staat und Marke behaup-
tet« (Adloff, 2016, 148). Um dieses Vorhaben nachvollziehen zu kénnen, kommt
es zunichst darauf an, zu verstehen, was sich jenseits der anthropologischen
Phinomene hinter der Gabenlogik verbirgt und wie diese als Organisations- und
Ordnungsprinzip wirken kénnte.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

61


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil Il: Interpretationen und Potentiale
der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausgangspunket fiir die folgende Untersuchung der verschiedenen Interpreta-
tionsansitze ist die Frage, worin das von Mauss nur kryptisch formulierte »Prin-
zip der Gabe« besteht. Zu diesem Zweck miissen einerseits in der Untersuchung
der archaischen Gabenphinomene eingefiihrte Begriffe wie Vertrauen, Symbol, An-
erkennung und soziales Band systematisiert, andererseits die Struktur der Gabe und
ihre Wirkungen gewissermaflen auf den Punkt gebracht werden. Es wird sich zei-
gen, dass es dabei vor allem darauf ankommt, die Ambivalenz der Gabe ernst zu
nehmen und zu verstehen, dass sie abhingig vom jeweiligen Kontext ihres Auf-
tretens eine grofle Bandbreite von potentiellen Wirkungen entfalten kann. Diese
werden im Folgenden anhand der prominenten Vertreter der verschiedenen Dis-
kurszusammenhinge dargestellt und fiir eine Weiterarbeit mit dem Phinomen
der Gabe in »modernen« Gesellschaften zusammengefiihrt. Vorgestellt werden
unterschiedliche Gabeninterpretationen. In einer Zusammenschau dieser Inter-
pretationen wird aufgezeigt, dass die Potentiale der Gabe eine grofe Bandbreite
abdecken, die sich in Form von selbstloser Liebe, Anerkennung, Kooperations-
bereitschaft bis zum Streben nach Macht auf ganz unterschiedliche Weise reali-
sieren. Das Aufzeigen dieser Bandbreite ist deshalb von Relevanz, weil in einem
nichsten Schritt (Teil 3) moderne Gabenformen herausgearbeitet und auf ihre
Wirkung untersucht werden. Dabei wird besonders die Frage im Zentrum ste-
hen, unter welchen Umstinden sich die Gabe wie auswirkt. Die Auswahl der
besprochenen Autoren orientiert sich an dieser Frage. Autoren, deren Arbeiten
einen Beitrag zur Erarbeitung dieser Potentiale leisten, werden prominent refe-
riert, wihrend andere aufgrund dieser Ausrichtung teilweise oder ganz wegfallen.

Die Debatten, die sich in der Ethnologie, der Soziologie und der Philosophie
von Mauss ausgehend entwickelten, sind ebenso umfassend wie heterogen. In
den nachfolgenden Abschnitten werden vier mehr oder weniger voneinander ge-
trennte Interpretationsstringe prisentiert, die fir eine politisch-philosophische
Untersuchung der Gabe besonders interessant erscheinen: (1) die strukturalistisch
- symbolische Interpretation der Gabe von Pierre Bourdieu, dessen Denken von
Claude Lévi-Strauss ausgeht, (2) die anti-utilitaristische Lesart der M.A.U.S.S.-
Bewegung um Alain Caillé, die das Erbe des Collége de Sociologie antritt, (3) die
explizit politische Interpretation von Marshall Sahlins und schlieflich (4) der An-
schluss der Gabe an den Anerkennungsdiskurs bei Marcel Hénaff und Paul Rico-

eur.!

1 Fiir einen Uberblick iiber die Rezeptionsgeschichte empfiehlt sich die Lektiire von Moebius,
2010, dem das vorliegende Kapitel seine Struktur verdankt. Den Mauss’schen Einfluss auf die
Soziologie beschreibt Lévi-Strauss, 1971. Eine Zusammenfassung der philosophischen Debat-
te findet sich bei Hénaff, 2014, fir die ethnologische Debatte siehe James und Allen, 1998.
Einen Einblick in die interdisziplindre Wirkungsgeschichte bietet Osteen, 2002.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In diesen miteinander im Austausch stehenden und gleichzeitig eigenstin-
digen Diskurszusammenhingen zeigt sich einmal mehr die Uneindeutigkeit
des Mauss’schen Werkes — die Frage, welche Interpretation seiner Intention am
nichsten liegt, lisst sich nur unentschieden mit einem fast paradigmatischen
»Sowohl-als-auch« beantworten. Entsprechend bietet es sich an, die unterschied-
lichen Interpretationen zunichst einmal in additiver Weise darzustellen und
herauszuarbeiten, worin jeweils ein Prinzip der Gabe, wie es Mauss dem Prinzip
des Staates und dem Prinzip des Marktes entgegenstellen will, gesehen wird.
Im Anschluss an ein Referat des Ansatzes von Frank Adloff, der im Hinblick auf
die oben genannten Interpreten eine Politik der Gabe skizziert, werden in einer
Zusammenschau der unterschiedlichen Interpretationen die Struktur der Gabe
und ihre Potentiale tibersichtlich dargestellt.

Mauss und sein Werk entfalteten besonders in seiner franzésischen Heimat
eine umfassende Wirkung. Auch wenn ihm in der Ethnologie vorgeworfen wur-
de, dass er selbst nie »im Feld« war (Moebius, 2006, 14), beeinflusst er das Den-
ken zahlreicher prominenter Ethnologen, Sozialwissenschaftler und Philosophen.
Claude Lévi-Strauss machte ihn zum »Vater des sozialwissenschaftlichen Struktu-
ralismus« (ebd.), Jacques Derrida arbeitete sich an seinem Gabenbegrift ab, Pierre
Bourdieu orientierte sich in seiner Feldforschung bei den algerischen Kabylen an
Mauss, und Alain Caillé, Griinder der sogenannten antiutilitaristischen Bewegung
in den Sozialwissenschaften (M.A.U.S.S.-Bewegung), erklirt ihn zum bedeutendsten
Klassiker der Soziologie (vgl. ebd.):

»Wir haben fiinfzehn Jahre lang im Schatten von Mauss geforscht — ohne ihn je
verehrt oder sein Werk akribisch analysiert zu haben — und im Laufe dieser Jahre
haben wir das Gefiihl gehabt, bei ihm wie zufillig, wie durch ein Wunder die Fra-
gen und Antworten wieder gefunden zu haben, die sich in uns auf anderen Wegen
als beiihm gebildet haben; wir sind nun langsam davon iiberzeugt, dass das Werk
von Marcel Mauss zumindest wegen seiner Inhaltsreiche, wenn nicht gar wegen
seiner Leistung und seines systematischen Umfangs auf die héchste Stufe des Po-
diums der Sozialwissenschaften, mit Durkheim oder Weber gleichstehend, wenn
nicht gar vor sie gestellt werden sollte« (Caillé, 2006, 163).

Wihrend die genannten Denker ihre Prigung durch Mauss eint, kommen sie bei
der Interpretation von dessen Gabenessay zu sehr unterschiedlichen Schliissen.
Diese werden in den folgenden Abschnitten dargestellt.

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Strukturalistisch-symbolische Interpretation
der Gabe

Die prominentesten Rezipienten des Essai sur le don finden sich unter den Vertre-
tern der strukturalistisch-symbolischen Interpretation der Gabe. Dieser Interpreta-
tionsstrang kann in zwei Generationen eingeteilt werden. Vertreten durch Clau-
de Lévi-Strauss in der ersten Generation und Pierre Bourdieu in der zweiten,
betont die strukturalistisch-symbolische Interpretation besonders die iibersub-
jektiven symbolischen Strukturen, die eine Konstitution der Tauschpartner und
der Tauschobjekte als solche itberhaupt erst moglich machen. Ihr Fokus liegt da-
bei auf der Untersuchung der Rolle des Relationalen, der Reziprozitit und des
Symbolischen innerhalb des Gabentausches (Moebius, 2010, 721f.).

Claude Lévi-Strauss ist einer der ersten Kommentatoren des Mauss’schen
Werkes. Seine Einleitung in das Werk von Marcel Mauss (Lévi-Strauss, 1975) bestimm-
te lange die Rezeption des Mauss’schen Essai. Lévi-Strauss hebt darin Mauss’
Erkenntnis der Bedeutung des Symbolischen hervor und kritisiert, dass Mauss
die Gabenpraxis in ihre Einzelteile zerlegt und dabei tbersieht, dass erst die
Gabe die Tauschpartner und deren Beziehungen konstituiert. Aus seiner struk-
turalistischen Sicht heraus sind der ékonomische Aspekt und die 6konomischen
Bediirfnisse nur untergeordnet und dafiir zustindig, Tauschobjekte, Symbolik
und soziale Beziehungen zu erzeugen (Moebius, 2010, 73). Der Gabentausch wird
damit zu einer »iibersubjektiven Struktur, die die soziale Praxis bestimmt« (ebd.).

Lévi-Strauss, so lisst sich festhalten, eréffnet mit seinen Arbeiten zu Mauss
eine bis heute andauernde Debatte um Die Gabe. Seine Interpretation ist ins-
gesamt durchaus umstritten und wird mitunter sogar als »reduktionistisch und
vereinfachend« (Waltz, 2006, 83) abgelehnt. Fiir die Entwicklung des hier vorge-
sehenen Arguments hat sie auch aus diesem Grund keine zentrale Bedeutung.

5.1 Symbolische Giiter, symbolisches Kapital und Macht

Pierre Bourdieu ist der Vertreter der zweiten Generation der strukturalistisch-
symbolischen Interpretation der Gabe. Bourdieu setzt mit seinem Denken bei

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Teil ll: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Claude Lévi-Strauss an, der ihn entscheidend prigte, von dem er sich aber im
Laufe seiner eigenen Forschungsarbeit zunehmend entfernt. So stellt er fest, dass
es die von den Strukturalisten erwartete Konstanz von Regeln, entlang derer Men-
schen sich immer bewegen, nicht zu geben scheint (Joas und Knébl, 2004, 524f.).
Diese Erkenntnis fithrt ihn zur niheren Untersuchung der Unvorhersehbarkeit
des Handelns, welches fiir seine Lesart des Gabentausches eine zentrale Rol-
le spielt. Neben Lévi-Strauss beeinflusste ihn auch Marcel Mauss entscheidend.
Bourdieu orientiert sich einerseits in vielen Fillen an den Begrifflichkeiten der
beiden, wendet sich an anderen Stellen jedoch explizit von diesen ab, um ein
eigenstindiges Verstindnis zu entwickeln (vgl. Moebius, 2009, 55f. und Moebius,
2010, 75). Mit Mauss teilt er die Uberzeugung, dass die Gabe nicht auf einen
iibersubjektiven Gabeautomatismus zuriickzufithren sei, wie Lévi-Strauss dies
nahelegt (Moebius, 2009, 56). Zusitzlich eint beide ein Selbstverstindnis als akti-
ve Intellektuelle, die sich auch in die zeitgendssischen Debatten einmischen und
daran mitwirken wollen, die Gesellschaft zu verindern (ebd.)." Zu Beginn seiner
wissenschaftlichen Laufbahn begegnet Bourdieu, der die Mauss’schen Arbeiten
sehr gut kannte (ebd., 53 und vgl. Schultheis, 2007, 70), dem Phinomen der Gabe
in der vorkapitalistischen Subsistenzwirtschaft des Volkes der Kabylen im Nord-
osten Algeriens. Er beschreibt eine Form des Zusammenlebens, in der die soziale
Interaktion ebenso wie bei Mauss von einer Art »totaler sozialer Tatsache« be-
stimmt ist, also gleichzeitig 6konomische, religiose und soziale Aspekte reflektiert
und zum Ausdruck bringt (Moebius, 2009, 56; Saalmann, 2009, 272f.).

Dieser erste bedeutende Forschungsaufenthalt Bourdieus prigt seinen »ra-
dikalen ethnographischen Blick« (Saalmann, 2009, 273) . Er entwickelt hier eine
Methode, die er in spiteren Untersuchungen auf seine lindliche franzosische
Heimatregion Béarn ebenso anwendet wie auf die franzdsische Hochkultur, die
Lebenswirklichkeiten in Grofstidten und auf die Regeln des akademischen Wis-
senschaftsbetriebs (ebd.).

Geprigt von Claude Lévi-Strauss orientiert er sich zunichst am Struktura-
lismus und nimmt das Leben der Kabylen mit besonderer Aufmerksambkeit fir
deren Traditionen, Riten, Wirtschaftsformen, Verwandtschaftsmuster, Heirats-
verhalten und Mythologie in den Blick. Dabei entfernt er sich jedoch zunehmend
vom Objektivismus, der im Strukturalismus angelegt ist. Er iiberwindet diesen,
indem er die Menschen als »Produzenten symbolischer Giiter« und durch eine
kontextabhingige, praktische Vernunft charakterisierte Akteure in den Fokus sei-
ner Untersuchung nimmt (siehe auch Joas und Knébl, 2004, 524f. und Moebius,
2010, 74). Der Bourdiewsche Ansatz zeichnet sich dadurch aus, dass er sich ur-
spriinglich rein 6konomisch verwendeter Begrifflichkeiten bedient und diese fir

1 Bourdieus Intellektuellenbegriff fult nicht zuletzt auf der Dreyfus-Affare, an der sich Mauss
und zahlreiche andere Durkheim-Schiiler aktiv beteiligten (Moebius, 2009, 56).

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Strukturalistisch-symbolische Interpretation der Gabe

die Analyse des gesamten Feldes des Sozialen fruchtbar macht (vgl. Rehbein und
Saalmann, 2009, 135):

»Das 6konomische Universum setzt sich aus mehreren 6konomischen Welten zu-
sammen, von denen jede ihre eigene ,Rationalitit’ besitzt und Dispositionen zu-
gleich voraussetzt und nach sich zieht, die verniinftig' (eher als rational) und auf
die zu jeder dieser Welten gehdrenden Regelhaftigkeit abgestimmt sind, auf die
,praktische Vernunft', die fiir jede von ihnen jeweils kennzeichnend ist. Gemein-
sam ist den Welten, die ich beschreiben mochte, dafs das ,interessensfreie’ Han-
delnim Interesse dersozialen Akteure liegt, was paradox scheint« (Bourdieu, 1998,
162).

In Algerien st68t Bourdieu auf eine Gesellschaft, die im Ubergang von einer vor-
kapitalistischen Wirtschaft mit entsprechender Ethik in eine kapitalistische Wirt-
schaft begriffen ist (Saalmann, 2009, 237). Analog zu Mauss‘ Entdeckungen in Die
Gabe fillt dabei bei den Kabylen auf, mit welchem Aufwand in vorkapitalistischen
Wirtschaftsformen die Offenlegung des (Eigen-) Interesses vermieden oder sogar
aktiv verschleiert wird. Bourdieu beobachtet aus nichster Nihe die Gleichzei-
tigkeit von zwei vollkommen gegensitzlichen Logiken: der marktwirtschaftlichen
Logik mit ihrem Fokus auf die Erfilllung des individuellen Interesses und der
vorkapitalistischen Logik, die das eigenniitzige Interesse zumindest scheinbar
radikal ablehnt.

Zentral fir die Offenlegung und Untersuchung dieser Logiken ist die Ent-
wicklung eines sehr umfassenden Kapitalbegriffs. Bourdieu setzt das Kapital in
Bezug zur Gesamtheit der sozialen Beziehungen und analysiert die soziale Welt
mithilfe dieses Begriffs (Rehbein und Saalmann, 2009, 135).

»Als vis insita ist Kapital eine Kraft, die den objektiven und subjektiven Strukturen
innewohnt; gleichzeitigist das Kapital —als lex insita—auch grundlegendes Prinzip
der inneren RegelmaRigkeit der sozialen Welt« (Bourdieu, 1992a, 49).

Bourdieu versteht soziales Handeln als einen »Kampf um die Erhaltung von so-
zialen Positionen« (Rehbein und Saalmann, 2009, 135). Zentrales Mittel in diesem
Kampf ist Kapital, und was als Kapital und damit als wertvoll angesehen wird,
hingt vom Kontext oder »Feld« und dessen spezifischen Regeln ab (ebd.). Wer
diese Regeln kennt, dem zeigt sich, dass in Gesellschaften wie der Kabylischen
nur scheinbar kein rationales 6konomisches Kalkill anzutreffen ist. Es wird in
dieser kulturellen Lebenswelt von Formen des Kalkiils und der Investition er-
setzt, die eng mit konkreten Erfahrungen verbunden sind (vgl. Streckeisen, 2014,
227). Samtliche 6konomische Handlungen finden dort im Kontext von sozialen
Beziehungen statt, deren bedeutendste Auspriagung die engen Familienstrukturen
darstellen. Materielles Interesse und das Streben nach abstraktem 6konomischem

- am 12,02.2026, 17:00:30.

69


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70  Teil ll: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Profit sind in diesen Gesellschaften eher zweitrangig und werden durch die groRe
Bedeutung von Prestige und Ehre verdeckt:

»Ebenso werden auch die konomischen Beziehungen nicht als solche erfafit und
konstituiert, d.h. als Beziehungen, die von dem Gesetz des Interesses gepragt wer-
den, sondern sie bleiben immer wie unter dem Schleier der von Prestige und Ehre
gepragten Beziehungen verborgen. Esist, also ob diese Cesellschaft sich weigerte,
sich der 6konomischen Realitat zu stellen, sie als Realitdt zu erfassen, die anderen
Cesetzen unterliegt als denen, die fiir die Familienbeziehung gelten« (Bourdieu,
1976, 45).

Bourdieu klassifiziert Formen des Wirtschaftens wie er sie bei den Kabylen ken-
nenlernt und wie Mauss sie in Die Gabe beschreibt, mithilfe der Kategorie der
symbolischen Okonomie. Durch ihre Besonderheiten unterscheidet sich die symbo-
lische Okonomie kategorisch von jener Form des Wirtschaftens, die allgemein als
Okonomie bezeichnet wird. Die auf Eigennutz und ékonomischen Gewinn aus-
gerichtete Okonomie versteht Bourdieu nur als eine mégliche Ausprigung der
Okonomie, deren Dominanz uns fiir andere Formen blind gemacht habe (vgl.
Streckeisen, 2014, 228).

5.2 Kapitalbegriff und Gabentausch

Mit der Erkenntnis, dass sich in den verschiedenen Bereichen einer Gesellschaft
unterscheidet, was als wertvoll und damit als Kapital verstanden wird, formt sich
Bourdieus soziologisches Anliegen zu einer Untersuchung der gesellschaftlichen
Verteilung der unterschiedlichen Kapitalformen (Rehbein und Saalmann, 2009,
137). Fir Erfolg bedarf es dabei je nach sozialem Feld einer anderen Strategie
und des Einsatzes einer anderen Form des Kapitals (ebd.). Uber sein Werk ver-
streut konkretisiert Bourdieu vier Formen des Kapitals:* konomisches, kulturelles,
soziales und symbolisches Kapital (ebd.). Die Verfiigung iiber diese spezifischen For-
men des Kapitals bestimmt iiber die Bedeutung eines Akteurs in seinem Feld und
damit tiber das, was Bourdieu als soziale Position bezeichnet (ebd.). Das symboli-
sche Kapital nimmt dabei die Sonderstellung jener Form des Kapitals an, »die eine
dieser Kapitalsorten [6konomisches, kulturelles oder soziales] annimmt, wenn sie
tiber Wahrnehmungskategorien wahrgenommen wird, die seine spezifische Lo-
gik anerkennen« (Bourdieu, 1992b, 151). Konkret meint symbolisches Kapital dann,
dass eine Person als Inhaber gewisser Kapitalien anerkannt wird und ihr deshalb
Wertschitzung, ein hervorgehobener Status oder eben allgemeine Anerkennung

2 Hervorzuheben sind dabei die Werke Bourdieu, 1992a und Bourdieu und Wacquant, 1996.

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Strukturalistisch-symbolische Interpretation der Gabe

zuteilwerden (Rehbein und Saalmann, 2009, 138). Der Wert einer jeden Kapital-
sorte liegt damit fundamental in ihrer Anerkennung, in der Wirkungsentfaltung
ihrer symbolischen Dimension.

Wie sein Lehrer Claude Lévi-Strauss wird Bourdieu formell dem Rezeptions-
strang der strukturalistisch-symbolischen Interpretation der Gabe zugeordnet.
Seine Interpretation hebt sich jedoch von Lévi-Strauss® und auch von Mauss ab,
da er die Aufmerksambkeit auf das zeitliche Intervall (siehe Kapitel 3.7.2) lenkt,
das Gabe und Gegengabe voneinander trennt und damit den strukturellen Zu-
sammenhang der beiden Akte verschleiert (vgl. Moebius, 2009, 75). Nur durch
diese besondere zeitliche Struktur gelingt es den Beteiligten, den Eindruck einer
desinteressierten »Akkumulation symbolischen Kapitals (an Anerkennung, Ehre,
Adel usw.)« (Bourdieu, 2001, 251) zu erwecken.

Der Gabentausch ist damit bereits seiner Struktur nach auf die Etablierung
einer lingerfristigen Verbindung angelegt. Als Teil der symbolischen Okonomie,
in der Bourdieu ihn verortet, ist sein Ziel die Akkumulation von symbolischem Ka-
pital. In der Wahrnehmung dieser Form des Kapitals und in ihrer Akkumulation
werden einer Person Eigenschaften wie Ehre oder Grof3ziigigkeit zugeschrieben.
Ein Beispiel fir eine solche Zuschreibung referiert Bourdieu mit Blick auf seine
Untersuchungen bei den Kabylen:

»[...] dafs der Verkdufer beim Abschluss eines gréfReren Geschéfts, z.B. beim Ver-
kauf eines Ochsen, dem Kiufer einen Teil der Summe, die er gerade bekommen
hat, ostentativ zurlckgibt, ,damit dieser Fleisch fiir seine Kinder kaufen kann. [...]
Je grofRer der zurlickgegebene Teil war, desto mehr Ehre erwarb mansich, als woll-
te man dadurch, dafd man die Transaktion durch eine grofziigige Geste kront, das
Feilschen in einen Ehrentausch verwandeln [..]« (Bourdieu, 1976, 46).

Die verschiedenen Formen der Gabe, in alltiglichen wie in rituell vorgeschrie-
benen Situationen iiberreicht, fithren zu einer Zuschreibung von bestimmten,
in den Gaben vermittelten Eigenschaften. Diese Zuschreibung und die damit
einhergehende Wahrnehmung der Eigenschaften (auch durch dritte, am Tausch
unbeteiligte Personen) haben die Anerkennung des Gebers zur Folge, die sich
wiederum auf dessen Position in der Hierarchie der Gesellschaft auswirke.

Hier liegt eine Verbindung zum Phinomen des Potlatsch nahe, das Marcel
Mauss beschreibt. Die zeremonielle Ubergabe von Geschenken bedingt die Aner-
kennung des Rangs des Gastgebers durch seine Giste. Je mehr sich der Gastgeber
verausgabt, desto besser wird seine Position. Das im Gabentausch akkumulierte
symbolische Kapital wird zu Anerkennung, die zur Grundlage fir die Macht und
den Einfluss des Gebers wird. Die Verausgabung im Gabentausch ist somit die

3 Einen Uberblick iiber die Arbeiten von Claude Lévi-Strauss im Anschluss an Mauss geben
Moebius und Nungesser, 2013.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

n


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Teil Il: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Arbeit, die der Erlangung von Einfluss vorausgeht. Und auch wenn die Gabe mit
dem Ziel der Einflussnahme getitigt wird, ist die Gabe selbst im tatsichlichen
Moment der Einflussnahme nicht mehr sichtbar. Sie ist nicht mehr als Ursprung
des eingesetzten symbolischen Kapitals erkennbar:

»Damit der symbolische Akt eine derartige magische Wirkung ausiiben kann,
mufd ihm eine oft unsichtbare und jedenfalls vergessene, verdrangte Arbeit vor-
ausgegangen sein und bei den Adressaten dieses Erzwingungs- und Befehlsaktes
diejenigen Dispositionen erzeugt haben, derer es bedarf, damit sie, ohne dafd sich
ihnen die Frage des Cehorsams tiberhaupt stellte, das Gefiithl haben, gehorchen
zu missen« (Bourdieu, 1998, 173f.).

Bourdieu reklamiert in diesem Zusammenhang fiir sich, exakter fassen und bes-
ser erkliren zu kénnen, was Max Weber als Charisma und die darauf aufbauende
charismatische Macht bezeichnet (vgl. Bourdieu, 1998, 173f.). Was im Potlatsch und
bei anderen Gaben auf den ersten Blick ineffizient und verschwenderisch er-
scheint, zahlt sich in Form von positiver Wahrnehmung, Anerkennung und der
langfristigen Etablierung von Einfluss aus. Das im Gabentausch vermittelte sym-
bolische Kapital wird zur Legitimation von Macht und Herrschaft.

Damit die Kapitalakkumulation gelingt, bedarf sie sozialer Akteure, die mit
den entsprechenden »Wahrnehmungskategorien« (ebd., 176) ausgestattet sind,
also im Wissen um die entsprechenden Regeln sozialisiert wurden und diese re-
spektieren (Hillebrandt, 2009, 186f.). Menschen, die diese Regeln kennen, in die-
ser spezifischen Logik sozialisiert wurden, nehmen scheinbar verschwenderische
Ausgaben nicht als Verschwendung wahr, sondern rechnen sie dem Gebenden in
Form von positiven Zuschreibungen wie GrofRziigigkeit an. So verwandelt sich
die Ausgabe von beispielsweise 6konomischem Kapital in eine positive Wahrneh-
mung durch andere. Symbolisches Kapital wird akkumuliert. Die Entstehung und
Reproduktion von symbolischem Kapital hingt also von den Beziehungen zwi-
schen den sozialen Akteuren und deren Wissen um die entsprechenden Regeln
ab. Das Volk der Kabylen unterwarf diesen Regeln sein gesamtes Zusammenleben
und schoépfte seinen sozialen Zusammenhalt aus ihnen. Damit entsteht besagte
Okonomie der symbolischen Giiter, in der die soziale Welt praktisch hergestellt, ab-
gesichert und reproduziert wird (ebd.).

5.3 Praxis als Ringen um symbolische Giiter

Bourdieu bleibt mit dieser Feststellung jedoch nicht im Rahmen der »Stammes-
gesellschaften« (vgl. Malinowski, 1922) stehen, sondern macht die Okonomie der
symbolischen Giiter auch fiir Praktiken fruchtbar, die ihm in seiner eigenen Le-
benswelt begegnen. Er sieht sie beispielsweise im akademischen Kontext und dem

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Strukturalistisch-symbolische Interpretation der Gabe

dort praktizierten Ringen um wissenschaftliche Anerkennung am Werk (Hille-
brandt, 2009, 187). Von den Erkenntnissen aus seiner Forschung bei den Kabylen
ausgehend, richtet Bourdieu seine wissenschaftlichen Bemithungen darauf aus,
»makrosoziale Macht- und Herrschaftsstrukturen« (ebd.) zu suchen und zu analy-
sieren. Jede Praxis wird so als »Konkurrenzkampf um knappe symbolische Giiter«
definiert und letztlich als »Kampf um den sozialen Vorteil« (ebd.).

Pierre Bourdieu verortet in seiner Interpretation, die er auf Grundlage des
Mauss’schen Essays und eigener Feldforschung in Algerien erarbeitet, den Ga-
bentausch im Bereich der Okonomie der symbolischen Giiter. Im Gabentausch wird
symbolisches Kapital akkumuliert und eine langfristige Anerkennungsbeziehung
etabliert. Die Anerkennung durch andere kann zu einem spiteren Zeitpunkt als
Grundlage fir die Verbesserung der eigenen Position im sozialen Geflige einge-
setzt werden und unter Umstinden sogar als Grundlage fiir den Machtanspruch
des Gebenden fungieren.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

73


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Interpretation der M.A.U.S.S.-Bewegung

Auch die anti-utilitaristische Rezeption des Mauss’schen Gabenessays lisst sich in
zwei Generationen einteilen. Beide Generationen arbeiten zwar an einem jeweils
eigenstindigen Programm, haben aber in ihren Untersuchungen zur Gabe den
gleichen Fokus: auf die »unproduktive Verschwendung, also auf jene Momente,
in denen das Prinzip der Generositit zur Geltung kommt« (Moebius, 2010, 71).
Der zentrale Aspekt des Werkes liegt fiir die anti-utilitaristische Rezeption daher
im Phinomen des Poltatsch, der Ausdruck von Verschwendung, Grof3ziigigkeit,
Spontaneitit, Selbstgabe und Selbsttranszendenz ist.

Die erste Generation, das sogenannte Collége de Sociologie, kniipft ihre Inter-
pretation dabei an die Religionssoziologie der Durkheim-Schule an. Die Gabe
wird als unproduktive Verausgabung interpretiert und zeigt diesem Verstind-
nis nach, dass der Wert des Sozialen iiber eine Orientierung am 6konomischen
Vorteil hinausgeht (ebd.).

»Das soziale Band geht nicht auf rational getroffene Ubereinkiinfte, Vertrige
oder gemeinsam geteilte Interessen zurlick, sondern konstituiert sich aufgrund
von affektiven, imaginiren oder symbolischen Wahrnehmungsformen, gemein-
samen ekstatisch-dyonisischen Erlebnissen, aufgrund von Mythen, Narrationen,
gemeinsam erfahrenen (Tabu-) Uberschreitungen, Opfern und kollektiv durch-
gefiihrten rituellen Praktiken« (Moebius, 2010, 72).

Das Soziale ldsst sich damit nicht auf ein nutzenmaximierendes Kalkil zuriick-
fithren, sondern beruht auf einer Vielzahl menschlicher Erfahrungen, in denen
okonomisch als irrational zu beurteilende Ausgaben eine zentrale Rolle spielen.
Das Programm der zweiten Generation, die sich als M.A.U.S.S.-Bewegung
(Mouvement Anti-Utilitariste dans les Sciencies Sociales) um Alain Caillé bildet, besteht
in der Entwicklung eines dritten sozialwissenschaftlichen Paradigmas, des Paradigmas
der Gabe (ebd., 75). Ziel der Gruppe ist es, eine Kritik des Selbstverstindnisses
der Moderne zu erarbeiten, das die Praktiken der Menschen strikt anhand eines

1 Die wichtigsten Mitarbeiter waren George Bataille, Roger Caillos und Michel Leiris, der ein
unmittelbarer Schiiler von Mauss war.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Teil ll: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Nutzenkalkiils unterteilt (ebd.). Die Entwicklung dieser Kritik auf Grundlage der
Gabe wird in den folgenden Abschnitten skizziert.

6.1 Das Paradigma der Gabe

Alain Caillé und die Mitglieder der M.A.U.S.S.-Bewegung greifen die Mauss’sche
Gabe auf, um sie im Rahmen ihrer Modernekritik zu einem positiven Gegenmo-
dell zu entwickeln.

Die Moderne charakterisieren sie als bestimmt durch einen Fokus auf die
Begriffe der Nitzlichkeit im Allgemeinen, den Eigennutz im Speziellen und die
Dominanz einer instrumentellen Vernunft, die sich auf den Zweck der Nutzen-
maximierung beschrinkt. Der Utilitarismus, so die Diagnose, wird itber den Be-
reich der Okonomie hinaus verallgemeinert und der Mensch auf das Bild des
Kosten-Nutzen-Erwigers reduziert (Moebius, 2010, 75). Der Gabe kommt in die-
sem Zusammenhang die Rolle eines »Gegenmittels« zu — auch und insbesondere
mit Blick auf die »Okonomisierung der Sozialwissenschaften« (ebd.).

Alain Caillé konstatiert eine grundsitzliche Spannung zwischen zwei gegen-
satzlichen Anforderungen, mit denen sich die Menschen in der Moderne kon-
frontiert sehen: der Befolgung moralischer Regeln einerseits und dem Anspruch,
moglichst effizient, zweckrational und nutzenmaximierend zu agieren, anderer-
seits.

»Modern times begin with the decision to split entirely and without hope of re-
turn what the ancient societies had tried to hold together — namely, the sacred
and the profane, gods and men, the political and the economic, splendor and cal-
culation, friendship and war, gift and interest. [...] The result of this symbolic split
condemns man to the exhausting task of having to bring action and thought in
conformity to two series of profoundly antithetical demands. On the one hand,
men must become their most efficient, their most active, and their most rational
in order to be inside the order of things profane. They must work, calculate, make
money, and accumulate. On the other hand, they must also obey the moral law
that in principle wants to know nothing about interest, and demands that they
act exclusively out of duty« (Caillé, 2001, 23).

Es macht fiir Caillé den Reiz der Gabe aus, dass sie die Grenzen der Dichotomie
zwischen Egoismus und Altruismus aufzeigt, welche die Moderne prigt. Unab-
hingig davon, ob es sich um liberale oder sozialistische Denker handelt, solange
sie diese Dichotomie aufrechterhalten und nur entweder Altruismus oder Egois-
mus als Handlungslogik kennen, ist die Gabe fiir sie nicht einmal denkbar (Adloff,
2016, 6).

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Interpretation der M.A.U.S.S.-Bewegung

Diese Erkenntnis wird fiir Caillé und die M.A.U.S.S.-Bewegung zum Aus-
gangspunkt fiir ein umfassendes theoretisches Projekt. Auf die Mauss’schen Ideen
aufbauend soll ein drittes Paradigma den vorherrschenden Paradigmen des me-
thodologischen Individualismus und des methodologischen Holismus gegeniiber-
gestellt werden. Dieses Paradigma der Gabe umfasst sowohl Freiheit als auch Ver-
pflichtung und 16st damit die Schwierigkeit der anderen Paradigmen auf: ihre
Konzentration auf nur jeweils einen der beiden Pole.

Ausgehend von Mauss‘ Essai strebt die Gruppe um Caillé eine Erklirung der
sozialen Interaktion und Vergesellschaftung aus dem charakteristischen Drei-
schritt des Gabentausches heraus an: In der langfristigen Zirkulation von Ga-
ben, im Geben — Nehmen — Erwidern, lassen sich »vier anthropologische Grundpole
menschlichen Handelns ausmachen« (Caillé, 1991, 109f1): Verpflichtung, Freiwillig-
keit, (Eigen-) Interesse und Uneigenniitzigkeit (Moebius, 2010, 76).

Mit der Konzentration auf nur jeweils einen dieser Grundpole, wie es vor dem
Horizont der anderen Paradigmen geschehen wiirde, ist ein angemessenes Ver-
stindnis der Phinome der Gabe nicht méglich (Moebius, 2010, 76). Die Gabe lisst
sich nicht auf altruistische oder egoistische Motive reduzieren, ist nie ausschlie3-
lich freiwillig oder verpflichtend. Sie »oszilliert zwischen diesen Polen« (ebd.). Die
Uberwindung eindimensionaler Erklirungen findet dadurch statt, »dass das In-
teresse und die Uneigenniitzigkeit als gleichwertige Grundmotive menschlichen
Handelns zusammengedacht werden, als Handlungsgriinde, die — man denke
an das ,uneigenniitzige Interesse’ von Wohltitigkeitsaktivititen — Hand in Hand
gehen konnen« (ebd.).

Im Wesentlichen kehrt die M.A.U.S.S.-Bewegung mit diesem Programm zu
der Mauss’schen Intention zuriick, eine Art »positiven Antiutilitarismus« (Caillé,
2006, 174) zu entwickeln, der die Urspriinge des Sozialen und die das Soziale
pragende Moral nicht in einem Vertrag eigenniitziger, atomistisch konzipierter
Individuen verortet, sondern in einer »paradoxen Verpflichtung zur Generositit«
(ebd., 174f)). Sie kehrt zuriick zur Suche nach eben jenen Felsen, auf denen das
Zusammenleben ruht (vgl. ebd.).

6.1.1 Schwierigkeiten etablierter Paradigmen mit der Gabe

Um den Anspruch ihres dritten Paradigmas gegeniiber dem methodologischen In-
dividualismus und dem methodologischen Holismus zu untermauern, muss die
M.A.U.S.S.-Bewegung zunichst zeigen, wo sich fiir die etablierten Paradigmen
Schwierigkeiten im Umgang mit der Gabe ergeben.

Unter Individualismus versteht sie dabei konkret jene Denkschule, die die Ent-
stehung des Sozialen auf eine individuelle Kalkulationen des personlichen Vorteils
zuriickfiihre. Idealtypisch hierfiir steht die »vereinfachte oder umgekehrt gekiins-
telte Anschauung des homo oeconomicus« (Caillé, 2006, 177).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

T


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Den Holismus charakterisiert sie demgegeniiber als ein von der Gemeinschaft
ausgehendes Denken. Die Gemeinschaft ist logisch und hierarchisch héhergestellt
als das Individuum und geht diesem voraus (ebd., 177f.). Das Individuum wird
iiberhaupt erst als Teil einer Gemeinschaft denkbar.

Die Mitglieder der M.A.U.S.S.-Bewegung halten die Ansitze beider Denkschu-
len fur verkiirzt und legen nahe, diese Verkiirzung mithilfe der Gabe nachzuwei-
sen. Wieso stoflen Individualismus und Holismus beim Phinomen der Gabe an
die Grenzen ihrer Erklirungsmoglichkeiten?

Der Holismus setzt das soziale Band, das die Gabe stiftet, bereits voraus. Es
ist ontologisch vor den Handlungen der sozialen Akteure bereits gegeben. So-
mit bleibt der Holismus angesichts der Frage nach der Stiftung der Grundlagen
des sozialen Zusammenlebens durch die Gabe notwendigerweise sprachlos (ebd.,
178f.). Aus dieser Perspektive wire es sogar fragwiirdig, ob iitberhaupt von indivi-
duellen Handlungen, geschweige denn von einer freien Entscheidung fir eine solche
gesprochen werden kann. Individuen folgen, so das Verstindnis von Holismus
bei Caillé, den von der Gemeinschaft etablierten sozialen Vorschriften, erfiillen
erwartete soziale Funktionen und »bilden Regeln, die mit der Strukturlogik ver-
bunden sind, von der sie abhingen« (ebd.).

Was in der Gabe beobachtet wird, reduziere sich fiir die Anhinger des Ho-
lismus auf die Unterwerfung der sozialen Subjekte unter einen rituellen Zwang.
Dieser Zwang zur Gabe wird notwendig, um die »funktionale und strukturale
Ordnung« zu reproduzieren (ebd.).

Im Gegensatz zu den Anhingern des Holismus, denen sich die Frage nach
dem »Wie« der Herstellung des sozialen Bandes, das als gegeben vorausgesetzt
wird, gar nicht stellt, geraten Anhinger des Individualismus in Schwierigkeiten,
wenn nach der »Logik der Erzeugung« des Bandes gefragt wird (Caillé, 2008, 57).
Warum sollten sich Individuen, die atomistisch und als rationale, wechselseitig
indifferente Wesen konzipiert sind, davon iiberzeugen lassen, ihr Misstrauen zu
iberwinden, Biindnisse miteinander einzugehen und kooperativ zu interagieren
(Caillé, 2006, 179f.)? Caillé unterstreicht diese Frage mit Verweis auf das Gefan-
genendilemma:

»Das Gefangenendilemma kann in jede Richtung auseinander genommen wer-
den, es kann der backward induction unterworfen oder es kann evolutiv dargestellt,
unendlich wiederholt oder in einer Momentaufnahme analysiert werden, man
wird immer zum gleichen Schluss kommen: Sollten die sozialen Subjekte in ih-
rer urspriinglich getrennten Position und im Misstrauen erstarren, dann kann sie
nichts mehr herausholen. Um sich dann individuell vor dem Risiko des Schlimms-
ten zu schiitzen oder um sich dem Verrat des Anderen zu entziehen, verraten sie

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Interpretation der M.A.U.S.S.-Bewegung

zuerst und alle befinden sich dann in einer weitaus schlechteren Situation als in
der, in der man Vertrauen hitte haben kénnen« (Caillé, 2008, 58) .2

Wer das Bild des Gefangenendilemmas durch die Brille der einander entgegen-
stehenden Paradigmen betrachtet, dem stehen nur zwei extreme Lesarten zur
Verfiigung: Im Holismus sind die Menschen als »Heilige« oder etwas Vergleich-
bares zu verstehen, da ihre Determiniertheit durch soziale Regeln sie vollkommen
durchschaubar macht (Caillé, 2006, 180f.). Man hilt sich an die Vorgaben der Ehre,
der Generositit, der Uneigenniitzigkeit, etc. Diese Determiniertheit ist, so erwihnt
es Caillé anekdotisch, der Grund fiir die Verstindnisschwierigkeiten, die japani-
sche Okonomen mit dem Gefangenendilemma habe: Es schildert ein Problem,
das in ihrer Gesellschaft bereits vor seinem Auftreten durch traditionelle Werte
und gesellschaftliche Codices geldst wird (ebd., Fufdnote 11).

Im Individualismus hingegen befinden sich die Menschen »im eiskalten Was-
ser des Egoismus« (ebd.). Ein Entgegenkommen des anderen zu erwarten wire
naiv — alle anderen Akteure sind, so Caillé, in konsequenter Befolgung der An-
nahme, als »Gauner« zu betrachten (ebd.).

6.1.2 Die Gabe als Losung?

Mit Marcel Mauss betrachtet zeigt sich, dass in der Situation des Gefange-
nendilemmas durchaus noch ein anderer Ausweg jenseits der extremen Pole
Individualismus-Holismus denkbar ist. In einer derart ausweglosen Situation
bedarf es eines Versuches, das Misstrauen zu iiberwinden, Vertrauen herzustellen
und ein soziales Verhiltnis zu etablieren. Situationen struktureller Ungewissheit
bediirfen des »Risikos der Gabe« (Caillé, 2006, 180):

»Im Grunde legt Mauss frithzeitig nahe, dass eine einzige mogliche Art, auf das
Gefangenen-Dilemma zu antworten, nur in einer paradoxen Form geschehen
kann. In der Tat ist das Risiko der Gabe eigentlich paradoxal, da nur die entfaltete
Uneigenniitzigkeit, das Bedingungslose es vermdgen, Biindnisse zu schliefden,
von denen alle profitieren werden und dann am Ende auch derjenige, der die
Quelle der uneigenniitzigen Handlung war« (Caillé, 2006, 181).

Kann nun in diesem Fall tatsichlich von Uneigenniitzigkeit gesprochen werden,
wo die Gabe am Ende doch allen nutzt? Und sollte nicht von Uneigenniitzigkeit
gesprochen werden konnen, handelt es sich dann noch um eine Gabe (vgl. ebd.,
181f.)?

Diese Fragen sind selbst bereits Ausdruck einer Lesart im Sinne der dominan-
ten Paradigmen Individualismus und Holismus. Mauss‘ Intention ist es gerade,

2 Caillé verweist auf Cordonnier, 1993, Cordonnier, 1994 und Neno, 1994.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

79


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Teil ll: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

so Caillé, diese Dichotomie zwischen »traditionaler Handlung« (Holismus) und
»instrumentaler zweckrationaler Handlung« (Individualismus) durch ein plura-
listisches Modell zu iiberwinden (ebd., 182). Méglicherweise gewinnen die Initia-
toren der riskanten Gabe etwas, doch sie tun es vor dem Horizont eines bekannten
Risikos des vollstindigen Verlustes (ebd.). Die Gabe ist daher »eigenniitzig und
uneigenniitzig« ebenso wie »frei und obligatorisch« (ebd.). Frei, weil der Geber
den exakten Moment der Gabe, ihre genaue Beschaffenheit und teilweise ihren
Umfang frei wihlt. Hier liegt deshalb auch dann eine immanente Spontanei-
tit und Eigeninitiative vor, wenn die Gabe in den engen Rahmen eines Rituals
eingebettet stattfindet, der ein »verpflichtendes Gefiihl der Uneigenniitzigkeit«
vorsieht und die dufieren rituellen Regeln vorgibt (ebd.):

»Das ist es, was der von Mauss skizzierten Analyse ihre enorme potentielle Kraft
gibt, d.h. dass sie nicht als Ergebnis einer spekulativen Konstruktion dargestellt
wird, sondern als die Enthiillung der Komplexitit des Konkreten selbst« (Caillé,
2006, 183).

6.2 Normative Aspekte der Gabe

Inwiefern ergibt sich mit Caillé und der M.A.U.S.S.-Bewegung die Moglichkeit,
die Gabe normativ zu lesen und diese Lesart in aktuellen Debatten stark zu ma-
chen? Die Interpretation der M.A.U.S.S.-Bewegung stellt ein Zuriick zu Mauss dar.
Gesucht wird eine Vorstellung des Sozialen und des Politischen, die von der Ge-
sellschaft, ihrem Selbstbewusstsein und ihrer Selbststindigkeit ausgeht und auf
dieser aufbaut (Caillé, 2006, 189). Konkret ist das Ziel, eine Perspektive auf das
Soziale zu finden, die nicht von einem der beiden dominanten Pole Staat und
Markt ausgeht und sich auch nicht von diesen vereinnahmen oder auf sie redu-
zieren lasst (ebd.). Auf Grundlage dieser Vorstellung sollen dann der Markt und
der Staat in eine »soziale und politische Ordnung« eingebettet werden — Cail-
1é spricht hier mit Karl Polanyi von reembedding (ausfihrliche Einfithrung siehe
Kapitel 12).

Die Kritik, die von den Denkern der M.A.U.S.S.-Bewegung an den vorherr-
schenden Paradigmen formuliert wird, nimmt deren jeweils eindimensionalen
Erklirungsansatz in den Fokus: Fiir den Individualismus erschépfe sich jede Er-
klarung im bewussten oder unbewussten Interesse, wihrend der Holismus alles
auf einen expliziten oder impliziten sozialen oder kulturellen Zwang zuriickfithre
(Caillé, 2008, 74). Mit Mauss entwickeln sie einen alternativen Erklirungsansatz,
der von vorneherein multidimensional gedacht wird. Ihre Handlungstheorie ver-
ortet individuelle und kollektive Handlungen in einem Feld, das sich zwischen
den vier Polen Verpflichtung und Freiheit, Interesse und Uneigenniitzigkeit auf-

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Die Interpretation der M.A.U.S.S.-Bewegung

spannt, die sich als zwei Gegensatzpaare gegeniiberstehen (ebd.). Diese Pole sind
in jeder Form der Praxis miteinander verbunden enthalten, Handlungen kénnen
damit nie ausschlieRlich mit Blick auf nur einen der Pole umfassend erklirt oder
verstanden werden (ebd., 74f.).

Von dieser Erkenntnis ausgehend ist es das erklirte Ziel der Gruppe um Alain
Caillé, die in der anti-utilitaristischen Denktradition in den Sozialwissenschaften,
der Ethnologie und der Philosophie entstandenen Ideen und Theorien zu biindeln
und als klares Paradigma dem 6konomistischen Denken entgegenzusetzen (ebd.,
219f).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

81


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Die Gabe als politische Kategorie

Neben den Hauptlinien der Rezeption der Mauss’schen Gabenstudie beschiftigten
sich einzelne Autoren mit spezifischen Aspekten innerhalb des Gabentausches.
Die hier kurz dargestellte Arbeit von Marshall Sahlins eréffnete Verbindungs-
moglichkeiten zu anderen Disziplinen, speziell zur politischen Philosophie. Sah-
lins versteht die Gabe als politische Kategorie (Moebius, 2010, 73) und als mégliche
Entgegnung auf den Hobbes'schen Ausgang aus dem Naturzustand durch die
Schaffung des Leviathan.

7.1  Zusammenleben, Konflikt und die Rolle der Gabe

Ausgangspunkt fiir die Uberlegungen von Marshall Sahlins ist die Feststellung
einer gemeinsamen Annahme von Mauss und Hobbes. Beide unterstellen, dass
jeder Gesellschaft das Potential des Konflikts und die Frage zugrunde liegen,
wie dieser eingehegt oder vollstindig vermieden werden kann (Sahlins, 1972, 171).
Im Kapitel »The Spirit of the Gift«, das Teil seines zentralen Werkes Stone Age
Economics (Sahlins, 1972) ist, nihert er sich dieser Frage mithilfe einer paralle-
len Lektiire der Maussch’'schen Gabe und des Hobbes’schen Leviathan. Ausgehend
von der Pramisse der Konflikthaftigkeit menschlichen Zusammenlebens zeigt er,
welche unterschiedlichen Auswege aus dem Naturzustand sich mit Hobbes und
Mauss formulieren lassen.

Bei Mauss, so Sahlins‘ Lesart, wird ein Krieg aller gegen alle iberwunden oder
bereits von vorneherein verhindert, indem sich »Austausch von allem zwischen
allen« (ebd., 168f., eigene Ubersetzung) etabliert. Der Weg vom Chaos zu einem
durch Abkommen abgesicherten friedlichen Miteinander (der Gabentausch bezieht
alle mit ein, sodass ein Nebeneinander nicht denkbar ist) verliuft bei Mauss iiber
die Gabe. Ihre Riten und ihr verpflichtender Charakter bilden eine Art »Sozial-
vertrag der Primitiven«:

»The gift is the primitive way of achieving peace that in civil society is secured
by the State. Where in the traditional view the contract was a form of political
exchange, Mauss saw exchange as a form of political contract« (Sahlins, 1972, 169).

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Teil Il: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Was auf den ersten Blick wie eine einfache Verortung der Hobbes’schen Idee in
den Traditionen eines anderen Kontextes aussieht, fithrt zu vollkommen anderen
Konsequenzen. Ein impliziter Vertrag in Gestalt des Gabentausches konstituiert
weder eine Gesellschaft im abstrakten Sinne noch einen Staat (ebd., 170). Es wer-
den keine universellen Regeln etabliert, die tiber die des Gabenritus hinausgehen,
und es wird keine dufiere Instanz geschaffen, die die Einhaltung der Regeln ga-
rantiert. Die einzelnen Interessen, Parteien und Konfliktpotentiale werden nicht
in einer héheren Einheit wie dem Leviathan aufgel6st und ein dufieres, die Ak-
teure einendes Interesse entsteht nicht (ebd.). Der wichtigste Unterschied zum
Leviathan liegt jedoch in der Tatsache, dass die Individuen keine Macht abgeben
und nicht auf Rechte verzichten (ebd.). Im Gabentausch wird kein feststehendes
Recht geschaffen, sondern wieder und wieder der Wille bekundet und symbo-
lisch manifestiert, die sozialen Regeln der Interaktion zu achten. Zugunsten der
Anerkennung als vertrauenswiirdiger Interaktionspartner wird im Gabentausch
die Bereitschaft bekundet, die eigene Stirke nicht zum Nachteil des Partners
einzusetzen (ebd.). Dieser Bereitschaft versichert man sich nach feststehenden
Zeitintervallen rituell dann stets aufs Neue.

Die Gabe ist fiir Sahlins deshalb eine »between relation« (ebd.). Sie ist weder
Krieg noch Friedensvertrag, sondern die Erklirung der Bereitschaft zum Verzicht
auf die Nutzung der eigenen Waffen. Sie ist kein Recht, sondern der erklirte Wil-
le, soziale Regeln zu achten. Sie ist kein abstraktes Drittes, das die Einhaltung
dieser Regeln garantiert, sondern die Anerkennung des anderen als Interakti-
onspartner eben dann, wenn er diese Regeln einhilt, und seine soziale Achtung,
wenn er sie bricht.

7.2 Die Gabe als Ausdruck der Vernunft

Sahlins stellt fest, dass Mauss am Ende des Essai auf jene Begriffe verzichtet, die
er sich fur die Beschreibung des Gabentausches von den untersuchten Vélkern
geliehen hatte. Besonders der hau tritt in den Hintergrund und ein allgemeine-
rer Begriff ersetzt ihn in der Beschreibung der Gabenpraxis — der Begriff der
Vernunft:

»The giftis reason. It is the triumph of human rationality over the folly of war—, it
is by opposing reason to emotion, by setting up the will for peace against rash follies of this
kind, that peoples succeed in substituting alliance, gift and commerce for war, isolation
and stagnation’ (Mauss, 278)« (Sahlins, 1972, 176f.).

Die Gabe verleiht damit der Vernunft Ausdruck, erméoglicht die Etablierung von
Austausch und damit Kultur und Fortschritt. Indem diese »Vernunft der Primiti-
ven« in einem sozialen Aushandlungsprozess etabliert und durch ein gelingendes

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Die Gabe als politische Kategorie

Zusammenleben realisiert wird, grenzt sich die Mauss’sche Gabe vom radikalen
Individualismus bei Thomas Hobbes ab:

»Although | opened with Hobbes (and it is especially in comparison with Leviathan
that | would discuss The Gift), itis clear that in sentiment Mauss is much closer to
Rousseau. By its segmentary morphology, Mauss’s primitive society rather returns
to the third stage of the Discourse on Inequality than to the radical individualism
of a Hobbesian state of Nature. And as Mauss and Rousseau had similarly seen
the oppositions as social, so equally their resolutions would be sociable« (Sahlins,
1972,171).

Die zentrale Leistung der Gabe liegt also darin, Misstrauen zu tiberwinden, Ver-
trauen aufzubauen und gesellschaftsstiftend zu wirken. Die Verbindung, welche
die Primitiven (ebd., 175) im Gabentausch eingehen, ist ein Produkt der mensch-
lichen Vernunft: Der Hobbes’sche Naturzustand wird iiberwunden, indem mit-
hilfe symbolischer Gaben eine verpflichtende Verbindung unter den Menschen
geschaffen wird. Ein Krieg aller gegen alle wird vermieden, ohne dass dafiir die
vertragliche Schaffung eines Leviathan notwendig wird.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

85


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Gabe und Anerkennung

8.1 Marcel Hénaff: Anerkennung in der Gabe

Pierre Bourdieu verortet die Mauss’sche Gabe in seiner Interpretation in einem
iiber sie hinausgehenden Feld, das er die Okonomie der symbolischen Giiter nennt.
Und auch die Autoren der M.A.U.S.S.-Bewegung entwickeln von der Gabe aus-
gehend ein allgemeines Argument, das sie im Paradigma der Gabe zuspitzen. Der
franzosische Anthropologe und Philosoph Marcel Hénaft wihlt einen anderen
Weg. Er bezieht sich in seinem 2002 in Frankreich erschienenen Werk Le Prix de
la vérite (deutsche Ubersetzung 2009: Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philo-
sophie) zunichst ausdriicklich auf die bei Mauss beschriebenen rituellen Gaben-
phinomene, um dem Ursprung der sozialen Kraft von Gaben auf die Spur zu
kommen (vgl. Bedorf, 2014, 10). Diese Riickkehr zum urspriinglichen Phinomen
bedeutet dabei nicht, dass sich die aus der Analyse abgeleiteten Erkenntnisse
auf die historischen Kontexte beschrinken. Vielmehr bedient er sich des Essai,
um eine begriffliche Abgrenzung zwischen verschiedenen Formen der nicht6ko-
nomischen Gabe zu leisten, die in der wissenschaftlichen Debatte nicht selten
als ein einziges Phinomen verhandelt werden. Hénaff differenziert dabei zwi-
schen der Mauss’schen »zeremoniellen Gabe«, der »wohltitigen« und der »solida-
rischen« Gabe (vgl. Hénaff, 2014). Hauptaugenmerk seiner Untersuchung ist die
»zeremoniell-gegenseitige Gabe, die es als einzige vermag, wechselseitige sozia-
le Verbindlichkeiten zu erzeugen (Bedorf, 2010, 10). Die Gabe leistet dies, indem
sie als ein »Verfahren gegenseitiger Anerkennung« (Hénaff, 2009, 178) wirksam
wird. Und obgleich zeitgendssische Gesellschaften keinen Tausch von Muscheln
oder Trophden praktizieren, bediirfen auch sie eines Verfahrens der Gabe (wenn
auch in anderer Form), um die soziale Kohasion herzustellen und zu garantieren.
Hénaff erkennt im Gabentausch einen weiterhin giiltigen Dreischritt, der Mauss'
Dreischritt des Gebens — Nehmens — Erwiderns spezifiziert. Fiir ihn stehen diese drei
Momente des Gabentausches stellvertretend fiir das, was auf der Ebene der sozia-
len Interaktion zwischen den Tauschpartnern geschieht: darbieten — herausfordern —
binden.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Teil Il: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Hénaff entfernt sich mit seiner Interpretation von der bis dahin in Frankreich
iiblichen Lesart der Gabe als Gegensatz und alternatives Modell zur Okonomie
(Quadflieg, 2010, 64). Er schligt mit seinem Fokus auf das sozialintegrative Po-
tential der Gabe die Briicke zur besonders in Deutschland prominent gefithrten
Debatte um einen Anerkennungsbegriff normativer Prigung (ebd.).! Die Gabe ist
damit nicht in der Debatte um Altruismus und Egoismus zu verorten und sie ist
auch keine unterentwickelte Form des 6konomischen Tausches oder gar eine Al-
ternative zu diesem. Fiir Hénaff ist sie eine »symbolische Praxis« (Moebius, 2010,
78), deren Ziel darin liegt, soziale Beziehungen und Bindungen auf der Ebene
der Anerkennung herzustellen (ebd.). Im Folgenden wird die Entwicklung dieses
Arguments bei Hénaff schrittweise nachvollzogen.

8.1.1 Ein neuer Dreischritt

In einem ersten Schritt stellt sich Hénaff die Frage, wovon eigentlich die Rede ist,
wenn es um die Gabe geht. In der an Mauss anschlieRenden Debatte identifiziert
er mehrere Typen der Gabe, von denen er drei konkret benennt. Die archaische Gabe
fithrt Hénaff unter Vermeidung der pejorativ konnotierten Bezeichnung archaisch
als zeremonielle Gabe ein. Gegeben werden hier Feste, Festmahle und Geschenke,
die typischerweise in traditionellen Gesellschaften von den Oberhiuptern ver-
schiedener Stimme und Gruppen getauscht werden (Hénaff, 2014, 59f). Eine
andere Form nimmt die sogenannte wohltitige Gabe an, die vorwiegend zwischen
Menschen stattfindet, die einander in Zuneigung verbunden sind und durch die
dem Gegeniiber etwas Gutes getan werden soll. Dieser Typus der Gabe bringt
positive Emotionen wie Zuneigung, Liebe, Hochachtung und Wertschitzung fir
den anderen zum Ausdruck (ebd., 60). Der dritte Typus der Gabe ist die solida-
rische Gabe, die zum Beispiel zur Unterstittzung von notleidenden Personen nach
einem Ungliicksfall oder einer Katastrophe praktiziert wird (ebd.).

Diese drei Typen der Gabe verfiigen jeweils iiber sehr spezifische Eigenschaf-
ten und ein besonderes System der Intention und Rechtfertigung. Die zeremonielle
Gabe charakterisiert Hénaff mithilfe von Malinowski anhand konkreter Kriterien:

»lch werde eine Handlung dann zeremoniell nennen, wenn sie 1. 6ffentlich ist, 2.
unter Beachtung bestimmter Formen durchgefiihrt wird und wenn sie 3. soziolo-
gische, religiose oder magische Bedeutung besitzt und Verpflichtungen mit sich
bringt« (Malinowski, 1922, in Hénaff, 2014, 71).

1 Einen Einblick in die deutsche Debatte um den normativen Anerkennungsbegriff geben bei-
spielsweise Bedorf, 2010, Honneth, 1992, Honneth, 2018, Kuch, 2013, Siep, 1979 und Wildt,
1982.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Gabe und Anerkennung

Von zentraler Bedeutung fiir Hénaff ist im Zusammenhang mit der zeremoniellen
Gabe die Untersuchung der ersten Gabe, mit der ein Gabentausch begonnen wird.

Im Rahmen seiner Untersuchung des melanesischen Kula beschreibt Marcel
Mauss, wie der Eintritt in den Gabentausch fiir die teilnehmenden Stimme von
feststehenden Ritualen und durch das Ziel geprigt ist, den anderen fiir die Eta-
blierung einer Verbindung zu gewinnen. Zu diesem Zweck wird ein Bittgeschenk
angeboten, eine Schmeichelei, die, da die Gefahr einer Zuriickweisung droht,
ein auflerordentliches Wagnis darstellt. Die Annahme dieses Bittgeschenkes ex-
poniert auch den Empfinger, der dadurch in das System der Gabe eintritt und
dessen Regeln akzeptiert:

»Eine dieser Gaben annehmen heifst, seine Bereitschaft zu zeigen, in das Spiel ein-
zutreten und darin zu bleiben. [..] Wenn man es in Empfang nimmt, verpflichtet
man sich, das vaga zu geben, die erste gewiinschte Gabe« (Mauss, 1990, 67).

Gelingt dieses Eroffnungsgeschenk, so gilt die Partnerschaft als verbindlich ge-
schlossen und besiegelt. Dieser Moment und die Tatsache, dass eine Ablehnung
eine Entscheidung gegen die Partnerschaft und fir den Konflikt bedeuten wiirde,
sind zentrale Ausgangspunkte fiir die These von Hénaff:

»Die zeremonielle Gabe ist vorallem ein Verfahren der gegenseitigen 6ffentlichen
Anerkennung zwischen Gruppe in den traditionellen Gesellschaften, insbesonde-
re in den Gesellschaften ohne staatliche Strukturen« (Hénaff, 2014, 63).

In der ersten Begegnung und der dabei getroffenen Entscheidung fiir den Aus-
tausch von Gaben liegt weit mehr als nur eine oberflichliche Hoflichkeit. Vielmehr
wird hier das Wesen der Beziehung zwischen den beiden Interaktionspartnern
(Individuen, Gruppen, Clans oder ganze Stimme) bestimmt und reguliert. Aus
dem auf den Gabenkreislauf bezogenen Dreischritt Geben — Nehmen — Erwidern wird
in Bezug auf die Vorginge zwischen den Partnern ein Dreischritt des Identifizie-
rens — Akzeptierens — Ehrens (Hénaff, 2014, 64). Die Wahl des richtigen Geschenks
weist den Geber als jemanden aus, der mit den Regeln vertraut ist und weif3, wie
sich mithilfe der Gabe Héflichkeit und Respekt ausdriicken lassen. Die Unsicher-
heit iiber die Sozialisation und die Intentionen des Gegeniibers wird mithilfe des
Gabentausches reduziert. Damit wird die Bereitschaft signalisiert, einen impli-
ziten Vertrag einzugehen und dessen Regeln anzuerkennen. Die ausgetauschten
Geschenke werden zum Pfand fir die Giiltigkeit der Anerkennungsbeziehung, die
auch tiber den Moment des physischen Austausches hinaus bestehen bleibt:

»Die geschenkten Giiter haben dabei vor allem einen symbolischen Wert: Von der
Seite des Gebers — ob Gruppe oder Individuum, stellen sie ein Pfand und Substi-
tut seiner Selbst, genaugenommen, das Selbst als solches dar. Dieser Punkt ist
wesentlich, da der ganze Einsatz in diesem Engagement, dieser Herausforderung

- am 12,02.2026, 17:00:30.

89


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

der Allianz selbst liegt: in dem Risiko, sich durch das zu binden, was man sich ge-
genseitig schenkt. Das, und das allein ist es, was den unschitzbaren Wert der ge-
gebenen Sache ausmacht. Sie ist Zeugnis des geschlossenen Paktes, sie bestatigt
die gewahrte Anerkennung« (Hénaff, 2009, 84).

Fir Hénaff beinhaltet der Begriff der Anerkennung dabei zwei zentrale Aspekte.
Zunichst bedeutet anerkennen identifizieren. Der andere wird als einem gleich
oder ungleich erkannt und wahrgenommen (Hénaff, 2009, 203). In der Regel
schlieft sich dann in einem zweiten Schritt die Frage an, ob der als gleich oder
ungleich identifizierte Gegeniiber akzeptiert wird, was mit Respekt und bisweilen so-
gar mit Formen der Ehrung oder Huldigung einhergeht (ebd.). Fiir den Prozess des
Anerkennens reichen, so Hénaffs Lesart der Gabe, blof3e freundschaftliche Begeg-
nungen und korperliche Gesten nicht aus. Vielmehr wird etwas gebraucht, was
die Akzeptanz fiir einander, den Respekt voreinander und die darauf beruhende
Anerkennung verbrieft und symbolisch reprisentiert (ebd., 206f.).

8.1.2 Die Gabe als Symbol der Anerkennung

Die reprisentative Bedeutung, die der gegebenen Sache im Gabentausch zu-
kommt, ist dabei kein Merkmal vermeintlich »archaischer« Volker. Das bereits
eingefiihrte Beispiel der in antiken Gesellschaften zerbrochenen Gegenstinde, die
als symbolisches Unterpfand die gegenseitige Verpflichtung zur Gastfreundschaft
standen, macht dies klar. Beide Teile konnen wie die »Eigenheit des Selbst und
die Fremdheit des Anderen« (Hénaff, 2014, 65) zusammengefiigt und darauthin
als Einheit wahrgenommen werden.

Die gegenseitige Gabe wird damit zu einer Geste der Anerkennung des an-
deren (als menschliches Wesen, als Vertragspartner, als vertrauenswiirdiger In-
teraktionspartner etc.), die in der gegenstindlichen Form einer dritten Sache aus-
gedriickt wird, einer Sache »die vom Selbst kommt, fiir das Selbst gilt, von dem
eigenen Sein ausgeht und Zeuge der eingegangenen Verbindung ist« (ebd.). Die-
se Vermittlung der gegenseitigen Anerkennung mithilfe eines Gegenstandes ist
dabei, ebenso wie der klassische Markttausch, ein spezifisch menschliches Vor-
gehen. Nur Menschen sichern die beiden Dreischritte Geben — Nehmen — Erwidern
und Identifizieren — Akzeptieren — Ehren durch einen Gegenstand als Unterpfand ab.
Nur zwischen Menschen ist die symbolische Absicherung einer Beziehung, deren
Entwicklung sich auf der zwischenmenschlichen Ebene abspielt, durch einen Ge-
genstand denkbar. Einen besonderen Ausdruck dieser menschlichen Kultur sieht
Hénaff in der aus dem Inzestverbot resultierenden Gabe der Frauen eines Stam-
mes an den anderen. Diese extremste Form der zeremoniellen Gabe war lange
Gegenstand ethnologischer Untersuchungen. Das Inzestverbot wird dabei zu ei-
nem positiven Imperativ der Gegenseitigkeit:

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Gabe und Anerkennung

»Von Anfang anist das Leben in seinem Reproduktionsprozess in diesem geregel-
ten Tausch gefangen. Man ist menschlich im Hinblick auf dieses Heraustreten aus
der natiirlichen Gruppe der Blutsverwandten, im Hinblick auf eine Anerkennung
und ein Biindnis mit einem Anderen als dem Selbst: Notwendigkeit anzuerken-
nen, was man nicht ist, um zu sein, was man ist« (Hénaff, 2014, 65f.).

Ziel der Gabe ist es, umfassende soziale Interaktionen zwischen den Partnern zu
etablieren und aufrechtzuerhalten.

Am Beispiel der Eroffnungsgaben lisst sich erkennen, welche Wirkungen die
Gabenpraxis auf die beiden an ihr beteiligten Parteien entfaltet. Das in der er-
folgreich praktizierten Erdffnungsgabe vermittelte Wissen um die gegenseitige
Anerkennung iiberwindet die Fremdheit und Ungewissheit des ersten Moments
und erdffnet die Moglichkeit der Schlieffung eines impliziten Vertrages. Indem
beide sich auf die erste Gabe einlassen, signalisieren sie ihre Bereitschaft, Spiel-
regeln zu etablieren und sich daran zu halten. Diese Regeln liegen zunichst im
Ritus selbst begriindet, der den Rahmen fiir eine Verhandlung iiber die Grund-
lagen der kiinftigen friedlichen Begegnung der beiden Gruppen vorgibt (Hénaff,
2014, 66). Die Symbolik der Gabe erdffnet einen Raum und gibt den Parteien
eine Sprache, um sich tiber die Notwendigkeit der Begrenzung der eigenen Frei-
heit zugunsten des Biindnisses auszutauschen. In den betrachteten vorstaatlichen
Gemeinschaften ist es der Gabentausch, der das Verfahren vorgibt, mit dessen
Hilfe die Begegnung zwischen fremden Stimmen erfolgreich verlaufen kann. Der
Gabentausch und die durch ihn vermittelte Anerkennung werden somit zu sym-
bolischen diplomatischen Regeln, die eine Anniherung, ein Sich-Vertraut-Machen
von autonomen, einander fremden Gemeinschaften gelingen lassen. Die Fremd-
heit wird aufgelost und an ihre Stelle tritt Wissen iiber den anderen, das ihn als
gleichen, vertrauens- und respektswiirdigen Partner ausweist.

Hénaff eroffnet mit dieser Interpretation eine genuin politische Dimension
des Gabentausches.

8.1.3 Die politische Bedeutung der Gabe

Indem die Riten des Gabentausches 6ffentlich die Anerkennung fiir den vormals
fremden anderen manifestieren, erdffnet sich die Maoglichkeit einer friedlichen,
geregelten Kooperation der Einzelnen, Gruppen, Clans und Stimme.

Die menschliche Fahigkeit zur Etablierung von Verfahren der Regelfindung,
wie es der Gabentausch darstellt, resultiert im Falle eines erfolgreichen Gabentau-
sches in einer Verbindung zwischen Individuen und Gruppen. Die Ausgestaltung
dieser Verbindung wird durch eine politische Ordnung gesichert, die der Gaben-
tausch etabliert und absichert. Soziale Hierarchien, Austauschverhiltnisse und
der Umgang miteinander werden in den verpflichtend wiederkehrenden rituellen

- am 12,02.2026, 17:00:30.

91


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Festen reproduziert. Die Gabe ist dabei ein Substitut fir den Geber, ein Pfand
fiir dessen Verlisslichkeit, auch dann, wenn die Interaktionspartner zwischen den
Riten ortlich voneinander getrennt sind:

»Es geniligt zu verstehen, dass wir, analog zujedem Spiel, das zwei Partner enthilt,
miteiner Spielstruktur und einem Prinzip der Alternanz zu tun haben. Sich auf das
Spiel einlassen heift, prinzipiell die Verpflichtung der Erwiderung zu akzeptieren
(wie es im Ubrigen bei jedem Austausch von Begriiungen der Fall ist). Es nicht
zu tun heifdt, sich ins Abseits zu begeben« (Hénaff, 2014, 69).

Im Gegensatz zu anderen Ansitzen der Interpretation sind es fiir Hénaff weder
Altruismus noch Moral oder Barmherzigkeit, die eine Gegengabe notwendig ma-
chen. Vielmehr ist es das dem Menschen eigene Streben nach einem Leben in
der Gemeinschaft, nach Teilhabe, die ihn dazu bringt, sich den Regeln zu unter-
werfen und die erhaltene Gabe zu erwidern (ebd.). Indem sich die Gruppen auf
das Spiel einlassen und die Gaben akzeptieren, treten sie in den Dreischritt aus
Geben — Nehmen — Erwidern ein und schliefRen einen impliziten Vertrag, der durch
die Gaben vermittelt, etabliert und regelmif3ig erneuert wird. Hénaff spricht von
diesem Vertrag als einem Abkommen zu »eine[r] Art bewaffneten Frieden« (ebd.,
70), der keinen umfassenden Konsens oder die Uberwindung aller Konflikte dar-
stellt, sondern die Anerkennung des Gegeniibers als Interaktionspartner, mit dem
verniinftigerweise ein Auskommen gefunden werden muss. Dies zeigt sich beson-
ders in den mithevoll vorgebrachten Eréffnungsgeschenken, deren Ablehnung das
immer prisente Konfliktpotential zum Ausbruch bringen wiirde. Hénaff macht
diese Beziehung nochmals mithilfe einer Neuformulierung des Dreischritts Geben
— Nehmen — Erwidern klar, der sich auf der politischen Ebene zu Anbieten — Verfiih-
ren — Binden wandelt. Im Risiko des Er6ffnungsgeschenkes wagt der Geber eine
Wette, fordert den anderen zur Antwort heraus, mit der dieser seinerseits das
Risiko eingeht, der angebotenen Gabe Vertrauen entgegenzubringen und eine
Beziehung einzugehen:

»Die Beziehung ist von vorneherein agonal. Wir kdnnen daher sagen, dass die ge-
genseitige zeremonielle Gabe das Dilemma des Gefangenen [..] auf besonders
elegante Weise in Angriff nimmtund |6st. Der Geber wettet auf das Vertrauen und
erhaltes durch die Erwiderung des Anderen, die unter der Garantie der angebote-
nen Dinge erfolgt. [..] Kurz, die gegenseitige zeremonielle Gabe ilbernimmt und
beseitigt einen latenten Konflikt. Sie ist die Alternative zum Krieg, da sie den Un-
bekannten oder potentiellen Feind in einen Verblindeten verwandelt [..]« (Hénaff,
2014, 70).

Die Verhinderung des Ausbruchs des Konfliktes ist jedoch nicht, wie es beispiels-
weise Ricoeur vorschligt (siehe Abschnitt 8.2.), als wahrhaftiger Friedenszustand

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Gabe und Anerkennung

zu verstehen, sondern als ebenjener bewaffnete Frieden, der mithilfe der Rituale des
Gabentausches stabil gehalten werden muss (ebd.).

Die zeremonielle Gabe, die Hénaff in den Mittelpunkt seiner Untersuchungen
stellt, ist eine Lesart, die auf eben jene Grundlagen des friedlichen Zusammen-
lebens von Individuen und Gemeinschaften rekurriert, die Mauss als die Felsen
bezeichnet, auf denen die Gesellschaften ruhen. In der Gabe wird die Anerken-
nung verhandelt, die jeder funktionierenden sozialen Beziehung inhirent ist — die
Anerkennung des Gegeniibers als Triger von Wiirde, als ein zu respektierendes
Wesen (Hénaff, 2014,71). Indem die zeremonielle Gabe als Vermittler dieser An-
erkennung erkannt wird, gelangt die fundamentale Bedeutung der Anerkennung
fir menschliche Gesellschaften ins Bewusstsein der die Gabe praktizierenden
Menschen und des aufmerksamen Beobachters. Erst durch die Gabe entsteht fiir
Hénaff jener 6ffentliche Raum (ebd.), in dem politische Beziehungen willentlich
angebahnt, soziale Regeln verhandelt und verpflichtende Rahmenbedingungen
beschlossen werden kénnen. Das Ergebnis ist ein soziales Band, das auf der in-
stitutionellen und auf der individuellen Ebene entsteht und reproduziert wird
(Hénaff, 2009, 594f.).

8.2 Paul Ricoeur: Gabe und Friedenszustande

Obwohl Hénaff die Anerkennung ins Zentrum seiner Uberlegungen zur Gabe
stellt, macht er selbst deutlich, dass es sich dabei nicht um die Form der Anerken-
nung handelt, die im Anschluss an die Jenaer Schriften Georg Wilhelm Friedrich
Hegels als Grundlage fiir die Entwicklung von Gemeinschaften interpretiert wird
(vgl. Hénaff, 2009, 594f.).> Hénaff richtet seine Aufmerksambkeit explizit nicht auf
den Entwicklungsprozess des Individuums in der Auseinandersetzung mit ande-
ren. Stattdessen versteht er Anerkennung allgemeiner als die Anerkennung des
Gegeniibers als Interaktionspartner (ebd.). Ausgehend von Hénaffs Interpretati-
on der Gabe versucht Paul Ricoeur in seinem Buch Wege der Anerkennung (Ricoeur,
2006), die Gabe als Mechanismus der gegenseitigen Anerkennung explizit mit
dem Hegel'schen Kampf um Anerkennung ins Gesprich zu bringen. Im dritten
Teil seines Buches kniipft Ricoeur an Hegels Bild des im Naturzustand ausgetra-
genen gewaltsamen Kampfes an. Dieses Bild wird im Folgenden skizzenartig und
ohne Anspruch auf Vollstindigkeit so weit nachvollzogen, wie es notwendig ist,
um Ricoeurs Interpretation der Gabe zu verstehen.

2 Vgl. fiireine an Hegel orientierte Lesart unter anderem Honneth, 1992, Kuch, 2013, Siep, 2009,
Siep, 2014.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

93


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Teil Il: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

8.2.1 Hegels Idee des Kampfes um Anerkennung

Hegel kniipft in seiner Konzipierung des Naturzustandes an Thomas Hobbes an,
widerspricht aber dessen anthropologischer Primisse des atomistischen Indivi-
dualismus, indem er den Menschen als ein nach Gemeinschaft strebendes Wesen
versteht. Aufbauend auf dieser Primisse und der in der familidren Liebesbezie-
hung begriindeten ersten Anerkennungserfahrung des Individuums ist es Hegel
moglich, den Hobbes’schen Naturzustand neu zu deuten.

Der Kampf im Naturzustand entziindet sich an der Inbesitznahme eines Stii-
ckes Land durch eine der in diesem Zustand lebenden Parteien, die damit die
anderen Parteien ausschlief3t. Hierin kommt eine fundamentale Missachtung der
anderen, ihrer Freiheit, ihrer Interessen und Bediirfnisse zum Ausdruck. Auf die
Inbesitznahme folgt in der Hegel’schen Denkfigur eine Spirale aus abwechselnden
Racheakten, die in einem Kampf auf Leben und Tod enden. In diesem Kampf, so
die Schlussfolgerung bei Hegel, erkennen die Subjekte schlieflich, dass sie und
ihr Gegeniiber mit Rechten ausgestattete Personen sind:

»In der wechselseitigen Wahrnehmung ihrer Sterblichkeit entdecken die mitein-
ander kimpfenden Subjekte, daf? sie sich vorgingig bereits in ihren grundsatzli-
chen Rechten anerkannt und damit die soziale Grundlage fiir ein intersubjektiv
verbindliches Rechtsverhiltnis implizit schon geschaffen haben« (Honneth, 1992,
81).

Mit dieser unmittelbaren wechselseitigen Anerkennung der Subjekte im Kampf
auf Leben und Tod ist das Fundament fiir das »Reich des Gesetzes« (Ricoeur,
2006, 231) gelegt und die Anerkennung hat damit den Weg fiir die Entwicklung
eines Zusammenlebens gebahnt, die im »Konstituieren des allgemeinen Willens«
(Hegel, 1969, 263) gipfelt, der Entstehung des Staates (Ricoeur, 2006, 231f.). In der
(wenn auch minimalen) Anerkennung des anderen im Naturzustand ist bereits
ein gewisses Maf an individueller Selbstbeschrinkung gegeben, die Hegel als
implizite Form des Rechtsbewusstseins deutet (Honneth, 1992, 73).

8.2.2 Die Rolle der Gabe im Kampf um Anerkennung

Welche Verbindung sieht Ricoeur nun zwischen dem Hegel’schen Kampf um An-
erkennung und dem Phinomen der Gabe? Ihn treibt die Frage um, wie der Kon-
flikt beendet werden kann, der durch die Gewalt der Inbesitznahme des Landes
ausgelost und von den folgenden Racheakten angefeuert wurde. Hegels Jenaer Lo-
sungsvorschlag hilt Ricoeur insofern fur gegliickt, als er normative Fihigkeiten
der Individuen, wie die Entwicklung von Selbstvertrauen, Achtung und Selbstach-
tung, in den Blick nimmt (Ricoeur 2006, 103). Die Frage nach der Anerkennung

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Gabe und Anerkennung

selbst bleibt, so Ricoeur, in Hegels Schriften jedoch »ein Stiick weit geheimnisvoll«
(Ricoeur, 2006, 272).

Dass die Frage, wann sich ein Subjekt fiir wirklich anerkannt hilt (womit
der Konflikt beendet werden konnte), bis zum Schluss nicht eindeutig beantwor-
tet wird und somit aufgrund der Konfliktlastigkeit des gesamten Prozesses eine
Spirale des Negativen droht, 16st in Ricoeur Unbehagen aus und motiviert ihn
zur Suche nach Momenten im Kampf, die Zuversicht rechtfertigen; eine Suche,
die ihn mit dem Gabentausch und Hénaffs Idee in Berithrung bringt, dass im
Gabentausch konkrete Anerkennung vermittelt wird.

Diese Erkenntnis wird zum Kern seines eigenen Ansatzes und seiner These,
wonach die Alternative zum Kampf in befriedeten Erfahrungen wechselseitiger
Anerkennung gesucht werden muss. Eine solche befriedete Anerkennungserfah-
rung hofft er in den symbolischen Vermittlungen der Gabe zu finden (ebd., 274).
Ricoeur selbst erkennt allerdings, dass es sich dabei weniger um eine echte Al-
ternative als vielmehr um einen Hoffnungsschimmer handeln kénne:

»Die Erfahrungen befriedeter Anerkennung kénnen eine Losung der Ratlosigkeit
vor dem Begriff Kampf nicht ersetzen, noch weniger eine Lésung der in Frage
stehenden Konflikte. Die GewifRheit, die mit den Friedenszustidnden einhergeht,
schenkt uns vielmehr eine Bestatigung dafiir, daf die moralische Motivation der
Kampfe um Anerkennung keine Tauschung ist. Deshalb kann es sich auch nur um
Waffenstillstinde, Aufheiterungen, man konnte sagen: Lichtungen handeln, wo
der Sinn der Aktion mit dem Stempel der angemessenen Handlung aus den Nebeln
des Zweifel tritt« (Ricoeur, 2006, 274).

Diese These fithrt zum Vorhaben der Kopplung der Idee des Kampfes um Anerken-
nung mit sogenannten Friedenszustinden, wie sie beispielsweise der franzosische
Soziologe Luc Boltanski im zweiten Teil seines Werkes LAmour et la Justice comme
compétences (Boltanski, 1990) als Agape einfiihrt. Die Leistung der Verbindung liegt
dabei im Gabentausch, der ebenjene »befriedeten Erfahrungen wechselseitiger
Anerkennung« (Ricoeur, 2006, 274) zu ermdglichen scheint.

Um zu verstehen, wie die im Gabentausch erfahrene Anerkennung zu die-
sen Friedenszustinden der Agape fithrt, muss zunichst geklirt werden, was sich
hinter dieser Vorstellung konkret verbirgt.

8.2.3 Die Idee vom Friedenzustand Agape

Dass Ricoeur die von ihm angestrebte Erfahrung von Momenten jenseits des
Konfliktes nicht einfach als Friedenszustand bezeichnet, sondern Boltanski folgt
und von Agape spricht, hat bedeutende Implikationen fir die Art von Lichtun-
gen und Friedenserfahrungen im Konflikt, die gesucht werden: Von Agape zu
sprechen bedeutet, einen Begriff der wechselseitigen und uneigenniitzigen Lie-

- am 12,02.2026, 17:00:30.

95


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

be einzufithren. Ricoeur unterscheidet diesen vom Begrift der Philia, die er im
aristotelischen Sinne interpretiert, und von dem des Eros, den er von Platon aus-
gehend versteht. Wihrend die Philia der Reziprozitit bedarf (Aristoteles widmet
sich diesem Umstand im Freundschaftskapitel der Nikomachischen Ethik), wird der
platonische Eros von einem Gefithl der Entbehrung getrieben. Beides ist der Aga-
pe fremd, die keine Gegenseitigkeit und kein Gefiihl der Entbehrung kennt, die
angetrieben wird vom Bediirfnis zu geben, ohne im Gegenzug zu bekommen (vgl.
Ricoeur, 2006, 276f.).

Ebenso grenzt sich die Agape vom Riickgriff auf die Gerechtigkeit ab. Diese
ist, so Ricoeur, kein gangbarer Weg zur Uberwindung des Konfliktes, da sie der
Idee der Aquivalenz bedarf:

»Gerechtigkeit ist keine erschopfende Antwort auf die Frage, wie der von Gewalt
erzeugte und von der Rache wiederentziindete Streit zu beenden ist. Gerechtig-
keit auf die Idee der Aquivalenz zu beziehen, trigt angesichts der Vielzahl| von Le-
gitimierungsprinzipien [..] den Keim zu neuen Konflikten in sich« (Ricoeur, 2006,
276).

Im Gegensatz zur Gerechtigkeit, die im Nachhinein als Ausgleich fiir eine in der
Vergangenheit entstandene Ungerechtigkeit hergestellt werden muss, fokussiert
sich die Agape auf die Gegenwart, lehnt Berechnung ab und zeichnet sich durch
eine gewisse Sorg- und Achtlosigkeit und die Fihigkeit des Ziehenlassens aus
(Bogusz, 2010, 62).

Ricoeur erklirt diese Sorglosigkeit mit der Ablehnung der Gegenseitigkeit, die
zur Ablehnung des Urteils fithrt® und damit zum Verschwinden des Kalkiils und
der Sorge. Die Agape lehrt die Fihigkeit, Krinkungen zu vergessen, ohne die-
se beiseitezuschieben oder zu verdringen, sondern, »nach einem Wort Hannah
Arendts iiber das Verzeihen, sie stehen zu lassen« (Ricoeur, 2006, 277). Als be-
rithmtesten Vertreter der Agape stellt Ricoeur Dostojewskis Fiirst Myschkin vor.
Dieser besitze ein »verbliiffendes Verstandnis fiir Situationen« und sei deshalb
tiberall dort, »wo es Streit und Protest gibt: Sein Handeln ist jeweils angemessen,
ohne den Umweg iiber die allgemeine Regel zu nehmen« (ebd., 281).

Welchen Status hat diese iibermenschlich, ja paradiesisch wirkende Vorstel-
lung der Agape? Handelt es sich dabei um ein Modell von menschlichen Hand-
lungen, die so tatsichlich vorkommen? Oder ist die Agape im besten Fall eine
Utopie und im schlechtesten eine Tiuschung (vgl. ebd., 278 und Boltanski, 1990)?

Wie lasst sich die Verwirklichung einer uneigenniitzigen Liebe denken, »der
das Begehren fremd ist, weil sie nichts entbehrt« und die nur ein Begehren hat,

3 Ricoeur verweist hier auf die Bibel: »Richtet nicht, auf daf ihr nicht gerichtet werdet«, Mat-
thaus 7:1 (Ricoeur, 2006, 27).

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Gabe und Anerkennung

»zu geben, [denn] das ist der Ausdruck ihrer Grofherzigkeit« (Ricoeur, 2006,
280)?

Hier kommt die Gabe ins Spiel, die als Reprisentantin der Agape in der echten
Welt verstanden wird:

»Was auch immer die archaischen Urspriinge der Okonomie der Gabe sein mégen,
die Gabe ist in unseren Cesellschaften, die ansonsten von der Warenékonomie
beherrscht werden und wo alles seinen Preis hat, noch prasent, aber gesellschaft-
lichen Codices unterworfen, die die Beziehung zwischen Gabe und Gegengabe re-
geln« (Ricoeur, 2006, 281).

Diese gesellschaftlichen Codices fithren zu einer Wahrnehmung der Gegengabe
als verpflichtend, wihrend die Agape keine Gegengabe kennt und jede Gabe als
fiir sich stehende Geste wahrnimmt. Ricoeurs Interpretation der Gabe als Aus-
druck der Agape muss also die verpflichtende Gegenseitigkeit ablehnen und den
Dreischritt Geben — Nehmen — Erwidern verneinen. Den Gebern in der Agape muss
die Gegengabe fremd sein, sodass sie bei der ersten Gabe stehen bleiben. Wie
dieser Paradigmenwechsel von der Gegenseitigkeit zur Wechselseitigkeit zu ver-
stehen ist und wie Ricoeurs Modell einer wechselseitigen Gabe aussieht, wird im
Folgenden erarbeitet.

8.2.4 Von der gegenseitigen zur wechselseitigen Gabe

Um die Gabe zu einer Lichtung im Konflikt zu machen, der die Agape und den nach
ihr benannten Friedenszustand selbst in der Situation des Kampfes erahnen lisst,
muss Ricoeur sie als groRziigige Gabe verstehen. Ebenso wie die Agape keine
Gegenseitigkeit kennt, fithrt auch ein Verstindnis der Gabe als gegenseitige Geste
zu einem Konflikt. Wird die Frage nach der Motivation zur Erwiderung mit einer
Verpflichtung beantwortet, zerstort dies die Grofdziigigkeit der ersten Gabe und
entblofit sie als eine vom Kalkiil bestimmte Handlung. Ein Geschenk, das durch
seine Erwiderung anerkannt wird, verliert den Charakter des Geschenks und der
Uneigenniitzigkeit (Ricoeur, 2006, 286). Um diesem Problem der Zerstérung der
GroRziigigkeit durch die Pflicht zur Gegenseitigkeit zu entgehen, schligt Ricoeur
vor, die Ebene der systematischen Beschreibung des Gabentausches zu verlassen
und eine phinomenologische Betrachtung zu wagen. Mit einer Konzentration auf
die konkreten Handlungen der Akteure hofft Ricoeur, die Sphire der Aquivalenz
verlassen zu konnen. Diese Sphire ist vor allem die des modernen Marktes, auf
dem die reine Gegenseitigkeit herrscht und die Bezahlung der wechselseitigen
Verpflichtung der Tauschakteure eine Ende bereitet (ebd., 289).

»Der Markt, kdnnte man sagen, ist Gegenseitigkeit ohne Wechselseitigkeit. So ver-
weist der Markt ex negativo auf die Besonderheit der wechselseitigen Bindungen,

- am 12,02.2026, 17:00:30.

97


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Teil Il: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

die dem Tausch von Gaben innerhalb des Gesamtbereichs der Gegenseitigkeit ei-
gen sind; dank dem Gegensatz zum Markt fallt der Akzent eher auf die Grofher-
zigkeit des ersten Gebenden als auf die Forderung zu erwidern« (Ricoeur, 2006,
289).

Was hat es mit der Wechselseitigkeit auf sich, mit der Ricoeur eine Neubewertung
der Gabe im Kontext der Agape anstrebt? Zunichst bedarf es zum Verstindnis
dieser Neubewertung einer Abkehr von der Deutung der Gabe aus der Perspektive
eines entfernten Beobachters, der die Gesamtheit der Tauschakte der gesellschaft-
lichen Akteure analysiert und interpretiert. Ricoeur verlisst diesen analytischen
Beobachtungsposten und begibt sich auf die Ebene der Akteure. Sein Ziel ist ei-
ne Beschreibung der Beziehungen zwischen den gabentauschenden Akteuren. Auf
dieser Ebene, so hofft er, wird der grofiherzige Charakter jeder einzelnen Gabe be-
wahrt und nicht von der Erkenntnis der systematischen Gegenseitigkeit zerstort.
Indem sich Ricoeur auf diese Perspektive der einzelnen Akteure einlisst, werden
die bereits erarbeiteten Faktoren Zeit und Ungewissheit (siehe Kapitel 3.7) in einer
Weise wirksam, die anderen Untersuchungsweisen fremd bleibt. Das Unwissen
iber die Wahrscheinlichkeit einer Gegengabe und der moglicherweise lange Zeit-
raum bis zu dieser Gegengabe bewahren jeder Gabe ihre Uneigenniitzigkeit. Die
Geber von Eréffnungsgeschenken hoffen im Akt des Gebens noch nicht auf eine
spitere Gegengabe, sondern konzentrieren ihre Bemithungen zunichst darauf,
ihr Gegeniiber von der Annahme ihrer Gabe zu iiberzeugen. Der Fokus liegt dann
nicht auf der Frage nach der Verpflichtung zur Erwiderung, sondern auf dem
Warum geben? (ebd., 301).

»Die Bewegung des Gebens ist die Geste, mit der der ganze Prozef$ beginnt. Die
Crofherzigkeit der Gabe fiihrt nicht bloR zu einer Rickerstattung, die strengge-
nommen die erste Gabe vernichten wiirde, sondern zu so etwas, wie einer Antwort
auf ein Angebot« (Ricoeur, 2006, 301).

Ricoeur schligt deshalb eine neue Sprachregelung vor, die diesen Umstand be-
riicksichtigt und jede Gabe neu bewertet:

»Genaugenommen hat man sich die erste Gabe als Modell der zweiten und die
zweite Gabe als eine Art, wie ich sagen mochte, zweite erste Gabe vorzustellen«
(Ricoeur, 2006, 301).

Die Gegengabe ist damit keine Reaktion auf eine Verpflichtung, sondern eine
Antwort auf den Appell, motiviert durch die Grofziigigkeit der ersten Gabe. Es
handelt sich nicht mehr um eine gegenseitige Befolgung des Dreischritts Geben -
Nehmen — Erwidern, sondern um eine wechselseitige Abfolge von Geben und Emp-
fangen.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Gabe und Anerkennung

8.2.5 Gaben und wechselseitige Anerkennung

Durch den Wechsel der Perspektive riickt die Art des Empfangens in den Vor-
dergrund. Indem eine grofRherzige Gabe angenommen wird, wird der Geber als
grofSherzig anerkannt. Ricoeur verweist in diesem Zusammenhang auf die Dop-
pelbedeutung des franzdsischen Wortes reconnaissance: Es steht einerseits fiir die
Anerkennung, andererseits fiir die Dankbarkeit. Im wechselseitigen Gabentausch
erfahren sich die Akteure abwechselnd als in ihrer Grof3herzigkeit anerkannt und
mit bedingungsloser GrofRherzigkeit bedacht. Wo bisher die Pflicht zur Erwi-
derung herrschte, tiberbriickt nun die Dankbarkeit den Abstand zwischen den
Begriffspaaren Geben — Empfangen und Empfangen — Erwidern (Ricoeur, 2006, 303).
Damit erklirt sich auch die Tatsache, dass Gaben nicht mit Preisen versehen
werden kénnen und zwischen den einzelnen Gaben ein zeitlicher Abstand liegen
muss:

»Der Abstand den sie [die Dankbarkeit] zwischen die beiden Paare legt, ist im
Vergleich zur Aquivalenz des Rechtsverhaltnisses, aber auch der des Verkaufs ein
Abstand der Ungenauigkeit. Eine doppelte Ungenauigkeit: hinsichtlich des Werts
und der Zeit. Im Reich der Dankbarkeit sind der Wert der ausgetauschten Ge-
schenke und der Warenpreis inkommensurabel. Das ist der Niederschlag des ohne
Preis* im Austausch von Gaben. Auch fiir die angemessene Frist bis zur Gegengabe
gibt es kein genaues Maf: das ist der Niederschlag der Agape, die nichts erwartet.
Der Abstand zwischen dem Paar geben-empfangen und dem Paar empfangen-
erwidern wird also durch die Dankbarkeit zugleich geschaffen und iiberbriickt«
(Ricoeur, 2006, 303).

Aufgrund der Zugrundelegung eines sehr spezifischen Verstindnisses von Aner-
kennung durch seinen expliziten Bezug auf Hegel und durch die Zielsetzung der
Suche nach Friedenzustinden im Sinne der Agape setzt Ricoeur hohe Anforde-
rungen an den Gabentausch. Um sein Vorhaben erfolgreich zu vollenden, reicht
es nicht aus, einen beliebigen Gabentausch zu finden, in dem Anerkennung ver-
mittelt wird. Vielmehr geht er iiber Hénaff hinaus, indem er nach einer explizit
groflherzigen Gabe sucht, mit der wechselseitige Anerkennung symbolisch ver-
mittelt wird.

Seine Ausgangsfrage Wann kann sich ein Individuum fiir anerkannt halten? beant-
wortet Ricoeur im Sinne der Agape mit dem Verweis auf eine Gabenbeziehung,
in der jede Gabe als erste, groRherzige Gabe in einem wechselseitigen Austausch
von Anerkennung und Dankbarkeit wahrgenommen wird (die Agape kennt keine
Gegenseitigkeit). Eine solche Gabe ist auch im Kontext des Zeremoniellen eine

4 Ricoeur verweist hier auf die besondere Untersuchung von Giitern ohne Preis bei Hénaff,
2009.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

99


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Ausnahmeerscheinung, da sich Formen wie der Potlatsch in der Regel nicht von
»der Last potentieller Konflikte trennen [lassen]« (Ricoeur, 2006, 306). Eine Uber-
windung des Kampfes um Anerkennung durch den Gabentausch hatte Ricoeur
bereits zu Beginn der Untersuchung ausgeschlossen und die deutlich bescheide-
nere Hoffnung formuliert, in der befriedeten Erfahrung realer Anerkennung im
Gabentausch Lichtungen zu finden, die er als Momente des Friedens begreift. Diese
Lichtungen sollten angesichts der Furcht vor einem von unendlichem Verlangen
nach Anerkennung angeheizten Kampf fiir Zuversicht sorgen und die Richtigkeit
der »moralischen Motivation des Kampfes« (ebd., 274) bestitigen. Diese Hoft-
nung ist nur zum Teil erfillt worden. Ein generelles Postulat des Gabentausches
als Gegenmodell zum Kampf ist nicht haltbar. Und doch gibt es Gabenformen,
die Anlass zur Zuversicht geben:

»Vielleicht bleibt der Kampf um Anerkennung unendlich: doch die Erfahrung tat-
sichlicher Anerkennung im Austausch von Gaben, vor allem in seiner festlichen
Gestalt, bringen dem Kampf um Anerkennung die Gewiheit, daf} seine Motivati-
on, die ihn vom Machthunger unterscheidet und vor der Faszination schiitzt, we-
der Schein noch eitel ist« (Ricoeur, 2006, 306).

Wenn der Gabentausch sich nur hin und wieder als grofRziigige und wechselseiti-
ge Geste der symbolischen Vermittlung von Anerkennung erweist, bescheinigt er
dem Kampf um Anerkennung die richtige Richtung und wird als befriedete Lichtung
inmitten des Konflikts sichtbar. Die Botschaft der Gabe ist fiir Ricoeur eine hoff-
nungsvolle. Sie macht Hoffnung darauf, dass das Risiko der ersten Gabe gliickt,
dass das Angebot der Anerkennung und des Vertrauens dem Konflikt vorgezogen
wird und dass die Wette auf ein befriedetes Miteinander hin und wieder einmal
gut ausgeht.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9 Homo Donator und die Politik der Gabe

Frank Adloff wihlt in seinem Buch Politik der Gabe. Fiir ein anderes Zusammenleben
(Adloff, 2018) einen anderen Ansatz als die bisher referierten Autoren.' Adloff ist
seit langem eine der aktivsten deutschen Stimmen im ansonsten eher franzgsisch
geprigten Gabendiskurs. Er mischte sich als Autor und Herausgeber vielfach in
die Debatte ein und machte als Ubersetzer des Werkes Anthropologie der Gabe von
Alain Caillé (Caillé, 2008) eine der wichtigsten Mauss-Rezeptionen und das darin
entwickelte Paradigma der Gabe auch einem deutschsprachigen Publikum zu-
ginglich. Adloff, der eng mit Caillé und dessen M.A.U.S.S.-Bewegung verbunden
ist, orientiert sich an deren anti-utilitaristischer Lesart und Weiterentwicklung
der Gabe. In seinen eigenen Publikationen untersuchte er bisher unter ande-
rem philanthropisches Engagement mithilfe einer Gabenperspektive (siehe bspw.
Adloft, 2009, Adloff, 2010, Adloff und Sigmund, 2005) und schlug eine Briicke
zwischen der Gabe und radikaldemokratischen Theorieansitzen (Adloff, 2016).

In Politik der Gabe greift er diese verschiedenen Ansitze auf und betrachtet mit
dem Prinzip der Gabe menschliches Zusammenleben, Wirtschaft, Politik, Zivilge-
sellschaft und den Umgang der Menschen mit ihren natiirlichen Lebensgrundla-
gen. Dazu arbeitet er heraus, welche Bedeutung dem Mauss’schen Prinzip der Ga-
be gegeniiber anderen gesellschaftlichen Ordnungs- und Organisationsprinzipien
zukommt. So wird die Gabe besonders mit dem Prinzip der Hierarchie (Staat)
und dem des eigennutzorientierten Tausches (Markt) kontrastiert, die moderne
Gesellschaften zu dominieren scheinen.

Adloff kniipft auflerdem an einen weiteren Diskurs an, der in den letzten
Jahren an Bedeutung gewonnen hat. Die Kritik am bekanntesten der wirtschafts-
wissenschaftlichen Menschenbilder, dem Homo oeconomicus, fithrte zur Entwick-

1 Die Uberlegungen dieses Abschnitts beruhen auf meiner Besprechung des Buches Politik der
Gabe. Fiir ein anderes Zusammenleben (Adloff 2018), die im Dezember 2019 unter dem Titel
»Rezension: Vom Ritus des Gabentausches zu realen Utopien. Frank Adloffs Entwurf einer
Politik der Gabe« (Frick, 2019) in der Zeitschrift »Ethik und Gesellschaft«veréffentlicht wurde.
Ich greife im Folgenden auch in wértlichen Ubernahmen auf diese Rezension zuriick. Mein
Dank gilt an dieser Stelle den Herausgebern der Zeitschrift fiir die Erlaubnis zur erneuten
Verwendung.

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

lung von zahlreichen, sich teilweise erginzenden und teilweise alternativ gegen-
iberstehenden Menschenbildern. Homo sustinens, Homo sociologicus, Homo religiosus,
Homo biologicus oder Homo politicus sind nur ein paar Beispiele, die hier genannt
werden konnen. Mithilfe von vielfiltigen Verweisen auf Marcel Mauss selbst, die
Rezeptionsgeschichte des Gaben-Essays und Ergebnisse aus anderen Disziplinen,
entwickelt Adloff ein neues Menschenbild der Gabe, das er Homo donator nennt. Er
gibt damit die Vorstellung des methodologischen Individualismus auf und kon-
zipiert den Menschen als ein von Beginn an in ein Netz aus Akten des Gebens,
Nehmens und Erwiderns verstricktes Wesens; ein Wesen, dessen Unabhingigkeit
und Freiheit sich nur in Anerkennung seiner vielschichten Abhingigkeiten (von
Mitmenschen und der Natur) denken lisst und dessen beste Handlungsoption
daher in der Kooperation mit anderen liegt.

Auf der Grundlage dieses Menschenbildes erarbeitet Adloff schlieflich seine
politische Vision oder das, was er titelgebend die Politik der Gabe nennt. In Aner-
kennung der Abhingigkeit muss Politik nach Wegen der Gestaltung des Miteinan-
ders suchen, die den Individuen innerhalb des Abhingigkeitsgeflechts moglichst
grofde Freiriume erdffnen und ein Zusammenleben im Sinne eines harmonischen,
immer wieder neu ausgehandelten Wir ermoglichen.

9.1 Das Menschenbild des Homo Donator

Adloff nimmt die Uberlegungen von Marcel Mauss zum Ausgangspunkt, um iiber
die Implikationen der Gabe fiir das Verstindnis des Menschen und des Zusam-
menlebens in menschlichen Gemeinschaften nachzudenken. Er verkniipft ethno-
logische, kognitionswissenschaftliche, evolutionsbiologische und demokratietheo-
retische Erkenntnisse zu einem Menschenbild des Homo donator. Mithilfe von John
Dewey, Georg Herbert Mead, Francisco J. Varela und Michael Tomasello charak-
terisiert Adloff den Menschen als ein prosoziales Wesen, fiir das die Kooperation
zu einem Grundprinzip des gelingenden menschlichen Zusammenlebens erho-
ben wird. Gabenpraktiken werden zum Ausdruck und zentralen Modus dieser
Prosozialitit (vgl. Adloff, 2018, 75-96):

»Wir befinden uns schon immer in Assoziation miteinander, das nichtsoziale We-
sen Mensch ist eine blofie Fiktion. Allerdings gilt es, sich die Assoziation anzueig-
nen und zu einem individuellen Mitglied einer Gemeinschaft zu werden, das die
Beitrage anderer zur Kooperation schitzt und dessen Beitrage reziprok von den
anderen wertgeschatzt werden. Ein wechselseitiges Geben und Nehmen verleiht
den Individuen einerseits einen Sinn fir die Gemeinschaft und andererseits fir
dieindividuellen Beitrage zum Gelingen des Gemeinschaftslebens« (Adloff, 2018,
96).

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9 Homo Donator und die Politik der Gabe

Im Menschenbild des Homo donator wendet sich Adloff auf Grundlage des Phi-
nomens der Gabe vom methodologischen Individualismus ab und konzipiert den
Menschen als ein Wesen, das sich in einem Netz von Abhingigkeiten entwickelt,
sich darin seiner selbst bewusst wird und handelt. Zur Unabhingigkeit und damit
zur Freiheit entwickeln konne sich ein Mensch iiberhaupt erst dann, wenn ihm
von seinen Mitmenschen und der ihn umgebenden Natur die dafiir notwendigen
Bedingungen gegeben werden.

Die Erkenntnis dieser Abhingigkeit, der Tatsache, dass es neben dem eigenen
Geben immer auch darauf ankomme, zu bekommen und zu nehmen, fithre zur
Abkehr von der Vorstellung, die Abhingigkeit von anderen jemals itberwinden
zu konnen (Adloff, 2018, 224). Dies zu verstehen heiflt dann, die Bedingungen zu
erkennen, unter denen die eigene Entfaltung méglich wird, und die Bedeutung zu
begreifen, die die eigenen Gaben (beispielsweise der Fiirsorge) fiir die Entfaltung
anderer haben (ebd.).

Von dieser Erkenntnis ausgehend erarbeitet Adloff eine politische Utopie, ei-
ne Politik der Gabe, die darauf ausgerichtet ist, den Menschen trotz dieser Ab-
hingigkeiten und gerade im Anschluss an deren Anerkennung méglichst grofie
Freirdume zu erdffnen und ein gelingendes Leben innerhalb einer friedlichen,
harmonischen Gemeinschaft zu erméglichen.

9.2 Eine politische Utopie der Gabe

Gleich zu Beginn des Buches fithrt Adloff die Gabe als »Dreh- und Angelpunkt«
(Adloft, 2018, 10) dieser Suche nach einem »anderen Umgang der Menschen un-
tereinander und mit der Natur« (ebd.) ein. Er macht deutlich, dass fiir ihn die
Krisenhaftigkeit der gegenwirtigen Gesellschaftsform in der Dominanz des uti-
litaristischen Denkens und Handelns begriindet liegt. Auflerdem kritisiert er die
Annahme eines Zusammenhangs zwischen dem guten Leben und wirtschaftli-
chem Wachstum (ebd.). Diesen beiden folgenschweren Fehlschliissen miisse, ganz
im Sinne des Mauss’schen Anliegens, entgegengetreten werden.

Adloff zeigt eine Vision auf, in der sich Menschen nicht hauptsichlich auf
berechenbare wirtschaftliche Wohlstandsfaktoren konzentrieren, sondern auf ei-
ne Form des Zusammenlebens, in der die Lebensqualitit mithilfe der Qualitit
der sozialen Beziehungen und dem Verhiltnis des Menschen zur Natur gemes-
sen wird (ebd.). Ein solches Zusammenleben beruht fiir ihn auf dem bereits von
Mauss beschriebenen Dreischritt des Gebens, Nehmens und Erwiderns (ebd.).
Das Menschenbild des Homo donator mache dabei deutlich, dass Selbsterfahrung
und Selbstreflexion fiir den Menschen nur innerhalb einer Gemeinschaft und in
der Interaktion mit anderen moglich seien.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

103


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

Mithilfe des radikaldemokratischen Ansatzes von John Dewey argumentiert
Adloff, dass der Mensch auf Kooperation ausgerichtet sei und deshalb, im Haber-
mas’schen Sinne, die »Demokratie der menschlichen Lebensform als Telos inne-
wohnt« (ebd., 91). Wichtig ist ihm dabei, dass diese Ausrichtung des Menschen
auf Kooperation und demokratisches Zusammenwirken sich einerseits evolutio-
nir erklart, andererseits aber auch normativ verstanden und eingefordert werden
konne und die entsprechenden Motive dem Menschen nicht fernliegen (vgl. ebd.,
92).

Die Perspektive der Gabe zeige, dass Menschen in allen kulturellen Kontex-
ten und zu allen Zeiten dazu in der Lage waren und sind, mit Blick auf das
Wohl anderer miteinander zu kooperieren, und dass die Logik der individuellen
Nutzenmaximierung nicht notwendigerweise eine dominante Stellung innehabe.
Gabenbeziehungen und Gabenpraktiken sind entsprechend auch in modernen
Gesellschaften unverzichtbar, obgleich sie in der Regel unsichtbar bleiben:

»In diesem Sinne ist auch das vorliegende Buch zu verstehen: Es geht um eine
Archidologie der Gabe, die die Gabe schon immer in den modernen normativen
Rahmen von Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit stellt. Es geht um eine Theorie
der Gabe im Kontext radikaler Demokratievorstellungen« (Adloff, 2018, 95).

Adloffs Argument, das Prinzip der Gabe sei auch in der Moderne noch wirk-
michtig und bilde die Grundlage fir ein anderes Zusammenleben, stiitzt sich
auf die Tatsache, dass selbst in Gesellschaften, in denen Mirkte und struktur-
gebende Organisationen wie etwa Behdrden, Firmen oder die Institutionen des
Wohlfahrtsstaates dominieren und individuelle Aushandlungsprozesse im Sinne
der Gabe in die Sphire des Privaten verdringt werden, gabenférmige Interaktio-
nen nur scheinbar aus der 6ffentlichen Sphire verschwunden sind. Er zeigt im
Gegenteil, dass ihnen auch weiterhin existentielle Bedeutung fiir das Zusammen-
wirken der Menschen zukommt. So sind innerhalb von hochgradig strukturierten,
formellen Organisationen zwischen den einzelnen Mitarbeitern informelle Bezie-
hungen und kollegiale Hilfeleistungen unverzichtbar (ebd., 121). Und jenseits von
Mirkten und Organisationen ist es fiir Adloff vor allem die Sphire der Zivilge-
sellschaft, die von der Gabe getragen wird. In ihr werden ganz unterschiedliche
Ressourcen wie Zeit, Geld und Ideen (vgl. ebd., 240) eingebracht, ohne dass das
Erzielen von Profiten dabei eine Rolle spielt. Zivilgesellschaftliche Vereinigungen
basieren weder auf einer hierarchischen Struktur, wie das in staatlichen Organi-
sationen der Fall ist, noch auf einem symmetrischen Austausch von Giitern und
Leistungen, wie er auf dem Markt geschieht. Vielmehr herrscht hier das dritte
Paradigma von »gleichzeitiger Freiwilligkeit und Verpflichtung, Spontaneitit und
Bindung« (ebd., 240), das Adloff im Anschluss an Caillé, 2008 als Paradigma der
Gabe einfithrt.

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9 Homo Donator und die Politik der Gabe

In diesem Sinne versteht er die funktionierende Zivilgesellschaft als beispiel-
haft fur das Wirken des Prinzips der Gabe. In ihr gelinge es, gleichzeitig das
Individuum in seiner Besonderheit, das geschaffene Gemeinsame und das »ver-
mittelnde Prinzip der egalitiren Reziprozitit« (ebd., 240f.) zu verwirklichen. In-
dem innerhalb der Zivilgesellschaft das »freie Spiel der Gabe« (ebd., 241) zur Ent-
faltung kommt, konstituiert sich eine Gemeinsambkeit, die nicht wie im Bereich
der Familie auf engste personliche Bindungen zuriickzufithren ist, sondern auf
die in der Gabe deutlich werdenden wechselseitigen Abhingigkeiten (vgl. ebd.).
Auch an anderer Stelle finden sich, so Adloff, Beziehungen, die auf dem Prinzip
der Gabe beruhen. Mutter-Kind-Beziehungen, die eine Entwicklung der Kinder
zu selbststindigen und selbstbewussten Menschen iiberhaupt erst ermoglichen,
nennt er ebenso wie die grofe Zahl von Careworkern, die sich unbezahlt um
eigene Angehorige oder zu geringen Lohnen um fremde Menschen kiimmern.
Als weitere Beispiele fithrt er das Verhiltnis von ehemaligen Kolonialmichten zu
ihren Kolonien und das Verhiltnis zwischen Mensch und Natur an.

In beiden Fillen handelt es sich um ein Gabenverhiltnis und nicht um einen
symmetrischen Austausch. Diese Tatsache wird jedoch nicht anerkannt oder be-
wusst verschleiert, weshalb ein Ausbeutungsverhiltnis entsteht, in dem eine, fir
die Entwicklung von Wohlstand und Reichtum relevante Leistung nicht entspre-
chend gewiirdigt wird. Adloff macht dabei deutlich, dass im Unsichtbarbleiben
dieser Gaben eine Ungerechtigkeit liegt, die im Privaten ebenso problematisch
sei wie auf der Ebene des Umgangs zwischen Nord und Siid oder zwischen dem
Mensch und seinen natiirlichen Lebensbedingungen. Indem von symmetrischen
Tauschbeziehungen als dem Normalfall ausgegangen werde, wiirden Gabenbezie-
hungen und deren Leistungen nicht (an-)erkannt und ein (teilweise) unsichtbares
Ausbeutungsverhiltnis perpetuiert (vgl. ebd., 20).

Die Erkenntnisse iiber die Bedeutung von Gabenbeziehungen und die freige-
legten Gabenpraktiken interpretiert Adloff als gegenhegemoniale Projekte, die er
mit Erik Olin Wright (Wright, 2017) als »reale Utopien« (Adloff, 2018, 251) bezeich-
net, und verkniipft sie auf originelle Weise mit Projekten wie der sogenannten
Commons-Bewegung,” der lateinamerikanischen Vorstellung des guten Lebens Buen
Vivir* und den Argumenten der Postwachstumsbewegung. Adloff méchte im Sin-
ne von Wright zeigen, wie sich in gewissen gesellschaftlichen »Nischen« Riume
er6ffnen, in denen Menschen so handeln, »wie man es sich utopisch ersehnt, und

2 Silke Helfrich und David Bollier beschreiben die Anliegen der Commons-Bewegung wie folgt:
»Die Welt als Commons zu denken und zu gestalten bedeutet, unsere Kooperationsfahigkeit
so zu nutzen, dass sich niemand (iber den Tisch gezogen fiihlt, aber auch niemandem ein
Platz am Tisch verweigert wird« (Helfrich und Bollier, 2019, 18).

3 Vgl. z.B. Acosta, 2015.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

105


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

dadurch die Wahrscheinlichkeit steigern, dass sich Alternativen ausbreiten, die
umsetzbar und attraktiv erscheinen« (ebd.).

9.3 Politik der Gabe und Konvivialismus

Adloffs Buch folgt in seinem Aufbau einer Argumentation, die vom Gabentausch
bei Mauss ausgeht, die gewonnenen Erkenntnisse zu dem Menschenbild des Ho-
mo donator verdichtet und auf diesem basierend eine eigene politische Vision, die
titelgebende Politik der Gabe, entwirft. Diese ist eng an die Bewegung der Kon-
vivialisten* angelehnt und fufit auf der These, dass mit der Gabe gezeigt worden
sei, wie Kooperation, ein Miteinander statt eines Gegeneinanders, strukturell in
die »menschlichen Interaktionsordnungen« (ebd., 243) eingeschrieben sei. Wenn
von dieser Prosozialitit ausgegangen werden kann, verschiebt sich der Fokus poli-
tischer Uberlegungen auf die Erméglichung von sozialen Beziehungen und deren
qualitative Verbesserung. Soziale Beziehungen sind dann nicht linger ein Mittel
zum Zweck (der individuellen Bediirfnisbefriedigung), sondern werden zum Ziel
und Selbstzweck (vgl. ebd., 244).

Im Anschluss an Mauss, Caillé und die M.A.U.S.S.-Bewegung argumentiert
Adloff, dass Politik und Gesellschaft normativ auf eine »psychologische und kul-
turelle Disposition zur Grofdziigigkeit und Solidaritit« (ebd., 245) bauen kénnen,
die sich bei Menschen kulturiibergreifend und zu allen Zeiten finden lasse. Die-
ses positive anthropologische Menschenbild wird dem Menschenbild des Libe-
ralismus entgegengesetzt, das von einem eigenniitzigen Menschen ausgeht und
die auf diesen Grundlagen aufbauende Gesellschaft »aller normativen Strukturen
beraubt« (ebd., 245). Tugendhaftigkeit ist, so Adloff, im Sinne des Homo donator
im Menschen angelegt und muss nicht, wie im Totalitarismus oder Liberalismus,
gewissermafien mit Zwang oder Anreizen »von auflen an den Menschen heran-
getragen« (ebd., 246) werden. Aufbauend auf dieser Vorstellung lasst sich eine
Gesellschaft denken, die an die vielfachen Praktiken der Konvivialitit, des groR-
ziigigen Umgangs miteinander, ankniipft, die in Familien- und Freundschafts-
beziehungen sowie in zahlreichen zivilgesellschaftlichen Projekten bereits gelebt
werden (ebd., 246f.).

Mit dem Bekenntnis zum Konvivialismus buchstabiert Adloff fiir die Gegen-
wart aus, was Mauss am Ende seines Essays als Hoffnung fiir das Frankreich

4 Die Bewegung der Konvivialisten zielt auf eine Politik, »die sich auf das Prinzip einer gemein-
samen Menschheit, einer gemeinsamen Sozialitat, der Individuation und der Konfliktbeherr-
schung beruft« (Les Convivialistes, 2014, 60). Frank Adloff ist, wie Alain Caillé und andere
prominente Sozialwissenschaftlerinnen und Sozialwissenschaftler (so zum Beispiel Daron
Acemoglu, Serge Latouche, Edgar Morin und Chantal Mouffe), ein Teil dieser Bewegung.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9 Homo Donator und die Politik der Gabe

der 1920er Jahre formulierte. Adloff zeigt, an wie vielen Stellen gegenhegemo-
niale Projekte verfolgt werden, die unter der Chiffre der Gabe in eine positive
Vision eingebunden werden kénnen. Damit aktualisiert und konkretisiert er die
Mauss’sche Hoffnung mit Blick auf gegenwirtige Gesellschaften.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

107


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Struktur und Potentiale der Gabe

Die besprochenen Autoren betten die Gabe in verschiedene sozialtheoretische
Debatten ein. Pierre Bourdieu plidiert fiir einen umfassenden Okonomiebegriff
und konzipiert das Soziale als einen »Kampf um die Erhaltung von sozialen Po-
sitionen« (Rehbein und Saalmann, 2009, 135). Alain Caillé und die M.A.U.S.S.-
Bewegung erarbeiten mithilfe der Gabe ein drittes Paradigma, das die Dichotomie
zwischen methodologischem Individualismus und methodologischem Holismus
iiberwinden soll. Marshall Sahlins entwickelt im Anschluss an Mauss eine neue
Losung der Konfliktsituation im Hobbes’schen Naturzustand, die er dessen Levia-
than gegeniiberstellt. Marcel Hénaff und Paul Ricoeur schlagen die Briicke zum
Anerkennungsdiskurs. Hénaff arbeitet explizit unabhingig von der Hegel'schen
Figur des Kampfes um Anerkennung (der auch eine Antwort auf Hobbes ist), wih-
rend Ricoeur im Dialog mit diesem vorgeht. Frank Adloff schlieflich macht den
Gabendiskurs fruchtbar fiir eine Verbindung mit radikaldemokratischen Ideen
und verortet ihn innerhalb des Vorhabens des sogenannten konvivialistischen
Manifests, das wiederum von Alain Caillé mafRgeblich initiiert wurde.

Alle gehen von Mauss und dessen Darstellung des Gabentausches aus, und
doch treten in den einzelnen Interpretationen ganz unterschiedliche Aspekte in
den Vordergrund, die alle im Essai bereits angelegt sind.

Bourdieu konzentriert sich auf Symbolik, Kampf, soziale Hierarchie und
Macht, Sahlins auf Vertrauen und die Frage nach einem friedlichen gesellschaft-
lichen Zusammenleben. Bei Caillé und der M.A.U.S.S.-Bewegung werden die
Ambivalenz der Gabe und der Vorrang des Sozialen vor dem Nutzendenken
betont. Hénaff unterstreicht die Bedeutung von Vertrauen, Respekt und Aner-
kennung in der Gabe, wihrend Ricoeur von der Selbstlosigkeit zu wechselseitiger
Anerkennung und darauf aufbauenden befriedeten Zustinden gelangt. Frank
Adloff macht die Gabe zum Ausgangspunkt einer Konzeption des Menschen als
prosozialen Homo donator, dessen beste Handlungsoption in der Anerkennung
seiner Abhingigkeit von anderen und in der Kooperation mit diesen liegt.

Die Gabe, so lautet die Schlussfolgerung dieser Zusammenstellung unter-
schiedlicher Rezeptionsstringe, bewegt sich zwischen den vier Modalititen Frei-
willigkeit und Verpflichtung, (Eigen-) Interesse und Uneigenniitzigkeit und ent-

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1o

Teil lI: Interpretationen und Potentiale der Gabe - von Marcel Mauss bis zur Gegenwart

hilt das Potential fiir ganz unterschiedliche Wirkungen. Handlungen, zu deren
Verstindnis die Logik der Gabe einen Beitrag leisten kann und die folglich als
Gabenpraktiken bezeichnet werden konnen, lassen sich mithilfe dieser Eigen-
schaften charakterisieren: Thre Motivation oszilliert zwischen den vier genannten
Polen, sie fallen gewissermafien in eine Kategorie des »Dazwischen« (Adloff, 2016,
6)' und entfalten je nach Handlungskontext eine Wirkung, die sich auf einer Ska-
la von Potentialen zwischen dem Ausdruck selbstloser Liebe (Ricoeur) und der
Etablierung von Macht (Bourdieu) einzeichnen lisst.

Die Entscheidung, wie sich die Gabe realisiert, ob in Form von Anerken-
nung, Solidaritit und freiheitlicher Gestaltung der Tatsache, dass die Individu-
en einander zur Sicherung des Uberlebens bediirfen, oder in Form von negativ
wahrgenommener Abhingigkeit, Schuld und daraus abgeleiteten Machtansprit-
chen, hingt von verschiedenen, der Gabe zum Teil duflerlichen Faktoren ab. Die
Etablierung eines sozialen Gefiiges mit stabilen Anerkennungsbeziehungen und
Kooperation ist mithilfe der Gabe also ebenso méglich, wie die Errichtung eines
Systems aus Vetternwirtschaft und Korruption. Es kommt dabei einerseits auf die
Beziehung der Interagierenden zueinander und deren kulturellen Kontext (oder,
wie Bourdieu es nennen wiirde, deren »Wahrnehmungskategorien«) an, und an-
dererseits auf das institutionelle Setting, die Rahmenbedingungen, in denen die
Gabe stattfindet.

Indem je nach Handlungskontext in der Gabe die Solidaritit, das Vertrauen
oder die Beziehung der Abhingigkeit betont wird, legen die Geber den Grund-
stein fir die Beziehung der aufeinandertreffenden Individuen und den Modus
der Interaktion.

Die Gabe gibt in ihrem vielfiltigen Auftreten einen Hinweis darauf, dass viele
Interaktionsformen keinen symmetrischen Austausch darstellen. Diese Asymme-
trie wird in der Gabe ausgedriickt, indem sie notwendigerweise einen Uberschuss
bildet. Die Asymmetrien, die es zu gestalten gilt, werden (bei materiellen Gaben
sogar sprichwortlich) greifbar. Das Spektrum moglicher Auswirkungen der Gabe
enthilt unterschiedliche, in der Literatur erdrterte Moglichkeiten, dieser Asym-
metrie zu begegnen. Die Gabe als Ausdruck selbstloser Liebe und mégliche Ge-
gengaben als »zweite erste Gaben« zu verstehen, wie Ricoeur (Ricoeur, 2006, 301)
es tut, 16st die Asymmetrie als Hinwendung zum Anderen auf, die fir diesen
keine Verpflichtung nach sich zieht. Die Anerkennung des Uberschusses und des

1 Alain Caillé macht darauf aufmerksam, dass es erst mit den Entwicklungen der Moderne
scheinbar unmaoglich wird, eine solche Kategorie des »Dazwischen«oder in-between zu den-
ken: »Modern times begin with the decision to split entirely and without hope of return what
the ancient societies had tried to hold together — namely the sacred and the profane, gods
and men, the political and the economic, splendour and calculation, friendship and war, gift
and interest« (Caillé, 2001, 23 zitiert aus Adloff, 2016, 6).

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Struktur und Potentiale der Gabe

Gebers als Interaktionspartner, dem eine Gegengabe entgegengebracht werden
muss, hebt ein Bewusstsein fiir wechselseitige Abhingigkeiten voneinander her-
vor und stellt eine Form dar, sich »zueinander ins Verhiltnis zu setzen«. Dies
erdffnet in einem nichsten Schritt die Méglichkeit, dieses Verhiltnis abzulehnen
(die Annahme der Gabe bzw. die Gegengabe zu verweigern) oder es kooperativ
zu gestalten (sich auf das Spiel der Gabe einlassen). Wird der Uberschuss auf
eine Weise betont, die keinen kooperativen oder ausgleichenden Umgang damit
erdfinet, ihn vielmehr zementiert, so wird ein einseitiges Abhingigkeitsverhiltnis
etabliert, das fir den Abhingigen nicht gestaltbar ist, sondern akzeptiert werden
muss. Auf diese Weise kann die Gabe zu Grundlage und Ausdruck von Machtan-
spriichen werden.

Ausgehend von diesen Erkenntnissen itber die Gabe beschiftigt sich der fol-
gende dritte Teil der Untersuchung mit der Frage, wo derartige Praktiken in mo-
dernen Gesellschaften gefunden werden kénnen, die von staatlichen Institutionen
und einer zentralen Rolle des Marktes geprigt werden, inwiefern ihr Auftreten
wiinschenswert ist und unter welchen Umstinden sie dort welche Wirkungen
entfalten.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

m


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil lll: Von »archaischen« zu
»modernen« Gesellschaften - die Gabe
zwischen Markt und Staat



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die archaischen Gesellschaften, die Marcel Mauss im Essai beschreibt, wer-
den durch die zentrale Bedeutung der Gabe fiir ganz unterschiedliche Bereiche
charakterisiert. Gabenrituale befrieden Konflikte und bestimmen die soziale Ord-
nung, sie sind wirtschaftlichen Aktivititen mit mehreren beteiligten Parteien als
vertrauensstiftende MafRnahme vorangestellt, dienen als Rahmen fiir Verhandlun-
gen und ermoglichen (oder erzwingen) regelmifRige Begegnungen. Gaben stiften,
ganz allgemein, eine Beziehung zwischen den Menschen. Diese Omniprisenz der
Gabe und die Bestimmung der archaischen Gesellschaften durch die Logik der Gabe
sind gleichzeitig Ausgangspunkt und argumentativer Kern der politischen Vision,
die Mauss aus der Gabe entwickelt.

Im vorangegangenen zweiten Teil wurden verschiedene theoretische Angebote
referiert, die die Logik und ein daraus ableitbares Ordnungsprinzip der Gabe kon-
kreter machen. Der dritte Teil stellt nun eine darauf aufbauende Riickkehr zur
Mauss’schen Vision dar. Mauss nimmt mithilfe der Logik der Gabe seine eigene
Lebenswelt, das Frankreich der 1920er Jahre, in den Blick und entwickelt ausge-
hend von den Erkenntnissen aus den archaischen Gesellschaften eine soziale und
politische Agenda fiir die Gesellschaft, in der er selbst lebt. Diese Agenda zielt
auf eine Verbesserung der Lebensverhiltnisse ab, die er konkret mit der Harmo-
nisierung und Solidarisierung des Zusammenlebens verbindet. Die archaischen
Gesellschaften werden diesbeziiglich zum Vorbild fur die nichtarchaischen, die
zentrale Bedeutung der Gabenmoral charakterisiert somit einen Typus von Ge-
sellschaft, »auf den wir unsere eigenen Gesellschaften — nach ihren eigenen Ver-
hiltnissen — gerne wiirden zusteuern sehen« (Mauss, 1990, 164).

Hier werden zwei Dinge deutlich: Erstens macht Mauss klar, dass im Frank-
reich seiner Zeit (das in seiner institutionellen Organisation unserer gegenwirti-
gen Gesellschaft dhnlicher ist als die archaischen Gesellschaften) die Gabe an Be-
deutung verloren hat. Zweitens nimmt er diesen Bedeutungsverlust als etwas Ne-
gatives wahr und erklirt die Etablierung einer angepassten Form der Gabenmoral
zum normativen Ziel. Damit wird weiterhin deutlich, dass Mauss die Entwicklung
von »archaischen« zu »zivilisierten« Gesellschaftsformen nicht ausschlieflich als
Erfolgsgeschichte versteht. Wenngleich er explizit nicht fiir ein »Zuriick zu den
Stammesgesellschaften« pliddiert, spricht er sich angesichts der Krisenhaftigkeit
(vgl. ebd., 19) seiner Gesellschaft doch dafir aus, von anderen Formen des Zusam-
menlebens zu lernen und den negativen Entwicklungen der Moderne die Logik
der Gabe entgegenzusetzen. Konkret geht es ihm um die Kritik an der Domi-
nanz einer utilitaristischen Logik auch auflerhalb der Sphire der Okonomie und
an der Entsolidarisierung der Menschen untereinander. Mauss macht deutlich,
dass er in der Gabenmoral eine Grundlage des menschlichen Zusammenlebens
sieht. Gleichzeitig stellt er fest, dass weite Teile der wirtschaftlichen Praxis und
»des industriellen und des kommerziellen Rechts« (ebd., 159) mit dieser Moral in
Konflikt stehen. Die Zunahme der Bedeutung des berechnenden Eigennutzens

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiber die Wirtschaft hinaus, die Mauss mit dem Utilitarismus verbindet, ist mit
dieser Grundlage unvereinbar:

»Wiederholt haben wir darauf hingewiesen, wie wenig diese Okonomie des Ge-
schenkaustausches sich in den Rahmen der sogenannten natiirlichen Wirtschaft,
den Utilitarismus fiigte. Alle Phinomene des wirtschaftlichen Lebens der unter-
suchten Volker (und diese sind gute Vertreter der grofien neolithischen Zivilisa-
tionen) und all die Uberreste jener Traditionen in Gesellschaften, die uns niher-
stehen, und selbst in unseren eigenen Briuchen, entziehen sich dem Schema der
wenigen Okonomen, die versucht haben, die verschiedenen Wirtschaftsformen
miteinander zu vergleichen« (Mauss, 1990, 166).

Die Untersuchungen zur Gabenmoral lassen sich nicht auf eine »primitive Wirt-
schaft« (ebd., 166) reduzieren, sondern geben Auskunft iiber Grundsitzliches, sie
enthiillen zentrale Bedingungen fiir ein gelungenes Zusammenleben; Bedingun-
gen, die Mauss im Frankreich der 1920er nicht als selbstverstindlich gegeben
erachtet.

Um diese Bedenken und die Rolle der Gabe als Gegenmittel nachvollziehen zu
konnen, ist es zunichst notwendig zu verstehen, was die untersuchten »archai-
schen« Gesellschaften von der Lebensrealitit in Frankreich zu Mauss‘ Lebzeiten
und damit auch von anderen Gesellschaften unterscheidet, die als »modern« be-
zeichnet werden.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11 Die Ablosung der Gabengesellschaft

Wie in den vorangegangenen Ausfithrungen (besonders in Teil 1) gezeigt wurde,
ist die Welt der Gabe ganz wesentlich eine Welt der Vertrautheit. Es handelt sich
in der Regel um kleine Gemeinschaften, die ihre internen Angelegenheiten mithil-
fe des Gabentausches und dessen Orientierung stiftenden Regeln verhandeln und
16sen. Uber die Grenze der Gemeinschaft hinaus ist es der Modus der Gabe, der
einen Umgang mit anderen Gruppen ermdglicht und stabile Beziehungen trotz
auftretender Konkurrenz und Interessenkonflikten stiftet. Auftauchende Fremde
werden im Ritus der Gabe auf ihre Vertrauenswiirdigkeit, auf die Kenntnis der
sozialen Regeln sowie auf ihre Bereitschaft zur Interaktion gepriift. Die Fremd-
heit wird iiberwunden und der Fremde verwandelt sich in einen anerkannten
Interaktionspartner. Spielregeln werden etabliert, Vertrauen wird aufgebaut und
durch weitere erfolgreiche Gaben untermauert. Dann folgen Verhandlungen iiber
das Verhiltnis zueinander und die Losung von konkreten Fragen, wie die Auf-
teilung von Jagdgriinden oder die Etablierung von Verwandtschaft durch Heirat.
Im Laufe dieser Begegnungen und im Anschluss an die vertrauensstiftende Gabe
finden auch profane Austausche statt; Markttausch — nun nicht mehr zwischen
Fremden, sondern aufbauend auf einem Mindestmafd an Wissen iibereinander.
Konflikte werden innerhalb dieses iiberschaubaren Rahmens der Gemeinschaft
oder zwischen den Gemeinschaften gelost, Regelverstofie mithilfe von sozialen
Sanktionen, wie dem Ausschluss aus den Interaktionen, bestraft.

Es herrscht ein konstantes Geben und Nehmen, ein Netz aus Abhingigkeit,
Verpflichtung und Verschuldung, aus Anerkennen und Anerkanntwerden. Soziale
Beziehungen werden mithilfe der Gabe gestiftet, bestitigt und reproduziert. Eine
Interaktion oder gar ein Tausch mit Fremden, die fremd bleiben sollen, ist in
diesem Kontext undenkbar:

»Die Begegnung mit dem Fremden macht die schmale Grenze zwischen Anerken-
nung und Ablehnung deutlich. Entweder findet das Angebot statt und wird ak-
zeptiert, dann herrscht Friede. Oder es gibt kein Angebot, und der Andere bleibt
eine Bedrohung; das kann die Beibehaltung des Zustands der Feindseligkeit sowie
die Méglichkeit des Krieges bedeuten« (Hénaff, 2009, 229).

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ng

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

Die Riten der Gabe als Modus zu akzeptieren bedeutet, dass eine Interaktion nur
dann moglich ist, wenn die Fremdheit iberwunden und Vertrauen hergestellt
wird. Jenseits dieser Uberwindung der Fremdheit und ohne das damit einher-
gehende Wissen iiber die Vertrauenswiirdigkeit des anderen gibt es keine ver-
lassliche Vereinbarung und keinen Rechtsrahmen, der den Austausch mit einem
Fremden absichern wiirde. Die Uberwindung der Fremdheit mithilfe der Gabe
wiederum bedarf der Erfillung umfassender und vielseitiger Bedingungen. Al-
le Interaktionspartner miissen die rituellen Regeln, die Position der anderen in
der sozialen Hierarchie und die fiir diese Position entsprechenden Gaben ken-
nen, damit der Gabentausch gelingt. Diese Bedingungen stellen sicher, dass alle
angemessen anerkannt werden und die absichernden Regeln allen bekannt sind.

Das Herstellen von Vertrauen, Anerkennung und damit der Grundlage fir
weitere Interaktionen ist ein personliches Ringen um das Verhiltnis zueinander,
das durchaus scheitern kann. Ein friedlicher Umgang miteinander wire dann
allerdings ausgeschlossen.

Die Grenzen dieses Verfahrens liegen in seinem enormen Aufwand begriin-
det, weshalb die Gabe in Kontexten scheitert, in denen Interaktionen mit vielen
Fremden unvermeidlich werden. Je grofRer die Gemeinschaften werden, je mehr
Migration geschieht und je bedeutender der Handel mit unbekannten Gruppen
wird, desto offensichtlicher wird, dass andere »Verfahren der gegenseitigen An-
erkennung gefunden werden« miissen (Hénaff, 2009, 209).

1.1 Die Grenzen der Gabe

Moderne Gesellschaften begegnen dieser Herausforderung in der Regel dadurch,
dass dem Markt und dem Handel ebenso zentrale Rollen zugesprochen werden,
wie der Herrschaft des Rechts und dem arbeitsteiligen Zusammenwirkens von
Menschen innerhalb von Organisationen. Die wachsende Rolle des Marktes in
modernen Gesellschaften bedeutet die Ablosung einiger Regeln, die in gabentau-
schenden Gesellschaften relevant waren. Der Markt macht eine Interaktion auch
mit jenen Menschen moglich, die Fremde sind und Fremde bleiben. Um unter
diesen Umstinden Austausch zu ermdglichen und diesen abzusichern, miissen
neue Regeln formuliert werden, die fiir alle am Austausch beteiligten Menschen
gelten, und es miissen Institutionen etabliert werden, die die Einhaltung die-
ser Regeln garantieren. Diese Regeln betreffen vor allem die Frage nach einem
gerechten Austauschverhiltnis, also nach einer Aquivalenz zwischen den ausge-
tauschten Giitern. Diese Frage kann in der Welt der Gabe nicht sinnvollerweise
gestellt werden, da eine erfolgreiche Gabe keine Aquivalenz vorsieht. Vielmehr
wird sie dadurch charakterisiert, dass am Ende der Begegnung ein Uberschuss
bleibt und eben keine Symmetrie hergestellt wurde (vgl. Adloff, 2018, 73). Aus-

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11 Die Ablésung der Gabengesellschaft

schlaggebend ist nicht ein abstrakt festgelegtes Aquivalenzverhiltnis, sondern die
Wahrnehmung der Gabe als angemessen und ihre Annahme durch den Empfin-
ger. Angemessenheit wird dabei nicht nur durch das Verhiltnis der Gabe zu ei-
nem anderen Gegenstand bemessen. Vielmehr ist es wichtig, dass die Gabe die
Beziehung zwischen Geber und Nehmer richtig widerspiegelt, die Position des
Empfingers anerkennt und zum richtigen Zeitpunkt angeboten wird.

Der Austausch in der Marktsituation lagert dagegen den Umgang mit Unsi-
cherheit an ein Verfahren aus: den Austausch von Giitern und Dienstleistungen
unter Einhaltung gewisser Regeln auf dem Markt. Dem Verfahren wird durch
eben diese Regeln ein Rahmen gegeben, der trotz der Fremdheit der handelnden
Personen und dem damit einhergehenden Unwissen iiber den anderen fir rela-
tive Sicherheit beziiglich der Einhaltung der getroffenen Abmachung sorgen soll.
Zu diesem Rahmen zihlen rechtliche Bestimmungen und Sanktionsmechanis-
men ebenso wie die Festschreibung gewisser Austauschverhiltnisse (so z.B. das
Wucherverbot) mithilfe des Geldes, das selbst wiederum Gesetzmifigkeiten un-
terliegt, die dem einzelnen Tauschprozess vorausgehen. Es wird damit unnétig,
das Gegeniiber auf seine Kenntnis simtlicher Regeln »abzuklopfen«. Vertrauen
ist jenseits des Minimalvertrauens unnétig, Vertrauen in den abstrakten Rechts-
rahmen und die ihn garantierenden Institutionen geniigt. Es bedarf hier also nur
einer minimalen Anerkennung: Der andere muss als eine Person (an-)erkannt
werden, die iiber Ressourcen verfiigt, die geeignet sind, um die eigenen Bediirf-
nisse zu befriedigen, und diese zum Tausch gegen etwas anderes bereitstellt. Die
Absicherung der Einhaltung der Regeln hingt nicht letzten Endes von den bei-
den aufeinandertreffenden Interaktionspartnern ab, sondern von einem dritten
- dem Staat und seinen Gesetzen.

Alain Caillé beschreibt diesen Ubergang von kleinen Gesellschaften zu grofRen
und komplexen modernen Gesellschaften als die Entwicklung von einer »Primi-
ren Sozialitit« zu einer »Sekundiren Sozialitit« (Caillé, 2008, 205). Gesellschaf-
ten, die durch »Primire Sozialitit« geprigt werden, zeichnen sich dadurch aus,
dass es moglich ist, Kenntnisse iiber alle potentiellen Interaktionspartner mithil-
fe der Gabe und ihren Riten zu gewinnen. Moderne Gesellschaften zeichnen sich
jedoch durch die Hiufigkeit von Interaktionen mit Fremden aus. Ausreichende
Kenntnis tiber alle potentiellen Interaktionspartner, wie sie nétig wire, um Ver-
trautheit oder Vertrauen herzustellen, lisst sich in diesen Gesellschaften nicht
gewinnen. An die Stelle des Ordnungsprinzips Gabe treten daher in modernen
Gesellschaften die Ordnungsprinzipien des Marktes mit seinem Tauschhandel
und des Staates mit seinen hierarchischen und biirokratischen Strukturen sowie
verbrieften (Biirger-)Rechten. Fiir beide spielt die Logik der Gabe keine bedeuten-
de Rolle. Sie operieren mithilfe ganz eigener Handlungslogiken und Regeln, die
das Aufeinandertreffen von Individuen und deren Verhalten vorstrukturieren und
regulieren. So ist es auf dem Markt und in der Interaktion mit Behérdenvertretern

- am 12,02.2026, 17:00:30.

n9


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

nicht notwendig, sich auf das Gegeniiber, seine Geschichte und Persénlichkeit voll
einzulassen. Vielmehr reicht es aus, im Fall des Marktes die Bediirfnisse des an-
deren zu erkennen und mit den eigenen in Einklang zu bringen. Und fiir einen
Behérdengang ist vor allem das Wissen um die eigenen Rechte, Anspriiche und
Pflichten relevant.

Aufgrund dieser den Bedarf an und die Abhingigkeit von persénlicher Inter-
aktion und freien Aushandlungsprozessen drastisch reduzierenden Wirkung des
Marktes und des Staates bezeichnet Frank Adloff Markt und Staat als Interdepen-
denzunterbrecher (Adloff, 2018, 122), die in modernen Gesellschaften wirken. Die
Entpersonalisierung der Interaktionen und die damit einhergehende Entsolidari-
sierung, die Mauss beklagt, wirken versachlichend (ebd., 119). Die Anspriiche der
Einzelnen hingen nicht mehr von einer persénlichen Verausgabung ab, sondern
von einer unpersonlichen Bewertung anhand allgemeiner Regeln auf der Grund-
lage von Gleichheits- und Gerechtigkeitsanspriichen. Und in Marktsituationen ist
die Frage, ob die jeweiligen Anliegen in einem Aushandlungsprozess miteinander
in Einklang gebracht werden kénnen, nicht an die Wertschitzung gebunden, wel-
che die Interagierenden fiireinander zeigen, sondern an eine Einigung iiber die
auszutauschenden materiellen Giiter. Von dieser Versachlichung der Interaktion,
so die Idee, profitieren letztlich alle. Aushandlungsprozesse werden berechenba-
rer und Anspriiche klarer bewertbar (vgl. Lessenich und Mau, 2005, 258).

1.2 Moderne zwischen Funktionalitat und Intentionalitat

Die beiden charakteristischen Organisationsprinzipien Markt und Staat sind Teil
eines modernen liberalen Gesellschaftsentwurfes, der darauf abzielt, ein friedli-
ches Zusammenleben auch fiir den extremen Fall zu ermdglichen, dass die Indi-
viduen die die Gesellschaft bilden, ausschliefilich ihren eigenen Nutzen im Blick
haben. Der Markt ist als Idee auch deshalb so wirkmichtig geworden, weil er ver-
spricht, die unterschiedlichen eigenniitzigen Handlungen zu einem maximalen
kollektiven Gesamtnutzen zu aggregieren:

»Auf die das Handeln der Wirtschaftssubjekte regulierende Ethiken, so Adam
Smith, konnte verzichtet werden, weil der letzten Endes zuverlassiger und effek-
tiver wirkende Marktmechanismus ihre Funktion iibernahm. Funktionalitat sollte
Intentionalitit ersetzen« (Miinkler, 2003, 19).

Und der Staat verkorpert mit seinen Institutionen und dem Gewaltmonopol die
Garantie der Rechte des Einzelnen, seiner Freiheiten und der Behandlung der
Biirger als Gleiche. Markt und Staat versprechen, unabhingig von den individu-
ellen Eigenschaften und den (guten oder schlechten) Intentionen der einzelnen

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11 Die Ablésung der Gabengesellschaft

Gesellschaftsmitglieder, einen guten Zustand fiir alle funktional herzustellen und
zu sichern, so dass Intentionalitit nicht mehr benétigt wird.!

Die Gabe vermag ein solches Versprechen fiir grofie und komplexe moderne
Gesellschaften nicht zu geben, da sie nichts anderes ist als die Materialisierung
der eigenen Intention, in eine Interaktion und damit einen Aushandlungspro-
zess iber die Regeln des Miteinanders einzutreten. Bleibt die erste Gabe aus
oder scheitert sie, gibt es keine iibergeordneten Mechanismen, die einen Konflikt
verhindern.

Zusitzlich hingt die Frage, welche Auswirkungen Gabenpraktiken entfalten,
entscheidend von der Intention der Interagierenden ab. Eine scheinbar selbstlose
Spende kann Machtanspriiche ausdriicken und Abhingigkeiten etablieren, wenn
die Gebenden sie spiter mit Forderungen verkniipfen (einige empirische Beispiele
siehe Kapitel 15.1).

Sich ausschliefilich auf gabenférmige Handlungen der Menschen zu verlas-
sen, birgt daher ernstzunehmende Risiken: Sie beinhalten notwendigerweise ein
Moment der Freiwilligkeit, sind nie vollkommen verpflichtend und kénnen da-
her auch ausbleiben. Diese Tatsache ist besonders dann problematisch, wenn ein
mogliches Ausbleiben der Gaben zu Unterversorgung mit wichtigen Giitern und
Dienstleistungen wie zum Beispiel in der Grundversorgung mit Nahrungsmitteln
oder medizinischer Versorgung fithren wiirde. Zusitzlich kénnen die Auswirkun-
gen von Gabenpraktiken nicht mit Sicherheit vorausgesagt werden. Sie hingen
vielmehr von den Intentionen der handelnden Personen, die in grofen und kom-
plexen Gesellschaften nicht mithilfe von sozialen Sanktionen beeinflusst werden
konnen, und dem jeweiligen Kontext ab, in dem die Interaktion stattfindet.

Die geschilderten Grenzen der Gabe und die Schwierigkeiten, die mit der Im-
plementierung von Gabenpraktiken besonders in modernen Gesellschaften ein-
hergehen, geben erste Hinweise darauf, weshalb das Prinzip der Gabe fur die
gesellschaftliche Organisation und Ordnung in der Moderne eine wesentlich ge-
ringere Rolle spielt, als dies in den tiberschaubaren »archaischen« Gesellschaften
der Fall war. Die Unsicherheiten des Gabensystems und die Notwendigkeit einer
individuellen Aushandlung wiirden in groflen und komplexen Gesellschaften zu
einem erheblichen Mehraufwand gegeniiber dem Tausch auf dem Markt und bii-
rokratischen Prozessen in der Verwaltung fithren. In 6konomische Begriffe gefasst
verursacht die menschliche Begegnung im Gabentausch demgegeniiber Mehrkos-
ten, das heiflt, die Transaktionskosten wiirden steigen. Dieser Uberschuss wird
in modernen Gesellschaften zu einer Belastung und durch funktionale Mechanis-
men vermieden, die ohne solche »Reibungsverluste der Humanitit« auskommen.

1 Max Weber beschreibt diese, ihn beunruhigende Entwicklung (vgl. Thaa, 2005, 30f.) mit den
Metaphern Versteinerung, Mechanisierung und tote Maschinerie, die mit einer kiihlen Sachlichkeit
funktioniere (Weber, 1981, 188f. in Thaa, 2005, 30f).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

121


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

Ausgehend von Mauss und der Gabe wird im Folgenden anhand unterschied-
licher Debatten die Frage gestellt, wie die Konsequenzen zu bewerten sind, die
eine Gesellschaft tragen muss, in der die (verpflichtenden) Gelegenheiten zur zwi-
schenmenschlichen Verstindigung, zu Aushandlungsprozessen und zur Vermitt-
lung von Anerkennung wegfallen, die in den institutionalisierten Gabenpraktiken
regelmiflig stattfinden.

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi

Die vorliegende Untersuchung hat das Unbehagen zum Thema, das Marcel Mauss
am Markt artikuliert und dem er seine Hoffnung auf eine Riickbesinnung auf die
Gabe gegeniiberstellt. Das Aufkommen von Mirkten ist zwar bereits in Gabenge-
sellschaften beobachtbar, dort stellen sie jedoch ein der Gabe nachgelagertes Phi-
nomen dar, das beispielsweise im Fernhandel Bedeutung hatte. Spitestens mit
den gesellschaftlichen Umwalzungen der industriellen Revolution kommt dem
Markt jedoch eine wachsende Bedeutung zu, und Marcel Mauss sieht die damit
einhergehende Erweiterung des Geltungsbereiches der Marktlogik kritisch, be-
sonders wenn sie auf den Bereich des Sozialen iibergreift. Er argumentiert, dass
von dieser Expansion der Marktlogik auf Bereiche jenseits der explizit 6kono-
mischen Sphire eine Gefahr fir den sozialen Zusammenhalt und damit fir die
Grundlagen des menschlichen Zusammenlebens ausgehe. Was genau diese Ex-
pansion verursacht und weshalb darin eine potentielle Gefahr liegt, wird im Essai
sur le don jedoch nicht ausgefithrt; wodurch die Beantwortung der Frage erschwert
wird, inwiefern die Gabe als Gegengewicht zum Markt dienen kann.

Ein Autor, der an dieser Stelle Hinweise geben kann, ist der Wirtschaftshisto-
riker Karl Polanyi. Dessen Hauptwerk The Great Transformation (Polanyi, 2019, Erst-
veroffentlichung 1944) setzt zeitlich bei den Wirtschaftsformen der Mauss’schen
archaischen Gesellschaften an und entwickelt eine Perspektive, die zu erkliren
versucht, wie und weshalb die Sphire des Marktes im Laufe der industriellen
Revolution an Bedeutung gewann und weshalb sich ihre Logik auf simtliche ge-
sellschaftlichen Bereiche ausbreitete.

Polanyi teilt dabei mit Mauss nicht nur das Unbehagen gegeniiber der domi-
nanten Rolle des Marktes, auch ihre Biographien weisen erstaunliche Parallelen
auf. So engagierte sich Polanyi wie Mauss sein gesamtes Leben lang als dezidiert
politischer Intellektueller und nennt sich bis an sein Lebensende einen Sozialisten
(vgl. Mendell, 1994, Polanyi-Levitt und Mendell, 1987, 21). Aufgrund seiner Nihe
zur Sozialdemokratie muss er seine Heimat Osterreich-Ungarn Anfang der 1930er
Jahre in Richtung Grofbritannien verlassen. Jedoch erweisen sich insbesondere
seine Jahre im SPO-regierten Roten Wien als prigend fiir seine politischen Ansich-
ten und seine Vorstellung des Verhiltnisses von Markt, Gesellschaft und Politik

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

(Ebner, 2017, 169). Er geht nach Grof3britannien, wo er — eine weitere Parallele
zu Mauss - fiir die Universititen Oxford und London in der Arbeiterbildung ti-
tig wird (Block, 2001, xx und Mendell, 1994). Sein Buch The Great Transformation
schreibt er schliefllich in den 1940er Jahren in den USA. Es ist eine wirtschafts-
historisch angelegte Untersuchung, die ihren Ausgang in der Frage nimmt, wie
es zur Jahrhundertkatastrophe (Ebner, 2017, 169) der Weltkriege und des Aufstiegs
des Faschismus kommen konnte.

Polanyi konzentriert sich dabei auf ein Element, in dem er die Wurzel zu
dieser Entwicklung und den zentralen Ansatz zu ihrer Erklirung sieht: die Idee
selbstregulierender Mirkte und der Versuch, diese mit Aufkommen der indus-
triellen Revolution performativ durchzusetzen. Hierin liegt fir ihn die zentrale
Erklirung fiir soziale Spannungen, die sich schliefilich in der Jahrhundertkata-
strophe entladen. Polanyis Argumentation ist unter Wirtschaftshistorikern nicht
unumstritten (vgl. Braudel, 1979, 227f.; Harvey und Metcalfe, 2004, 11)* und soll
im Folgenden auch nicht als Referat historischer Fakten erarbeitet werden. Viel-
mehr geht es darum aufzuzeigen, wie sich das Mauss’sche Unbehagen konkreti-
sieren lisst, mit welchen strukturellen Uberlegungen der Bedeutungsgewinn des
Marktes in modernen Gesellschaften begleitet und wie die These gerechtfertigt
wird, dass damit eine Bedrohung der Grundlagen des Zusammenlebens einherge-
he. Zentral ist hierfiir die Kritik Polanyis an der Kommodifizierung menschlicher
und natiirlicher Ressourcen und Leistungen, also deren Erfassung und Bewertung
mithilfe einer Warenlogik. Diese Kritik ist es, die den Debatten um die Rolle der
Gabe in modernen Gesellschaften zugrunde liegt, die im weiteren Verlauf des
Kapitels vorgestellt werden (siehe insbesondere Kapitel 13, 14 und 15).

12.1 Der Markt im System des 19. Jahrhunderts

Ausgangspunkt fiir die Entwicklung der »Jahrhundertkatastrophe« ist fiir Polanyi
der Zusammenbruch eines Systems, das aus seiner Sicht im 19. Jahrhundert fir
eine Periode des relativen Wohlstands und des Friedens gesorgt hatte:

1 Diesen Ausgangspunkt der Untersuchung teilt er mit einem anderen bedeutenden Denker
seiner Zeit, dessen Untersuchung jedoch zu einem nahezu diametral entgegengesetzten Er-
gebnis gelangt: Friedrich August von Hayek (vgl. Lindsay, 2015).

2 Alexander Ebner weist im Zusammenhang mit der Bewertung der historischen Aussagekraft
von The Great Transformation darauf hin, dass neben der Kritik an der »ungenauen Periodisie-
rung der ,Doppelbewegung‘ von Ausbettungs- und Riickbettungsphasen des Marktsystems
(Kindleberger, 1974, 49f.)« Zweifel an der empirischen Tragfihigkeit der Analysen und die
Fragwiirdigkeit der Ubertragbarkeit der historischen Entwicklung in England auf Kontinen-
taleuropa artikuliert wurden (Ebner, 2017,173). Neben Kindleberger bezieht er sich dabei auf
North, 1977.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi

»Das 19. Jahrhundert brachte ein bis dahin in den Annalen der westlichen Zivili-
sation nie dagewesenes Phdnomen, ndmlich einen hundertjdhrigen Frieden, der
von 1815 bis 1914 dauerte. Abgesehen vom Krimkrieg, einer mehr oder weniger
kolonialen Episode, waren England, Frankreich, Preuen, Osterreich, Italien und
Rufidland nur insgesamt achtzehn Monate lang in Kriege miteinander verwickelt.
Eine Berechnung vergleichbarer Daten der beiden vorangegangenen Jahrhunder-
te zeigtjeweils einen Durchschnitt von sechzig bis siebzig Jahren groRerer Kriege«
(Polanyi, 2019, 21f.).

Diese Tatsache schreibt Polanyi nicht dem fehlenden Konfliktpotential zwischen
den Michten zu, vielmehr beruhe sie auf der Funktionstiichtigkeit eines das 19.
Jahrhundert prigenden Systems (Polanyi, 2019, 19), das sich aus vier Einrichtun-
gen zusammensetzt: dem Kriftegleichgewicht zwischen den Grof8michten, dem
internationalen Goldstandard, dem selbstregulierten Markt und dem liberalen
Staat.

Mit dem Zusammenbruch dieses Systems, ende die »Welt des 19. Jahrhun-
derts« (ebd.), und die Grundlagen fir die Katastrophe des 20. Jahrhunderts wer-
den gelegt. Entgegen dem Schein, der Niedergang des Goldstandards habe den
endgiiltigen Zusammenbruch eingeleitet, sieht Polanyi darin nur ein Symptom,
dessen Ursache es an anderer Stelle zu suchen gilt. Diese Ursache liegt fiir ihn
im utopischen Charakter des selbstregulierenden Marktes verborgen, der fiir ihn
den Dreh- und Angelpunkt des Systems bildet:

»Aber Quell und Matrix des Systems war der selbstregulierende Markt, jene Neue-
rung, die den AnstoR zur Entstehung einer spezifischen Zivilisation gab. Der Gold-
standard war blof} ein Versuch, die Binnenmarktwirtschaft auf den internationa-
len Bereich auszuweiten; das System des Kriftegleichgewichts war ein Uberbau,
der auf dem Coldstandard errichtet und zum Teil durch ihn bewirkt wurde; der li-
berale Staat war seinerseits eine Schépfung des selbstregulierenden Marktes. Der
Schliissel zum gesellschaftlichen System des 19. Jahrhunderts waren die Cesetze,
die die Marktwirtschaft beherrschten« (Polanyi, 2019, 19).

Im Zentrum der Frage nach den Griinden fiir den Niedergang des Systems des 19.
Jahrhunderts liegt fiir Polanyi also die Aufgabe, ein Verstindnis fiir das Aufkom-
men der Idee des selbstregulierenden Marktes und die Bemithungen um deren
performative Umsetzung zu entwickeln.® Es handle sich dabei um eine in der

3 Von Performativitat spricht man dann, wenn Wissenschaft die Realitat nicht beschreibt, son-
dern formt. Michel Callon (Callon, 2007) spricht im Zusammenhang mit der Beschreibung
und Umsetzung von Mirkten von zwei unterschiedlichen Rollen der Wirtschaftswissenschaf-
ten: «First, economics frames the world in terms of markets and makes it calculable. Second,
economics creates calculative agencies that make use of the newly-framed world in order to
act in rational ways. At certain times and places, he argues, the world of the formula is ac-

- am 12,02.2026, 17:00:30.

125


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

Wirtschaftsgeschichte einzigartige Idee, die in der industriellen Revolution auf-
kommt und mit politischen Mafinahmen so umgesetzt werden soll, dass sich
ein sich selbst regulierendes Marktsystem als Grundlage der Gesellschaft bildet.
Samtliche Giiter, insbesondere menschliche Arbeit und natiirliche Ressourcen,
werden dann zu Waren und damit auf Mirkten handelbar.

Polanyis These ist nun, dass die Idee der selbstregulierenden Mirkte eine
»krasse Utopie« (ebd.) darstellt. Der lingerfristige Versuch einer vollstindigen
Implementierung bedrohe sowohl die sozialen als auch die natiirlichen Grund-
lagen des menschlichen Zusammenlebens. Grund fiir diese Bedrohung ist dem-
nach, dass auf die Bestrebungen, selbstregulierende Mirkte zu schaffen, eine Dop-
pelbewegung (ebd., 182) folge, die enorme soziale Spannungen auslost: Einerseits
gewinnt der Markt substantiell an Bedeutung. Gleichzeitig versucht die Gesell-
schaft in einer zweiten, entgegengesetzten Bewegung, sich und ihre natiirlichen
und sozialen Grundlagen vor einem Zugriff des Marktes und die sich daraus ent-
wickelnde Omniprisenz und Dominanz des Marktes zu schiitzen. Dieser habe zu
diesem Zeitpunkt jedoch bereits eine systematische Bedeutung fir die Erarbei-
tung der wirtschaftlichen Grundlagen der menschlichen Existenz (ebd., 88f.). Die
natiirlichen und sozialen Lebensgrundlagen vor dem Zugriff des Marktes schiit-
zen zu wollen geht daher, so Polanyi, mit einem Eingriff in den Marktmechanis-
mus einher, der die wirtschaftlichen Lebensgrundlagen sicherstellen soll. Dieses
Dilemma lisst sich kaum auflésen, stattdessen komme es zu einem Hin und Her
zwischen der Entbettung der Wirtschaft in Form eines Herauslésens des Mark-
tes aus sozialen und politischen Regulierungsmechanismen und den Wiederein-
bettungsbemithungen der Gesellschaft. Diese von Polanyi dargestellte Spannung
gleicht der eines Gummibandes (Block, 2001, xxv), das entweder zuriickschnellt,
also den Markt wieder in das sozialen Gefiiges einbettet, was mit wirtschaftlichen
Einbuflen einhergeht, oder zerreifit, wie im Fall eines schweren Zusammenbruchs
des sozialen Gefiiges (Maucourant und Plociniczak, 2013, 517).

Polanyis Argument, der Markt erlange aufgrund eines Zusammenspiels aus
liberalen Ideen und technischen Neuerungen in der industriellen Revolution eine
immer groflere Dominanz, wird im Folgenden Schritt fiir Schritt nachgezeichnet.
Das Unbehagen von Marcel Mauss gegeniiber einer Expansion des Marktes wird
dabei mit den Thesen von Karl Polanyi verkniipft und mit dessen strukturellen
Argumenten konkretisiert.

tualized in such a way that it can be said that the formula describes and represents the world
correctly« (Callon, 2007 in Maucourant und Plociniczak, 2013, 518, Fufinote 6).

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi

12.2 Die eingebettete Wirtschaft in vormodernen Gesellschaften

Ausgehend von Uberlegungen zur Wirtschaftsformen in vormodernen Gesell-
schaften, die stark von Mauss geprigt wurden (vgl. Adloff, 2018, 159), argumen-
tiert Polanyi, dass das Wirtschaftssystem, das sich im Anschluss an die industriel-
le Revolution entwickelte, keinesfalls einfach den konsequenten nichsten Schritt
innerhalb einer geschichtlichen Kontinuitit bilde. Vielmehr trenne ein scharfer
Bruch (Maucourant und Plociniczak, 2013, 520) die modernen, als »6konomisch«
bezeichneten Gesellschaften (ebd.) von ihren »primitiven« oder »archaischen« Vor-
gingern (ebd.).

Als »6konomisch« definiert Polanyi die modernen Gesellschaften deshalb, weil
die Menschen in ihnen die Organisation ihres Lebens erstmalig auf das Erzielen
eines (monetiren) Einkommens ausrichten, und nicht, wie in den Vorgingerge-
sellschaften iiblich, auf das Uberleben (ebd.). Wirtschaftliches Handeln sei daher
nicht linger Teil eines grofReren Zusammenwirkens traditioneller sozialer Institu-
tionen und Beziehungen (ebd. und Adloff, 2018, 159). Eine solche Einbettung wirt-
schaftlichen Handelns in die gesellschaftlichen Zusammenhinge versteht Polanyi
als charakteristisch fiir Gesellschaften bis zum Ende des Feudalismus, in denen
der Markt nur als nachgeordnetes Phinomen und hauptsichlich im Fernhandel
auftrat (Adloff, 2018, 160).* Wirtschaft werde in diesen archaischen und vormo-
dernen Gesellschaften durch drei Prinzipien konstituiert: Haushaltung, Reziprozitit
und Redistribution (Adloff, 2018, 160; Polanyi, 2019, 75-87).

Unter Haushaltung versteht Polanyi im Anschluss an die griechische oikono-
mia die Produktion, Verteilung und Konsumtion von Giitern fiir den Eigenbedarf
innerhalb eines Haushaltes (Adloff, 2018, 160). Reziprozitit beschreibt eine Form
des Austausches unter Gleichen (ebd.), unter die auch die von Mauss beschriebe-
nen Gabenpraktiken fallen. Redistribution schlieflich meint, dass innerhalb eines
Clans oder eines Stammes Giiter zentral, also beispielsweise bei den Stammes-
oberhduptern gesammelt und dann unter Riickgriff auf bestimmte Verteilungs-
kriterien auf die Mitglieder der Gruppe verteilt werden (ebd.). Die von diesen
Prinzipien bestimmte Art des Wirtschaftens sei notwendigerweise fest in die so-
zialen Regeln der Gemeinschaft eingebettet. Sie verliere ihre Relevanz jenseits des
personlichen Nahbereichs mit dem Aufkommen der Verinderungen der industri-
ellen Revolution.” Polanyis These ist, dass marktliberale Denker die Umbriiche

4 Frank Adloff weist darauf hin, dass Polanyi nach neueren historischen Erkenntnissen die
Bedeutung von Markten und deren Verbreitung in vormoderne Gesellschaften wohl unter-
schatzte (vgl. Adloff, 2018, 160).

5 Auch hier teilt Adloff Polanyis Einschitzung nicht vollumfinglich, wenn er schreibt: »Im
Ubergang zur Moderne verliert die Okonomie zwar ihre Unterordnung unter die humani-
sierenden Aspekte der Gesellschaft. Doch auch heutige neoliberale Okonomien weisen eine
Einbettung in Kultur und Gesellschaft auf, nur eben eine qualitativ und quantitativ ande-

- am 12,02.2026, 17:00:30.

127


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

der industriellen Revolution nutzten, um mithilfe politischer Interventionen eine
andere Idee des Wirtschaftens zu verbreiten, die aufgrund der Vormachtstellung
Englands in der Welt schlieRlich auch weit iiber dessen Grenzen hinaus an Be-
deutung gewinne (vgl. Block, 2001, xxi).®

12.3 Die maschinelle Produktion und der Markt

Polanyi argumentiert, dass sich weder auf der Basis seiner historischen Daten
noch ausgehend vom Prinzip der Arbeitsteilung oder der Existenz des Marktes
dessen Dominanz und seine notwendige Expansion ableiten lassen. Arbeitsteilung
finde sich aufgrund der »Verschiedenheit der Geschlechter, der geographischen
Lage und der individuellen Fihigkeiten« (Polanyi, 2019, 72) der Menschen in al-
len historischen Gesellschaften. Und nicht einmal im Merkantilismus, fiir den
der Markt von zentraler Bedeutung ist, lieen sich Anzeichen fiir die Idee eines
selbstregulierten Marktes oder fiir eine kiinftige Beherrschung der Gesellschaft
durch solche Mirkte erkennen:

»Dort, wo die Markte am hochsten entwickelt waren, im System des Merkanti-
lismus, blithten sie unter Kontrolle einer Zentralverwaltung, die Autarkie sowohl
in der Haushaltung des Bauernstandes als auch im allgemein-nationalen Rah-
men pflegte. Regelungen und Markte entwickelten sich in der Praxis gemeinsam.
Der selbstregulierende Markt war unbekannt, ja, schon die Idee eines selbstregu-
lierenden Marktes bedeutete eine vollige Umkehrung des Entwicklungstrends«
(Polanyi, 2019, 102).

Hier zeige sich eine Praxis der Staatsfithrung und Politik, die Polanyi bis zur
industriellen Revolution als charakteristisch ausmacht: So umfassend die Verin-
derungen bis zu diesem Zeitpunkt waren, sie wurden begleitet von Regulations-
bemithungen, die sie zwar nie umkehrten, jedoch zu verlangsamen versuchten,
um die soziale Stabilitit zu sichern (ebd., 59). Diese Praxis ende nun:

»Befeuert vom emotionellen Vertrauen auf Spontaneitit, wurde die vernunftbe-
stimmte Einstellung zur Verdnderung zugunsten einer mystischen Bereitschaft
aufgegeben, die sozialen Folgen eines wirtschaftlichen Fortschritts zu akzeptie-
ren, wie auch immer sie geartet sein mochten« (Polanyi, 2019, 59).

re als vor zweihundert Jahren (vgl. Fligstein und Dauter, 2007, Fourcade und Healy, 2007)«
(Adloff, 2018, 161).

6 Eine Kritik an dieser Top-down-Vorstellung der Entwicklung und Ausgestaltung von natio-
nalen politischen und wirtschaftlichen Institutionen findet sich bspw. bei Sandra Halperin
(Halperin, 2004, 266f.).

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi

Eine Verinderung, die tiefgreifende Folgen nach sich ziehe:

»Noch ehe der Prozefd weit fortgeschritten war, waren arbeitende Menschen in
neuen Statten der Trostlosigkeit zusammengepfercht worden, den sogenannten
Industriestddten Englands; die Leute vom Land waren entmenschte Slumbewoh-
ner geworden, die Familie war in Auflésung begriffen, und grofie Bodenflachen
verschwanden unter den Schlacken und Abfallhalden, ausgespien von den ,Teu-
felsmiihlen’, den Fabriken. Schriftsteller aller Richtungen und Parteien, Konserva-
tive ebenso wie Liberale, Kapitalisten ebenso wie Sozialisten, bezeichneten im-
mer wieder die sozialen Verhiltnisse in der Zeit der Industriellen Revolution als
eine wahre Holle menschlicher Erniedrigung« (Polanyi, 2019, 67).

Wie erklart sich Polanyi diese Entwicklungen, wodurch wird sie ausgelst und
weshalb bleibt sie unreguliert? Mit dem Aufkommen von Maschinen und der Um-
stellung des Produktionsprozesses sieht er die Bedingungen geschaffen, auf deren
Grundlage die Idee von selbstregulierenden Mirkten entstehen konnte (Polanyi,
2019, 68). Die Vorstellung der Selbstregulierung fithre dazu, dass die von den Ma-
schinen angestofRenen Verinderungen weder gebremst noch gesteuert wurden.
Mit dem Aufkommen spezialisierter Maschinen setzt sich der Produktions-
prozess aus den Produktionsfaktoren Arbeit und Rohstoffen sowie einem ma-
schinellen Verfahren zusammen. Da die Anschaffung spezialisierter Maschinen
teuer ist, lohnt sich eine Umstellung des Produktionsprozesses nur, wenn die Ma-
schinen nie aufgrund eines unvorhersehbaren Mangels an Arbeit und Rohstoffen
stillstehen. Die Verfiigbarkeit der Produktionsfaktoren muss daher zu jeder Zeit
fiir denjenigen gesichert sein, der in der Lage ist, daftir zu bezahlen (ebd., 69).
Ist dies nicht der Fall, so ist eine Umstellung auf ein maschinelles Produktions-
verfahren fiir den Kaufmann und fiir die Gesellschaft, deren Arbeitsplitze und
Versorgung nach der Umstellung davon abhingen wiirden, ein zu grof3es Risiko.
Zur Sicherstellung der Versorgung mit ausreichenden Produktionsfaktoren
entstehen daher in der Industriellen Revolution Mirkte fiir Arbeit und natiirliche
Rohstoffe. Menschen und Natur werden zu Waren. Mirkte, auf denen bisher nur
bestimmte, fiir den Handel produzierte Waren verfiigbar waren und die in vor-
modernen Gesellschaften besonders fiir die Erlangung von Giitern aus dem Fern-
handel bedeutend waren, decken nun systematisch alle Faktoren des Produktions-
prozesses ab. Polanyi sieht diese Entwicklung eines umfassenden Marktsystems
mit Konsequenzen verbunden, die auch jenseits der Wirtschaft fundamental sind
(ebd., 69f.), da mit ihr eine Verinderung der Ziele der Menschen einhergehe. War
das Motiv des Wirtschaftens bisher in der Regel die Subsistenz, so wird nun der
Gewinn zum Ziel (ebd., 70). Tauschakte werden fast vollstindig zu Geldtransak-
tionen, und aus Arbeit zur Selbstversorgung wird der Verkauf von Arbeitskraft zur
Erzielung eines Lohns (ebd.). Wirtschaften findet in vormodernen Gesellschaften
innerhalb des sozialen Gefiiges und mit dem tibergeordneten Ziel der Subsistenz

- am 12,02.2026, 17:00:30.

129


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

der Gemeinschaft statt. Moderne Marktsysteme bestehen, so Polanyi, im Gegen-
satz dazu aus verschiedenen Institutionen mit jeweils spezifischen Zielsetzungen,
die als funktionierende Gesamtheit die Wirtschaft konstituieren:

»Sobald das wirtschaftliche System in separate Institutionen gegliedertist, die auf
spezifischen Zielsetzungen beruhen und einen besonderen Status verleihen, muf
auch die Gesellschaft selbst so gestaltet werden, dafs das System im Einklang mit
seinen eigenen Gesetzen funktionieren kann. Dies ist die eigentliche Bedeutung
der bekannten Behauptung, eine Marktwirtschaft kénne nur in einer Marktgesell-
schaft funktionieren« (Polanyi, 2019, 89).

Einmal geschaffen muss das Marktsystem daher sich selbst iiberlassen werden,
um das selbstregulierte Zusammenfinden der verschiedenen Wirtschaftsbereiche
in einem komplexen Gleichgewicht zu ermdoglichen. Eingriffe von aufien bedro-
hen den reibungslosen Ablauf und damit die wirtschaftliche Grundlage der Ge-
sellschaft.

Auf die Implementierung eines maschinellen Produktionsprozesses folge des-
halb in der industriellen Revolution eine umfassende Transformation der Gesell-
schaft:

»Die Transformation der vorangegangenen Wirtschaftsform in das neue System
ist so total, daf® sie eher der Verwandlung der Raupe in einen Schmetterling
gleicht, als jegliche andere Veranderung, die sich in stetem Wachstum und
Entwicklung duflert. Man vergleiche beispielsweise die Verkaufstatigkeit des pro-
duzierenden Kaufmanns mit seiner Einkaufstatigkeit. Sein Verkauf umfafst nur
Erzeugnisse; unabhangig davon, ob er Kaufer findet, oder nicht, die Gesellschafts-
struktur wird davon nicht unbedingt beriihrt. Aber sein Einkauf umfafst Rohstoffe
und Arbeitskraft, also die Natur und den Menschen. Die maschinelle Produktion
in einer kommerziellen Gesellschaft bedeutet also nichts geringeres als die
Transformation der natiirlichen und menschlichen Substanz der Cesellschaft in
Waren. Die Schlufdfolgerung ist zwar unheimlich, aber fiir die vollige Klarstellung
unvermeidlich: Die von solchen Einrichtungen verursachten Verschiebungen
missen zwangslaufig die zwischenmenschlichen Beziehungen zerreiffen und
den natiirlichen Lebensraum des Menschen mit Vernichtung bedrohen« (Polanyi,
2019, 70).

12.4  Selbstregulierende Markte - eine gefahrliche Utopie?

Die von Polanyi postulierte Gefahr durch die Kommodifizierung von Menschen
und Natur wird deutlich, wenn man die Logik seines Argumentes rekonstruiert.
Die Vertreter der Theorie des selbstregulierenden Marktes dringen demnach mit-

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi

hilfe der Politik die Gesellschaft zur Umsetzung ihrer Vorstellungen. Je deutlicher
die Konsequenzen der Umsetzung zutage treten, desto mehr verweigert die Ge-
sellschaft ihre Zustimmung (Block, 2001, xxv.).

Dabei ist ein Widerspruch innerhalb der Lehre des selbstregulierenden Mark-
tes zentral fiir Polanyis These, selbstregulierende Mirkten seien eine »krasse Uto-
pie« (Polanyi, 2019, 19). Er unterscheidet zwischen realen und fiktiven Giitern. Reale
Giiter sind Dinge, die explizit fiir den Verkauf auf dem Markt produziert wurden
(Block, 2001, xxv.). Entsprechend konnen Arbeit und natiirliche Ressourcen keine
realen Giiter sein. Arbeit sei schlieRlich eine Form des menschlichen Titigwer-
dens und natiirliche Ressourcen, Teile der Natur, die nicht im eigentlichen Sinne
produziert wurden, sondern einfach gegeben sind (ebd.).

Die liberale Wirtschaftstheorie unterstellt nun, dass diese Giiter, die Polanyi
fiktive Giiter nennt, auf Mirkten genau gleich (be-)handelbar sind wie reale Giiter
und sich ebenso verhalten werden (ebd.). Dieser Fehlschluss habe Konsequenzen
fiir die gesamte Gesellschaft. Polanyis Argument umfasst zwei Ebenen. Mora-
lisch weist er darauf hin, dass der Natur und dem menschlichen Leben historisch
nahezu immer eine sakrale Dimension zugesprochen wurde. Diese Dimension
werde negiert, wenn Arbeit und natiirliche Ressourcen einem Marktmechanis-
mus unterworfen werden (ebd., xxvi). Wer die Natur und die menschliche Iden-
titdt instrumentalisiert und in die wirtschaftliche Warenlogik der Inwertsetzung
(Adloff, 2018, 162) einbezieht, bedrohe deren Integritit und ihre Fihigkeit, sich
zu reproduzieren (ebd., 162f.). Fiktive Giiter sind Giiter, die auch auflerhalb der
Marktlogik und unabhingig von deren Inwertsetzung eine starke Rolle und exis-
tentielle Bedeutung haben.

Die moralische Ebene erginzt Polanyi um eine empirische, wirtschaftspoliti-
sche Ebene, mit der er zeigen will, dass der Staat in drei der zentralen Mirkte
notwendigerweise eingreifen muss: in die Mirkte fiir Geld, Arbeit und natiirliche
Ressourcen. Entsprechend kénne der Staat im Umgang mit fiktiven Giitern kein
auflenstehender Akteur sein, der die Mirkte sich selbst iiberlisst (Block, 2001,
xxvi.). Vielmehr muss er finanzpolitisch Einfluss auf das Angebot von Geldmitteln
nehmen, um Inflation und Deflation entgegenzuwirken (ebd.). Arbeitsmarktpoli-
tisch muss er mindestens die Bildung und Ausbildung von Arbeitern sichern und
mit eigener Nachfrage sowie der Regulation von Migrationsbewegungen steu-
ernd in Angebot und Nachfrage eingreifen, um hohe Arbeitslosigkeit zu vermei-
den (ebd., xvi). Umwelt- und agrarpolitisch muss der Staat die Landwirte gegen
Ernteausfille und volatile Preise absichern und besonders in dicht besiedelten
Gebieten die Landnutzung regulieren.

Mithilfe dieser zwei Ebenen, der moralischen und der empirischen, argumen-
tiert Polanyi, dass selbstregulierende Mirkte unméglich sind, also Mirkte, die sich
durch eine Entbettung der Wirtschaft und damit ihren vollstindigen Entzug aus
dem Einflussbereich des Sozialen und des Politischen auszeichnen. Werde ihre

- am 12,02.2026, 17:00:30.

131


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

Realisierung dennoch versucht, so drohten auf den Gebieten der fiktiven Giiter
tiefgreifende Konsequenzen wie die Zerstérung der Natur und soziale Unruhen.

Wie erklart Polanyi nun, dass entgegen der bisher referierten Erkenntnisse
und entgegen der bis zur industriellen Revolution von ihm beobachteten Tendenz
zur Regulierung von Umbriichen die Idee selbstregulierender Markte wirkmichtig
wird?

Einen ersten Hinweis gibt Polanyi bereits zu einem frithen Zeitpunkt in The
Great Transformation. Zunichst referiert er historische Versuche zur Regulierung
von Verinderungen und geht dabei besonders auf die Steigerung der Lebensmit-
telversorgung durch die (unrechtmifiige) Aneignung und Einfriedung von Ge-
meindeland durch Lords und Adlige in der frithen Tudorzeit ein. Wie in der
Industriellen Revolution geht hier eine Verbesserung im Bereich der Produktion
mit groRem Leiden der Bevolkerung einher, die in einer »Revolution der Reichen
gegen die Armen« (Polanyi, 2019, 61) von den Feldern ausgeschlossen und aus
ihren Hiusern auf Gemeindeland vertrieben wurde. K6nig und Kronrat machten
sich in dieser Situation nicht die ausschliefilich wirtschaftliche Sicht zueigen, die
auf den Vorteilen der Einfriedung bestand und auf die gesteigerten Bodenertrige
und Lebensmittelproduktion verwies. Stattdessen kimpften sie von 1480 bis 1640
gegen die sozialen Folgen der Einfriedung und die drohende Entvolkerung der
betroffenen Landstriche (vgl. ebd.). Obgleich ihnen ein Sieg gegen die Praxis der
Lords nicht gelingt, bescheinigt ihnen Polanyi ein Bewusstsein fiir die Bedeutung
der Verlangsamung von Entwicklungen durch die Politik, das in der Industriellen
Revolution verlorengegangen sei:

»Eine Aktion, der es nicht gelingt, eine Entwicklung véllig aufzuhalten, ist des-
halb noch keineswegs ganzlich wirkungslos. Das Tempo einer Veranderung ist oft
nicht weniger bedeutsam als die Art der Verdnderung, denn wahrend die letztere
haufig nicht von unserem Willen abhangt, ist es durchaus denkbar, dafi die Ge-
schwindigkeit, mit der wir die Veranderung zulassen, sehr wohl von uns abhidngt.
Der Glaube an den spontanen Fortschritt mufs uns fiir die Rolle der Regierung im
Wirtschaftsleben blind machen. Diese Rolle besteht hiufig in der Beeinflussung
des Tempos dieser Verdnderung, in einer Beschleunigung oder Verlangsamung,
je nach dem einzelnen Fall. Wenn wir dieses Tempo fiir unveranderlich halten
oder, was noch schlimmer ist, wenn wir eine EinfluRnahme als Sakrileg betrach-
ten, dann bleibt natirlich kein Raum fiir Interventionen« (Polanyi, 2019, 63f.).

Polanyis Vorstellung davon, wie sich diese Ablehnung von Interventionen und da-
mit die Ablehnung einer mifligenden politischen Einflussnahme auf wirtschaft-
liche Entwicklungen durchsetzte, ist Gegenstand des folgenden Abschnitts.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi

12.5 Performative Durchsetzung der Idee
eines selbstregulierenden Marktes

Zunichst stellt Polanyi fest, dass die Entbettung der Wirtschaft im Laufe der
industriellen Revolution unmittelbar spiirbare Verinderungen fiir die Menschen
mit sich brachte: Fiir Arbeiter und deren Familien stieg das Risiko der Erwerbs-
losigkeit, und Landwirte sahen sich angesichts einer gestiegenen Importquote
von landwirtschaftlichen Giitern einer schirferen Konkurrenz ausgesetzt. Gleich-
zeitig erodierte das bisherige familidre und gemeinschaftliche Netz der sozialen
Absicherung (Block, 2001, xxvii). Angesichts dieser Zumutungen bedurfte es gro-
Rer staatlicher Bemithungen, um Aufstinde und andere politische Umsturzver-
suche zu verhindern (ebd.). Die Durchsetzung der Smith'schen »einfachen und
natiirlichen Freiheit« war, so schreibt er, eine »hochst komplizierte Angelegen-
heit« (Polanyi, 2019, 194). So sei die Umsetzung der ab den 20er Jahren des 19.
Jahrhunderts ausdifferenzierten Idee des Laissez-faire besonders zu Beginn para-
doxerweise mit umfassender Planung und Steuerung verbunden gewesen. In der
Durchsetzung des selbstregulierenden Marktsystems sieht Polanyi das Ergebnis
einer Idee, die Ahnlichkeiten mit einem Glaubensbekenntnis habe:

»Nichts war natiirlich an der Praxis des Laissez-faire; freie Markte waren niemals
blofd dadurch entstanden, dafd man den Dingen ihren Lauf lieR. So wie die Baum-
wollfabriken — die fithrende Freihandelsindustrie — mit Hilfe von Schutzzéllen,
Exportpramien und indirekten Lohnsubventionen geschaffen wurde, wurde sogar
der Grundsatz des Laissez-faire selbst vom Staat durchgesetzt. Die dreifliger und
vierziger Jahre brachten nicht nur zahlreiche Gesetze, durch die restriktive Vor-
schriften aufgehoben wurden, sondern auch eine enorm gewordene Verwaltungs-
tatigkeit des Staates, der nun mit einer Zentralbirokratie ausgestattet wurde, um
die von den Liberalen gestellten Aufgaben zu bewiltigen. Fiir den typischen Utili-
tarier war der Wirtschaftsliberalismus ein soziales Anliegen, das dem grofitmaog-
lichen Gliick fiir die grofdtmogliche Menschenzahl dienen sollte; das Laissez-faire
war nicht ein Mittel zum Zweck, es war selber der Zweck. Sicherlich konnte die
Gesetzgebung nicht direkt eingreifen, auRer durch Abschaffung von schadlichen
Restriktionen. Das bedeutet jedoch nicht, daR die Regierung nichts tun konnte,
vor allem indirekt. Im Gegenteil, der utilitaristische Liberale betrachtete die Re-
gierung als das wichtigste Agens zur Erreichung von Gliick« (Polanyi, 2019, 192f.).

Die Verbreitung von Markten und deren dominante Stellung in der Gesellschaft
fufdt demnach auf der performativen Umsetzung der liberalen Ideen ab Beginn
der industriellen Revolution. Sein Unbehagen an dieser Entwicklung begriindet
Polanyi mit den inneren Widerspriichen der Idee des selbstregulierenden Marktes,
die ausgehend von Adam Smith auf Fehldeutungen aufgebaut worden sei:

- am 12,02.2026, 17:00:30.

133


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

»Kein geringerer Denker als Adam Smith behauptete, die Arbeitsteilungin der Ge-
sellschaft beruhe auf der Existenz von Markten, oder, wie er es formulierte, auf der
Neigung des Menschen zum Tausch, zum Handel und zum Umtausch einer Sache
gegen die andere. Diese Wendung sollte spater zum Begriff des Homo oeconomicus
fithren. Riickblickend kann man feststellen, dafd kein Mifverstehen der Vergan-
genheit sich als so prophetisch fir die Zukunft erwiesen hat. Denn wihrend bis
zur Zeit Adam Smith* diese Tendenz im Leben keiner bekannten Gesellschaft in
groflerem Mafle hervorgetreten war und bestenfalls eine untergeordnete Rolle
im Wirtschaftsleben spielte, herrschte hundert Jahre spater ein industrielles Sys-
tem (iber den Grofiteil der Erde, das praktisch implizierte, daf$ die Menschheit in
allen ihren wirtschaftlichen, wenn nicht gar in ihren politischen, intellektuellen
und geistigen Aktivititen von dieser einen besonderen Tendenz bestimmt wur-
de« (Polanyi, 2019, 71f.).

Da die spezifische Konstruktion des Marktsystems dazu fithre, dass jeder regulie-
rende Eingriff in die Midrkte zum Schutz der sozialen und natiirlichen Grundlagen
der Gesellschaft gleichzeitig deren wirtschaftliche Grundlage bedroht, halte eine
unausweichliche Spannung Einzug in die Gesellschaft.

Der Marke ist dabei eine der Einrichtungen moderner Gesellschaften, die das
Aufeinandertreffen von Individuen und deren Interaktionen vorstrukturiert. Sei-
ne Regeln und der klare Zweck, mit dem Menschen auf dem Markt interagieren,
verringern die Unsicherheiten. Es ist nicht notwendig, sich auf das Gegeniiber,
seine Geschichte und Personlichkeit voll einzulassen. Vielmehr reicht es aus, die
Bediirfnisse zu kennen, die der andere auf dem Markt befriedigen méchte. Mirk-
te wirken, wie bereits an fritherer Stelle eingefithrt, als Interdependenzunterbrecher.
Sie reduzieren die Notwendigkeit drastisch, in eine tatsichliche personliche In-
teraktion mit dem Gegeniiber einzutreten (Adloff, 2018, 122). Solange wir es fast
iiberall mit Waren zu tun haben, ist der bevorzugte Mechanismus der Interaktion
der Markttausch. Und dieser legt keine Grundlage fiir lingerfristige Beziehun-
gen. Wo Mirkte dominieren, werden Waren getauscht, und es wird dkonomisch
gedacht. Gaben erscheinen hier unnétig oder gar unmoglich (vgl. ebd., 165). Die
Kommodifizierung ist also einer der Aspekte, der bei der Suche nach Gabenprak-
tiken in modernen Gesellschaften beriicksichtigt werden muss. Wo bleibt noch
Raum fiir sie? Gibt es nur noch Waren? Oder gibt es eine strikte Dichotomie
zwischen Gaben im Privaten und Waren auf der gesellschaftlichen Ebene?

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss — Gaben und die Grenzen
des Marktes

In den vorangegangenen Abschnitten wurde gezeigt, welche Widerspriiche und
Gefahren fir simtliche Bereiche einer Gesellschaft Polanyi mit der Ausbreitung
von Mirkten verbindet. Die Expansionstendenzen des Marktes und das Bediirf-
nis, die natiirlichen und sozialen Grundlagen des Zusammenlebens vor dessen
Zugriff zu schiitzen, fithren zu Spannungen. Diese treten besonders angesichts
der Uberfithrung der sogenannten fiktiven Giiter in Warenformen zutage, die,
folgt man Polanyi, wiederum zentral fiir die Etablierung eines Marktsystems ist.

Mit der Frage nach der Kommodifizierbarkeit gewisser Giiter setzt in den
1970er Jahren eine Debatte ein, die die Gabe als prominenten und politisch um-
setzbaren Gegenpol zum Markt konkretisiert. Dies ist insofern tiberraschend, als
die Gabe in den modernen Sozialwissenschaften bis dahin zunehmend in den
Hintergrund geriickt war (vgl. Adloff, 2018, 37). Ihr Ansatz wurde lange Zeit nicht
beriicksichtigt, da von der Gabe keine Erklirungsansitze fiir die Untersuchung
moderner Gesellschaften erwartet wurden.

In der Soziologie wurden Gaben und Geschenke von manchen Forschern als
blofles Hintergrundphinomen wahrgenommen, das keiner intensiven Analyse be-
durfte (ebd.). Andere akzeptierten sie als konstitutionelles Phinomen in archai-
schen Kontexten — fanden sie ethnologisch durchaus interessant, aber ungeeignet
fiir die Erklirung von komplexen, stark institutionell und systematisch vermit-
telten modernen Beziehungen. So ist der reziproke Gabentausch beispielsweise
fiir Niklas Luhmann ein typisches Regulativ segmentirer Gesellschaften (vgl. ebd.
und Luhmann, 1997); also fiir Formen des Zusammenlebens, die von einer Aus-
handlung der Regeln zwischen Gruppen und Clans gepragt werden und die iiber
keine iibergeordneten politischen Institutionen verfiigen. Ein dritter Standpunkt
zur Gabe in modernen Gesellschaften besagt, dass sie heute ausdifferenziert im
wirtschaftlichen Markttausch einerseits und den rein privaten Geschenkpraktiken
zu besonderen Anlissen andererseits aufgegangen sei (vgl. Adloff, 2018, 37).

Entgegen dieser Positionen, die die Gabe ins Reich vormoderner und archai-
scher Gesellschaften verbannen, erlebte die Debatte um sie in den 1970er Jahren
eine Renaissance. Anlass lieferte das Wiederaufkommen der Frage nach der Be-

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

deutung von Egoismus und Altruismus als Motivation fiir menschliche Verhal-
tensweisen.' Zwei Biicher stellten diese Frage mit Blick auf Phinomene des 20.
Jahrhunderts:

Die Soziologen Samuel P. Oliner und Pearl M. Oliner forschten zur Motivation
derjenigen, die wihrend des Dritten Reiches als freiwillige Retter von jiidischen
Biirgern Widerstand gegen die Nationalsozialisten und den Holocaust leisteten
(siche bspw. Oliner und Oliner, 1998). Sie untersuchten Gabenpraktiken in einer
historischen Extremsituation, in der die Gabe dem Begriff der Selbstlosigkeit sehr
nahe kam, weil sie mit einem existentiellen Risiko fiir die Gebenden einherging.
Demgegeniiber steht Richard M. Titmuss, der, ausgehend von einem &hnlichen
Unbehagen wie Marcel Mauss und Karl Polanyi, nach Praktiken und Motiven
der (altruistischen) Gabe in normalen Alltagssituationen suchte. Er beleuchtet in
seinem Buch The Gift Relationship. From Human Blood to Social Policy (Titmuss, 1997,
Ersterscheinung 1971) die Vor- und Nachteile der Kommodifizierung gewisser Gii-
ter und die Verdringung von altruistischen Praktiken durch Mirkte. Das Buch ist
im Wesentlichen eine vergleichende Studie der Blutspendesysteme der USA und
Grof3britanniens. Titmuss stellt fest, dass im britischen System, das auf freiwilli-
gen Spenden basierte, eine grofere Blutmenge mit hoherer Qualitit gesammelt
wurde als im System der USA, das sich an den Marktgesetzen orientierte und fir
die Abgabe von Blut bezahlte.

13.1 The Gift Relationship - Blut und andere Gaben

Titmuss zentrale These lautet, dass Altruismus zugleich moralisch geboten und
wirtschaftlich effizient sei (Oakley und Ashton, 1997, 5). Zum Beweis dieser These
beschiftigte er sich nicht zufillig mit Blut und Blutspenden. Es geht ihm darum,
anhand dieses besonderen Gutes (ein fiktives Gut in Reinform, wenn man sich
an den Kategorien von Polanyi orientiert) zu zeigen, dass Systeme, die auf den
Modus der (altruistischen) Gabe setzen, durchaus eine praktikable Alternative
zum Marktsystem darstellen und dessen Widerspriiche vermeiden kénnen.
Titmuss schreibt sein Buch vor dem Hintergrund einer Grundsatzdebatte im
Bereich der Gesundheits- und Sozialpolitik. Anhand des konkreten Beispiels von
Blut ldsst sich diese Debatte gut abbilden und soll mithilfe der spezifischen An-
lage der Titmuss’schen Studie in ein grundsitzliches Argument verwandelt wer-
den. Die Nachfrage nach Bluttransfusionen und damit der Bedarf an Blutkonser-
ven war im Zuge neuer medizinischer Verfahren, wie der Einfithrung der Herz-
Lungen-Maschine 1950 in England, massiv gestiegen (vgl. Oakley und Ashton,

1 Einen Einblick gibt Nagel, 1970.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes

1997, 5 und Titmuss, 1997, 73). Moderne medizinische Methoden erlaubten Ope-
rationen am offenen Herzen und andere Eingriffe, bei denen grofRe Mengen des
Blutes der Patienten ersetzt werden mussten (ebd.). Blutkonserven wurden ge-
braucht, und die Verantwortlichen stellten sich die Frage, wie eine Versorgung
mit ausreichenden Mengen an qualitativ hochwertigem Blut gewihrleistet werden
konnte (ebd.).

Gleichzeitig erlaubten es technologische Fortschritte, Blut, das bisher in der
Regel in Form einer Vollblutspende gewonnen und weitergegeben wurde, auf an-
dere Weise zu verarbeiten.” So entstand aus der gestiegenen Nachfrage und den
neuen technischen Méglichkeiten ein internationaler Markt fiir Blutprodukte. Der
Bedarf und die skizzierten Entwicklungen 16sten schliefilich eine Debatte um den
Status von Gesundheitsversorgung und medizinischen Giitern aus.

»Profitable competition for blood ,is a healthy thing, it is argued by some in the
United States. It improves services, increases supplies of blood and is the answer
to a ‘shiftless, socialistic approach’. If competition for blood were eliminated, it
is warned, it would ‘be the entering wedge for the destruction of our entire anti-
monopoly structure’ and would threaten the interests of ‘great pharmaceutical
companies’« (Titmuss, 1997, 219f) 3

Besonders Vertreter des neoliberalen Institute of Economic Affairs plidierten fiir ei-
ne marktwirtschaftliche Organisation der Gesundheitsversorgung auch in Grof3-
britannien. Medizinische Giiter, Leistungen und Dienstleistungen sollten unter
Marktbedingungen gehandelt, Blutspenden bezahlt und ein Wettbewerb um Blut
sollte eingefithrt werden. Dadurch steigere sich die Produktivitit und das Angebot
an Blut.*

Titmuss verfasst seine Studie als Gegenposition zu diesen Argumenten. An-
hand der Frage nach der Kommodifizierung von Blut wird verhandelt, wo das
Soziale beginnt und das Okonomische endet (Titmuss, 1997, 219). Die Frage nach
dem Status von Blut wird somit zu einem Dammbruchargument aufgebaut, denn
»if blood is considered in theory, law and is treated in practice as a trading com-
modity, then ultimately human hearts, kidneys, eyes and other organs of the

2 Stabilere Plastikverpackungen erméglichten es beispielsweise, Blutplasma bei unter -40°C
gefroren langer zu lagern. Wihrend 1975 90% der Blutspenden Vollblutspenden waren, die
innerhalb von 35 Tagen verwendet werden mussten, wurden 1995 ca. 95% des gesammel-
ten Blutes weiterverarbeitet. Auf diese Weise kdnnen mit dem Blut eines Spenders Produkte
hergestellt werden, die zur Versorgung mehrerer Patienten beitragen (Martlew, 1997, 42f.).

3 Titmuss zitiert hier Philipp Carlinger, General Manager der »Pioneer Blood Service Inc.« aus
New York. Dieses Statement gab er bei einer Anhérung vor dem Senate Subcommitee on Anti-
trust and Monopoly am 1. August 1967 ab (Titmuss, 1997, 232, Anmerkung 2).

4 Titmuss bezieht sich hier besonders auf Argumente der marktliberalen Gesundheitsékono-
men Michael Cooper und Anthony Culyer (Cooper und Culyer, 1968).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

137


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

body may also come to be treated as commodities to be bought and sold in the
marketplace« (ebd., 219, vgl. auch ebd., 58).

Titmuss plidiert vor diesem Hintergrund dafiir, gewisse gesellschaftliche Rau-
me vor dem Zugriff des Marktes und seiner Logik zu schiitzen, um Praktiken des
(altruistischen) Gebens zu erméglichen.’ Diese Praktiken seien, so seine Schluss-
folgerung, neben ihrer moralischen Relevanz auch wirtschaftlich erfolgreicher als
der Marke.

Wie Titmuss zu dieser Schlussfolgerung gelangt, wird im Folgenden schritt-
weise nachvollzogen.

13.1.1  Blut: »Saft des Lebens« oder gewdhnliches Gut?

Titmuss Wahl fillt fir die Beschiftigung mit den Konsequenzen der Kommodi-
fizierung auch deshalb auf den Untersuchungsgegenstand Blut, weil Blut tradi-
tionell eine besondere soziale und kulturelle Bedeutung zukommt:

»Thousands of years ago man discovered that this fluid was vital to him and pre-
cious beyond price. The history of every people assigns to blood a unique impor-
tance. Folklore, religion and the history of dreams of perpetual youthfulness — of
rejuvenation through ‘new blood’ —are filled with examples« (Titmuss, 1997, 61).

Er fithrt Bibelstellen auf, in denen Blut zum Synonym fiir Leben wird, erinnert
an dgyptische und rémische Riten, in denen Blut getrunken oder darin gebadet
wird, um Stirke und Jugend zu erlangen (Titmuss, 1997, 61f.). Er verweist auf
die Begriffe Blutsbruderschaft, Blutrache und Blutfehde sowie auf die Tatsache, dass
Angehorige bestimmter religiéser Gruppen eher sterben wollen, als Blutspenden
zu empfangen (ebd., 62). Blut, so schlie8t er seinen Uberblick, ist in der Lage,
die tiefsten Gefiihle und Uberzeugungen der Menschen iiber das Leben und den
Tod zu berithren:

»For centuries thenin all cultures and societies, blood has been regarded as a vital,
and often magical, life-sustaining fluid, marking all important events in life, mar-
riage, birth, initiation and death, and its loss has been associated with disgrace,
disgust, impotence, sickness and tragedy. Symbolically and functionally, blood is
deeply embedded in religious doctrine; in the psychology of human relationships;
and in theories and concepts of race, kinship, ancestor worship and the family.

5 Obwohl Titmuss feststellt, dass es sich im Fall der Blutspende selten um Akte des reinen Al-
truismus handelt, spricht er von Raumen fir »altruistisches Geben«. Die Praxis der freiwilli-
gen Blutspende macht den Menschen deutlich, dass »Selbstliebe«aufgrund der potentiellen
Abhangigkeit aller von gespendetem Blut mit der »Liebe zu anderen« einhergeht (Titmuss,
1997, 306).

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes

From time immemorial, it has symbolized qualities of fortitude, vigour, nobility,
purity and fertility« (Titmuss, 1997, 62).

Blut, so scheint es, ist traditionell soweit vom Status eines profanen Gutes ent-
fernt, wie es sich nur vorstellen lisst. Und auch wenn diese historischen Zuschrei-
bungen dank wissenschaftlicher Erkenntnisse tiber das Blut einem niichterneren
Blick gewichen sind, verlieren weder das Blut noch die Blutspende damit ihre
existentielle Bedeutung. Durch Bluttransfusionen werden seit den 1940er Jahren
(Titmuss, 1997, 63f.) Menschen medizinisch behandelbar, deren Zustand noch we-
nige Jahre zuvor als hoffnungslos bezeichnet worden wire (ebd., 73). Krankheiten
wie Himophilie wurden mithilfe von blutbasierten Produkten ab den 1970er Jah-
ren behandelbar, was fiir Erkrankte eine fundamentale Verbesserung der Lebens-
erwartung und Lebensqualitit bedeutete (Berridge, 1997, 20f.).® Grofibritannien
profitierte bei der Sicherstellung der Versorgung mit Blutkonserven von einer be-
sonderen historischen Prisenz der Relevanz von Blutspenden. Im Gegensatz zu
vielen anderen Lindern, in denen der Aufbau von Blutspendesystemen sich Ende
der 1940er Jahre noch am Anfang befand, war ein solches System in England und
Wales bereits verhiltnismif3ig weit entwickelt. Im Laufe des Zweiten Weltkrieges
hatte man sowohl aus Vorsorge als auch aufgrund von tatsichlichem Bedarf einen
national operierenden Dienstleister fiir Bluttransfusionen geschaffen. Auf diese
Weise sollten die groRen Mengen an Blut bereitgestellt werden, die fiir die Versor-
gung von Opfern der deutschen Luftangriffe veranschlagt wurden (Titmuss, 1997,
91). Entsprechend kann im Fall von Grof3britannien von einer gewissen Tradition
der Praxis der Gabe von Blut und der expliziten Schaffung von Riumen fiir Ga-
benpraktiken zur Sicherung der Versorgung mit existentiellen Giitern gesprochen
werden.

Wer Blut gibt, dessen Korper ersetzt die Blutspende in kurzer Zeit. Die Gabe
ist nicht mit einem langfristigen Verlust verbunden. Und doch gibt der Spender
sprichwortlich einen Teil von sich, der fir den Empfinger in der Regel sehr viel
bedeutet und nicht selten unbedingt notwendig ist, um sein Uberleben zu sichern

(ebd., 127£).

6 So beschreibt der Himophilie-Patient Donald Bateman eindriicklich, wie sein Leben vor der
Erfindung des blutbasierten Factor-VIlI-Medikaments aussah, das bei Erkrankten den fiir
Blutgerinnung zustdndigen Faktor VIII ersetzt: »For internal bleeding there was nothing on
offer other than immobility and encasing the limb in a plaster cast. The pain from such a
situation defies description and must in my boyhood have contributed to my mood of blank
despair. When the plaster is removed, the muscle wastage is serious and restoration of mo-
vement becomes hazardous and painful. | have had my left thigh treated in such a manner
three times in pre-Factor VIl days. Bleeds into muscles produce scar tissue which is devitali-
zed and a permanently painful problem« (Bateman, 1994, zitiert aus Berridge, 1997).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

139


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

Ob es sich jedoch um eine gute Gabe handelt oder um eine Gabe, die die
Gesundheit des Empfingers oder gar sein Leben gefihrdet, hingt von vielen Fak-
toren ab. Nicht alle diese Faktoren lassen sich kontrollieren. So liegt die existen-
tielle Bedeutung von Blutspenden nicht ausschlieflich in der Frage nach ihrer
ausreichenden Verfiigbarkeit begriindet, sondern auch in der Frage nach ihrer
Qualitdt. Und diese lisst sich (besonders mit den Mitteln der 1970er Jahre) nur
dann gewihrleisten, wenn die Spender umfassend und ehrlich Auskunft iber
ihren Gesundheitszustand geben; eine Anforderung, die Titmuss als eines seiner
zentralen Argumente gegen die Kommodifizierung von Blut und einen damit ein-
hergehenden Handel von Blut und Blutprodukten auf Mirkten in Stellung bringt.

Ausgangspunkt der Uberlegungen von Titmuss ist zunichst die gestiegene
Nachfrage nach Spenderblut aufgrund neuer medizinischer Moglichkeiten. Zur
Erfiillung dieser Nachfrage standen sich zum Zeitpunkt der Verdffentlichung von
The Gift Relationship (1970) zwei unterschiedliche Losungsansitze gegeniiber:

Im Nachkriegseuropa setzte man auf ein System der freiwilligen Spende und
eine Verteilung der Blutkonserven durch staatliche Dienstleister wie den briti-
schen National Blood Transfusion Service (vgl. Berridge, 1997). In den USA setzte
man hingegen auf bezahlte Spenden, die mithilfe eines Marktsystems verteilt
wurden. Zur Beurteilung der Funktionsfihigkeit der Systeme schligt Titmuss ein
Set aus 6konomischen und ethischen Kriterien vor.

Die 6konomischen Kriterien, die Titmuss anlegt, beriicksichtigen vier Dimen-
sionen (Titmuss, 1997, 269f.):

1. Skonomische Effizienz,
2. administrative Effizienz,
3. Preis pro Einheit und

4. Qualitdt pro Einheit.

Besonders der Aspekt der Qualitit ist von zentraler Bedeutung, da sowohl die
Spenderauswahl als auch der richtige Umgang mit der Blutspende (hygienische
Abfiillung, Temperatur, Lagerung, Transport) hohen qualitativen Anspriichen ge-
niigen missen:

»It is of utmost importance, however, that all blood donors should be carefully
screened on each occasion. The transfusion of blood can be a highly dangerous
act. Quite apart from the problems of compatibility and cross-matching, and the
need for the highest standards in the preparation of apparatus, and in the collec-
tion, storage, recording, labelling, transporting and transfusion of blood, there are
serious risks of disease transmission and other hazards. In addition to the impor-
tance of careful medical examination and supervision, what is also crucial is the
truthfulness of the donor in answering questions about his present health and

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes

past medical history. This applies particularly in the case of serum hepatitis, ma-
laria and syphilis which constitute the most serious risks in Britain and the United
States of infecting patients with disease« (Titmuss, 1997, 70f.).

Hier wird angedeutet, dass die Qualitit von Spenderblut und eine potentielle
Gefihrdung des Empfingers fundamental von der Ehrlichkeit der Spender ab-
hingen. 1970 wurde gespendetes Blut ausschliefdlich auf Syphilis getestet. 1971
wurde die Kontrolle auf Hepatitis B eingefiihrt, und erst ab 1989 gelang es, auch
Hepatitis C in routinemifig eingesetzten Tests zu erkennen. Auf HIV wird Spen-
derblut in den USA seit 1984 und in GrofSbritannien seit 1985 untersucht (alle
Jahreszahlen, siche Martlew, 1997, 42-46).”

Angesichts dieser Bedrohung ist nicht verwunderlich, dass sich Titmuss in
seinen ethischen Uberlegungen ausfiihrlich der Frage widmet, wo in den bei-
den Systemen Interessenskonflikte aufkommen, die den Spendern Anreize liefern
konnten, Krankheiten und andere Fakten beziiglich ihres Gesundheitszustandes
zu verschweigen.

Titmuss schligt drei ethische Kriterien zur Beurteilung der beiden Spenden-
systeme vor (Titmuss, 1997, 220):

1. Schaffung oder Vermeidung von Interessenskonflikten,
2. Einschrinkung der Freiheit der beteiligten Personen,
3. Verteilungseffekte.

Mithilfe der vorgestellten dkonomischen und ethischen Kriterien analysiert Tit-
muss die empirischen Daten, die er zu den verschiedenen Blutspendesystemen
zusammentragen konnte. Sein Ergebnis, soviel bereits an dieser Stelle, fillt ein-
deutig zugunsten eines Gabensystems der freiwilligen Spende und gegen das
amerikanische Marktsystem mit bezahlten Spendern aus.

13.1.2  Okonomische Evaluation von Blutspendesystemen

Titmuss stellt fest, dass der amerikanische Blutmarkt unter Produktions- und Al-
lokationsgesichtspunkten ineffizient arbeitet. Wihrend im britischen Blutspen-
desystem 2 % des Blutes verschwendet wurden, traf dies im Marktsystem auf 30
% zu (Titmuss, 1997, 97-105, 270). Das Marktsystem zeichnete sich zudem dadurch
aus, dass sich Momente der Knappheit und des Uberschusses abwechselten (ebd.,
113, 270 und Le Grand, 1997, 333f.). Einschrinkend muss an dieser Stelle gesagt

7 Einen Uberblick iiber die Debatte um die Bedrohung durch HIV-infiziertes Spenderblut gibt
Berridge, 1997.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

141


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

werden, dass Titmuss zwar fiir Grof$britannien iiber umfassende Daten von 1946
bis 1968 verfiigte, die Datenlage fiir die USA jedoch sehr viel schlechter aussieht.®

Auch auf der Produktionsseite entstanden demnach in diesem Markt Ineffi-
zienzen. Der grofRe bitrokratische Aufwand und das angesprochene Ungleichge-
wicht von Angebot und Nachfrage schlugen sich in hohen administrativen Kosten
nieder, weshalb sich Blut im Marktsystem gegeniiber dem System der freiwilligen
Spende in den verglichenen Zeitriumen massiv verteuerte:

»These wastes, disequilibria and inefficiencies are reflected in the price paid by
the patient (or consumer); the cost per unit varying in the United States between
f10 and £20 (at the official rate of exchange in 1969) compared with £1 6s. (£2 if
processing costs are included) in Britain — five to fifteen times higher« (Titmuss,
1997, 270).

Den bedeutendsten Unterschied stellt jedoch die Tatsache dar, dass die Bezahlung
von Spendern zu einem Absinken der Qualitit des gespendeten Blutes fithrte. Das
Risiko, mit Krankheitserregern oder Riickstinden von Drogenkonsum kontami-
niertes Blut zu bekommen, stieg im kommerziellen Marktsystem substantiell an
(ebd., 270 und Le Grand, 1997, 333f.). Die Qualitit, das letzte und fir die Emp-
finger wichtigste der 6konomischen Kriterien, schligt damit die Briicke zur ethi-
schen Dimension der Titmuss’schen Untersuchung. Diese Ebene ist es auch, die
Titmuss* Studie trotz erheblicher Mingel in der empirischen Analyse (siehe bspw.
Kapitel 13.1 und 13.2) tiber die Partikulardebatte hinaus zu Bedeutung verhelfen.

13.1.3  Ethische Evaluation von Blutspendesystemen

Im Spendensystem stellt die Blutspende eine (altruistische) Gabe dar, eine Mog-
lichkeit, unabhingig vom eigenen Wohlstand, Bildungsgrad oder gesellschaftli-
chen Einfluss einen positiven Beitrag fiir andere zu leisten. Die zentrale Intention
der Blutspende ist es in diesem System, bediirftigen Menschen in schwierigen ge-
sundheitlichen Situationen zu helfen. Dass damit auf der gesellschaftlichen Ebene
langfristig Anerkennung (in Form von Spenderehrungen oder Ahnlichem) einher-
geht, dass die Blutspende mit dem positiven Gefiihl »etwas Gutes getan zu haben«
oder der Hoffnung einhergeht, im Notfall selbst Nutzniefier von Blutspenden an-
derer zu werden, mindert diese Intention nicht. Hierzu tragt der besondere Kon-
text bei, in dem die Blutspende stattfindet: Der Empfinger bleibt anonym und ist

8 In den USA hatte sich im Gegensatz zu GroRbritannien bis 1970 kein nationales oder von
den einzelnen Staaten gesteuertes Blutspendeprogramm etabliert (Titmuss, 1997, 97ff.). Tit-
muss bezieht sich daher bei seiner Untersuchung des amerikanischen Systems besonders
auf Daten aus der zweiten Halfte der 1950er Jahre und aus den 1960er Jahren. Diese wur-
den hauptsachlich vom zwischen 1956 und 1962 forschenden Joint Blood Council und der 1967
gegriindeten Forschungseinrichtung National Blood Resource Program erhoben (ebd., 98, 103).

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes

dem Spender damit nicht in Form von Schuld oder gar Abhingigkeit verpflichtet.
Mit der Spende entstehen keine Anspriiche auf eine bevorzugte Behandlung des
Spenders in medizinischen Notfillen. Und auch die Anerkennung findet auf einer
abstrakten gesellschaftlichen Ebene statt und nicht in der personlichen Interakti-
on von Geber und Empfinger. Der Fokus liegt hier auf der Intention des Gebens,
ohne dass eine direkte Gegenleistung erwartet werden kann.

Dieser Fokus verschiebt sich, wenn Blut zu einer handelbaren Ware wird. Aus
der Gabe wird ein Tausch von Blut gegen Geld. Diese Verschiebung hat funda-
mentale Konsequenzen.

Interessenskonflikte im Blutmarkt

Titmuss’ erste Beobachtung ist, dass nun ein potentieller Interessenskonflikt auf-
taucht. War bisher das Ziel der Blutspende, jemandem zu helfen, so kommt nun
ein weiteres Ziel hinzu: die Erlangung einer finanziellen Gegenleistung fir das
eigene Blut. Solange es nur um das Ziel ging »Gutes zu tun, gab es fiir die Spen-
der keinerlei Anreiz, eigene Erkrankungen, etwaigen Drogenkonsum oder andere
Faktoren zu verschweigen, die die Qualitit des Blutes mindern oder den Empfin-
ger gefihrden konnten. Eine solche Unaufrichtigkeit hitte in direktem Konflikt
mit dem eigenen Handlungsziel gestanden, da eine Blutkonserve von schlech-
ter Qualitit nichts Gutes bewirkt, sondern moglicherweise sogar tédlich ist. Mit
der finanziellen Entschidigung kommt ein weiteres Handlungsziel hinzu und ein
Anreiz entsteht, zugunsten der Erzielung eines finanziellen Gewinns entschei-
dende Fakten zu verschweigen. Wer tatsichlich Blut abgibt, verkauft eine Ware
und wird dafiir bezahlt. Wer ehrlich Auskunft tiber eine Erkrankung, beispiels-
weise Hepatitis C, gibt, wird von der Blutspende ausgeschlossen und erleidet eine
finanzielle Einbufle. Dieser Interessenskonflikt fithrt dazu, dass eine Handlungs-
option teilweise rational wird, die bisher durch das Handlungsziel ausgeschlossen
wurde: nicht ehrlich auf die drztlichen Kontrollfragen zu antworten und damit
die Gefihrdung des Empfingers in Kauf zu nehmen. Und entsprechend fithrt
der beschriebene Interessenskonflikt zu einer deutlich héheren Anfilligkeit des
Marktsystems fiir die Generierung kontaminierter Blutkonserven (Titmuss, 1997,
205, 270, 308f.).°

Und zwei weitere Effekte gehen mit der Kommodifizierung von Blut einher:
Wahrend sich in einem spendenbasierten System Menschen aus allen sozialen

9 Das Problem der Krankheitsiibertragung durch Spenderblut und Blutprodukte ist durch um-
fassende Tests bei Vollblutspenden inzwischen zwar deutlich eingeschrankt, dennoch be-
steht besonders bei Blutplasma, das in grofSen Mengen gesammelt und international gehan-
delt wird, das Risiko der Ausbreitung eines unbekannten und deshalb in den Testverfahren
nicht erkennbaren Virus (vgl. Chandra et al., 2002 und Zaman et al., 2011).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

143


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

Schichten aus unterschiedlichen persénlichen Griinden fiir eine Gabe von Blut
entscheiden, dominiert in einem Marktsystem der finanzielle Aspekt die Ent-
scheidungsfindung. Titmuss sieht hier eine Einschrinkung der Freiheit zur Ent-
scheidung fiir altruistisches Handeln und einen Grund fiir die Entstehung eines
Umverteilungseffektes von Arm nach Reich. In beiden Aspekten sieht er eine Be-
drohung der Gesellschaft als Ganzes (vgl. ebd., 313f.).

Einschrankung der Freiheit durch den Markt

Die Titmuss'sche These von der Einschrinkung der Freiheit durch den Markt
wirkt zunichst paradox; steht doch das Individuum auf dem Markt im Zentrum,
da seine Priferenzen am hochsten bewertet und die Marktinteraktionen von ge-
sellschaftlichen Verpflichtungen, Traditionen und sozialen Zwingen befreit wer-
den.

Titmuss wendet dagegen jedoch ein, dass der Markt die Freiheit des Menschen
auf eine Freiheit des Konsumenten reduziert. Dadurch werden andere Aspekte
vernachlissigt oder vergessen. Ein zentraler Aspekt, auf den Titmuss in seiner
Studie stofit, ist das Bediirfnis des Menschen, zu geben und zu helfen (Titmuss,
1997, 311). Indem der Markt ihm Méglichkeiten und Gelegenheiten nimmt, diesem
Bediirfnis nachzukommen, schrinkt er seine Freiheit ein und verhindert, dass
sich Menschen fiir Gabenbeziehungen entscheiden kénnen (ebd., 310).

Dieses Argument hat zwei Ebenen. Einerseits geht es mit Blick auf die Blut-
spende um den tatsichlichen Wegfall der Moglichkeit der altruistischen Gabe,
wenn ein Marktsystem fiir Blut einmal etabliert ist. Neben einem Marktsystem
kann, so Titmuss‘ These, kein paralleles Gabensystem mit staatlichen Einrichtun-
gen zur Verteilung des Blutes aufrechterhalten werden.

Andererseits ergebe sich eine Art Crowding-out-Effekt. Sobald die Logik etabliert
ist, dass Blut als 6konomisches Gut gegen Geld getauscht werden kann, verdrin-
ge dies die Logik der freiwilligen und unbezahlten Blutspende. So verschwinde
die Gabe als Handlungsmoglichkeit ebenso wie als Handlungslogik.” Und diese
Verdraingung hat Konsequenzen fiir das soziale Gefiige, das durch Gabenbezie-
hungen auch dann gestirkt wurde, wenn es sich nicht um eine altruistische Gabe
in Reinform handelte:

»In notasking for or expecting any payment of money, these donors signified their
belief in the willingness of other men to act altruistically in the future, and to
joint together to make a gift freely available should they have a need for it. By
expressing confidence in the behaviour of future unknown strangers, they were

10  Der Annahme eines solchen Crowding-out-Effekts widerspricht Tirole, 2017, 143-146.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes

thus denying the Hobbesian thesis that men are devoid of any distinctively moral
sense« (Titmuss, 1997, 307).

Gabenbeziehungen in Form der freiwilligen und unbezahlten Blutspende fordern
das Bewusstsein fiir die Bedeutung der Gemeinschaft fiir das Individuum:

»As individuals they were, it may be said, taking part in the creation of a greater
good transcending the good of self-love. To ‘love’ themselves, they recognized the
need to ‘love’ strangers« (Titmuss, 1997, 307).

Demgegeniiber stehen Marktsysteme, die die Freiheit aller Beteiligten im Gesund-
heitssystem nach Titmuss einschrinken. Die Spender geraten in eine Situation,
in der die Entscheidung fiir die Abgabe von Blut keine freie ist, sondern aufgrund
der finanziellen Bediirftigkeit notwendig wird. Die Empfinger, oftmals alte und
kranke, von Blutkonserven und Blutprodukten abhingige Menschen, kénnen sich
nicht gegen einen Eintritt ins Marktsystem entscheiden. Und auch das medizi-
nische Personal ist vom Marktsystem abhingig und in einem profitorientierten
Gesundheitssystem in seinen Entscheidungen nicht ausschlieRlich der Bediirftig-
keit der Patienten verpflichtet, sondern zwangsweise auch Effizienziiberlegungen
unterworfen (ebd., 307f.)."

Obgleich der Markt die Individuen von sozialen Zwingen befreien mag, so
Titmuss‘ Argument, wird der Bereich fiir freie Entscheidungen dadurch nicht gré-
Rer, sondern kleiner: Soziale Zwinge werden von Marktzwingen verdringt, die
viel umfassender sind und durch die Verdringung freiwilliger, gemeinschafts-
bildender Interaktionen letztlich den sozialen Zusammenhalt gefihrden (ebd.,
310f.). Altruisten werden durch das performative Menschenbild des Homo oecono-
micus zu selbstliebenden Egoisten (Le Grand, 1997, 334).

Der Umverteilungseffekt des Blutmarktes

Die Untersuchung der empirischen Daten zu Blutspendern in den USA und Grof3-
britannien fihrt Titmuss zu der Feststellung, dass in den USA mehr Blut von
Menschen aus der Unterschicht gespendet wurde: Arme, schlecht ausgebildete
und mit wenig Einkommen ausgestattete Menschen spendeten ebenso mit héhe-
rer Wahrscheinlichkeit Blut wie Angehorige der afroamerikanischen Minderheit
(Titmuss, 1997, 172). Aus der Ansprache moglicher Spender mithilfe einer sozialen
Norm, die auf die Notwendigkeit der Generierung lebensrettender Blutkonserven
durch solidarische Spendentitigkeiten verweist und auf diese Weise alle betrifft,

11 Insbesondere medizinisches Personal, aber auch andere professionelle Akteure im Wohl-
fahrtsstaat, sehen sich mit einer Gleichzeitigkeit von Anforderungen und Rechenschafts-
pflichten konfrontiert, die oft nicht ohne Weiteres miteinander vereinbar sind (vgl. Ewert,
2018).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

145


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

wird ein Geschift, in das nur Bediirftige eintreten: Krankenhiuser und Patien-
ten, weil sie Blut oder Blutprodukte existentiell bendtigen, und Menschen, die
Geld brauchen und deren Blut zu einer Ressource wird, um finanzielle Mittel zu
erlangen.”

Indem die Blutspende von einer Gabenpraxis zu einem Geschift wird, verdn-
dert sich, wie auch bei Polanyi beschrieben, die Motivation dahinter. Lautete die
entscheidende Frage bisher: »Kann und méchte ich einen positiven Beitrag fiir
andere leisten und etwas Gutes tun?«, so stellt sich fiir bezahlte Spender vorder-
griindig die Frage: »Brauche ich das Geld, das ich fur die Abgabe meines Blutes
bekommen wiirde?«

Mit dieser neuen motivationalen Ausgangssituation verindert sich auch die
Gruppe von Menschen, die von der Moglichkeit der Blutspende angesprochen
werden. Das Bediirfnis, Gutes zu tun, einen Beitrag zu leisten, sich durch eine
Blutspende als wertvoller Teil einer Gemeinschaft zu fithlen, lisst sich bei Men-
schen in allen sozialen Schichten finden. Die Notwendigkeit, das eigene Blut zu
verkaufen, um Einkommen zu generieren, ist hingegen in den unteren sozia-
len Schichten prisenter als unter Wohlhabenden. Zusitzlich werden altruistische
Spender unter Umstinden von der Tatsache abgeschreckt, dass auf einem Markt
fiir Blut mit ihrer Spende Profite erzielt werden (vgl. ebd., 209).

Aus diesen Griinden konzentriert sich das Angebot an Blutkonserven im ame-
rikanischen Marktsystem zu einem hohen prozentualen Anteil auf Blut von Men-
schen aus den unteren sozialen Schichten. Eine Situation, die aufgrund der
schichtenspezifischen Wahrscheinlichkeit fiir Drogenmissbrauch und gewisse Er-
krankungen zum Problem des Interessenskonfliktes zwischen Ehrlichkeit und fi-
nanziellem Anreiz fithrt (ebd.). Die gesundheitliche Konstitution des Spenders
tritt sowohl mit Blick auf die Gefihrdung der eigenen Gesundheit durch die Ab-
gabe von Blut als auch mit Blick auf die Gefihrdung des Spendenempfingers

12 Diese Logik geht so weit, dass gar von einer Logik »Celd gegen Gesundheit« im doppelten
Sinne gesprochen werden kann. Dies wird am Beispiel der gegewdrtigen Plasmaspende in
den USA deutlich: Die Plasmapender»geben Gesundheit«im Gbertragenen Sinne, in dem sie
anderen mit ihrem Blutplasma eine Behandlung oder die Versorgung mit blutbasierten Me-
dikamenten erméglichen. Sie geben aber auch sprichwortlich von ihrer Gesundheit, da viele
aus finanziellem Bedarf weit iiber die Grenze der empfohlenen Plasmaspende hinausgehen.
So berichteten ARD und Siiddeutsche Zeitung im Oktober 2019 aus Plasmaspendezentren an
der amerikanisch-mexikanischen Grenze, wo Grenzginger aus Mexiko bis zu 104 Mal jahr-
lich Blutplasma spenden (in Deutschland sind maximal 6o Spenden pro Jahr erlaubt). Die
Menschen, so der Bericht, benétigen die Einnahmen so dringend, dass sie selbst deutliche
korperliche Warnsignale ignorieren und gesundheitliche Einschrinkungen in Kauf nehmen
(vgl.»Bluthandel —Dollar gegen Gesundheit«, ARD-Dokumentation am 07.10.2019; »Das Blut
der Grenze«, Stiddeutsche Zeitung, 04.10.2019, https://tinyurl.com/wnoéswk -- letzter Zu-
griff am 14.12.2020).

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes

durch ibertragbare Krankheiten hinter die Moglichkeit zuriick, ein finanzielles
Einkommen zu generieren.

13.2 Leistung und Wirkung von The Gift Relationship

Titmuss‘ Ergebnisse lassen sich folgendermafien zusammenfassen: Seine verglei-
chende Studie der Systeme zur Generierung von Blutspenden in den USA und
GrofRbritannien zeigt eine Uberlegenheit des britischen Systems der freiwilligen
Blutspende. Folgt man seiner Argumentation, dann gilt dies fiir 6konomische und
ethische Kriterien gleichermafen. Im Blutmarkt der Vereinigten Staaten lassen
sich grofere allokative und administrative Ineffizienzen feststellen als im briti-
schen System. Die Qualitit der gewonnenen Blutkonserven ist in Groffbritannien
grofler, und ungerechte Umverteilungseffekte von Blut der Armen zur Versorgung
der Reichen werden vermieden. Auflerdem schrinkt das amerikanische Markt-
system die Handlungsmoglichkeiten der betroffenen Menschen und damit ihre
Freiheit ein.

Aus diesen Ergebnissen leitet Titmuss umfassende Aufgaben fir die Politik,
insbesondere die Sozialpolitik, ab. Die Aufgabe politischer Mafinahmen ist es
dann, Menschen zur Entscheidungsfreiheit zu verhelfen und zu verhindern, dass
diese Freiheit eingeschrinkt oder korrumpiert wird. Paradoxerweise macht es
diese Aufgabenstellung im Kontext der Blutspende notwendig, die Freiheit zum
Verkauf von Blut einzuschrinken. Es gehe hier um eine genuin politische und
gesellschaftlich richtungsweisende Frage:

»The choice between these claims — between different kinds of freedom — has to
be a social policy decision; in other words; it is a moral and political decision for
society as a whole« (Titmuss, 1997, 310).

In einem abschlieflenden Fazit lobt Titmuss die Leistungen des britischen Mo-
dells, dass dank seines institutionellen Settings gleichermaflen die ausreichende
Versorgung der Menschen mit Blutkonserven und -produkten erméglicht, altru-
istisches Verhalten geférdert und den sozialen Zusammenhalt gestirkt habe:

»The most unsordid act of British social policy in the twentieth century has allo-
wed and encouraged sentiments of altruism, reciprocity and social duty to express
themselves; to be made explicit and identifiable in measurable patterns of beha-
viour by all social groups and classes. [..] What we do suggest, however, is that
the ways in which society organizes and structures its social institutions — and
particularly its health and welfare systems — can encourage or discourage the al-
truistic in man; such systems can foster integration or alienation; to recall Mauss,
they can allow the ‘theme of the gift’ of generosity towards strangers, to spread

- am 12,02.2026, 17:00:30.

147


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148  Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

among and between social groups and generations. This, we further suggest, is an
aspect of freedom in the twentieth century which, compared with the emphasis
on consumer choice in material acquisitiveness, is insufficiently recognized. It is
indeed little understood how modern society, technical, professional, large-scale
organized society, allows few opportunities for ordinary people to articulate gi-
ving in morally practical terms outside their own network of family and personal
relationships« (Titmuss, 1997, 292).

Titmuss’ Buch fand in den USA groflen Anklang und wurde von der Nixon-
Regierung durchaus ernst genommen. So sind personliche Gespriche zwischen
Titmuss und Nixons Gesundheitsminister, Elliot Richardson, dokumentiert, der
sich von Titmuss zur Frage der Reformbediirftigkeit des Blutspendesystems in
den USA beraten lief (Oakley und Ashton, 1997, 6). Diese Beratungen, in de-
nen Titmuss den Wechsel zu einem vollkommen freiwilligen Spendensystem vor-
schlug, fithrten nicht zu einer Umsetzung seiner Ideen, die strukturelle Verin-
derungen auf der Ebene des Gesundheitssystems vorsahen. Stattdessen wurden
in der Folge stirkere Kontrollen von Blutspenden durch die Federal Drug Admi-
nistration angeordnet und eine verpflichtende Kennzeichnung der Herkunft von
Blutkonserven von paid donors oder voluntary donors eingefiihrt (ebd.). Einen gro-
8eren Einfluss mit Blick auf die Systemebene scheint das Buch in Grofbritannien
entfaltet zu haben - wenigstens wird es als eine mogliche Erklirung dafiir an-
gefithrt, dass Margaret Thatchers Privatisierungsbestrebungen vor dem National
Blood Transfusion Service Halt machten (ebd.).

Fir Titmuss, der von der prigenden Wechselwirkung zwischen Menschen
und ihrem sozialen Kontext iiberzeugt war, muss dieser Erfolg ebenso in der
konkreten Frage nach der bestmoglichen Gestaltung des Blutspendesystems als
auch in der tibergeordneten Frage nach moralischen Werten bedeutend gewesen
sein:

»Moral values do not come from nowhere, but are shaped by the social context
in which people live. In this sense, The Gift Relationship is both optimistic and pes-
simistic: the human capacity for giving offers a vision of a ‘good’ society, but the
character of any society shapes the expression of human capacities« (Oakley und
Ashton, 1997, 8f).

Einzelne Argumente des Buches hielten der kritischen Uberpriifung indes weni-
ger gut stand. Im Nachwort der 1997 erschienenen Neuauflage des Buches zieht
Titmuss‘ Nachfolger auf dem Lehrstuhl fiir Sozialpolitik an der London School of
Economics, Julian Le Grand, eine durchwachsene Bilanz. Das Titmuss’sche Effi-
zienzargument habe sich, auch aufgrund seiner fehlenden theoretischen Fundie-
rung, iiber die Jahre weder in seiner positiven Beurteilung des britischen, noch
in seiner negativen Beurteilung des amerikanischen Systems als tragfihig her-

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes

ausgestellt (Le Grand, 1997, 334). Mit Blick auf das ethische Argument gegen die
Umverteilung von Blut von Arm nach Reich weist Le Grand auf eine Unvollstin-
digkeit hin. Obwohl eine derartige Verteilung durchaus abgelehnt werden kann,
beurteilten die betroffenen armen Blutspender ihre Situation offensichtlich an-
ders. Indem sie sich fiir die bezahlte Blutspende entschieden, driicken sie aus,
dass der Tausch Blut gegen Geld fiir sie mit einer Verbesserung ihrer Situati-
on einhergehe (ebd., 335). Le Grand schrinkt dieses Gegenargument jedoch ein,
indem er darauf hinweist, dass beriicksichtigt werden miisse, dass den Spen-
dern moglicherweise Wissen iiber langfristige gesundheitliche Folgen oder an-
dere wichtige Informationen fehlen kénnten. Thre Beurteilung kénnte aufgrund
dieser Wissensasymmetrie durchaus nur eingeschrankt richtig sein (ebd.).

Trotz der teilweisen Widerlegung seiner Argumente bewahrt sich Titmuss*
Buch seine wichtige Rolle in der Debatte. Dies lisst sich mit der Tatsache erkliren,
dass das zentrale Argument von den empirischen und theoretischen Defiziten des
Buches unberiihrt blieb. Le Grand nennt dieses Argument das »Kontaminations-
und Korruptionsargument« (ebd.): Selbst wenn ein Marktsystem fiir Blut alle an-
deren Kriterien erfiillt, bleibt doch die Schwierigkeit, mit der Kontaminierung
des Spenderblutes umzugehen, die sich im Fall von unehrlichen Spendern nicht
ausschliefien lisst.” Und diese Unehrlichkeit lisst sich wiederum in einem Sys-
tem nicht vermeiden, in dem kommerzielle Anreize die Motivation korrumpieren,
mithilfe einer Blutspende bediirftigen Menschen zu helfen.

Spitere Forschung unterstiitzt dieses zentrale Argument von Titmuss: Ein hé-
herer Kommerzialisierungsgrad des amerikanischen Systems korreliert mit einer
héheren Kontamination von amerikanischen Blutkonserven mit HIV/AIDS ge-
geniiber britischen Blutkonserven. Diese Kontamination geht einher mit der ho-
heren Ansteckungsgefahr, besonders von amerikanischen Himophilie-Patienten,
die regelmiRig Bluttransfusionen benétigen (Martlew, 1997, 9). Und eine Studie
aus dem Jahr 1996 zeigt, dass zwei von finf neuseelindischen Spendern von ih-
ren Spenden absehen wiirden, wenn ihr Blut zur Generierung von Profiten aus
blutbasierten Produkten genutzt wiirde (vgl. Howden-Chapman et al., 1996).

Das Korruptionsargument prigte die Debatte um die Rolle des Marktes, den
Ort der Gabe und die Trennung von Okonomie und Sozialem in den 1970er und
1980er Jahren. Titmuss bringt mit The Gift Relationship das Mauss’sche Unbeha-
gen gegeniiber dem Markt und seinen Losungsansatz mithilfe der Gabe auf neue
Weise in die Debatte ein. Mit der Frage nach einem adiquaten System fiir die Be-
reitstellung von Blutkonserven entwickelt er seine Argumentation anhand eines

13 Titmuss' Buch erschien noch vor dem Aufkommen des Begriffs der adverse selection in der
Wirtschaftstheorie, welcher das Problem der asymmetrisch verteilten Information adres-
siert. Akerlof, 1979 widmete sich diesem als erster Okonom und erlduterte ihn anhand des
Marktes fiir Gebrauchtwagen.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

149


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

konkreten Falls (und Politikfeldes) und macht diesen zur Grundlage fiir allgemei-
nere, systematische Uberlegungen. Am Ende des Buches steht ein Plidoyer fiir
die enge Begrenzung des Geltungsbereiches der Marktlogik und eine Ausweitung
der Riume fiir Interaktionen des Gebens, der Solidaritit, Grof3ziigigkeit und des
Altruismus.

Dieses Plidoyer wird zum Ausgangspunkt einer Debatte um die Leistungen
und Grenzen von Gaben und Marktmechanismen, in die sich zahlreiche Vertreter
der verschiedenen sozialwissenschaftlichen Disziplinen einbrachten. Die Okono-
men und Nobelpreistriger Robert M. Solow und Kenneth Arrow verteidigen die
Leistungen des Marktes innerhalb der ihm sinnvollerweise zugesprochenen Be-
reiche. Solow greift Titmuss Argumente jedoch auf, um auf die Legitimitit un-
terschiedlicher Ziele hinzuweisen. Effizienz sei dabei nur eines dieser Ziele und
stiinde in Konflikt mit anderen Handlungszielen. Arrow legt den Fokus seiner
Uberlegungen auf die Erkenntnisse {iber Voraussetzungen und Nebenbedingun-
gen fiir funktionierende Mirkte und stabile Gesellschaften, die Titmuss mithilfe
der Gabe offenlege.

Durch die wechselseitige Kritik am Gaben- und Marktsystem wird in der De-
batte deren jeweilige Wirkmichtigkeit deutlich. Gabe und Markt erweisen sich
als komplementir und es zeigt sich, dass ganz im Mauss’schen Sinne notwendi-
gerweise Riume bewahrt werden miissen, in denen andere Logiken als die des
berechnenden Eigennutzens vorherrschen.

Um diesen Schritt deutlicher hervorzuheben, werden die zentralen Argumente
der Debatte im Folgenden nachvollzogen.

13.3 Robert M. Solow - Blood and Thunder

Robert M. Solow zielt in seinem Beitrag von 1971 darauf ab, die Stirken und
Schwichen der Titmuss'schen Argumentation herauszuarbeiten und seine Er-
kenntnisse fiir die 6konomische Debatte fruchtbar zu machen. Dafiir ordnet er
dessen Kritik an d6konomischen Mechanismen ein, indem er sie nicht als Kri-
tik an der Verwendung des Marktes an sich versteht, sondern als Kritik an der
Implementierung 6konomischer Logik in Bereichen, fiir die sie nicht geeignet
sind. Dariiber hinaus geht es ihm darum, die Bedeutung der Ehrlichkeit und
Rechtschaffenheit auch fitr 6konomische Fragestellungen zu unterstreichen und
deutlich zu machen, dass es neben 6konomischen Zielen noch zahlreiche weitere
legitime Ziele gibt. Die entsprechenden Zielkonflikte miissen in einer Abwigung
fir die Implementierung beispielsweise eines Marktmechanismus ernst genom-
men werden.

Solow arbeitet in seinem Beitrag zunichst zwei zentrale Thesen bei Titmuss
heraus, denen er sich in seinen Uberlegungen widmen méchte:

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes

1. Entgegen der Annahme von Okonomen verbessern dkonomische Mafinah-
men, konkret die Kommodifizierung von Blut, die Verfiigbarkeit von Blutkon-
serven nicht, sondern verschlechtern die Situation sogar. Ein nichtkommerzi-
elles System, wie es Grof3britannien wihlt, funktioniert besser. Grund dafiir
ist nach Titmuss, dass Menschen grundsitzlich tiber eine grofRe Bereitschaft
verfiigen, sich in altruistischen, grof3ziigigen oder solidarischen Gabenbezie-
hungen einzubringen (Solow, 1971, 1703). Diese Bereitschaft wird vom briti-
schen System angesprochen und genutzt. Sie ist jedoch nicht bedingungslos
gegeben:

»Even a small admixture of commercialism, however, is enough to poison the
well. The altruistic impulse is diminished or destroyed by the realization that
what one is offering as a gift others are selling as a commodicty« (Solow, 1971,
1703).

Wird ein Marktsystem geschaffen, so kontaminieren die Motive des Marktes
das System der freiwilligen Spende gewissermafien. Die altruistischen Motive
verschwinden und mit ihnen auch das fiir das Gesundheitswesen so zentrale
Gefiihl der personlichen Zuwendung zum (in diesem Fall unbekannten) an-
deren.

2. Und schliefilich schrinkt der Markt — folgt man Titmuss — die Freiheit zu geben
ein (ebd.).

Diese Thesen, die, erginzt durch das Argument der Interessenskonflikte, die Ar-
gumentation fiir die Gabe in The Gift Relationship bilden, klopft Solow unter dem
Titel Blood and Thunder auf ihren Gehalt ab.

In seiner Gesamtheit iiberzeugt das Titmuss’sche Argument Solow nicht —
das stellt er bereits frith klar, ehe er sich einzelnen Thesen widmet, von denen
er einige durchaus fur fruchtbar hilt. Eine zentrale Kritik zielt auf die Daten,
auf deren Grundlage Titmuss seine Argumente entwickelt. Solow verweist auf
ihre Unvollstindigkeit, die grof3en Liicken besonders in den Daten iiber die USA
und das Fehlen von Erkenntnissen iiber kulturelle und historische Unterschiede
zwischen den beiden Lindern. Diese kénnten, so Solows Einwurf, wertvolle Er-
kenntnisse liefern, um besser zu verstehen, was freiwillige Blutspender motiviert
und weshalb diese Motivation moglicherweise in Grof3britannien ausgeprigter
1st:

»| do not mean to make work for an author, but merely to suggest that there may
not be enough information in a simple comparison of Britain and the United Sta-
tes to support any firm conclusion whatever about the causes of the difference in
efficiency. It would be equally plausible, I think, to connect the difference in blood
distribution systems with other historically conditioned differences between Gre-
at Britain in particular and the United States in particular, not least the existence

- am 12,02.2026, 17:00:30.

151


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

of the National Health Service itself. More fancifully, | suspect there is a trace of
Dunkirk still in those voluntary blood-donation sessions, or a little bit of the tight
little island with its tradition of civicmindedness, as compared with the larger,
ethnically and geographically more heterogeneous, society of the United States«
(Solow, 1971, 1705).

Damit macht Solow einerseits auf einen fir die Gabe wichtigen Punkt aufmerk-
sam: Ob sich in einzelnen gesellschaftlichen Bereichen Gabenpraktiken etablieren
oder aktiv etablieren lassen, hingt auch damit zusammen, ob derartige Prakti-
ken in diesen Bereichen iiber eine Tradition verfiigen, also iiber einen lingeren
Zeitraum eingeiibt wurden. Diese Traditionen konnen nicht einfach herbeige-
fithrt oder verordnet werden. Gleichzeitig lisst sich gegen Solow einwenden,
dass Titmuss mit dem Verweis auf kulturelle und historische Griinde fiir die
Spendenmotivation in Grof3britannien moglicherweise sogar einverstanden wa-
re. Er wiirde sein Argument wohl dahingehend verteidigen, dass sein Buch darauf
abzielt, mithilfe sozialpolitischer Mafinahmen diese civic-mindedness und die Be-
reitschaft zum freiwilligen Titigwerden dort, wo sie vorhanden sind, durch die
Beibehaltung oder Schaffung von Méglichkeiten (wie der freiwilligen Blutspende)
zu stirken und zu reproduzieren.
Ahnlich verhilt es sich mit einem weiteren Zweifel, den Solow dufert:

»To put it as its strongest, | doubt that abolishing the purchase of blood or pay-
ment for transfusions would transfer the American blood collection and distribu-
tion system into something that worked as well as the British« (Solow, 1971, 1705).

Auch damit wire Titmuss wahrscheinlich einverstanden, sieht er die Implemen-
tierung von Marktmechanismen, wie sie in den USA bereits geschehen ist, doch
als gravierende, vielleicht sogar irreversible Verinderung im sozialen Gefige. Er
wiirde daher umgekehrt wohl darauf bestehen, dass eine Kommerzialisierung des
Systems in Grof3britannien zum Wegfall der sozialintegrativen Wirkung der Blut-
spende fithren wiirde, die nur schwer oder gar nicht mehr riickgingig gemacht
werden konnte. Traditionelle Gabenpraktiken, die tiber einen lingeren Zeitraum
durch einen Marktmechanimus ersetzt werden, sind unter Umstinden unwider-
bringlich verloren. In diesem Sinne wiirde Titmuss Solows Einwurf daher eher als
eine Warnung vor der Einfithrung einer Warenlogik verstehen, die die Gabenlogik
verdrangt.

Solows Kritik zielt in beiden Fillen auf den kausalen Zusammenhang zwi-
schen Gabenlogik und den sozialintegrativen Leistungen einer Gesellschaft bzw.
den kausalen Zusammenhang zwischen der Einfithrung der Marktlogik und dem
Wegfall dieser Leistung. Ob Titmuss oder Solow hier richtig liegen ist auf Grund-
lage der — zu Recht kritisierten — liickenhaften Datenlage nicht zu entscheiden.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes

Solow ruft ins Gedichtnis, welche Vorgehensweisen sich bei Titmuss gegen-
iiberstehen. Einerseits ein System, das bei der Generierung des benétigten Gutes
Blut auf Altruismus, Grofziigigkeit und Solidaritit setzt und bei der Verteilung
die medizinische Bediirftigkeit als Kriterium wihlt; andererseits ein Marktsys-
tem, das bei der Generierung von Blutkonserven mit monetiren Anreizen ope-
riert und das knappe Gut Blut mithilfe eines Marktmechanismus verteilt, der
theoretisch fiir eine effiziente Allokation sorgt.

Das zentrale Argument fiir einen Marktmechanismus liegt in der Regel in
der Tatsache, dass er einen gesamtgesellschaftlich wiinschenswerten Zustand er-
moglicht, ohne dabei von der Selbstlosigkeit oder der Nettigkeit der Beteiligten
abhingig zu sein (Solow, 1971, 1706). Ein blindes Vertrauen in diese Eigenschaften
und entsprechende Verhaltensweisen hilt Solow schon deshalb fiir riskant, weil
diese nicht unendlich und in jeder Situation vefiigbar sind. Der Markt soll hier
Abhilfe schaffen:

»This is what economists since Adam Smith have found so fascinating about the
competitive market: that the unrestricted interaction of self-interested people un-
der appropriate conditions results in an outcome with certain socially desirable
properties willed by none of them« (Solow, 1971, 1706).

Die Frage, die Titmuss aufwirft und die Solow ausfiihrlich erértert, lautet nun,
warum der Markt diese Leistung im Umgang mit Blutkonserven nicht erbringen
kann und ob es noch andere Bereiche gibt, in denen die Marktlogik nicht zu
den bestmoglichen Ergebnissen fithrt." Solow nutzt diese Ausgangsfrage, um
sich auf die Suche nach jenen Bereichen zu begeben, in denen die 6konomische
Nutzenlogik keine oder zumindest keine vorherrschende Rolle spielen sollte.

13.3.1 Die angemessenen Bereiche fiir dkonomisches Denken

Solow weist zunichst darauf hin, dass der Fall der Blutspende unter 6konomi-
schen Gesichtspunkten kontraintuitive Ergebnisse aufweist. Denn in der Regel
fithre ein fehlender oder zu niedrig angesetzter Preis fiir ein Gut dazu, dass des-
sen Knappheit nicht angemessen ausgedriickt werde und es zu einem verschwen-
derischen Umgang damit komme (Solow, 1971, 1706). Titmuss‘ Studie zeige nun
genau das Gegenteil. Freiwillig und kostenlos zur Verfiigung gestellte Blutkon-
serven decken eher den Bedarf und werden sorgfiltiger verwendet als Blut, das

14 Die Diskussion bezieht sich hauptsichlich auf die Frage nach der Bepreisung von Vollblut-
spenden. Die Bepreisung von Blutplasma und der daraus entstehenden Blutprodukte zu be-
urteilen ist aufgrund des aufwindigen Verfahrens und des grofien internationalen Bedarfs
an hochwertigen Medikamenten weitaus komplexer. Eine Diskussion der ethischen Kompo-
nente der Bepreiung unter diesen Vorzeichen findet sich bspw. bei Taylor, 2019.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

153


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

mit einem Preis versehen wird. Letzteres ist 6fter kontaminiert und kommt ver-
schwenderisch zur Anwendung. Von diesen Erkenntnissen ausgehend fragt Solow,
ob der Fall der Blutspende Anlass gibt, die Bepreisung knapper Giiter grund-
sitzlich zu verwerfen und beispielsweise auf die Erhebung von Mautgebiithren
fiir stark befahrene Straflen oder von Abwassergebiithren an stark verschmutzten
Fliissen zu verzichten. Die Antwort ist eindeutig, grenzt aber den Bereich der
Wirksamkeit solcher Mafinahmen ein:

»Here we are presented with a case in which free blood is adequately supplied and
carefully husbanded, while dear blood is wasted and contaminated. Is this reason
to doubt the case for congestion tolls and effluent charges? | don't think so. But
it is reason to remember that economic reasoning applies only where economic
motives predominate« (Solow, 1971, 1706).

Er wendet sich gegen eine Grundsatzkritik am Markt- und Preismechanismus und
unterstreicht deren Nutzen fiir dezidiert 6konomische Fragestellungen. Wo 6ko-
nomische Motive berechtigterweise vorherrschen, ist entsprechend kein Platz fiir
den Verweis oder die Hoffnung auf altruistische Gabenbeziehungen. Die Gaben-
logik lasst sich aber durchaus in Bereichen anwenden, in denen die Bedingungen
fiir das Funktionieren eines Marktes nicht vollumfinglich gegeben sind. Diese
Bedingungen referiert Solow in einer Fufinote: »the conditions are pretty strin-
gent: they include the ready availability of knowledge about prices and products
to all participants, the absence of monopoly, and the insignificance of those ‘ex-
ternalities’ that are now beginning to seem very significant indeed« (ebd.). Im Fall
der Blutspende ist es in dieser Hinsicht die asymmetrische Verteilung des Wis-
sens iiber die Gesundheit der Spender, die der Gabe ein Tor 6ffnet. Zusitzlich
sieht Solow die Berechtigung des 6konomischen Motivs des Eigennutzens dort in
Frage gestellt, wo 6konomische Motive zwar moglicherweise prasent, aber nicht
ausschlaggebend sind oder sein sollten:

»Itis one thing to suggest that the supply of altruism is limited and quite another
thing to pretend that no motive but greed ever operated, even in ,our culture«
(Solow, 1971, 1706).

Solow wendet sich damit zwar einerseits gegen Titmuss und dessen Forderung
nach méglichst umfassenden Riumen fiir Gabenbeziehungen. Stirker noch rich-
tet er sich aber mit Titmuss gegen jene »Marketeers« und Marktenthusiasten, die
fiir eine Universalisierung der Logik des Eigennutzes und der Gier als zentrale
menschliche Motive eintreten (ebd.). In Opposition zu den beiden marktlibera-
len Gesundheitsékonomen Michael Cooper und Anthony Culyer argumentiert er,
dass dkonomische und besonders monetire Uberlegungen nicht die einzigen und
oftmals nicht einmal die wichtigsten Motive darstellen:

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes

»There is a pretty example of this in Cooper and Culyer. They say, discussing the
waste of blood: ‘If the price (of blood) to hospitals is zero, there will be no incentive
to conserve blood to the limit, and hence the amount that would be considered
‘adequate’ will be larger than the amount that would be considered ‘adequate’if a
price had to be paid.’ (M. Cooperand A. Culyer, supra, note 9, at 21.). Itis a standard
economicargumentand | have no doubt thatitappliesin those situations thatare
institutionalized as ‘economic’. But it is certainly gratuitous to assert that doctors
and hospital administrators respond, presumably necessarily respond, to no other
stimulus but money. That assertation is not itself economics: it is psychology, and
very likely bad psychology« (Solow, 1971, 1706).

13.3.2  Moralisch fragwiirdige Folgen der Bepreisung von Blut

Solow hilt sich an die Ausfithrungen von Cooper und Culyer, um zu zeigen,
zu welchen moralisch schwer zu rechtfertigenden Ergebnissen eine konsequente
Anwendung der Marktlogik im Fall von Blutkonserven fithren konnte. Die beiden
Autoren wissen um die erhohte Gefahr der Kontaminierung der Blutkonserven
bei bezahlten Spendern. Sie stellen daher die Frage, ob es gerechtfertigt wire,
Patienten, die Blut empfangen miissen, diesem Risiko auszusetzen. Weiter fragen
sie, wie im besten Fall damit umgegangen werden kann. Die Diskussion dreht sich
um die Frage, ob dieses Risiko mit dem positiven Effekt der Effizienzsteigerung,
welche sich die Autoren (entgegen der Titmuss’schen Studien) von der Einfithrung
eines Marktmechanismus erhoffen, gerechtfertigt werden kénnte.

Der Umgang mit diesem Risiko wiirde, so Solow, aller Wahrscheinlichkeit
nach vorsehen, dass eine qualitative Unterscheidung von Blutkonserven in »ri-
sikobehaftet« und »sicher« eingefiithrt wiirde, wobei aufgrund fehlender Test-
moglichkeiten alle Konserven von bezahlten Spendern als »risikobehaftet« gelten
miissten (Solow, 1971, 1706). Sicheres Blut wiirde entsprechend stirker nachge-
fragt und hitte aufgrund von Knappheitsgesichtspunkten einen hoheren Preis
als risikobehaftetes Blut, das billiger verfiigbar wire. Somit wiirde die Einfith-
rung eines Marktsystems in eine Situation miinden, in der der Empfang von
qualitativ hochwertigem sicherem Blut vom Einkommen des Patienten abhinge
(ebd., 1706f.). Diese Situation hilt Solow fiir moralisch nicht zu rechtfertigen:

»You may even be troubled by the fact that the risky blood gets introduced into
an otherwise reasonably satisfactory situation only through Cooper and Culyer’s
belief that buying and selling blood is a useful practice. Suppose, that the intro-
duction of a commercial market would in fact result in some marginal improve-
ment in efficiency (though Titmuss’ story suggests it wouldn’t). The judgement
that such an improvement could justify the creation of differentials in quality of

- am 12,02.2026, 17:00:30.

155


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

blood received by income class does strike me as morally obtuse« (Solow, 1971,
1706f).

Die Tatsache, dass der monetire Anreiz zu einem Interessenskonflikt fiir die
Spender von Blut wird und somit im Ergebnis zu einer héheren Kontaminati-
onsrate des Blutes fithrt, wird fiir eine konsequente Einfithrung des Marktme-
chanismus zur Hiirde. Solow macht deutlich, wie weitreichend die Bereitschaft
mancher »Marktenthusiasten« ist, im Gegenzug zu mdglichen Verbesserungen
der Effizienz umfassende negative Konsequenzen in Kauf zu nehmen. Damit
zeigt er, dass die Mauss’sche Angst vor der Expansion der eigennutzenorientier-
ten Berechnung, die zugunsten der Effizienz alle anderen Werte opfert, durchaus
ernst zu nehmen ist. Solow selbst unterstreicht jedoch auch, dass nicht alle Oko-
nomen derart radikal vorgehen wiirden. Mit Nachdruck weist er auf moralische
Gesichtspunkte hin, die nicht durch Effizienzdenken verdringt werden diirfen.
Dies zu zeigen gelingt hier besonders plastisch, weil es sich nicht um irgendein
Risiko handelt, sondern um das lebensbedrohliche Risiko, die eigene Gesundheit
durch kontaminierte Blutkonserven massiv zu schidigen.

Cooper und Culyer liegen indes nicht vollkommen falsch. Wo 6konomische
Motive und damit individuelle Nutzeniiberlegungen vorherrschen, fithren fehlen-
de, zu niedrige oder zu hohe Preise dazu, dass Ressourcen nicht optimal genutzt
werden. Ein angemessener Preis fithrt in solchen Fillen zur Konsumtion der Res-
source innerhalb eines angemessenen Rahmens oder umgekehrt dazu, dass von
einem gewissen Gut eine ausreichende Stiickzahl hergestellt wird. Diese Logik
steckt auch hinter Coopers und Culyers Argument fiir die Bepreisung von Blut,
wobei sie iibersehen, dass in diesem Fall neben den 6konomischen Motiven noch
andere Motive eine Rolle spielen (ebd., 1708).

Die Verteilungseffekte, die Solow anhand des als »risikobehaftet« gekenn-
zeichneten Blutes ausmacht, sind unter 6konomischen Gesichtspunkten mogli-
cherweise nicht problematisch, weshalb sie als Kehrseite einer erhofften Effizi-
enzsteigerung in Kauf genommen werden. Unter moralischen Gesichtspunkten
sind sie jedoch verwerflich und fithren dazu, dass eine 6konomisch unter Um-
stinden als Verbesserung gewertete Situation dennoch abgelehnt werden muss.

In diesem Sinne plidiert Solow dafiir, sich das Gesamtbild zu vergegenwir-
tigen, wenn es um die Implementierung von 6konomischen Mechanismen geht.
Dadurch kénnen auch Motive in die Abwigung von effizienzsteigernden Maf3-
nahmen mit einfliefSen, die nicht rein wohlfahrtsékonomischer Natur sind.

Solow hilt Titmuss’ Kritik an den Okonomen daher fiir berechtigt, allerdings
in einem engeren Sinne, als Titmuss diese formuliert hat. Titmuss verstand sein
Buch als Argument gegen die Okonomisierung im Allgemeinen. Solow greift es
auf und verengt es auf die Kritik der Okonomisierung von Bereichen, in denen
Effizienz und andere konomische Motive zwar ein Ziel sein mégen, aber nicht

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes

die wichtigsten Ziele sein konnen oder sollen (ebd., 1709). Den positiven 6ko-
nomischen Auswirkungen der Implementierung des Marktmechanismus miissen
daher die negativen sozialen Konsequenzen gegeniibergestellt werden, die un-
ter Umstinden erst stark zeitverzogert auftreten. Nur wenn beiden Seiten in
die Abwigung einbezogen werden, kann eine vollstindige Bilanz gezogen wer-
den (ebd.). Solidaritit und Eigennutz, Altruismus und Gier sind wichtige Motive,
konnen jeweils aber nicht verallgemeinert werden:

»Allocation through a market will work only where autonomous individuals must
exchange resources, each trying to do the best for himself according to his own
preferences. Allocation through a market will seem morally right only in spheres
in which self-interest is an approved motive and it is felt to be right that individual
preferences should count. It would be a grim world if that covered everything. But
itwould be a very difficult world to organize in a dezentralized way if that covered
nothing« (Solow, 1971, 1710f).

Solow zeigt hier einerseits, wo der Markt sinnvollerweise seinen Platz und seine
Logik ihre Berechtigung hat. Andererseits zeigt er dasselbe fiir Gaben und andere
Formen der Interaktion und des Tausches. Fiir beide, Gaben und Markt, erarbeitet
er die Nachteile, die man in Kauf zu nehmen bereit sein miisste, wollte man einen
der beiden Mechanismen universalisieren.

13.4 Kenneth Arrow - Gifts and Exchanges

Kenneth Arrow versteht Titmuss‘ Studie als einen Versuch, die Grenzen der 6ko-
nomischen Analyse, die Relevanz von (Markt-)Tausch und Gabe als Allokations-
mechanismen und die Bedeutung kollektiver und individualistischer Ansitze in-
nerhalb der Gesellschaft auszuloten (Arrow, 1972, 343). Dabei gesteht er Titmuss
von vorneherein zu, dass dessen Verteidigung der Gabe und der Motive des Al-
truismus, der GrofRziigigkeit und Solidaritit nicht nur bei besonderen Giitern wie
Blut gerechtfertigt ist. Er verweist auf das Phinomen der Philanthropie und an-
dere Bereiche, in denen wechselseitige Hilfsangebote von Bedeutung sind (ebd.,
344). Noch bevor er sich den konkreten Thesen und Argumenten bei Titmuss wid-
met, stellt Arrow damit klar, dass er das Prinzip der Gabe in vielen Bereichen der
Gesellschaft fiur priasent und wichtig, in manchen Bereichen sogar fiir bereits
institutionalisiert halt:

»Of course, the whole structure of government expenditures is a departure from
the system of mutual exchange. It is true that it has its own logic of coercion, so
that it is not quite an example of pure altruism, but in a democratic society the

- am 12,02.2026, 17:00:30.

157


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

voting of expenditures for the benefit of others plainly constitutes an institutio-
nalizing of giving« (Arrow, 1972, 345).

Hier klingt ein Bewusstsein fiir die soziale Bedeutung von Gabenpraktiken an,
das sich im Laufe der Argumentation dahingehend konkretisiert, dass die Ga-
be an der Schaffung und Erhaltung jener Bedingungen beteiligt ist, derer eine
funktionierende Gesellschaft und auch der Markt bedarf. Dies gilt moglicherwei-
se besonders fiir die USA, die von Titmuss zum Modell einer individualistischen
Marktgesellschaft erklirt werden (ebd.).

13.4.1 Das Zusammenspiel von Gaben, tugendhaftem Verhalten
und dem Markt

Die Gabendebatte, die Titmuss anstdfdt, lenkt Arrows Aufmerksamkeit auf ethi-
sche Gesichtspunkte, die auch fiir eine 6konomische Untersuchung der Gesell-
schaft relevant sind. Arrow fasst diese Gesichtspunkte mit dem Begriff der Tu-
genden zusammen, die Gesellschaften und Mirkte tragen (Arrow, 1972, 345). Die
prominenteste Tugend im Fall der Blutspende ist die der Ehrlichkeit oder Recht-
schaffenheit, aber auch Vertrauen, Loyalitit und Gerechtigkeit spielen jeweils eine
wichtige Rolle (ebd., 345f.). Diese Tugenden bilden die Grundlage fiir einen funk-
tionierenden Markt, konnen aber von diesem nicht geschaffen oder gesichert
werden. Und auch die Stabilitit der Gemeinschaft selbst liegt auflerhalb des Ein-
flusses des Marktes, weshalb dessen Dominanz von vielen als Schreckensgespenst
wahrgenommen wird:

»The picture of a society run exclusively on the basis of exchange has long haun-
ted sensitive observers, especially from the early days of the capitalist dominati-
on. The ideas of community and social cohesion are counterposed to a drastically
reduced society in which individuals meet only as buyers and sellers of commodi-
ties« (Arrow, 1972, 346).

Zwar soll die Gabenlogik ebenso wenig verabsolutiert werden wie die individua-
listische Marktlogik, doch spielt sie fir Arrow wie auch fiir Mauss und Titmuss
eine wichtige Rolle beim Nachdenken iiber die Moglichkeiten, eine menschlichere
soziale Ordnung herzustellen (ebd.).

Um die Argumentation in The Giff Relationship besser zu verstehen, nihert sich
Arrow ihr mithilfe des begrifflichen Geriists der Nutzentheorie. Zunichst macht
er drei Motive fir eine unbezahlte Blutspende aus:

1. Den allgemeinen Wunsch, anderen etwas Gutes zu tun,
2. das Gefithl einer sozialen Verpflichtung,

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes

3. und das Gefiihl von gesellschaftlichem Druck, wie beispielsweise in Fillen, in
denen die bediirftigen Empfinger der Blutspende bekannt sind (Arrow, 1972,
348).

Da Titmuss sich auf die Spende an unbekannte Empfinger konzentriert und die
Freiheit der Entscheidung fir die Gabe betont wird, beschiftigt sich Arrow vor
allem mit den ersten beiden Motiven und formuliert diese mithilfe der Nutzen-
theorie um. Er findet drei Hypothesen:

1. Die Wohlfahrt eines Individuums hingt von der eigenen Bediirfnisbefriedi-
gung ebenso ab wie von der Befriedigung, die anderen zuteilwird. Die Bezie-
hung zwischen den Individuen ist entsprechend von Wohlwollen und nicht
von Neid bestimmt (ebd., 348).

2. Die Wohlfahrt eines Individuums hingt nicht nur vom eigenen Nutzen ab,
sondern auch vom Nutzen, den es anderen ermoglicht (ebd.).

3. Jedes Individuum ist zwar letztlich rein egoistisch motiviert und an den Gii-
tern orientiert, die es personlich erlangen mochte, doch sichert ein impliziter
Gesellschaftsvertrag seine Verpflichtung zu Leistungen fir andere soweit ab,
dass die Bediirfnisbefriedigung aller dadurch verbessert wird (ebd.).

Die ersten beiden Hypothesen weisen auf die befriedigende Wirkung hin, die
die Bediurfnisbefriedigung anderer auf Menschen hat. Sie unterscheiden sich nur
dadurch, dass in Hypothese 2 die Bedirfnisbefriedigung des anderen durch ei-
nen Beitrag des Individuums ermdglicht wird. Die dritte Hypothese begriindet
scheinbar selbstloses Verhalten jedoch auf andere Weise. Sie unterstellt einen im-
pliziten Vertrag (Arrow verweist hier auf Kant und Rawls) und das Bewusstsein,
dass z.B. jeder Blutspender in Zukunft selbst in die Situation der Bedirftigkeit
kommen kénnte und dann auf die Gaben anderer angewiesen wire:

»More generally, perhaps, one gives good things, such as blood, in exchange for a
generalized obligation of the part of fellow men to help in other circumstances if
needed« (Arrow, 1972, 349).

Hierfur ist sowohl ein Wissen um die eigene Abhingigkeit von der Gemeinschaft
als auch um die Bedeutung des eigenen Beitrags fiir das Funktionieren dieser
Gemeinschaft notwendig. AuBerdem bedarf es fiir diese Art des Vertrages eines
Bewusstseins der Individuen fir die langen zeitlichen Horizonte des gemein-
schaftlichen Zusammenwirkens und des Vertrauens in die Erfiillung des Vertrages
durch andere Gemeinschaftsmitglieder in der Zukunft. Dass diese Voraussetzun-
gen nicht unrealistisch sind, zeigt Arrow an konkreten politischen Beispielen:

- am 12,02.2026, 17:00:30.

159


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160  Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

»Actual behavior, as reflected in decisions of democratic governments, shows that
individuals are in fact willing to sacrifice present satisfactions for future generati-
ons, as in the case of public investments, or even for others living in the presence,
as evidenced by willingness on the part of middle-class citizens to vote for county
hospitals while they themselves use voluntary hospitals« (Arrow, 1972, 349).

Im Anschluss an die Rekonstruktion der These, Menschen liefRen sich in ihren
Handlungen von einem Bewusstsein fir die Bediirfnisse anderer leiten, widmet
sich Arrow den weiteren Argumenten, die Titmuss fiir eine Férderung von Ga-
benbeziehungen anfithrt. Wie Julian Le Grand (Le Grand, 1997) hilt auch er das
Argument, die Schaffung von Mirkten wiirde die Freiheit der Menschen ein-
schrianken, sich fiir altruistische Gaben zu entscheiden, fiir unzureichend be-
grindet. Und auch die Tatsache, dass die Einrichtung von Mirkten fiir Blut zu
einem Verschwinden von unbezahlten Blutspenden fithren wiirde, bezweifelt Ar-
row (Arrow, 1972, 350f.). Die Tatsache, dass finanziell bediirftige Spender fiir ihr
Blut entschidigt werden, halte diejenigen nicht ab, die eine solche Entschidigung
nicht brauchen und das positive Gefiihl suchen, etwas Gutes getan oder ihren Teil
des Gesellschaftsvertrages erfiillt zu haben (ebd., 351):

»Evidently Titmuss must feel that attaching a price tag to his activity [die Spende
von Blut] anywhere in the system depreciates its value as a symbolic expression
of faith in others. But note that this is really an empirical question, not a matter
of first principles« (Arrow, 1972, 351).

Arrow mag hier einerseits insofern Recht haben, dass der Nachweis einer kon-
kreten kausalen Wirkung der Okonomisierung in diesem Fall schwer zu erbrin-
gen ist und Titmuss’ These damit bis zu einem gewissen Grad spekulativ bleibt.
Allerdings kann die Tatsache kaum pauschal abgestritten werden, dass mit der
Bezahlung von Blut, die eine Bepreisung von bisher grofRziigigen Gaben bedeutet,
soziale Konsequenzen einhergehen. Monetire Anreize, das zeigen beispielswei-
se die Okonomen Uri Gneezy und Aldo Rustichini (vgl. Gneezy und Rustichini,
2000) in einer Studie mit Eltern eines Kindergartens, machen bisher geltende
Normen unter Umstinden unbedeutend. Indem Eltern, die ihre Kinder zu spit
vom Kindergarten abholten, eine Geldstrafe entrichten mussten, verbesserte sich
nicht etwa ihre Pinktlichkeit. Vielmehr wurde aus der sozialen Norm eine Ge-
schiftsbeziehung und statt des schlechten Gewissens gegeniiber den wartenden
Angestellten des Kindergartens entwickelte sich das Gefiihl, mit der Strafzahlung
den Schaden behoben und die soziale Norm nicht verletzt zu haben. Statt ei-
ner Verhaltensinderung trat aufgrund der monetiren Anreize nur die Frage in
den Vordergrund, ob einem das eigene Zuspitkommen die entsprechende Strafe
wert ist. Eine Frage, die sich leichter mit »Ja« beantworten lisst, als die Frage,

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes

ob die Unhoflichkeit gegeniiber den Angestellten, die eine Verspitung darstellt,
akzeptabel wire.

13.4.2 Gabe und Effizienz

Das eindriicklichste und fiir die 6konomische Theorie bemerkenswerteste der Tit-
muss’schen Argumente ist fiir Arrow das Effizienzargument. Die Tatsache, dass
die freiwillige Gabe von Blut die Effizienz im Blutsystem gegeniiber einer be-
zahlten Blutspende steigert, stellt die interessanteste Herausforderung gingiger
dkonomischer Uberlegungen dar. Dabei ist fiir Arrow die empirische Tragfihig-
keit der Behauptung, ein Marktsystem erhohe den biirokratischen Aufwand, fithre
zu einem hoheren Grad der Verschwendung und Ungleichgewichten von Angebot
und Nachfrage weniger interessant als die Tatsache, dass in Marktsystemen die
Gesundheitsrisiken fiir Empfinger von Blutkonserven steigen.”

Die Schwierigkeiten, die der Markt im Umgang mit Blut hat, stehen dabei
stellvertretend fiir Situationen, in denen Unsicherheit aufgrund einer asymmetri-
schen Verteilung von Informationen herrscht. Die Empfinger (Kiufer) sind nicht
in der Lage, mit eigenen Mitteln herauszufinden, welche Eigenschaften das Gut
(Blutkonserve) hat. Sie sind abhingig von der Ehrlichkeit und Rechtschaffenheit
des Verkiufers, der in diesem Fall der bezahlte Spender ist.

Ein auf freiwilligen Spenden basierendes System kann sich in diesem Punkt
sehr weitgehend selbst regulieren. Es gibt keinen Anreiz zur Spende, auler dem
Gefiihl, etwas Gutes zu tun. Dieser Intention wiirde die Abgabe von kontaminier-
tem Blut widersprechen. Da die Spender in der Regel von relevanten Vorerkran-
kungen wissen, wiirden sie in diesem Fall von einer Spende absehen.

Dem Marke fehlt diese Fihigkeit zur Selbstregulation, da die Vergiitung Anrei-
ze schafft, relevante Informationen zu verschweigen (Arrow, 1972, 354). Entspre-
chend ist das Zustandekommen eines effizienten Ergebnisses im Markt abhingig
von der Ehrlichkeit des Spenders - einer Tugend, die der Markt weder selbst
herstellen noch regulieren kann.

In Fillen wie dem der Blutspende, in denen die notwendigen Informationen
nicht fur alle Beteiligten zuginglich sind und die Einschitzung der Qualitit des
Gutes (und damit des Risikos) von den aufrichtigen Auskiinften des Verkiufers
abhingen, ist die zentrale Frage und Herausforderung, keine des Preises, sondern
eine der Ehrlichkeit und des Vertrauens. Diese Erkenntnis fithrt Arrow zu einer
Reflexion iiber den Umgang mit Unsicherheiten. Er fithrt in diesem Zusammen-
hang den Begriff der Verantwortung in seine Uberlegungen ein:

15 Arrow diskutiert das Verschwendungsargument sehr knapp (vgl. Arrow, 1972, 356), widmet
jedoch den Grofdteil der Untersuchung und seine Konklusion dem Risiko der Krankheitsiiber-
tragung und den damit verbundenen Erkenntnissen.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

161


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162  Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

»Some alternative system of determining the quality and providing assurance for
buyers is needed. One such candidate is a sense of social responsibility on the part
of the seller. This may indeed be easier to create in the case of the larger organiz-
ation than in that of the individual seller, for the obligation may then fall upon
the individual member of that organization. In this context, ethical behavior can
be regarded as a socially desirable institution which facilitates the achievement
of economic efficiency in the broad sense« (Arrow, 1972, 354).

Fiir Arrow ist die Feststellung zentral, dass Tugenden wie Ehrlichkeit bedeutender
fiir viele 6konomische Transaktionen sind, als dies auf den ersten Blick erscheint.
Mit der Bedeutung der Ehrlichkeit geht die Relevanz der sozialen Verantwortung
einher; dafiir, gegeniiber den Interaktionspartnern ehrlich zu sein und die Fol-
gen des eigenen Handelns fir andere in die Abwigung von Handlungsoptionen
einzubeziehen (ebd., 357). Nur, wenn die Interaktionspartner einander diesbe-
ziiglich vertrauen kénnen, kann der Markttausch zu effizienten Ergebnissen im
umfassenden Sinne kommen:

»Virtually every commercial transaction has within itself an element of trust, cer-
tainly any transaction conducted over a period of time. It can plausibly be argued
that much of the economic backwardness in the world can be explained by the
lack of mutual confidence« (Arrow, 1972, 357).

Die Gabe leistet in Form der notwendigen regelmifigen, teilweise institutiona-
lisierten Begegnungen einen Beitrag zum Bewusstsein fir die Bedeutung des
Gegeniibers und die Abhingigkeit der Verwirklichung eines individuellen, gelin-
genden Lebens von anderen. Indem die sich wiederholenden Begegnungen Ver-
lisslichkeit und Ehrlichkeit erfahrbar machen, entsteht Vertrauen zueinander, das
auch fir die Funktionsfihigkeit des Marktmechanismus notwendig ist. Entfallen
diese Moglichkeiten zur Begegnung, so droht auch dieses Vertrauen verloren zu
gehen, das der Marktmechanismus nicht selbst herzustellen vermag.

13.5 Die Gabe und der Markt - eine Zusammenfassung

Titmuss schliefdt sein Buch The Gift Relationship mit einem Plidoyer fur die en-
ge Begrenzung des Geltungsbereiches der Marktlogik und eine Ausweitung der
Riume fir Interaktionen des Gebens, der Solidaritit, GrofRziigigkeit und des Al-
truismus. Dieses Plidoyer wird zum Ausgangspunkt einer Debatte um die Leis-
tungen und Grenzen des Marktes und der Gabe, in die sich zahlreiche prominen-
te Vertreter der verschiedenen sozialwissenschaftlichen Disziplinen einbrachten.
Robert M. Solow verteidigt den Markt innerhalb gewisser Bereiche und macht
dessen charakteristische Merkmale stark: Freiheit, Selbstentfaltung und Effizienz.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Richard M. Titmuss - Gaben und die Grenzen des Marktes

Gleichzeitig nutzt er die Kritik von Titmuss, um Universalisierungsbestrebungen
von »Marktenthusiasten« zuriickzuweisen, die die Marktlogik auf moglichst vie-
le gesellschaftliche Bereiche anwenden maochten. Er bekriftigt dabei, dass es in
vielen (sozialen) Bereichen zwar auch um Effizienz gehe, diese aber nicht das
einzige und insbesondere nicht das zentrale Ziel sei. Es gehe vielmehr darum,
die verschiedenen Ziele herauszuarbeiten und Zielkonflikte zu beriicksichtigen,
die sich beispielsweise bei der Frage nach der Gestaltung des Gesundheitswesens
ergeben. Auf diese Weise stirkt Solow einerseits die Position des Marktes ge-
geniiber Titmuss, riumt andererseits aber auch anderen Formen der Interaktion
und anderen Handlungslogiken dezidiert Raum ein. Kenneth Arrow, argumen-
tiert, dass Titmuss dhnlich wie die ihm gegeniiberstehenden »Marktenthusiasten«
die Universalisierbarkeit der Marktlogik iiberschitzen, seinerseits die Leistungs-
fahigkeit der Gabenlogik iiberschitzt. Dennoch nutzt er Titmuss‘ Argumente, um
die Grenzen des Marktes aufzuzeigen und Voraussetzungen und Nebenbedin-
gungen fur funktionierende Mirkte herauszuarbeiten. Viele dieser Bedingungen,
die den Markt ermoglichen, unterstiitzen und komplementieren, kénnen nicht
von diesem selbst geschaffen und gesichert werden. Arrow verweist hier beson-
ders auf Ehrlichkeit, Vertrauen, soziale Integration und Partizipation, soziale Ver-
antwortung und gesellschaftlichen Zusammenhalt. Zu diesen Bedingungen einer
funktionierenden Gesellschaft und eines funktionierenden Marktes trigt die Ga-
be bei. Sie ist kein alternatives System zum Markt im eigentlichen Sinne, sondern
eine komplementire Logik, die in den entsprechenden Bereichen einen wichti-
gen Beitrag leistet. Besonders in jenen Bereichen, in denen die Bedingungen fir
funktionierende Mirkte nicht erfillt sind oder ékonomische Motive nicht do-
minieren, ist die Gabenlogik sogar erfolgversprechender. Die Voraussetzungen
des Marktes, die dieser nicht selbst herstellen kann, miissen im 6konomischen
Denken mitreflektiert und gegebenenfalls vor der Marktlogik geschiitzt werden.

Durch die wechselseitige Kritik am Gaben- und Marktsystem wird in der De-
batte deren jeweilige Wirkmichtigkeit deutlich. Indem sich Gabe und Markt als
komplementir erweisen zeigt sich, dass ganz im Mauss’schen Sinne notwendi-
gerweise Riume bewahrt werden miissen, in denen andere Logiken als die des
berechnenden Eigennutzens vorherrschen.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

163


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Institutionalisierung der Gabe?

Einen anderen Gesichtspunkt als den der sozialen und gesundheitlichen Gefah-
ren, die mit der Kommodifizierung von Blut einhergehen kénnen, greift sich
Kieran Healy aus The Gift Relationship heraus. Er beschiftigt sich mit der Frage,
wie Gabenbeziehungen durch Institutionen ermdglicht und mit ihren positiven
Auswirkungen dauerhaft gesichert werden kénnen. In seiner spezifischen Unter-
suchung von Blutspendesystemen kehrt er zu Mauss‘ urspriinglicher These zu-
riick, der zufolge Menschen bereit sind zu geben, diese Bereitschaft aber durch
Organisationen und Institutionen praktizierbar gemacht oder zumindest nicht
verhindert werden sollte. Titmuss ist nach Healys Darstellung ein bahnbrechen-
der Perspektivenwechsel fiir die Untersuchung von altruistischen Handlungen
gelungen:

»Although the details of his argument no longer apply, Titmuss rightly pointed
away from individuals and toward the system as a whole. He did not think that
Britain's blood supply was maintained by a nation of saintly individuals. Rather,
their altruism was socially sustained through the structure of the health system«
(Healy, 2000, 1637).

Dieser Perspektivenwechsel ist in der an Titmuss anschliefdenden Debatte vielfach
zu kurz gekommen, die sich auf der Ebene des Individuums primir an der Di-
chotomie »Egoist-Altruist«, der entsprechenden Interpretation der Titmuss'schen
Studie und der Frontstellung Gabe versus Markt abarbeitete (vgl. ebd., 1634).
Healy will dieser perspektivischen Einengung entgehen, indem er die Gedanken
aufgreift, die Titmuss der Sozialpolitik und der Ausgestaltung des Gesundheits-
systems widmete, das den Menschen Moglichkeiten zur altruistischen Gabe er-
6ffnen solle (vgl. bspw. Titmuss, 1997, 292). Diesen Gedanken bringt Healy mit der
Feststellung auf den Punkt, dass Blut weniger als etwas verstanden werden sollte,
das Individuen spenden, sondern als etwas, das von Organisationen gesammelt
wird (Healy, 2000, 1634). Er vergleicht die Spenderaktivititen, Spenderpopulatio-
nen und andere Daten, die im Eurobarometer Survey 1994 (Reif und Marlier, 1996)
in den damaligen Lindern der EU und Norwegen erhoben wurden, und stellt fest,
dass diese sehr stark variieren (Healy, 2000, 1634). Wie lasst sich ein Unterschied

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

von 20 bis 30 Prozentpunkten in der Zahl derjenigen, die jemals Blut gespendet
haben zwischen Lindern wie Frankreich (44 %) und Griechenland (38 %) einer-
seits und Luxemburg (14 %) oder Portugal (16 %) andererseits erkliren (ebd. und in
Reif und Marlier, 1996)? Besonders interessant ist dabei die Tatsache, dass selbst
geographisch, kulturell und 6konomisch sehr dhnliche Linder wie Frankreich und
sein Nachbarland Luxemburg keineswegs auch nur annahernd dhnliche Ergebnis-
se aufweisen. Healy hilt es fiir unrealistisch, dass eine solche Abweichung durch
unterschiedliche altruistische Neigungen oder eine Ausprigung der GrofRziigig-
keit der Menschen erklirt werden kann. Eine Erklirung auf der individuellen
Ebene findet er deshalb nicht vielversprechend und macht sich an eine systema-
tische und strukturelle Untersuchung. Konkret vergleicht er die Organisationen
und Vorgehensweisen, mit deren Hilfe die Generierung von Blutspenden verfolgt
wird (Healy, 2000, 1638). Es gelingt ihm zu zeigen, dass unterschiedliche Formen
der Organisation der Blutspende und die damit verbundenen Institutionen un-
terschiedliche Bevolkerungsgruppen ansprechen und zur Spende animieren (vgl.
ebd., 1654 und Adloff, 2018, 39f.).

Innerhalb Europas identifiziert er drei grundlegende institutionelle Settings
fir die Blutspende:

1. Nationale staatliche Dienstleister verantworten die Sammlung von Blut und
Blutplasma. Staaten, die diese Form wahlen, verfiigen tiber keine weiteren
Institutionen, die Blutspenden organisieren (Healy, 2000, 1639).

2. Das Rote Kreuz verfiigt iiber ein Sammlungsmonopol oder kontrolliert eine
Mehrheit der Blutspenden, wobei es gegebenenfalls durch Krankenhiuser und
Blutbanken erginzt wird (ebd.).!

3. Blutbanken verfiigen iiber ein Monopol oder kontrollieren eine Mehrheit der
Blutspenden, wobei sie gegebenenfalls durch das Rote Kreuz erginzt werden

(ebd.).

Diese Unterschiede in der Organisation wirkten sich auf die Blutspende aus:
Staatssysteme (Fall 1) verfiigen iiber eine itberdurchschnittlich grofie Gruppe an

1 Tatsachlich ist Deutschland der einzige Fall, in dem das Rote Kreuz eine Mehrheit der Blut-
spenden kontrolliert (Fall 2) (Healy, 2000, 1640). Und auch unter anderen Gesichtspunkten
stellt Deutschland einen Sonderfall dar: »First, as of 1989, it was the only EU country that ob-
tained some of its blood from paid suppliers. Second, there is a mixed system of paid and
unpaid donation within the nonprofit sector. Most hispotal and community blood banks pay
between DM 30 and DM 50 (about $18 to $30) per donation. (Government policy limits pay-
ment to a DM 50 maximum). In some areas, Red Cross collection centers also compensate
their donors. Third, regional governments (the varios Lander) have different collection po-
licies. There are also significant differences between Eastern and Western lander (Hagen,
1993)« (Healy, 2000, 1639).

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Institutionalisierung der Gabe?

Spendern, die itberdurchschnittlich oft ménnlich sind und iiber einen relativ ho-
hen sozio6konomischen Status verfiigen. Rot-Kreuz-Systeme (Fall 2) verfiigen
iiber weniger Spender und auch die Konzentration auf wohlhabende und ge-
bildete Schichten ist weniger stark ausgeprigt.

Die grofite Vielfalt unter den rekrutierten Spendern weist das Blutbankensys-
tem (Fall 3) auf (ebd.).

»Collection regimes do not simply increase or decrease the donation rate along
a sliding scale. They shape the kind of activity that blood donation is. The analy-
sis suggests that under a state regime, blood donation is something that people
are likely to do once or twice, probably when they are students or during a large
collection effort. Under a Red Cross regime, blood donation is coordinated by a
large voluntary organization that recruits a smaller group of regular donors. This
more committed donor pool is likely to be made up of church-attending people
who are involved in other voluntary activities. State systems pick up donors more
extensively but do not retain them as successfully. Nor do they tap into the po-
tential relationship between blood donation and other forms of volunteering or
the ties of donors to those in need of blood. Under Red Cross systems, then, blood
donation really is the exemplar of altruism it has always been thought to be — but
this is because the collection regime has made it so, not because the act itself or
the strictly individual qualities of the donor« (Healy, 2000, 1654).

Die Art und Weise, wie Blutspendesysteme organisiert sind, welche Institutionen
die potentiellen Spender ansprechen und wie deren Offentlichkeitsarbeit gestaltet
wird, beeinflusst die Menge der generierten Blutspenden, die Personengruppen,
die zu spenden bereit sind und die Griinde, aus denen sie es tun (ebd., 1655).
Je nach Organisation der Blutspende werden Menschen zum regelmifligen Ge-
ben von Blut animiert oder davon abgeschreckt. Auch wenn sich die Forschung
im Anschluss an Titmuss auf die zahlreichen individuellen Motive der Gabe von
Blut konzentrierte, sind es letztlich doch die verschiedenen Institutionen, die die
Blutspende organisieren und Individuen tiberhaupt erst die Méglichkeit der Gabe
erdffnen:

»Collection regimes embed altruism by creating opportunities to give. In the pro-
cess, they produce differing donor populations and show us that there is more
than one way for a society to rely on the kindness of strangers« (Healy, 2000, 1655).

Wenn Gaben positive Auswirkungen auf das Zusammenleben innerhalb von Ge-
sellschaften und den sozialen Zusammenhalt haben, dann lohnt es sich, Men-
schen mithilfe politischer Mafinahmen Moglichkeiten zu er6finen, bei denen sie

- am 12,02.2026, 17:00:30.

167


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168  Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

sich mit ihren Gaben einbringen, die Gabe von Blut, Organen,* Geld oder Enga-
gement wihlen konnen. Gesellschaften, in denen solche altruistischen Praktiken
seltener stattfinden, bestehen nicht notwendigerweise aus weniger altruistischen,
grofiziigigen und gemeinwohlorientierten Menschen. Moglicherweise fehlen in
diesen Gesellschaften vielmehr die Gelegenheiten und Aufforderungen, altruis-
tisch, grofRziigig und solidarisch zu handeln (vgl. Adloff, 2018, 39).

Es stellt sich also die Frage, wie ein institutionelles Setting geschaffen werden
kann, das altruistische Handlungen und Interaktionen ermdglicht. Diese Frage,
die Titmuss in seinem Werk prominent stellte, gewinnt dank der Erkenntnisse
von Kieran Healy noch einmal an Bedeutung.

2 Eine Ubersicht zum Erfolg verschiedener Systeme, Menschen zur Blut- und Organspende zu
motivieren, gibt Healy, 2006.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

15 Gaben im Wohlfahrtsstaat

Michael Walzer erweitert in seinem Essay Socialism and the Gift Relationship (Walzer,
1982) und in seinem Buch Sphdren der Gerechtigkeit (Walzer, 1992) die Diskussion
um die Dimension des Wohlfahrtsstaates. Die bisherige Untersuchung widmete
sich der Gegeniiberstellung der Leistungen der Organisations- und Ordnungs-
prinzipien des (in der Moderne expandierenden) Marktes und der (scheinbar ver-
dringten) Gabe. Walzer konzentriert sich hingegen auf eine andere Gegeniiber-
stellung. Ausgehend von sozialpolitischen Mafinahmen, in deren Kontext Titmuss
seine Gedanken iiber die Gabe ausdriicklich verortet, fragt Walzer nach dem Ver-
haltnis der freiwilligen Gabe zum Wohlfahrtsstaat.

Die folgenden Uberlegungen verstehen Sozialpolitik als Mafnahmen, die auf
soziale Risiken und Probleme reagieren, indem sie diesen vorzubeugen oder sie
auszugleichen versuchen (Bicker et al., 2010, 43). Sozialpolitik ist, insbesondere
betrachtet aus einer Gabenperspektive, nicht ausschlieflich als Top-Down-Ansatz
zur Beseitigung von sozialen Problemen durch staatliches Agieren zu verstehen,
sondern enthilt Ansitze zur Befihigung der Betroffenen zur eigenstindigen und
aktiven Uberwindung dieser Probleme (ebd.). Der Begriff Wohlfahrtsstaat wird als
Gesamtkomplex sozialpolitischer »Mafinahmen, Leistungen und Dienste« (ebd.,
44) verwendet.!

Konkret geht es Walzer um eine Abgrenzung zwischen Bereichen der Daseins-
vorsorge, die durch eine verrechtlichte, institutionalisierte und professionalisierte
Sozialpolitik (vgl. Miinkler, 2003, 22) abgedeckt werden miissen, und anderen Be-
reichen, in denen freiwilliges Engagement im privaten Nahbereich (in der Regel
innerhalb der Familie) und der Zivilgesellschaft® eine tragende Rolle spielen kann.
Dabei geht es in letzter Konsequenz wie bei der Gegeniiberstellung von Gabe und

1 Die Verwendung dieser Begriffe ist dabei, insbesondere im internationalen Vergleich, nicht
eindeutig. Sie sind in unterschiedlichen Kontexten bisweilen sehr unterschiedlich besetzt
und aufgeladen (vgl. Béland, 2011 und Béland und Petersen, 2015).

2 In Anlehnung an die Enquette-Kommission »Zukunft des biirgerschaftlichen Engagements«
werden die Begriffe »Blrgergesellschaft«und »Zivilgesellschaft«im Folgenden synonym ver-
wendet. Ebenso die Begriffe »biirgerschaftliches Engagement« und »zivilgesellschaftliches
Engagement«. Uber die Verwendung diese Begriffe und ihre Abgrenzung voneinander gibt

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

Markt nicht um eine Verdringung des einen durch das andere. Vielmehr kann mit
Walzer ein weiter Begriff des Wohlfahrtsstaates entwickelt werden, der staatli-
che, private und zivilgesellschaftliche Leistungen von vorneherein komplementir
denkt (vgl. Enquete-Kommission, 2002a, 494; Miinkler, 2003, 17ff.). Grund fir
diese komplementire Konzeption ist die Uberzeugung, dass insbesondere zivil-
gesellschaftliches Engagement eine sozialintegrative Wirkung entfaltet und Leis-
tungen erbringt, die jenseits der Grenzen des Potentials staatlicher Sozialpolitik
liegen:

»For welfare officials can produce at best clean, well-lighted places — hospitals,
day-care centers, old-age homes, and so on—intelligently managed, free from cor-
ruption and brutality. (And often enough they can’t or they don'tdo that). Anything
more than that, men and women must provide for themselves and one another«
(Walzer, 1982, 434).

Hier wird das Mauss’sche Unbehagen gegeniiber dem Markt erginzt um Zweifel
an der Vorstellung, dass sich besonders soziale Probleme ausschlieflich mithilfe
der Ausdifferenzierungen der Moderne 16sen lassen. Es wird, wie Herfried Mink-
ler es formuliert, die Annahme geteilt, »dass gesellschaftliche Differenzierung,
Segmentierung und Professionalisierung ohne starke politische Kompensations-
formen auf lange Sicht selbstzerstorerisch wirken« (Minkler, 2003, 22).

Mithilfe der Gabe ldsst sich die Frage stellen, wer im Wohlfahrtsstaat welche
Leistungen erbringen und auf welche Bediirfnisse reagieren soll und welcher Grad
an Organisation durch staatliche Institutionen notwendig ist. Insbesondere mit
Blick auf die professionellen Akteure innerhalb des Wohlfahrtsstaates wird die-
se Frage auch deshalb relevant, weil, wie Titmuss feststellte, eine Uberfrachtung
dieser Berufe mit unterschiedlichen Anforderungen und Rechenschaftspflichten
droht (siehe Kapitel 13.1.3). Auch aktuelle Untersuchungen zeigen am Beispiel des
medizinischen Personals die Begrenztheit der Leistungsmoglichkeiten hauptbe-
ruflicher Akteure mit Blick auf unterschiedliche, nicht unbedingt miteinander
kompatibler Handlungslogiken und Erwartungen auf:

»Doctors and therapists are no longer accountable (if they have ever been) to me-
rely one accountability forum. Instead, professionals are likewise accountable to
their profession groups (professional accountability), elected bodies (political ac-
countability), administrative staff, units and agencies (administrative and mana-
gerial accountability), healthcare market stakeholders (contractual or market ac-
countability), courts (judicial accountability) and the general public and/or civil
society (civic society accountability)« (Ewert, 2018, 3).

es jedoch eine breite Diskussion (vgl. Enquete-Kommission, 2002a, 59; Klein, 2001; Minkler,
2002; Olk, 2002).

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

15 Gaben im Wohlfahrtsstaat

Walzer sieht vor dem Hintergrund der sinnvollerweise einzugrenzenden Zustin-
digkeit professioneller Krifte eine Chance fiir die Stirkung und Einbindung der
Zivilgesellschaft in die Erbringung einer gesellschaftlich garantierten sozialen Ab-
sicherung im Rahmen des Wohlfahrtsstaates. Darin liegt die Méglichkeit, die von
Miinkler geforderten »starken politischen Kompensationsformen« gegen die »ge-
sellschaftliche Differenzierung, Segmentierung und Professionalisierung« zu eta-
blieren. Gleichzeitig verdeutlicht Walzer bereits zu Beginn seiner Beschiftigung
mit Titmuss, innerhalb welcher Grenzen auch diese Stirkung privater und zivil-
gesellschaftlicher Beitrige verbleiben muss. Er referiert den Riickgang von eh-
renamtlichen Aktivititen und Philanthropie in Westeuropa im Laufe der 1970er
und frithen 1980er Jahre. Dabei stellt er fest, dass dieser Riickgang der Bereit-
schaft zu ehrenamtlichem Engagement von vielen Menschen mit dem Argument
begriindet wurde, dass Leistungen und Einrichtungen wie Waisenhiuser, Alten-
heime und Frauenhduser vom Staat im Rahmen von dessen wohlfahrtsstaatlichen
Aktivititen erbracht werden miissten und nicht von freiwilligen Gaben wie Zeit
und Geld Ehrenamtlicher abhingen diirften (Walzer, 1982, 431). Diese Begriin-
dung verdeutlicht, dass Leistungen, auf die es aufgrund von (Biirger-)Rechten in
modernen Gesellschaften einen Anspruch gibt, keine Gaben sein konnen. Denn
Gaben, also auch die Gabe von ehrenamtlichen Hilfeleistungen oder Geld, hin-
gen von der Grof3ziigigkeit, Aufmerksamkeit und freiwilligen Bereitschaft eines
Dritten ab, konnen daher nicht garantiert werden. Auflerdem ist die Frage, ob
sich positive oder negative Auswirkungen aus diesen Gaben ergeben, auch von
den Intentionen der Geber abhingig.

15.1 Risiken der Gabe im Wohlfahrtsstaat

Ein Blick auf die Praxis des philanthropischen Gebens verdeutlicht diese Proble-
matik. Thomas Adam (Adam, 2001) definiert ausgehend von historischen Beispie-
len in Deutschland und den Vereinigten Staaten des 19. Jahrhunderts® das Stiften
als ein Verhaltensmuster,

»mit dessen Hilfe sich die neue soziale Elite — die Unternehmer und Industriel-
len, die durch die Industrialisierung einen sozialen Aufstieg erfuhren, in die al-
ten stadtbiirgerlichen Oberschichten zu integrieren suchte. Diese neue Elite for-
derte damit die bisher unbestrittenen Herrschaftspositionen der alten Elite — des

3 Konkret vergleicht Adam die Organisation und Finanzierung von kulturellen und sozialen
Einrichtungen in Leipzig, New York und Boston im 19. Jahrhundert, insbesondere die Grin-
dungsgeschichte des Metropolitan Museum of Art in New York mit der des stidtischen Kunstmu-
seums in Leipzig sowie die Entstehung der Boston Cooperative Buidling Company mit der Stiftung
fiir Erbauung billiger Wohnungen in Leipzig (Adam, 2001, 195).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

m


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

Stadtpatriziats in den deutschen und der ,Mayflower Generation‘ in den amerika-
nischen Stddten —heraus. Damit verbunden ist auch die Frage nach der Kontrolle
des offentlichen Raumes der Stadt. Wer stiftete, beanspruchte zugleich eine Fiih-
rungsposition in der stadtischen Gesellschaft« (Adam, 2001, 196).

So lisst sich seinen Ausfithrungen zufolge zeigen, dass das scheinbar selbstlose
Geben von Geld zur Schaffung sozialer und kultureller Einrichtungen aufgrund
sehr handfester Eigeninteressen praktiziert wurde. Es geht den Stiftern dabei
um die Etablierung und langfristige Absicherung der sozialen Anerkennung und
der Zugehorigkeit zu einer einflussreichen Elite. Stifterisches Titigwerden zielte
darauf ab, symbolisches Kapital (vgl. Kapitel 5.2) zu akkumulieren. Zu diesem
Zweck wurden die philanthropischen Aktivititen strategisch und fiir einen langen
Zeithorizont geplant und umgesetzt:

»In beiden Landern galt es als eine Weisheit, dafi es dreier Generationen bedurfte,
damit eine Familie einen Gentlemen hervorbringen konnte. Die erste Generation
legte die Grundlagen fiir den wirtschaftlichen Erfolg, den die zweite Generation
befestigte und in kulturelles Kapital umzuwandeln begann, bevor die dritte Ge-
neration in die begehrten ,fiihrenden Kreise der Gesellschaft‘ quasi hinein gebo-
ren wurde« (Adam, 2001, 210).

Die entsprechenden Eliten scheuten dann auch nicht davor zuriick, ihren Macht-
anspruch gegeniiber den demokratisch legitimierten Instanzen geltend zu ma-
chen. Adam verweist auf einen letztlich nicht realisierten Plan, der 1877 dem an-
geblichen »Verfall der Stadtregierung von New York« (ebd., 207) entgegenwirken
sollte und tiefgreifende Verinderungen der Verwaltungsstruktur vorsah: Wohlha-
bende Biirger ab einem festgelegten Vermdgen sollten neben dem Biirgermeister
und dem Stadtrat in einem Board of Finance den Haushalt der Stadt kontrollie-
ren. Eine demokratische Legitimation war nicht vorgesehen, der Verweis auf die
kulturellen und sozialen philanthropischen Aktivititen dieser gesellschaftlichen
Schicht wurde als ausreichend betrachtet (ebd.). Mit Blick auf den Wohlfahrts-
staat macht dieses Beispiel die Gefahr deutlich, die sich aus der Abhingigkeit
gewisser, originir staatlicher (Vorsorge)Leistungen von philanthropischen akti-
ven Eliten ergeben kann.

Dariiber hinaus zeigt der amerikanische Politikwissenschaftler Rob Reich mit
Blick auf den Zusammenhang von Gaben, ihren Auswirkungen und dem institu-
tionellen Setting, in dem sie praktiziert werden, dass die Aktivititen grofRer Stif-
tungen unter den gegenwirtig gegebenen Umstidnden in den Vereinigten Staaten
mindestens zwei bedenkliche Aspekte aufweisen:

Erstens verfiigen Stiftungen aufgrund ihrer grofien Vermdogen iiber immensen
Einfluss und kénnen als demokratisch nicht-legitimierte Akteure in unterschied-

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

15 Gaben im Wohlfahrtsstaat

lichen Politikfeldern in Konkurrenz zu staatlichen MafSnahmen treten oder diese
gar konterkarieren:

»In the case of wealthy donors or private foundations especially, it can be a plu-
tocratic exercise of power, the deployment of vast private assets toward a public
purpose, frequently with the goal of changing public policy. In the United Sta-
tes and elsewhere, big philanthropy is often an unaccountable, non-transparent,
donor-directed, and perpetual exercise of power« (Reich, 2018,7f.).

Zweitens verschirft die Institution des Stiftungswesens soziale Ungleichheiten,
indem sie die wohlhabenden Stifter iiberproportional steuerlich entlastet (Reich,
2006 und Reich, 2018).

Das Beispiel der Philanthropie macht deutlich, wie sehr es von den jeweiligen
Rahmenbedingungen abhingt, ob gut gemeinte Gaben auch gute Folgen nach sich
ziehen und inwiefern das Risiko eingegangen werden sollte, mit einer Forderung
von Gabenpraktiken unter Umstinden auch die Durchsetzung eigenniitziger In-
tentionen der Geber zu ermoglichen. Joanne Barkan argumentiert, dass selbst
uneigenniitzige und wohlmeinende Stifter insofern zu einem Problem fiihren,
dass sie mit ihren finanziellen Moglichkeiten in der Lage sind, ihre Deutung der
Welt und ihre Vorstellung von angemessenen Mafinahmen ohne demokratische
Legitimierung durchzusetzen:

»[...] big philanthropy still aims to solve the world’s problems — with foundation
trustees deciding what is a problem and how to fix it. They may act with good
intentions, but they define ‘good. The arrangement remains thoroughly plutocra-
tic: it is the exercise of wealth-derived power in the public sphere with minimal
democratic controls and civic obligations« (Barkan, 2013, 636).

Auf 3hnliche Art und Weise stellt sich die Frage nach Intention und Wirkung
von Gabenpraktiken auch in Bezug auf die Rolle des Ehrenamts in modernen
Gesellschaften. Ehrenamtliches Engagement in Institutionen, die auch von eh-
renamtlichem Engagement getragen werden und eine Praxis der Gabe enthalten,
so zum Beispiel Altersheimen oder Tafeln kénnen das Recht der Betroffenen auf
staatliche Leistungen im Bereich der Pflege und Grundsicherung in das Ange-
wiesensein auf die Gnade anderer verwandeln, wenn sich die Einrichtungen des
Wohlfahrtsstaates auf die Leistungen der Ehrenamtlichen verlassen und profes-
sionelle Krifte oder Leistungen reduzieren. Dabei stellt das Ehrenamt nicht den
Kern der Gefahr dar, erméglicht aber mit seinem Beitrag Einrichtungen, die unter
Umstinden unbeabsichtigt Anreize zur Reduktion von staatlichem Engagement
setzen.

So kritisiert Dieter Hartmann (Hartmann, 2011) in seinem Beitrag Mit der
sozialen Frage kehrt die Barmherzigkeit zuriick — Gegen die Vertafelung der Gesellschaft,
dass die Institution der Tafel es dem Staat ermdgliche, sich um seine Verpflich-

- am 12,02.2026, 17:00:30.

173


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

tung zur Sicherung eines angemessenen Lebensstandards seiner Biirger zu drii-
cken (ebd., 273). Wihrend die wohlwollenden Geber der Tafeln, in der Regel gro-
8¢ Supermarktketten und andere Unternehmen, aufgrund ihrer oftmals 6ffent-
lichkeitswirksam inszenierten GroRziigigkeit symbolisches Kapital akkumulieren
(vgl. ebd., 269ff.), empfinden die Leistungsempfinger der Tafeln den Besuch in
den Einrichtungen als erniedrigenden Akt der Offenlegung ihrer Armut und der
Abhingigkeit von Almosen:

»Allen euphemistischen Sprach-Bemiithungen zum Trotz sind sie gerade keine
,Kunden', sondern Almosenempfinger. Selke fasst die soziale Dimension der —
von den Tafelmitarbeitern sicher nicht beabsichtigten — Effekte mit dem Satz
zusammen: ,Tafeln sind ein gesellschaftlicher Mechanismus zur Disziplinierung
des Elends* (Selke 2008, 183). Sie bilden eine der statischen Stiitzen fiir die wach-
sende Schere zwischen Arm und Reich im neuen ,schlanken Staat‘« (Hartmann,
2011, 271).

Angesichts dieser Risiken positioniert auch Walzer die Gabe nicht als Alternative
oder Ersatz fiir wohlfahrtsstaatliche MafSnahmen, sondern als ein vermittelndes
Drittes, das die Partizipation der Biirger fordert, das Zusammenleben in der Ge-
meinschaft mit Sinn erfiillt und den Wert des Miteinanders sowohl gegen die
»Dominanz des Geldes« als auch gegen die »Dominanz der politischen Macht«
behauptet (Walzer, 1992, 149).

Mit Blick auf dieses Spannungsfeld zwischen Potentialen und Grenzen der
Gabe im Rahmen der Sozialpolitik lautet die Leitfrage fiir die folgenden Uberle-
gungen:

Was muss im Bereich der Daseinsvorsorge und sozialen Absicherung ein ga-
rantiertes und in Anspriiche iibertragbares Recht sein und wo kann Raum gelas-
sen werden, um Anliegen in Form von freiwilligen Gaben zu losen (Walzer, 1982,
433)?

Wie auch in der vorangegangenen Gegeniiberstellung von Gabe und Market
muss zunichst geklirt werden, welches Verstindnis von »modernen Gesellschaf-
ten« zugrunde liegt, was diese ausmacht und wie sie sich von den Mauss’schen
»archaischen Gesellschaften« unterscheiden, in denen die Gabe das vorherrschen-
de Ordnungs- und Organisationsprinzip darstellte.

15.2 Vom freien Spiel der Gabe zu Organisationen und Rechten

Bei den archaischen Gesellschaften, die Mauss beschreibt, handelt es sich, wie be-
reits an verschiedenen Stellen betont wurde, um kleine, 6rtlich begrenzte, »iiber-
schaubare Zusammenhinge« (Lessenich und Mau, 2005, 257). Entsprechend wer-
den die Begegnungen und das Zusammenleben in diesen Gesellschaften in der

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

15 Gaben im Wohlfahrtsstaat

Regel von langfristigen, stabilen Sozialbeziehungen und gegenseitiger Abhingig-
keit, einem hohen Maf} an Vertrautheit und gegenseitiger sozialer Kontrolle ge-
pragt (ebd.).

Demgegeniiber stehen moderne Gesellschaften, in denen soziale Nihe und ei-
ne sich daraus entwickelnde, tibergreifende und kontrollierbare Sozialmoral nicht
notwendigerweise angelegt sind (ebd.). Moderne Gesellschaften werden natio-
nalstaatlich organisiert und sind durch »institutionalisierte Sozialbeziehungen«
(ebd.) gekennzeichnet, in denen »Freiwilligkeit und normativen Erwartungen«
keine grofie Bedeutung zukommen (ebd., 258):

»Der Wohlfahrtsstaat beispielsweise ist ein nationalstaatlich organisiertes Sys-
tem wechselseitiger Hilfe, das Umverteilungen zugunsten von Personengruppen
in spezifischen Bediirfnislagen vornimmt. Aber anders als familiale und gesell-
schaftliche Formen der Wechselseitigkeit stitzt er sich nicht auf unmittelbare
Verpflichtungsgefiihle, sondern operiert auf Grundlage einer rechtlich und insti-
tutionell fixierten Ordnung« (Lessenich und Mau, 2005, 258).

Moderne Gesellschaften zeichnet neben einer starken Rolle des Marktes die grofie
Bedeutung von Organisationen und Institutionen wie dem Wohlfahrtsstaat aus.
Diese wirken aufgrund ihrer festgeschriebenen Regeln und der Zusprechung von
klaren Rechten, Pflichten und Anspriichen an die Mitglieder der entsprechenden
Gesellschaft als Interdependenzunterbrecher (Adloft, 2018, 119).

Wihrend in archaischen Gesellschaften die personliche Begegnung und Be-
ziehung von Menschen den normalen Modus des Zusammenlebens darstellten,
treffen Menschen in modernen Gesellschaften vielfach als Organisationsmitglieder
(ebd., 118) aufeinander. Menschen sind als Arbeitnehmer Vertreter der Organisa-
tionen, bei denen sie angestellt sind, treffen als Biirger auf Vertreter der staatli-
chen Biirokratie, die festgeschriebene Regeln einhalten miissen, oder treten bei-
spielsweise als Mitglieder einer Gewerkschaft nicht individuell fiir ihre Arbeitneh-
merrechte ein, sondern in Zusammenarbeit mit anderen und unter Einhaltung
gewisser Organisationsregeln.

»Der Tausch mit einer Organisation impliziert zugleich, dass man nicht mehr
mit anderen Personen auflerhalb der Organisation beliebig tauscht. Dies erklart
den versachlichenden und verdinglichenden Charakter einer Interaktion mit
Organisationsmitgliedern, denn diese werden ja gerade fiir die Versachlichung
entlohnt« (Adloff, 2018, 119).

Personliche Beziehungen, wie sie fiir archaische Gesellschaften zentral sind, ma-
chen es notwendig, sich auf die Situation und den anderen einzulassen, mit-
einander in Verhandlung zu treten, die Bediirfnisse des anderen zu antizipieren
und anzuerkennen und somit gewissermaflen in einem »freien Spiel der Gabe«
die Handlungen »wechselseitig zu koordinieren« (ebd., 118).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

175


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

Derartige freie und personliche Beziehungen sind in modernen Gesellschaf-
ten jenseits der Sphire des Privaten deutlich seltener. Techniken und Technolo-
gien wie Computer und Smartphones verringern die Anzahl tatsichlicher direkter
Begegnungen (ebd.). Gleichzeitig werden viele Begegnungen dadurch vorstruktu-
riert und in ihren Modi geregelt, dass sich Menschen als Mitglieder und Vertreter
von Organisationen begegnen, womit der Spielraum fiir ein wirkliches Aushan-
deln im Sinne der Gabe deutlich kleiner wird:

»Die Gabenlogik der Interaktionsordnung beruht weitestgehend darauf, dass
sich die Interaktionsteilnehmer auf die Logik der [unsicheren, nicht durch Re-
geln strukturierten, M.F] Situation wirklich einlassen. Eine institutionell starker
vorstrukturierte Situation wirkt dagegen so, als seien die beteiligten Akteure
ferngesteuert, sie folgen Rollenskripten und weniger den Erfordernissen der
Situation. Situationen, in denen ein spezifiziertes Rollenhandeln dominiert,
reduzieren das egalitire und kooperative Potential von Interaktionen, das auf
der Logik der Gabe beruht« (Adloff, 2018, 118).

Indem Menschen in modernen Gesellschaften als Mitglieder von Organisationen
agieren, sind ihre Handlungen stirker als in archaischen Gesellschaften deter-
miniert. Organisationen und ihre grofie Bedeutung fiir das Zusammenleben der
Menschen sind dabei ein Phinomen, das sich erst relativ spit entwickelte. Wie
fir den Bedeutungsgewinn des Marktes ist auch fur die Etablierung und Aus-
breitung von Organisationen die Industrialisierung und die damit einhergehen-
de »umfassende Umwilzung der gesamten Gesellschafts- und Wirtschaftsord-
nung« entscheidend (Abraham und Biischges, 2009, 32). Organisationen wirken
auf Interaktionssituationen wie auch Mirkte entsolidarisierend und versachli-
chend (Adloff, 2018, 119).* Dass die Anspriiche der Einzelnen unpersonlich und
ausschliefflich auf Grundlage von festgeschriebenen Regeln und unter Beriick-
sichtigung der Gleichheit bewertet werden, hat bestimmte Vorteile:

»Es gibt im Gespriach mit der Behordenvertreterin dann nicht mehr das Prinzip,
dass eine Hand die andere wascht. Gaben schaffen zwar solidarische Austausch-
beziehungen, neigen aber natirlich auch zu Korruption als Austauschform, die in
vielen Gesellschaften versucht wird zu eliminieren« (Adloff, 2018, 119).

4 Adloff macht deutlich, dass die Verdriangung der Gabenlogik nicht fiir Interaktionen inner-
halbvon Organisationen gilt:»Im Schatten des Tausches bilden sich in Organisationenimmer
informelle Beziehungen heraus, die auf der Gabenlogik beruhen und ohne die eine Organi-
sation nicht (iberleben kénnte. Ohne das intrinsische Engagement der Organisationsmitglie-
der, etwas fiir die Kollegen oder das Ganze der Organisation zu geben, ohne die Kreativitit
der Mitglieder, ohne informelle Reparaturen von formalen Abliufen, ohne Kollegialitit und
ohne die Neigung, als Geber anerkannt werden zu wollen, kann keine Organisation auskom-
men« (Adloff, 2018, 121).

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

15 Gaben im Wohlfahrtsstaat

Die entsolidarisierende Wirkung von Organisationen wird, so Adloff, durch diese
Vorteile gerechtfertigt und kompensiert (ebd.). Die bereits beschriebene Versach-
lichung und Verrechtlichung der Interaktionssituation verringert Unsicherheiten
und schafft Berechenbarkeit. Anspriiche werden nicht gegeniiber Individuen for-
muliert, sondern auf Grundlage der individuellen Rechte an das Gemeinwesen
gestellt, durch die Biirokratie gepriift und gegebenenfalls erfiillt (Lessenich und
Mau, 2005, 258). Konkret wird dies im Fall des Wohlfahrtsstaates, der reziproke
Hilfeleistungen durch staatlich und institutionell vermittelte Leistungen ersetzt
und professionalisiert, wobei das personliche Verhiltnis der Beteiligten zueinan-
der und ihre Begegnung als Individuen an Bedeutung verlieren (vgl., ebd., 205).

Um zur Frage nach der Rolle des zivilgesellschaftlichen Engagements im
Wohlfahrtsstaat zuriickzukommen, ist es zunichst notwendig zu klaren, wie die
Entwicklung von einer persénlichen und reziproken solidarischen Hilfeleistung
in der Daseinsvorsorge kleiner vormoderner Gesellschaften zur Verrechtlichung,
Versachlichung und Professionalisierung im Wohlfahrtsstaat moderner Gesell-
schaften vonstattenging.

15.3 Die Entwicklung des Sozialstaats

Der Verweis auf den Sozialstaat meint wohlfahrtsstaatliche Institutionen, die fiir
das Wohlergehen der Mitglieder einer Gesellschaft Sorge tragen (vgl. Miinkler,
2003, 16) und Verantwortung fiir die Sicherung der Lebensbedingungen, sowie
fiir die soziale Integration der Menschen itbernehmen (vgl. Enquete-Kommission,
2002b, 493). Miinkler beschreibt den Entwicklungsprozess, der zur Ausbildung des
Sozialstaates mit seinen Institutionen fiihrte, als Ubergang von »hauswirtschaft-
lichen Moralékonomien« zu »marktwirtschaftlichen Nationaldkonomien« (Miink-
ler, 2003, 19).

Mit dem Begriff der Moralokonomie bezeichnet er die Form des Wirtschaf-
tens, die die »sozio-6konomische Reproduktion« europiischer Gesellschaften in
der Bereitstellung von Grundgiitern zur Befriedigung der Grundbediirfnisse bis
ins frithe 19. Jahrhundert prigte.® Moralokonomie meint dabei nicht, dass es
sich um eine zuallererst von moralphilosophischen Normen gepragte Form des
Wirtschaftens handelte, sondern beschreibt, »dass in die Ordnung der Bedarfsge-
meinschaft durchgingige Formen hauswirtschaftlicher Fiir- und Vorsorge einge-
lassen waren, die einen festen Bestandteil des Wirtschaftslebens bildeten« (ebd.).
Die Daseinsvorsorge und soziale Absicherung wurde dabei eben nicht zentral

5 Miinkler merkt mit Verweis auf Fernand Braudel an, dass gewisse Luxusgiiter bereits seit
dem14./15. Jahrhundert in einer weitestgehend marktwirtschaftlichen Form produziert und
distribuiert wurden (Braudel, 1986 und Miinkler, 2003, 19).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

1


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

durch Pflichtbeitrige und Steuern gewihrleistet und finanziert, sondern war Teil
der Aufgaben innerhalb der Hauswirtschaft. Erginzt wurden die Leistungen der
Hauswirtschaft durch Unterstiitzung aus dem gemeinschaftlichen Nahbereich, in
Form von Unterstiitzungsleistungen von Nachbarn und Verwandten (ebd.).

Dort, wo diese hauswirtschaftliche und nachbarschaftliche Absicherung nicht
greifen konnte, etwa in den durch héhere Mobilitit der Menschen gekennzeich-
neten Stidten, entwickelten sich Vereinigungen, die das Verwandtschaftssystem
ersetzten. Ziinfte und Korporationen wurden dann »in sozialpolitischer Hinsicht
sozialmoralische Funktionsiquivalente der Verwandtschaftssyteme« (ebd.).

Dieses System gerit mit dem Umbruch von der Moraldkonomie zur Markt-
wirtschaft an seine Grenzen. In einem System, das individuelle Leistung in
den Vordergrund riickt und seine Anreize auf eine individuelle Zurechenbarkeit
ausrichtet, verlieren traditionelle gemeinschaftliche und solidarische Unterstiit-
zungssysteme an Bedeutung (vgl. Bicker et al., 2010, 44 und Miinkler, 2003,
19). Da jedoch das Versprechen des Marktes, fiir eine hohere gesellschaftliche
Produktivitit und damit fiir eine angemessene Versorgung aller zu sorgen, dort
scheitert, wo soziale Probleme beispielsweise aufgrund spezifischer Arbeits- und
allgemeiner Lebensrisiken wie Verletzungen, Krankheit und Arbeitsunfihigkeit
auftauchen, entstehen Sicherungsliicken, die ein staatliches Eingreifen erfordern.
Denn der Markt »ldst aus sich heraus keine sozialen Probleme, sondern schafft
und verschirft diese vielmehr« (Bicker et al., 2010, 44).

Um diesen sozialen Problemen eindimmend oder sogar priventiv zu be-
gegnen, wurden in demokratischen Staaten seit dem ausgehenden 19. Jahrhun-
dert unterschiedliche politische Mafinahmen entwickelt, die in unterschiedlichem
Umfang auf die Sicherung von gewissen Standards in Bereichen wie Gesundheit,
Bildung, Einkommen und Wohnen einwirken sollen (vgl. Enquete-Kommission,
2002b, 494).

An dieser Stelle muss betont werden, dass der Begriff der Moralokonomie
einerseits Gabenpraktiken einschlieft und Interaktionen in Moralékonomien von
Gaben gepriagt werden. Andererseits kann das Phinomen der Gabe mit dieser
Beschreibung nicht vollumfinglich abgedeckt werden, da einige Potentiale der
Gabe in dieser Darstellung, die sich auf den Ubergang von Moralskonomien
in marktwirtschaftliche Nationalokonomien mit Wohlfahrtsstaat konzentriert, zu
kurz kommen. So gelingt es mithilfe von Gaben im sogenannten Kularing (siehe
Kapitel 3.2) die enge, riumlich begrenzte Bedarfsgemeinschaft zu tiiberwinden
und Menschen iiber grofie raumliche Distanzen und lange Zeitriume hinweg zu
verbinden. Diese Leistung, deren Verstindnis eng mit dem Mauss’schen Sym-
bolbegrift (siehe Kapitel 3.8) verbunden ist, steht in gewisser Weise quer zur
folgenden Beschreibung der Entwicklung des Wohlfahrtsstaates, kann aber mit
Blick auf das Ziel des Abschnittes, die Gabe im Kontext moderner sozialpolitischer
Konstellationen zu diskutieren, an dieser Stelle nicht weiter ausgefithrt werden.

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

15 Gaben im Wohlfahrtsstaat

Stephan Lessenich und Steffen Mau (2005) sehen in den Sicherungssysteme
moderner Gesellschaften den Ausdruck einer »verstaatlichten und zwangsférmi-
gen Solidaritit«, die nicht durch persénliche Beziehungen motiviert ist, sondern
mit der universellen Giiltigkeit sozialer Rechte begriindet wird (Lessenich und
Mau, 2005, 258). Im Gegensatz zu den gabenférmigen Unterstiitzungsleistungen
der hauswirtschaftlichen Moralékonomie macht diese Art der Solidaritit keine
personliche Dankbarkeit oder Unterordnung notwendig (ebd.). Sie ist vielmehr
die funktionale Sicherung eines gesellschaftlich ausgehandelten MafRes 6konomi-
scher Wohlfahrt, das jedem einzelnen Biirger innerhalb der Gesellschaft aufgrund
seiner Zugehorigkeit zu dieser zuteilwird:

»Rechte verleihen einen unhintergehbaren Status innerhalb eines politischen
Gemeinwesens, unterbinden willkirliche Herrschaft und betonen den Gedan-
ken der substantiellen Erweiterung von personlicher Freiheit und individuellen
Handlungsspielraumen« (Lessenich und Mau, 2005, 259).

Insofern ist es auch nicht verwunderlich, dass besonders die Verdringung der
Gaben in der konkreten Form des ehrenamtlichem Engagements durch staatlich
koordinierte, professionelle Dienste beispielsweise im Gesundheitswesen, von den
Empfingern dieser Hilfe zunichst begriifdt wird, wie es Walzer beschreibt (Wal-
zer, 1982, 431f.). Dieser Schritt macht deutlich, dass eine angemessene Gesund-
heitsversorgung oder die notwendige Ausstattung von Pflegeeinrichtungen nicht
von barmherzigen Spendern oder selbstlosen Ehrenamtlichen abhingen darf. Die
Garantie der sozialen Rechte und damit die Garantie einer sozialen Absicherung
werden ebenso zur Staatsaufgabe wie die Garantie der nationalen Sicherheit.
Sie bedarf der politischen Planung, demokratischen Legitimierung und Kontrolle
sowie der bitrokratischen Umsetzung (ebd.).

Mit der Entwicklung des Wohlfahrtsstaates kommt es zu einer Verrechtli-
chung, Versachlichung und Professionalisierung der Daseinsvorsorge. Durch die
Institutionalisierung sozialer Rechte im Wohlfahrtsstaat wird gewihrleistet, dass
gewisse Anspriiche universell gelten (Lessenich und Mau, 2005, 259). Biirger tre-
ten dann nicht als Bittsteller an den Wohlfahrtsstaat heran, und die Erfillung
ihrer Forderungen hingt nicht von der Grofziigigkeit des Gegeniibers ab, son-
dern von der Legitimitit der erhobenen Anspriiche. Wenn diese Anspriiche erfiillt
werden, geht diese Erfiillung auch nicht mit einer verpflichtenden Dankbarkeit,
der Etablierung eines Schuldverhiltnisses oder der Unterwerfung gegeniiber dem
generdsen Spender einher:

»Damit unterscheidet sich die Idee sozialer Rechte vom traditionellen Armen-
recht, weil darin nur jenen Hilfe angeboten wurde, die ,ihre Niederlage erklar-
ten und um Gnade bettelten’ (Marshall 2000, 60) und damit aufhérten, Birger im
umfassendsten Sinne des Wortes zu sein. Die Gewihrung von Hilfe ging haufig

- am 12,02.2026, 17:00:30.

179


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180  Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

mit Zumutungen verschiedenster Art einher, so zum Beispiel mit der Internierung
in Armenhdusern, Stigmatisierungen oder dem Verlust von Freiheitsrechten. Im
Celtungsbereich der sozialen Rechte ist fiir derartige nach Gutdiinken verfahren-
de Hilfegewdhrung kein Platz, da sie auf Statusgleichheit, nicht-arbitraren Zu-
gang und Rechtssicherheit aufbaut« (Lessenich und Mau, 2005, 259).

Die Umsetzung des Anliegens, die Daseinsvorsorge von Almosen und traditionel-
lem Armenrecht unabhingig zu machen, gelingt auf technischer Ebene vor allem
durch eine Uberfithrung der Ziele der Daseinsvorsorge in rechtliche und biirokra-
tische Regeln und Kriterien (Enquete-Kommission, 2002b, 499). Dies bleibt nicht
ohne Nebenwirkungen. Die Enquete-Kommission des Deutschen Bundestages zur
Zukunft des Biirgerschaftlichen Engagements stellt in ihrem 2002 veroffentlichten Be-
richt fest, dass sich im Zuge dieser Verrechtlichung und Biirokratisierung seit
den ausgehenden 70er Jahren des 20. Jahrhunderts »ein Spannungsfeld zwischen
den lebensweltlichen Sichtweisen, Bediirfnissen und Interessen der (potentiellen)
Sozialstaatsklienten einerseits, und den professionell-biirokratischen Entschei-
dungsprozeduren des Sozialstaates andererseits [entfaltet]« (ebd.).

Wie die Enquete-Kommission konstatiert auch Michael Walzer, dass ein blo-
3es Ersetzen privater Wohltaten durch staatliche Versorgung die Gefahr von Ab-
hingigkeitsverhiltnissen nicht banne und es darauf ankomme, auch gegeniiber
dem Staat die Befihigung der Menschen zur Selbsthilfe und Eigenkompetenzen
zu stirken (ebd., soof. und Walzer, 1982, 433). Es gelte, eine »entmiindigende
Expertenherrschaft« zu verhindern, in der Bedienstete des Staates die Rolle des
privaten Génners einfach weiterfithren:

»Like any wealthy philanthropist, welfare officials can create a client population of
men and women whom they sustain, so to speak, in their helplessness. The goal
of a socialist welfare state must be the opposite of this, not to end the need for
help, there is no end to that, but to involve the needy in mutual help. The struggle
against poverty and illness is an activity in which many citizens, poor and not-so-
poor and well-to-do alike, ill and not-so-ill and wealthy alike, ought to participate.
That means that there has to be a place, even within a program of public provision,
even when welfare is conceived as a matter of justice, for what Richard Titmuss
calls, in his book of that name, ,the gift relationship‘« (Walzer, 1982, 433).

15.4 Starkung der Gabe im Wohlfahrtsstaat?

Gabenbeziehungen im Kontext des Wohlfahrtsstaates, wie Walzer sie hier ein-
fordert, werden in der Regel unter dem Begriff des biirgerschaftlichen oder zi-

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

15 Gaben im Wohlfahrtsstaat

vilgesellschaftlichen Engagements gefasst,® der eine enge ideengeschichtliche Ver-
bindung zur Vorstellung einer »guten politischen Ordnung« aufweist (Enquete-
Kommission, 2002b, 76). Hintergrund ist dabei die Vorstellung einer politischen
Gemeinschaft, in der alle Akteure, nicht nur der Staat und die staatlichen Insti-
tutionen, Verantwortung fiir das gegenwirtige und zukiinftige gute Zusammen-
leben tragen:

»Burgergesellschaft heifdt, sich von der Vorstellung der Allzustandigkeit des Staa-
tes zu verabschieden, zuzulassen und zu fordern, dass Biirgerinnen und Biirger
in groRerem Mafie fiir die Geschicke des Gemeinwesens Sorge tragen. Biirgerge-
sellschaft ist eine Gesellschaft selbstbewusster und selbstverantwortlicher Biir-
ger, eine Gesellschaft der Selbstermiachtigung und Selbstorganisation« (Enquete-
Kommission, 2002b, 76).

Der Begriff des biirgerschaftlichen oder zivilgesellschaftlichen Engagements be-
schreibt also die Handlungen von Individuen innerhalb einer Gesellschaft, die
auf Mitgestaltung, Teilhabe und die Ubernahme von Verantwortung fiir ein gutes
Zusammenleben abzielen (ebd., 57). Diese Handlungen finden in der Regel 6f-
fentlich statt und betonen im Sinne des Subsidiarititsprinzips den »Vorrang der
kleineren Einheiten in ihrer Selbstbestimmung und Leistungskraft« (ebd., 59). So
engagieren sich die Menschen in ihren zivilgesellschaftlichen Aktivititen in Ver-
einen, Verbinden, Selbsthilfegruppen und anderen Assoziationsformen meistens
fiir Anliegen und Interessen aus ihrem sozialen und geographischen Nahbereich.

Biirgerschaftliches Engagement zeichnet sich dabei durch seine Freiwilligkeit
aus, die Tatsache, dass es nicht an materiellem Gewinn, sondern am Gemein-
wohl interessiert ist, 6ffentlich und in Form einer gemeinschaftlich kooperativen
Titigkeit ausgetibt wird (vgl. Enquete-Kommission, 2002b, 88). Besonders der
Freiheitsaspekt ist dabei zentral. Er ist konzeptionell eng mit dem Status der
Biirgerin bzw. des Biirgers verkniipft:

»Sich biirgerschaftlich zu engagieren beruht auf einer eigenen Entscheidung, die
zwar nicht freiwillig im Sinne einer beliebigen Wahlhandlung, aber doch frei von
einem gesetzlich geregelten Zwang getroffen worden ist. Auch dort, wo durch kul-
turelle, soziale und politische Konventionen Engagement eingefordert und nahe-
gelegt wird, gibt der Birgerstatus die Moglichkeit, sich diesem Zwang zu entzie-
hen. Er setzt dem Zugriff einzelner Gruppen und Gemeinschaften auf den Ein-
zelnen definitive Grenzen und schiitzt damit auch die Freiwilligkeit des Engage-
ments« (Enquete-Kommission, 2002b, 73).

6 Gabenbeziehungen finden sich jedoch nicht ausschlieRlich im (organisierten) zivilgesell-
schaftlichen Engagement, da beispielsweise auch private familidre Pflegeleistungen dazu-
zahlen kdnnen.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

181


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

Trotz der Freiwilligkeit der Entscheidung wird hier ein Spannungsverhiltnis im
Begriff des biirgerschaftlichen Engagements deutlich, das auf eine enge struktu-
relle Ahnlichkeit zur Gabe riickschliefen lisst. Auch wenn die Entscheidung fiir
ein personliches Engagement prinzipiell freiwillig erfolgt, spielen unter Umstin-
den gewisse soziale Erwartungen eine Rolle in der Entscheidungsfindung. So ist
ein soziales Umfeld denkbar, in dem Engagement in lokalen Vereinen erwartet
oder sogar vorausgesetzt wird. Besonders im lindlichen Raum spielen Vereine
fir die soziale Integration, die Bildung von Netzwerken und den Gewinn von
Einfluss eine entscheidende Rolle (Zimmer, 1999, 247f.).

Biirgerschaftliches Engagement ist gemeinwohlorientiert, und doch ist ein
Teil der Motivation dafiir in der Regel auch die Verfolgung eines gewissen person-
lichen Interesses. Im Anschluss an Marcel Mauss und Alain Caillé lisst sich daher
die Sphire der Biirger- oder Zivilgesellschaft als eine Sphire definieren, die auf
einem dritten Prinzip beruht (siehe bspw. Adloff, 2018, 240), einer Gleichzeitigkeit
von Freiwilligkeit und Verpflichtung, Gemeinwohlorientierung und Eigennutzen.

Im Kontext des Wohlfahrtsstaates meint der Verweis auf die Rolle des zi-
vilgesellschaftlichen Engagements, dass die Ausgestaltung des Wohlfahrtsstaats
nicht ausschlieflich der Verwaltung, dem Staat und den professionellen politi-
schen Akteuren obliegt, sondern von vorneherein ein Mitwirken der Biirgerinnen
und Biirger mitgedacht werden muss (Enquete-Kommission, 2002b, 59). Diese
breite Konzeption des Wohlfahrtsstaates ermdglicht die Beriicksichtigung und
Integration der charakteristischen Merkmale der Zivilgesellschaft: Selbstbestim-
mung und Selbstorganisation, Zusammenwirken »in Form von Assoziationen, die
bindende und integrative Funktionen haben kénnen« (Adloff, 2018, 238).

Verwirklicht wird dies insbesondere im Gesundheitssektor durch Selbsthilfe-
bewegungen, Vereine und Initiativen (Enquete-Kommission, 2002b, 499f). So ist
beispielsweise die ehrenamtlich getragene Telefonfiirsorge in Deutschland mit ih-
rem personlichen, unbiirokratischen Angebot eine der wichtigsten Institutionen
in der Suizidprivention (Matzat, 2003, 291). Selbsthilfegruppen werden in der For-
schung sogar als »vierte Siule« beschrieben, die neben niedergelassenen Arzten,
Krankenhiusern und dem offentlichen Gesundheitsdienst fiir die Ausgestaltung
des Gesundheitswesens sorgt (ebd., 294).

Zivilgesellschaftliches Engagement im Rahmen des Wohlfahrtsstaates erbringt
Leistungen, die staatliche Akteure und Politiken nicht erbringen kénnen. Es wirkt
sozialintegrativ, ermoglicht die Begegnung von Menschen, bewirkt eine Befihi-
gung der Akteure im Wohlfahrtsstaat und es bildet und bestarkt Solidaritit und
Vertrauen. Gleichzeitig stirkt es die Grundlagen, auf denen der Wohlfahrtsstaat
errichtet ist und die er selbst nicht herzustellen vermag: soziale Stabilitit und ein
Bewusstsein fiir die Verbundenheit und wechselseitige Abhingigkeit voneinander,
ohne die sich eine »verstaatlichte und zwangsférmige Solidaritit«, wie sie Les-
senich und Mau (Lessenich und Mau, 2005, 258) im Wohlfahrtsstaat verwirklicht

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

15 Gaben im Wohlfahrtsstaat

sehen, nicht aufrechterhalten liefle. Herfried Miinkler verweist in diesem Zu-
sammenhang auf Ernst-Wolfgang Bockenfordes »vorpolitische Grundlagen« (vgl.
Bockenforde, 1976), um deutlich zu machen, dass eine zukunftsfihige Ausgestal-
tung der Daseinsvorsorge nicht allein einem abstrakten Modernisierungsprozess
und der »damit verbundenen Entwicklung zu einer Verrechtlichung, Institutiona-
lisierung und Professionalisierung« (Minkler, 2003, 22) iiberlassen werden kann.
Damit zeigt er auf, wo sich ein Raum 6ffnet, um wber die Bedeutung von gaben-
férmigem zivilgesellschaftlichem Engagement im Wohlfahrtsstaat nachzudenken:

»Nur wer demgegeniiber von dem Erfordernis einer komplementaren Ausbalan-
cierung der unter dem Modernisierungsbegriff zusammengefassten Entwicklun-
gen ausgeht, weil er bezweifelt, dass eine allein nach Rechtsregeln verbundene
Anzahl von Individuen auf Dauer eine stabile Gesellschaft zu bilden vermag, hat
ein ernstliches Interesse an Konzeptionen der Biirgergesellschaft und muss ent-
sprechend auch bereit sein, liber deren sozio-moralische Implikationen nachzu-
denken« (Miinkler, 2003, 22).

Es sind Zweifel angebracht, ob die abstrakten Institutionen des Marktes und des
Rechts alleine eine Gesellschaft auf Dauer zusammenhalten kénnen. Eine Ver-
bindung der Menschen, die iiber diesen Minimalbegriff von Gesellschaft hinaus-
geht, bedarf der Partizipationsmoglichkeiten, der Sozialisation als Biirger und
der gesellschaftlichen Anerkennung, die itber das Zusammenwirken in zivilge-
sellschaftlichem Engagement ermoglicht und gesichert werden. Entsprechend
schligt Miinkler ein Verstindnis des Wohlfahrtsstaates vor, das die Komplementa-
ritat von Zivilgesellschaft und staatlicher Sozialpolitik von vorneherein mitdenkt:

»Administrative Solidaritit, die iiber Beitrage und Steuern finanziert und nach
Rechtsanspriichen distribuiert wird, wird erginzt, teilweise auch ersetzt, aber
nicht ganzlich verdriangt durch gelebte, erfahrene wie praktizierte Solidaritat, die
auf moralokonomischen Grundlagen beruht. Durch biirgerschaftliches Engage-
ment wird familiale Wohlfahrtspflege unterstiitzt bzw. partiell vergesellschaftet.
Solidaritat wird hierbei zum Bestandteil einer langfristig angelegten Lebenspla-
nung bzw. Lebensfithrung und bildet eine Alternative zu den mit Geldzahlungen
erworbenen Hilfeleistungen. Die biirgerschaftliche Erwartung an gelebte Solida-
ritdt kann nur partiell durch marktformig organisierte Geldzahlungen abgelést
werden« (Miinkler, 2003, 24).

Was damit gemeint ist, wird deutlich, wenn man die verschiedenen Leistungsebe-
nen der Pflege von alten oder kranken Menschen in deren Zuhause betrachtet, die
von professionellen Pflegediensten und ehrenamtlichen Nachbarschaftshelfern er-
bracht werden. Wihrend der professionelle Pflegedienst die Sicherung einer ange-
messenen medizinischen Versorgung und Pflege der Patienten sicherstellt, liegen
die Leistungen der ehrenamtlichen Helfer auf der zwischenmenschlichen, sozi-

- am 12,02.2026, 17:00:30.

183


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

alintegrativen Ebene. Durch die Besuche, den Austausch und die Anteilnahme
am Leben des Patienten wird dessen Kontakt zur Gemeinschaft aufrechterhalten,
eine Verbindung signalisiert und unterstrichen, dass die Person nicht vergessen
wurde, sondern ihr weiterhin die Teilhabe am sozialen Geschehen erméglicht
werden soll. Diese Integrationsleistung kénnen und sollen professionelle Pflege-
dienste in der Regel aufgrund ihrer eingeschrinkten zeitlichen Ressourcen und
ihrer Fokuslegung auf kundige medizinisch-pflegerische Arbeit nicht leisten.

Miinkler macht deutlich, dass zivilgesellschaftliches Engagement eine sozial-
integrative Wirkung entfaltet, da den Patienten dadurch Anerkennung vermittelt
wird und sie sich als wertvolle Mitglieder der Gemeinschaft erfahren. Gleichzeitig
kommt dem Engagement ein erzieherischer Aspekt zu, da die Aufmerksamkeit
auf die Stirkung des Gemeinwohls gelenkt wird und in diesem Zusammenhang
nicht in der verengten Perspektive des marktrationalen Nutzenmaximierers ver-
bleiben kann (Miinkler, 2002, 24f.).

Die Schwierigkeit in der Untersuchung des Verhiltnisses der Gabe zum Wohl-
fahrtsstaat liegt darin, dass ihr Status sich nicht eindeutig bestimmen lisst. Ga-
benpraktiken verlaufen parallel zur Logik des Wohlfahrtsstatates und erginzen
dessen Leistungen. Die Gabe kann nicht den Status der vollstindig institutiona-
lisierten Prinzipien des Wohlfahrtsstaates einnehmen. Sie bewegt sich also ei-
nerseits in einem eigenstindigen Bereich neben diesem, wird aber andererseits
auch innerhalb der Logik des Wohlfahrtsstaates wirksam, wenn beispielsweise
ehrenamtliches Engagement professionelle Dienstleistungen im Gesundheitsbe-
reich erginzt.

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil IV: AbschlieBende Betrachtungen



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 Die Gabe und das gute Zusammenleben

Marcel Mauss verband mit der Gabe neben einem ethnologischen Interesse die
Hoffnung, grundsitzliche Erkenntnisse iiber die Bedeutung der Motive Grof3-
ziigigkeit, Solidaritit’ und Altruismus fiir den einzelnen Menschen und dessen
Leben in Gemeinschaft mit anderen Menschen zu erlangen. Angetrieben wurde
Mauss in dieser Suche nicht ausschlieflich von einem wissenschaftlichen Er-
kenntnisinteresse. Vielmehr beschiftigte ihn die Sorge, dass die genannten Mo-
tive in modernen Gesellschaften von einer Logik des berechnenden Eigennutzens
verdringt werden kénnten. Mit ihnen, das zeigt Mauss in Die Gabe, witrde dann
auch eine wichtige sozialintegrative Praxis verschwinden.

In dieser Hinsicht betont Mauss, dass moderne Gesellschaften von ihren »ar-
chaischen« Vorgingern lernen kénnen, wie mithilfe von Vertrauen - etabliert und
ausgedriickt durch Gabenpraktiken — eine Form des Zusammenlebens entstehen
kann, in der sich die einzelnen Mitglieder anerkannt, integriert und sicher fithlen.
Moderne Gesellschaften wie das Frankreich des frithen 20. Jahrhunderts, in dem
Mauss sein Leben als politischer Intellektueller verbrachte, konnten am Beispiel
der archaischen Gesellschaften erkennen, dass die sprichwortliche Verausgabung
des eigenen Besitzes, der in demonstrativer GrofRziigigkeit in Form von Gaben
an andere verteilt wird, Konflikten ebenso vorzuziehen sei wie die Etablierung
langfristiger, stabiler Beziehungen der Befriedigung kurzfristiger Interessen vor-
gezogen werden sollte (vgl. ebd., 172).

Am Ende der vorliegenden Untersuchung kann nun festgestellt werden, dass
die Gabe den Blick auf Praktiken und Beziehungen lenkt, die auch in moder-
nen Gesellschaften von grofier Bedeutung fir ein gelingendes Zusammenleben
sind, deren Relevanz aber nicht selten unterschitzt oder gar tibersehen wird.
Diese Feststellung soll im Folgenden mithilfe eines kurzen Uberbliicks iiber die
erarbeiteten Ergebnisse gestiitzt werden.

1 Solidaritatist hier, das sei noch einmal wiederholt, nicht zu verstehen als Kampfbegriff, son-
dernim Sinne Durkheims als eine »objektiv bestehende Relation zwischen dem Ganzen und
seinen Teilen« (Imbusch und Rucht, 2005, 24) und ein Bewusstsein fiir dieses Verhaltnis (sie-
he Kapitel 4).

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Teil IV: AbschlieBende Betrachtungen

Erkenntnisse zur Prosozialitat des Menschen

Im Anschluss an die Gabe lisst sich ein Menschenbild fomulieren, das sich vom
Hobbes’schen atomistischen Menschenbild unterscheidet, indem es zwei zentrale
Komponenten des Menschseins betont:

1. Die fundamentale Abhingigkeit von anderen, und

2. die daraus entstehende Prosozialitit, also die Vorstellung, dass die Neigung
zur Kooperation und eben nicht die zur Konkurrenz, notwendigerweise im
menschlichen Wesen angelegt ist.

Aufgrund dieser Abhingigkeit und den daran angepassten menschlichen Anlagen
verspricht nur eine entsprechende, auf Zusammenarbeit ausgerichtete Soziali-
sation die Ermoglichung eines guten Lebens innerhalb der Gemeinschaft. Dazu
tragt der Gabentausch bei, in dem die Akteure um die Notwendigkeit der Aus-
einandersetzung miteinander wissen. Sie zeigen die Bereitschaft, sich personlich
und unter Umstinden auch im Namen ihrer Gruppe materiell und immateriell
fir die gemeinsame Sache einzubringen, um eine gewaltfreie Losung zu ermog-
lichen.

Die Abhingigkeit von anderen macht ein Leben in Gemeinschaft notwen-
dig, das prosoziale Wesen des Menschen und seine Bereitschaft zur Kooperation
machen es moglich. Der Mensch ist von vorneherein nicht als unabhingiges In-
dividuum und die Gesellschaft nicht als bloRe Summe der einzelnen Individuen
zu denken. Stattdessen sind die Einzelnen von ihrer Geburt an in ein Netz aus
Abhingigkeiten eingewoben. Dieses Netz ist fiir den Einzelnen insbesondere wih-
rend der Phase der frithkindlichen Entwicklung, in Momenten der Krankheit und
der Pflegebediirftigkeit existentiell.

Unterschiedliche Untersuchungen zur Prosozialitit des Menschen haben seit
der Veréftentlichung des Essays Die Gabe (1924) in unterschiedlichen Disziplinen
wie der Emotionsforschung, der Evolutionsbiologie, der Kleinkindforschung, der
Neurowissenschaften und des Pragmatismus (vgl. Adloff, 2018, 75-103) gezeigt,
dass Mauss* Verweis auf die Bedeutung von altruistischen, grof3ziigigen und soli-
darischen Praktiken keine naive Uberhohung von Beobachtungen in archaischen
Gesellschaften darstellt. So erklirt der Verhaltensforscher Michael Tomasello die
menschliche Prosozialitit als evolutionires Ergebnis der Abhingigkeit der Men-
schen voneinander. Indem die Menschen einander bei der Jagd und der Nah-
rungssuche brauchten, wurde die Fihigkeit zur Zusammenarbeit bedeutend -
das Gegeniiber wurde notwendigerweise als Partner begriffen und nicht als Kon-
kurrent (vgl. Adloff, 2018, 89 und Tomasello, 2014, 192).

Neben Michael Tomasello legen auch die Ergebnisse von Autoren wie dem
Biologen Francisco Varela (bspw. Varela, 1988) oder dem Primatologen Frans de

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 Die Gabe und das gute Zusammenleben

Waal (bspw. De Waal und Suchak, 2010) nahe, dass die Selbsterfahrung von Indi-
viduen und die Fihigkeit zur Selbstreflexion ebenso von der Einbettung in eine
Gemeinschaft abhingen wie die Entwicklung intelligenten Verhaltens von der
Interaktion mit anderen (Adloff, 2018, 79f.). Menschen brauchen fiir ihre Ent-
wicklung innerhalb der Gemeinschaft die Fihigkeit, empathisch zu agieren, die
Perspektiven eines anderen einzunehmen und zu verstehen (vgl. Tomasello, 2002).
Aus dieser Fihigkeit entstehen geteilte Intentionen und Kooperationsbereitschaft
(Adloff, 2018, 88.).%

Neben einem Wissen um die Abhingigkeit von anderen manifestiert sich
in den Praktiken der Gabe ein Bewusstsein fiir spezifische Eigenschaften vieler
menschlicher Interaktionen. Wihrend der Markttausch ein Austauschverhiltnis
etabliert, in dem eine Symmetrie, ein Ausgleich des Gegebenen und des Emp-
fangenen vorherrscht, charakterisieren sich zahlreiche anderen Interaktionsfor-
men durch nicht aufgeléste Uberschiisse oder Defizite. Die empfangene Fiirsorge
durch die eigenen Eltern kénnen Kinder in der Regel nicht »ausgleichen« und
auch die Hilfe eines Kollegen im Arbeitsalltag lisst sich nur schwer quantitativ
bewerten und in genau gleichem Mafe zuriickgeben. Im Sinne der Marktlogik
wiirde diese Asymmetrie als Schuld gefasst, die, wird sie nicht beglichen, negativ
wahrgenommen wird. Die Gabe zeigt hingegen Moglichkeiten auf, diese Asym-
metrien nicht als einen zu beseitigenden Ausnahmefall wahrzunehmen. Ange-
sichts der Abhingigkeit des Einzelnen von der Gemeinschaft sind Asymmetrien
vielmehr omniprisent und die Herausforderung liegt nicht in ihrer Auflésung,
sondern darin, sie konstruktiv zu gestalten. Dies kann geschehen, indem die
Gabe als Ausgangspunkt fir die Bemithungen verstanden wird, Anerkennungs-
beziehungen zu etablieren und Kooperationsmoglichkeiten zunichst zu eréffnen
und dann zu ergreifen. Kooperation wird dabei nicht idealistisch oder naiv ge-
dacht, sondern die Gabe greift Interessenskonflikte und andere Konfliktpotentiale
auf und integriert Aushandlungsprozesse, die auf Grundlage der Gabe Vertrauen
aufbauen. Gelingen diese Aushandlungsprozesse, wird das Vertrauensverhiltnis
vertieft und das soziale Band gestirkt.

Die Leistungen der Gabe fiir die soziale Integration

Gabenpraktiken fithren in der Regel dazu, dass sich Menschen persénlich begeg-
nen und sich zueinander verhalten, sich ins Verhdltnis zueinander setzen miissen.
Selbst in Situationen wie der anonymen Geld- oder Blutspende bleibt es notwen-

2 Diese Kooperationsbereitschaft, moglicherweise auch ohne jede Aussicht auf eine Cegen-
leistung, weist Tomasello schon bei Kleinkindern nach (vgl. Tomasello, 2014).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

189


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Teil IV: AbschlieBende Betrachtungen

dig, sich die Bediirfnisse des anderen und die eigene Moglichkeit, einen Beitrag
zu deren Befriedigung zu leisten, bewusst zu machen.

In archaischen Gesellschaften war die Regelmifiigkeit personlicher Begegnun-
gen notwendig, um Konflikte zu erkennen, zu verhandeln und beizulegen. Den
dufleren Anlass zu diesen Begegnungen und die erste Vertrauensgrundlage bilde-
ten die Regeln der rituellen Gabe. In modernen Gesellschaften werden viele dieser
Begegnungen dadurch scheinbar irrelevant, dass funktionale Mechanismen wie
Mirkte und die Bestimmungen des Rechts das Verhiltnis der Menschen zueinan-
der in vielerlei Hinsicht festlegen und ihren Umgang miteinander strukturieren.
Insbesondere der Markt ermoglicht einen Handel zwischen Menschen, ohne dass
sich die Interaktionspartner auf das jeweilige Gegeniiber voll einlassen miissen.
Die zwischenmenschliche Interaktion wird auf die Aspekte reduziert, die fir eine
Handelsbeziehung notwendig sind. Als Marktteilnehmer bleibt die Leistung des
Einzelnen fiir das Zusammenleben aller abstrakt, der eigene Beitrag lisst sich
nur sehr begrenzt erfahren und einschitzen. Und auch eine Wertschitzung iiber
die monetire Bewertung der jeweils zum Markt getragenen Giiter hinaus findet
nicht notwendigerweise statt. Dieser Fokus auf die fiir den Markt wesentlichen
Aspekte der individuellen Leistung fithrt zu einer Vereinfachung des Handels und
steigender Effizienz aufgrund sinkender Transaktionskosten, schon alleine des-
halb, weil Menschen unabhingig von der Stellung zueinander und von moglichen
Sympathien fiireinander ins Geschift kommen konnen.

Marcel Hénaff macht mit Blick auf dieses Verhiltnis von Gaben zu funktional
ausdifferenzierten Sphiren deutlich:

»Die Gabenbeziehung muss hinter die Handelsbeziehung zuriicktreten, wenn es
darum geht, auf gerechte Weise Giiter auszutauschen. Diese Forderung hat ihr
genaues Gegenstiick: die Handelsbeziehung ist nicht in der Lage, die Menschen
aneinander zu binden und kann das auch nicht beanspruchen. Gehen wir noch
weiter: das Vertragsband ist nicht das soziale Band und darf es nicht sein« (Hénaff,
20009, 527).

Nimmt man diese Differenzierung ernst, so kann sie auch fir die modernen Ge-
sellschaften und die in ihnen beobachtbare Tendenz fruchtbar gemacht werden,
Beziehungen jenseits der innersten Privatsphire primir als Vertragsbeziehungen
mit Rechten, Anspriichen und Pflichten zu verstehen (Hénaff 2009, 527). Indem
die Interaktion auf dem Markt minimiert wird, wird einerseits der Reibungsver-
lust der Humanitit reduziert. Andererseits muss die Moglichkeit eréffnet werden,
ein Bewusstsein fiir die eigene Stellung im gesellschaftlichen Ganzen zu entwi-
ckeln und als Mensch Anerkennung zu erfahren, die tiber die Anerkennung als
Handelspartner hinausgeht.

Gabenpraktiken vollbringen sozialintegrative Leistungen, indem sie es Indi-
viduen ermdglichen, in einer Gemeinschaft akzeptiert und integriert zu werden,

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 Die Gabe und das gute Zusammenleben

sich selbst als Teil dieser Gemeinschaft wahrzunehmen, in der sie Wertschitzung
und Anerkennung fiir die eigene Person und ihre Beitrige erfahren.

Diese Erfahrung kann nicht ausschlieflich durch Vertragsbeziehungen gestif-
tet werden, sondern bedarf einer freien Begegnung von Individuen, die das Risiko
der Zuriickweisung enthilt, vor dessen Hintergrund eine gelungene Interaktion
besonders und wertvoll wird. Indem Mauss auf die Gefahr hinweist, die er im
Verlust von Gabenbeziehungen sieht, versucht er einer Dynamik von sozialinte-
grativen Praktiken insbesondere in modernen Gesellschaften entgegenzuwirken,
die die Soziologen Peter Imbusch und Dieter Rucht (2005) mit folgender Analogie
beschreiben: »Denn mit der Integration verhilt es sich wie mit der Gesundheit:
Thr Wert wird erst deutlich, wenn man sie zu verlieren droht oder sie bereits
verloren hat« (Imbusch und Rucht 2005, 24).

Gabenpraktiken bewegen sich in gewisser Weise zwischen zwei Vorstellungen
von sozialer Integration. Indem ein Bewusstsein fir das Abhingigkeitsverhiltnis
des Einzelnen zur Gemeinschaft geschaffen wird, wirkt die Gabe zum einen sozi-
alintegrierend im Sinne von werthezogenen Theorien, wie sie beispielsweise Mauss*
Onkel Emile Durkheim vertritt.?

Zusitzlich enthilt die Gabe sozialintegrative Komponenten im Sinne von
Konflikt- und Anerkennungstheorien,* die grundsitzliche Spannungen und Ungleich-
heiten in Gesellschaften voraussetzen und soziale Integration im erfolgreichen
Umgang damit verwirklicht sehen (vgl. Imbusch und Heitmeyer 2012, 11).

Das Eintreten in eine Interaktion mit dem Gegeniiber — ob in Form einer
»rituellen Eréffnungsgabe« in einem »agonistischen Gabentausch« oder durch
die bloRe Signalisierung von Verhandlungsbereitschaft — stellt Risiko und Ver-
trauensvorschuss gleichzeitig dar. Der Andere wird als Interaktionspartner aner-
kannt, seine Anliegen und Bediirfnisse ernstgenommen. Diese Vorleistung wird
zur Grundlage der Aushandlung und in einem zweiten Schritt auch zur Grundlage
moglicher Kooperationsformen:

»Riskantes Vertrauen ermoglicht also Kooperationsformen, die ohne diese Form
des Glaubens nie zustande kime. Wir vertrauen dem anderen, wissen aber nicht,
ob er oder sie das Vertrauen erwidern oder missbrauchen werden. Vertrauen hat
so eine welterschliefdende und —transformative Kraft [..]« (Adloff, 2018, 99).

3 Neben Durkheim (1858-1917) gehdren Autoren wie Adam Smith (1723-1790), die amerikani-
schen Pragmatisten John Dewey (1859-1952) und George Herbert Mead (1863-1931) sowie die
Kommunitaristen Amitai Etzioni (*1929) und Charles Taylor (*1931) zu Vertretern wertbezo-
gener Theorien (vgl. Imbusch und Heitmeyer, 2012, 11).

4 Als Vertreter dieser Theorieschule kdnnen Karl Marx (1818-1883), Lewis Coser (1913-2003),
Ralf Dahrendorf (1929-2009), Helmut Dubiel (1946-2015) und Axel Honneth (*1949) gelten
(vgl. Imbusch und Heitmeyer, 2012, 11).

- am 12,02.2026, 17:00:30.

191


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Teil IV: AbschlieBende Betrachtungen

Diese Kooperationsformen sind besonders dann relevant, wenn man demokra-
tische Gesellschaften nicht im Sinne einer blofien Unterordnung von Partiku-
larinteressen unter einen gesamtgesellschaftlichen Konsens versteht, sondern als
Ergebnis einer erfolgreich befriedeten und mit Regeln versehenen Auseinander-
setzung um die Durchsetzung von Partikularinteressen von Individuen und ge-
sellschaftlichen Gruppen (vgl. Dubiel, 1997, 138). Unter dieser Perspektive werden
Konflikte nicht als Hindernis fiir eine funktionierende Gesellschaft verstanden,
sondern als Grundlage fiir die Schaffung eines Verstindnisses der Zusammen-
gehorigkeit. Indem eine Form gefunden wird, Konflikten und unterschiedlichen
Interessen Raum zur Aushandlung zu geben, wird das »unsichtbare Band zwi-
schen den Gesellschaftsmitgliedern« gestirkt (ebd., 425).

Aktuelle Diskurse und die Position der Gabe

Seit einigen Jahren werden verstirkt Ansitze und Praktiken diskutiert, mit deren
Hilfe ein Gegengewicht zu abstrakten, ausschliefdlich marktwirtschaftlich und
rechtsstaatlich geprigten Gesellschaftskonzeptionen etabliert werden sollen, oder
die zum Ausgangspunkt fiir neue soziale Utopien aufgebaut werden. Der Gabe
wird in einigen dieser Diskurse eine wichtige Rolle zugeschrieben.

Die besonders mithilfe digitaler Technologien und sozialer Netzwerke ent-
standene Sharing-Economy setzt als Teil der sogenannten Commons-Bewegung bei-
spielsweise mehr auf gemeinsame Nutzung und die Weitergabe von Dingen sowie
das kooperative Zusammenwirken, als auf Besitz (vgl. bswp. Bradley und Parg-
man, 2017). Mithilfe der Anwendung der Gabe und insbesondere des vierpoligen
Paradigmas der Gabe (vgl. Caillé, 2008), lassen sich die unterschiedlichen Praktiken
der Sharing-Economy anhand der sie prigenden Motive analysieren und struktu-
rieren. Caillé definiert in diesem Paradigma die Gabe als Handlung, die zwischen
den Polen (Eigen-) Interesse und Uneigenniitzigkeit, sowie Verpflichtung und Freiwil-
ligkeit osziliert (siehe Kapitel 6). Mit Blick auf die Sharing Economy zeigt sich
dann die Notwendigkeit, stirker zwischen den unterschiedlichen Praktiken zu
differenzieren. So zeichnen sich professionalisierte und hochgradig organisierte
Bereiche der Sharing-Economy, wie beispielsweise das Wohnungsportal AirBnB,
zwar einerseits dadurch aus, Besitz zu teilen und iiber die Besitzer hinaus fir
eine Vielzahl von Menschen nutzbar machen, andererseits wird dabei ein klar
profitorientiertes Eigeninteresse verfolgt. Demgegeniiber stehen Praktiken wie
das informelle, lokale Foodsharing, dessen Fokus auf der gemeinsamen Vermei-
dung von Essensabfillen und dem freiwilligen, tiberwiegend uneigenniitzigen
Titigkwerden fir das Gemeinwohl liegt.

Und auch in die regelmifdig aufkommende Debatte um die Bedeutung von (in-
dividuellem) ehrenamtlichem Engagement fiir den sozialen Zusammenhalt (vgl.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 Die Gabe und das gute Zusammenleben

bspw. Klie und Klie, 2018, 43) lasst sich mithilfe der Gabe eine neue Perspek-
tive einbringen. Sie lenkt die Aufmerksamkeit auf ein breiteres Spektrum an
Praktiken, als dies beispielsweise der Begriff des zivilgesellschafilichen Engagements
vermag. Unter dem Ehrenamt oder unter zivilgesellschaftlichen Bewegungen werden
Formen des Engagements betrachtet, die bereits zu einem gewissen Grad orga-
nisiert und institutionalisiert sind. Die hier formulierten Erkenntnisse mit Blick
auf die Wirkungen der Gabe gelten fiir diese teilweise institutionalisierten Form
gleichermafien, wie fiir vollkommen spontane, oft alltigliche und unter Umstin-
den nicht besonders reflektierte Gabepraktiken. Ein freundlicher, hilfsbereiter
Umgang miteinander, der Ausdruck von Dankbarkeit und Anerkennung fiir die
(Hilfe-) Leistung eines anderen oder der spontane Einsatz fiir einen vollig frem-
den Menschen kénnen entsprechend ebenso als Gaben verstanden und in ihrer
sozialintegrativen Bedeutung reflektiert werden, wie beispielsweise die regelmi-
Rige ehrenamtliche Titigkeit als Trainer in einem Sportverein.

Auch wenn die Gabe in diesen Debatten in den vergangenen Jahren als Begriff
an Bedeutung gewonnen hat, wird bei der Diskussion der genannten Praktiken
noch zu selten ein tatsichlich eigenstindiges Prinzip der Gabe zugrunde gelegt.
Dies ist einerseits verstindlich, weil das Auftreten der Gabe oft eng mit spezifi-
schen Traditionen und Werten verkniipft und nicht ohne Weiteres universalisier-
bar ist. Andererseits kann die konsistente Vorstellung eines, die unterschiedlichen
Praktiken vereinenden, Prinzips der Gabe an dieser Stelle helfen, die Potentiale
von Gabenpraktiken richtig einzuschitzen und entsprechende Argumente fiir die
Forderung von aufkommenden bzw. den Schutz von bestehenden Gabenprakti-
ken vor einer Verdringung oder Vereinnahmung durch die Prinzipien des Marktes
oder Staates zu finden.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

193


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17 Die Gabe im Spannungsfeld zwischen Markt
und Staat

Die Uberlegungen dieser Untersuchung haben ihren Ausgangspunkt bei Marcel
Mauss und dessen These, er habe in der Gabe einen der Felsen gefunden, auf
denen unsere Gesellschaften ruhen. Im Anschluss an diese These wurde ein Prin-
zip der Gabe entwickelt und argumentiert, dass dieses Prinzip mehr Beachtung
finden miisse und Handlungen dieser Art geférdert werden sollen. Trotz aller Be-
mithungen um eine Prizisierung und trotz der Erarbeitung stichhaltiger Griinde
fiir ihre Stirkung ist die Gabe jedoch bis zum Ende schwer greifbar, der Felsen
bleibt undeutlich und bedarf — soll die Metapher nicht in die Irre fithren — der
Konkretisierung.

Die Gabe ist in modernen Gesellschaften — im Gegensatz zu den archaischen
Gesellschaften, die Marcel Mauss beschreibt — nicht das dominante Ordnungs-
und Organisationsprinzip. Der Markt mit seinem Tauschhandel und der Staat mit
seinen hierarchischen und biirokratischen Strukturen sowie verbrieften Rechten
zeichnen moderne Gesellschaften stattdessen aus. Dennoch haben die Uberle-
gungen des dritten Teils dieses Buches gezeigt, dass Praktiken, die mit dem Pa-
radigma der Gabe beschrieben werden konnen (siehe Kapitel 6), also eine gewisse
Gleichzeitigkeit von Verpflichtung und Freiwilligkeit, Interesse und Uneigenniit-
zigkeit aufweisen, keineswegs verschwunden sind. Sie erfiillen auch in modernen
Gesellschaften eine wichtige Aufgabe. Gabenpraktiken stiften soziale Beziehun-
gen, etablieren und reproduzieren Anerkennung und schaffen ein Bewusstsein
der Individuen fir die Bedeutung und die Bedingungen des Gemeinwohls. Sie
verdeutlichen die Abhingigkeit der Menschen untereinander und ermdglichen
ein bewusstes Nachdenken dariiber, wie dieses Abhingigkeitsverhiltnis so ge-
staltet werden kann, dass sich den Menschen darin moglichst grofRe Freiriume
und Freiheiten erdffnen.

Gleichzeitig wird in den vorangegangenen Uberlegungen auch deutlich, dass
eine pauschale Forderung Zuriick zur Gabe verfehlt wire. In Teil 2 wurden neben
dem Paradigma der Gabe auch eine Vielzahl von potentiellen Auswirkungen der
Gabe erarbeitet. Von Mauss und Bourdieu itber Hénaff und Ricoeur bis zu Adloff
kann der Gabe ein breites Spektrum von Auswirkungen zugeschrieben werden,

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Teil IV: AbschlieBende Betrachtungen

die vom Ausdruck selbstloser Liebe iiber die Etablierung egalitirer Beziehungen
zur Stiftung von Anerkennung und schlief3lich zur Festigung von Macht mithilfe
der Akkumulation symbolischen Kapitals reichen. Diese Breite der potentiellen
Auswirkungen der Gabe muss reflektiert werden, wenn iiber eine Stirkung von
Gabenpraktiken nachgedacht wird. Dabei kommt es darauf an, sich konkret an-
zuschauen, wo und unter welchen Umstinden die Gabe praktiziert werden und
wirken soll. Mit Blick auf diesen Kontext gilt es dann zu fragen, welches Po-
tential die Gabe unter diesen Bedingungen entfalten wird. Erst mithilfe dieser
Informationen kann dann entschieden werden, ob eine Stirkung der Gabe wiin-
schenswerte Effekte erzielt oder nicht.

Zur Frage nach dem Kontext, in dem die Gabe praktiziert wird und wirken
soll, gehort in modernen Gesellschaften ein Abwigen von Gabenpraktiken gegen-
iiber den funktionalen Mechanismen des Marktes und der Biirokratie, konkret
gegeniiber der effizienten Allokation von Giitern durch Tausch und der Sicherung
eines auf individuellen Rechten beruhenden gesellschaftlichen Zusammenlebens,
das hierarchisch und biirokratisch organisiert wird.

Es ist deutlich geworden, dass die Vorstellung, eine Gesellschaft konne aus-
schlieRlich mithilfe funktionaler Mechanismen und ganz unabhingig von den In-
tentionen der Mitglieder dieser Gesellschaft und ihrer wechselseitigen Solidaritit
konstituiert und langfristig zusammengehalten werden, nicht realistisch ist.

Die Funktionalitit von Markt und Staat und die Intentionalitit von Gaben-
praktiken sind fiir eine Gesellschaft daher keine Gegensitze oder Substitute. Sie
miissen stattdessen grundsitzlich komplementir gedacht werden. Die Gabenpra-
xis ist in modernen Gesellschaften weder allein fiir die Konstitution und Repro-
duktion der Gesellschaft verantwortlich, wie das in archaischen Gesellschaften
der Fall war, noch ist sie vollstindig verschwunden. Sie bildet neben Staat und
Markt eines von drei grundsitzlichen Ordnungs- und Organisationsprinzipien.

Die Gabe wurde in den vorangegangenen Uberlegungen anhand von konkre-
ten empirischen Beispielen den Leistungen von Staat und Markt in modernen
Gesellschaften gegeniibergestellt (Kapitel 13-15). In der Auseinandersetzung um
die Stellung der Gabe gegeniiber dem Markt — prominent gefithrt anhand der
Blutspende in den 1970er- und 1980cer-Jahren zwischen Richard M. Titmuss, Ro-
bert M. Solow und Kenneth Arrow (Kapitel 13) — wird deutlich, dass es je nach
Handlungskontext und -ziel erfolgversprechend sein kann, auf freiwillige Gaben
und nicht auf den Markt zu setzen. Diese Debatte zeigt ebenso wie die von
Michael Walzer (1982) im Anschluss an Titmuss angeregten Uberlegungen zum
Verhiltnis von Gabe und Wohlfahrtsstaat (Kapitel 15), dass die Gabe besonders fiir
die Etablierung der vorpolitischen Grundlagen des gesellschaftlichen Zusammenle-
bens von zentraler Bedeutung ist. Mithilfe dieser beiden Perspektiven kann auch
empirisch belegt werden, was in vielen Arbeiten zur Gabe bislang hauptsichlich
theoretisch postuliert wurde.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17 Die Gabe im Spannungsfeld zwischen Markt und Staat

Wie in archaischen Gesellschaften beinhaltet die Gabe auch in modernen Ge-
sellschaften ein Moment der Spontaneitit und damit des Risikos und der Un-
sicherheit. Mit gelingenden Gabenpraktiken konnen jedoch soziale Beziehungen
gestiftet und dadurch Vertrauen etabliert werden, wodurch Risiko und Unsicher-
heit wenn nicht beseitigt, so doch wesentlich verringert werden kénnen. Das
Engagement von unbezahlten Blutspendern, ehrenamtlichen Trainern in Sport-
vereinen oder Menschen in der Nachbarschaftshilfe ist nicht selbstverstindlich,
nicht planbar und kann nicht eingefordert werden. Genau aus diesem Grund
verandert es das Zusammenleben dort, wo es praktiziert wird.

Es sind jedoch genau diese Charakteristiken der Gabe, die ihre Konkretisie-
rung so schwer machen. Eben weil sie nicht selbstverstindlich, nicht planbar
und nicht einforderbar ist, bleibt sie als Prinzip weniger fassbar als die Prinzipi-
en Markt und Staat. Es lisst sich gegeniiber diesen Prinzipien kein revolutioni-
res Diktum mit der Gabe formulieren und kein klarer Gesellschaftsentwurf aus
ihr ableiten. Ohne Zweifel ist sie eine Praxis, die, wie Frank Adloff es mit Erik
Olin Wright formuliert, in spezifischen gesellschaftlichen Nischen »reale Utopien«
schafft, die zeigen, wie ein menschliches Zusammenleben auch aussehen kann
(Wright, 2017 in Adloff, 2018, 251). Aber ist die Gabe wirklich nicht mehr als ei-
ne Praxis, die sich auf den Rahmen von Nischen beschrinkt? Es wurde gezeigt,
dass die sozialintegrative Kraft der Gabe vor dem Hintergrund gesellschaftlicher
Vereinzelungstendenzen deutlich tiber die Grenzen von Nischen hinausgeht. Aber
reicht das angesichts der grofien gesellschaftlichen Fragen, die sich stellen? Mar-
cel Hénaff treibt diese Frage am Ende seines 2014 erschienenen Buches Die Gabe
der Philosophen ebenfalls um:

»Wir aber, die wir seit drei Jahrhunderten nach vielen Kimpfen und Revolutionen
die Heraufkunft der Demokratien und der legalen Anerkennung der Sozialrechte
erlebt haben, wie kdnnen wir uns mit einer Losung zufriedengeben, die in erster
Linie individueller Natur zu sein scheint? Kann diese Geste das Fehlen gerechter
Institutionen wettmachen? Ist sie nicht allenfalls eine Ceste des Trostes, ein ein-
faches Zeichen des guten Willens?« (Hénaff, 2014, 261).

Mit Marcel Mauss lisst sich eine Antwort auf diese Fragen formulieren, die die
»Gestex, das scheinbar unbedeutende »Zeichen des guten Willens« gerade gegen-
itber den grofRen Entwiirfen stirkt. Mauss, der Vertreter eines aufgekldrten Sozialis-
mus, kehrte gerade angesichts seiner tiefen Enttiduschung iiber den sogenannten
Realsozialismus zur Gabe zuriick, sein Essai surle don entsteht ausgerechnet in einer
Zeit, in der er ausfihrlich tiber die Entwicklungen im Anschluss an die russische
Revolution reflektiert (siehe Kapitel 2.2.1). Die Tragodie dieser Entwicklung, das
schreckliche Scheitern dieses »groflen Wurfes« bildet den Hintergrund, der die
Gabe in ein anderes Licht zu riicken vermag. Marcel Hénaff verdeutlicht die-

- am 12,02.2026, 17:00:30.

197


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198  Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

sen anderen Blick auf die Gabe mithilfe des sowjetischen Schriftstellers Wassili
Grossmann:

»Denn vor allem angesichts der Unmenschlichkeit der mit den Kriegen, den Mas-
senhinrichtungen, den Lagern verbundenen Massakern, angesichts der Denun-
ziation und der Verwaltung der Angst hat eine Zeuge wie Wassili Grossmann --
in Leben und Schicksal -- zur Celtung gebracht, was gleichsam als letzter Ausweg,
als letzte Chance erscheint, nicht in absolute Verzweiflung iber unsere Gattung
zu versinken: das Mitgefiihl fiir den erdriickten, herabgewiirdigten anderen Men-
schen, die einfache Geste der Unterstlitzung, jene 'kleine Glite' sagt er, als letzter
Faden, der uns mit dem Anderen verbindet. Dies kdnnte der mogliche Einsatz je-
ner grofiziigigen, meist diskreten Geste sein, die wir gewdhnlich ‘Gabe' nennen.
Die erste Gabe, die uns mit dem Leben verbindet; das letzte Zeugnis von Mensch-
lichkeit« (Hénaff, 2014, 261).

Mit den Eindriicken der auf die russische Revolution folgenden Entwicklungen im
Bewusstsein verwundert es nicht, dass Mauss sich von den grofien, revolutionire
Umstiirze inspirierenden Ideen abwendet und seine Hoffnung in die Gabe legt.
Vom Vorbild der untersuchten »archaischen« Gesellschaften ausgehend, arbeitet
er an einem Weg der Reformen, dessen Ziel in der Freilegung und Stirkung von
Gabenpraktiken liegt — jenen Verbindungen der Menschlichkeit, die auch in seiner
Gesellschaft noch vorhanden sind. Die aktuell zu beobachtende Hinwendung ganz
verschiedener Menschen (im Bereich der Medizin, der Philosophie, der Soziologie
und der Okonomie) zur Gabe gibt Mauss insofern Recht, dass ausgerechnet nach
dem Zusammenbruch der grofien Ideen, »wenn die grofien revolutioniren Ma-
schinen, die Massenideologien, die grandiosen Gesellschaftsgebiude versunken
sind« (Hénaff, 2014, 261), die Frage nach der Gabe bleibt. Der Mauss’sche Felsen
wird dabei entgegen der Erwartungen, die diese Metapher hervorruft, nicht an ei-
nem festen Platz innerhalb der Gesellschaft verortbar. Wihrend die Prinzipien des
Staates und des Marktes in Form von reprisentativen Regierungs-, Verwaltungs-
und Gerichtsgebiuden, historischen Markt- und bekannten Bérsenplitzen sicht-
bar werden, sucht man einen festen Ort der Gabe vergeblich. Die Gabe realisiert
sich, wo trotz funktioneller Mechanismen nicht auf die kleinen und grof3en Ges-
ten der Menschlichkeit verzichtet wird, wo Menschen bereit sind, einander mit
Vertrauen zu begegnen, zu kooperieren und sich fiir das Wohl aller einsetzen.

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Abraham, M. & Biischges, G. (2009). Einfiihrung in die Organisationssoziologie. VS
Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Acosta, A. (2015). Buen Vivir. Vom Recht auf ein gutes Leben. oekom Verlag.

Adam, T. (2001). Birgergesellschaft und moderner Staat. Ein deutsch - ameri-
kanischer Vergleich. In R. Becker (Hrsg.), Eigeninteresse und Gemeinwohl-
bindung. Kulturspezifische Ausformungen in den USA und Deutschland (S. 101-
211). UVK Verlagsgesellschaft.

Adloff, F. (2009). What Encourages Charitable Giving and Philanthropy? Ageing
and Society, 29, 1185-1205.

Adloff, F. (2010). Philanthropisches Handeln. Eine historische Soziologie des Stiftens in
Deutschland und den USA. Campus Verlag.

Adloff, F. (2014). Es gibt schon ein richtiges Leben im Falschen. In F. Adloff &
C. Leggewie (Hrsg.), Das Konvivialistische Manifest (S. 7-31). transcript
Verlag.

Adloft, F. (2016). Gifts of Cooperation. Mauss and Pragmatism. Routledge.

Adloff, F. (2018). Politik der Gabe. Fiir ein anderes Zusammenleben. Nautilus Flug-
schrift.

Adloff, F. & Sigmund, S. (2005). Die Gift Economy moderner Gesellschaften - Zur
Soziologie der Philanthropie. In F. Adloff & S. Mau (Hrsg.), Vom Geben
und Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozitit (S. 211-235). Campus Verlag.

Akerlof, G. (1979). The Market for Lemons: Qualitative Uncertainty and the Market
Mechanism. Quaterly Journal of Economics, 84, 488—500.

Arrow, K. J. (1972). Gifts and Exchanges. Philosophy & Public Affairs, 1(4), 343—362.

Bicker, G., Naegele, G., Bispinck, R., Hofemann, K. & Neubauer, J. (Hrsg.). (2010).
Sozialpolitik und soziale Lage in Deutschland. Band 1: Grundlagen, Arbeit, Ein-
kommen und Finanzierung.

Barkan, J. (2013). Plutocrats at Work: How Big Philanthropy Undermines Demo-
cracy. Social Research, 80(2), 635—653.

Bateman, D. (1994). The Good Bleed Guide: A Patient’s Story. Social History of Me-
dicine, 7, 115-133.

Bedorf, T. (2010). Verkennende Anerkennung. Uber Identitit und Politik. Suhrkamp Ver-
lag.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

Bedorf, T. (2014). Vorwort. Die Gabe der Philosophen. Gegenseitigkeit neu denken (S. 9-
11). transcript Verlag.

Béland, D. (2011). The Politics of Social Policy Language. Social Policy and Adminis-
tration, 45(1), 1-18.

Béland, D. & Petersen, K. (2015). Analysing Social Policy Concepts and Language. Com-
parative and Transnational Perspectives. Policy Press.

Berridge, V. (1997). AIDS and the Gift Relationship in the UK. In A. Oakley &
J. Ashton (Hrsg.), The Gift Relationship. From Human Blood to Social Policy
(S. 15-40). The New Press.

Besnard, P. & Fournier, M. (1998). Indroduction. In E. Durkheim (Hrsg.), Lettres
a Marcel Mauss (S. 1-19). PUF.

Block, F. (2001). Introduction. The Great Transformation. The Political and Economic
Origins of Our Time (S. xviii—xxxviii). Beacon Press.

Boas, F. & Hunt, G. (1905). Kwaikutl Texts. 1. Serie. Stetchert; Leiden: Brill (Publi-
cation of the Jesup North Pacific Expedition).

Bockenforde, E. W. (1976). Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur Staatstheorie und
zum Verfassungsrecht. Suhrkamp Verlag.

Bogusz, T. (2010). Zur Aktualitit von Luc Boltanski. Einleitung in sein Werk. VS Verlag
fiir Sozialwissenschaften.

Boltanski, L. (1990). LAmour et La Justice Comme Competences. Editions Métailié.

Bourdieu, P. (1976). Entwurfeiner Theorie der Praxis auf der ethnologischen Grundlage der
kabylischen Gesellschaft. Suhrkamp Verlag.

Bourdieu, P. (1987). Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Suhrkamp Verlag.

Bourdieu, P. (1992a). Die verborgenen Mechanismen der Macht. Schriften zur Politik &
Kultur 1. VSA Verlag.

Bourdieu, P. (1992b). Rede und Antwort. Suhrkamp Verlag.

Bourdieu, P. (1998). Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns. Suhrkamp Verlag.

Bourdieu, P. (2001). Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft. Suhrkamp
Verlag.

Bourdieu, P. (2005). Die Okonomie der symbolischen Giiter. In F. Adloff & S. Mau
(Hrsg.), Vom Geben und Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozitit (S. 139-151).
Campus Verlag.

Bourdieu, P. & Wacquant, L. J. D. (1996). Reflexive Anthropologie. Suhrkamp Verlag.

Bradley, K. & Pargman, D. (2017). The Sharing Economy as the Commons of the
21st Century. Cambridge Journal of Regions, Economy and Society, 10(2), 231—
247.

Braudel, F. (1979). The Wheels of Commerce: Vol II Civilisation and Capitalism. Fontana
Press.

Braudel, F. (1986). Sozialgeschichte des 15.-18. Jahrhunderts. Bd.2: Der Handel.

Caillé, A. (1991). Une Soirée a TAmbroisie’. Rudiments d’'une Analyse Structurale
Du Don. Revue du Mauss, 11, 106—112..

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Caillé, A. (2001). The Double Inconceivability of the Pure Gift. Angelaki. Journal of
the Theoretical Humanities, 6(2), 23—28.

Caillé, A. (2006). Weder methodologischer Holismus noch methodologischer Indi-
vidualismus - Marcel Mauss und das Paradigma der Gabe. In S. Moebius
& C. Papilloud (Hrsg.), Gift - Marcel Mauss’ Kulturtheorie der Gabe (S. 161—
214). VS Verlag fiur Sozialwissenschaften.

Caillé, A. (2008). AnthropologiedDer Gabe. Campus Verlag.

Callon, M. (2007). What Does It Mean to Say That Economics Is Performative? In
D. MacKenzie, F. Muniesa & L. Siu (Hrsg.), Do Economists Make Markets?
On the Performativity of Economics (S. 311-357). Princeton University Press.

Chandra, S., Groener, A. & Feldman, F. (2002). Effectiveness of Alternative Treat-
ments for Reducing Potantial Viral Contaminants from Plasma-Derived
Products. Thrombosis Research, 105(5), 391—400.

Chiozzi, P. (1983). Marcel Mauss: Eine anthropologische Interpretation des Sozia-
lismus. Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, 35, 655—670.

Cooper, M. & Culyer, A. (1968). The Price of Blood. Hobart Paper.

Cordonnier, L. (1993). Normes de Réciprocité et Comportement Stratégiques. La
Revue du Mauss semestrielle, 1.

Cordonnier, L. (1994). Léchange, La Coopération et l'autonomie Des Personnes.
La Revue du Mauss semestrielle, 4, 94—114.

Dirmann, 1. (2005). Fremde Monde der Vernunft. Die ethnologische Provokation der Phi-
losophie. Fink Verlag.

De Waal, F. & Suchak, M. (2010). Prosocial Primates: Selfish and Unselfish Mo-
tivations. Philosophical Transactions of the Royal Society B: Biological Sciences,
365(1553), 2711-2722.

Dubiel, H. (1997). Unversohnlichkeit und Demokratie. In W. Heitmeyer (Hrsg.),
Was hilt die Gesellschaft zusammen? (S. 425—444). Suhrkamp Verlag.

Dumont, L. (1991). Marcel Mauss: Eine Wissenschaft im Werden. In L. Dumont
(Hrsg.), Individualismus. Zur Ideologie der Moderne. Campus Verlag.

Dzimira, S. (2007). Marcel Mauss, Savant et Politique. La Découverte.

Ebner, A. (2017). Karl Polanyi: The Great Transformation. In K. Kraemer & F. Brug-
ger (Hrsg.), Schliisselwerke der Wirtschaftssoziologie (S. 169—176). Springer
Fachmedien.

Enquete-Kommission. (2002a). Biirgerschaftliches Engagement und Zivilgesellschaft.
Leske + Budrich.

Enquete-Kommission. (2002b). Biirgerschaftliches Engagement: Auf dem Weg in eine zu-
kunftsfihige Biirgergesellschaft (Enquete-Kommission 'Zukunft des Biirger-
schaftlichen Engagements’ Deutscher Bundestag, Hrsg.). Leske + Bud-
rich.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

201


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

Ewert, B. (2018). Focusing on Quality Care Rather than ’Checking Boxes: How
to Exit the Labyrinth of Multiple Accountabilities in Hybrid Healthcare
Arrangements. Public Administration, 1-17.

Fligstein, N. & Dauter, L. (2007). The Sociology of Markets. Annual Review of Socio-
logy, 33, 105-128.

Fourcade, M. & Healy, K. (2007). Moral Views of Market Society. Annual Review of
Sociology, 33(1), 285-311.

Fournier, M. (1994). Marcel Mauss. Fayard.

Fournier, M. (1996). Si je devrais réécrire la Biographie de Marcel Mauss. Revue
européenne des sciences sociales: »Mauss: hier et aujourd’hui«, 24(105), 27-37.

Fournier, M. (1997). Marcel Mauss, le Savant et le Citoyen. In M. Mauss (Hrsg.),
Ecrits Politiques. Textes réunis et présentés par Marcel Fournier (S. 7-59). Fay-
ard.

Fournier, M. (2006). Marcel Mauss oder die Gabe seiner Selbst. In S. Moebius &
C. Papilloud (Hrsg.), Gift - Marcel Mauss’ Kulturtheorie der Gabe (S. 21-56).
VS Verlag fir Sozialwissenschaften.

Frick, M. (2019). Rezension: Vom Ritus des Gabentausches zu realen Utopien.
Frank Adloffs Entwurf einer Politik der Gabe. Ethik und Gesellschaft, (2).

Gneezy, U. & Rustichini, A. (2000). Pay Enough or Don't Pay at All. Quarterly
Journal of Economics, 115(3), 791-810.

Graeber, D. (2011). Schulden. Die Ersten 5000 Jahre. Klett-Cotta.

Graeber, D. (2012). Inside Occupy. Campus Verlag.

Hagen, P. J. (1993). Blood Transfusion in Europe: A "White Paper”. Council of Europe.

Halperin, S. (2004). Dynamics of Conflict and System Change: The Great Trans-
formation Revisited. European Journal of International Relations, 10(2), 263—
306.

Hamberger, K. (2012). Potlatsch und Verwandtschaft. In P. Berz, M. Kubaczek, E.
Laquiéze-Waniek & D. Unterholzner (Hrsg.), Spielregeln. 25 Aufstellungen.
Eine Festschrift fiir Wolfgang Pircher (S. 131-140). diaphanes.

Hart, K. (2007). Marcel Mauss: In Pursuit of the Whole. A Review Essay. Compa-
rative Studies in Society and History, 49(2), 473—485.

Hart, K. (2014). Marcel Mauss’s Economic Vision, 1920-1925: Anthropology, Poli-
tics, Journalism. Journal of Classical Sociology, 14(1), 34—44.

Hartmann, D. (2011). Mit der Sozialen Frage kehrt die Barmherzigkeit zuriick
- Gegen die Vertafelung der Gesellschaft. In S. Selke (Hrsg.), Tafeln in
Deutschland. Aspekte einer sozialen Bewegung zwischen Nahrungsmittelvertei-
lung und Armutsintervention (S. 269—277). VS Verlag fiir Sozialwissenschaf-
ten.

Harvey, M. & Metcalfe, S. (2004). The Ordering of Change: Polanyi, Schumpeter
and the Nature of the Market Mechanism. Journal des Economistes et des
Etudes Humaines, 14(2), 87—-114.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Healy, K. (2000). Embedded Altruism: Blood Collection Regimes and the European
Union's Donor Population. American Journal of Sociology, 105, 1633-1657.

Healy, K. (2006). Last Best Gifts. Altruism and the Market for Human Blood and Organs.
Chicago University Press.

Hegel, G. W. F. (1969). Jenaer Realphilosophie.

Helfrich, S. & Bollier, D. (2019). Frei, fair Und lebendig - Die Macht der Commons.
transcript Verlag.

Hénaff, M. (2009). Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie. Suhrkamp Ver-
lag.

Hénaff, M. (2014). Die Gabe der Philosophen. Gegenseitigkeit neu denken. transcript
Verlag.

Herzog, L. (2014). Freiheit gehort nicht nur den Reichen: Plidoyer fiir einen zeitgemdfSen
Liberalismus. C.H. Beck.

Hillebrandt, F. (2009). Okonomie (Economie). In G. Frohlich & B. Rehbein (Hrsg.),
Bourdieu Handbuch. Leben - Werk - Wirkung (S. 186-193). Verlag ].B. Metzler.

Honneth, A. (1992). Kampfum Anerkennung. Zur movalischen Grammatik sozialer Kon-
flikte. Suhrkamp Verlag.

Honneth, A. (2018). Anerkennung. Eine europdische Ideengeschichte. Suhrkamp Verlag.

Hottinger, O. (1999). Die Grundlagen der 6konomischen Nutzentheorie und des
Homo Oeconomicus: Die Beitrige von J. Bentham und J. St. Mill. Dia-
lektik. Enzyklopddische Zeitschrift fiir Philosophie und Wissenschaften, (3), 63—
82.

Howden-Chapman, P., Carter, ]. & Woods, N. (1996). Blood Money: Blood Donors’
Attitudes to Changes in the New Zealand Blood Transfusion Service.
British Medical Journal, 312, 1131-2.

Huke, N. (2017). Sie eeprisentieren uns nicht. Soziale Bewegungen und Krisen der Demo-
kratie in Spanien. Westfilisches Dampfboot.

Imbusch, P. & Heitmeyer, W. (2012). Dynamiken gesellschaftlicher Integration
und Desintegration. In W. Heitmeyer & P. Imbusch (Hrsg.), Desinte-
grationsdynamiken. Integrationsmechanismen auf dem Priifstand (S. 9-28). VS
Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Imbusch, P. & Rucht, D. (2005). Integration und Desintegration in modernen Ge-
sellschaften. In W. Heitmeyer & P. Imbusch (Hrsg.), Integrationspotenziale
einer modernen Gesellschaft (S. 13—74). VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

James, W. & Allen, N. J. (Hrsg.). (1998). Marcel Mauss. A Centenary Tribute. Berghahn
Books.

Joas, H. & Knobl, W. (2004). Sozialtheorie. Zwanzig einfiihrende Vorlesungen. Suhr-
kamp Verlag.

Karsenti, B. (1994). Marcel Mauss, le Fait Social Total. PUF.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

203


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

Keller, T. (2006). Cassirer und Mauss. Ein Geistergesprich iiber Totemismus. In
S. Moebius & C. Papilloud (Hrsg.), Gift - Marcel Mauss’ Kulturtheorie der
Gabe (S. 107-122). VS Verlag fur Sozialwissenschaften.

Kindleberger, C. P. (1974). The Great Transformation by Karl Polanyi. Daedalus,
103, 45—54.

Klauer, B., Manstetten, R., Petersen, T. & Schiller, J. (2013). Die Kunst langfristig zu
denken. Wege zur Nachhaltigkeit. Nomos Verlag.

Klein, A. (2001). Der Diskurs der Zivilgesellschaft. Politische Hintergriinde und demokra-
tietheoretische Folgerungen. Leske + Budrich.

Klie, T. & Klie, A. W. (Hrsg.). (2018). Engagement und Zivilgesellschaft. Expertisen und
Debatten zum zweiten Engagementbericht. VS Verlag fuir Sozialwissenschaf-
ten.

Krause, A. (1885). Tlinkit-Indianer.

Kuch, H. (2013). Herr und Knecht. Anerkennung und symbolische Macht im Anschluss an
Hegel. Campus Verlag.

Le Grand, J. (1997). Afterword. In A. Oakley & J. Ashton (Hrsg.), The Gift Relations-
hip. From Human Blood to Social Policy (S. 333—-339). The New Press.

Les Convivialistes. (2014). Das Konvivialistische Manifest (F. Adloff & C. Leggewie,
Hrsg.). transcript Verlag.

Lessenich, S. & Mau, S. (2005). Reziprozitit und Wohlfahrtsstaat. Vom Geben und
Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozitdt (S. 257-276). Campus Verlag.

Lévi-Strauss, C. (1971). French Sociology. In G. Gurvitch & W. Moore E. (Hrsg.),
Twentieth Century Sociology (S. 503-536). Philosophical Library Inc.

Lévi-Strauss, C. (1975). Einleitung in das Werk von Marcel Mauss. Marcel Mauss,
Soziologie und Anthropologie, Bd.1 (S. 7—-41).

Lewis, D. J. & Weigert, A. (1985). Trust as a Social Reality. Social Forces, 63(4), 967—
985.

Lindenberg, D. (1996). Marcel Mauss et Le ’Judaisme’. Revue européenne des sciences
sociales: »Mauss: hier et aujourd’hui«, 24(105), 45—50.

Lindsay, P. (2015). Polanyi, Hayek, and the Impossibility of Libertarian Ideal Theo-
ry. Polity, 47(3), 376-396.

Luhmann, N. (1979). Trust and Power. Wiley.

Luhmann, N. (1988). Familiarity, Confidence and Trust: Problems and Alternatives.
In D. Gambetta (Hrsg.), Trust: Making and Breaking Cooperative Relations.
Basil Blackwell.

Luhmann, N. (1997). Die Gesellschaft der Gesellschaft. Suhrkamp Verlag.

Malinowski, B. (1922). The Argonauts of the Western Pacific. Routledge & Kegan Paul.

Mallard, G. (2011). The Gift Revisited: Marcel Mauss on War, Debt and the Politics
of Reparations. Sociological Theory, 29(4), 225-247.

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Martlew, V. (1997). Transfusion Medicine towards the Millenium. In A. Oakley &
J. Ashton (Hrsg.), The Gift Relationship. From Human Blood to Social Policy
(S. 41-46). The New Press.

Matzat, J. (2003). Biirgerschaftliches Engagement im Gesundheitswesen - unter
besonderer Beriicksichtigung der Patienten-Selbsthilfebewegung. In
Enquete-Kommission ’Zukunft des Biirgerschaftlichen Engagements’,
Deutscher Bundestag (Hrsg.), Biirgerschaftliches Engagement und Sozial-
staat (S. 287-330). Leske + Budrich.

Maucourant, J. & Plociniczak, S. (2013). The Institution, the Economy and the
Market: Karl Polanyi’s Institutional Thought for Economists. Review of
Political Economy, 25(3), 512—31.

Mauss, M. (1968). Oeuvres 2. Représentations collectives et Diversité de Civilisations, Pré-
sentation de Victor Karady. Minuit.

Mauss, M. (1969a). Oeuvres 2. Représentations collectives et Diversité de Civilisations. Mi-
nuit.

Mauss, M. (1969b). Oeuvres 3. Cohésion Sociale et Divisions de La Sociologie, Présentation
de Victor Karady. Minuit.

Mauss, M. (1990). Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell-
schaften. Suhrkamp Verlag.

Mauss, M. (1997). Ecrits Politiques. Textes réunis et présentés par Marcel Fournier. Fayard.

Mauss, M. (1999). Soziologie und Anthropologie. Band II, 2. Auflage. Fischer Verlag.

Mauss, M. (2006). Mauss’ Werk von ihm selbst dargestellt. In S. Moebius & C.
Papilloud (Hrsg.), Gift - Marcel Mauss’ Kulturtheorie der Gabe (S. 345-359).
VS Verlag fir Sozialwissenschaften.

Mendell, M. (1994). Karl Polanyi and Socialist Education. In K. McRobbie (Hrsg.),
Humanity, Society, and Commiment: On Karl Polanyi (S. 25—42). Black Rose
Press.

Moebius, S. (2006). Marcel Mauss. UVK Verlagsgesellschaft.

Moebius, S. (2008). Entwurf einer Theorie der Praxis aus dem Geist der Gabe.
Die Praxistheorie von Marcel Mauss und ihre aktuellen Wirkungen. In
G. Junge, K. Suber & D. Gerber (Hrsg.), Erleben, Erleiden, Erfahren. Die
Konstitution des sozialen Sinns jenseits instrumenteller Vernunft (S. 171-199).
transcript Verlag.

Moebius, S. (2009). Marcel Mauss. In G. Fréhlich & B. Rehbein (Hrsg.), Bourdieu
Handbuch. Leben - Werk - Wirkung (S. 53—56). Verlag J.B. Metzler.
Moebius, S. (2010). Von Mauss zu Hénaff. Eine kleine Wirkungsgeschichte des

Essai Sur Le Don. WestEnd. Neue Zeitschrift fiir Sozialforschung, 1, 68—80.

Moebius, S. & Nungesser, F. (2013). La Filiation Est Directe. Der Einfluss von
Marcel Mauss auf das Werk von Claude Lévi-Strauss. Archives Europeennes
de Sociologie, 54(2), 231-263.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

205


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

Miinkler, H. (2002). Biirgerschaftliches Engagement in der Zivilgesellschaft. In
Enquete-Kommission ’Zukunft des Biirgerschaftlichen Engagements’,
Deutscher Bundestag (Hrsg.), Biirgergesellschafiliches Engagement und
Zivilgesellschaft (S. 19-36). Leske + Budrich.

Miinkler, H. (2003). Biirgergesellschaft und Sozialstaat. In Enquete-Kommission
’Zukunft des Biirgerschaftlichen Engagements’, Deutscher Bundestag
(Hrsg.), Biirgergesellschafiliches Engagement und Sozialstaat (S. 15-26). Leske
+ Budrich.

Nagel, T. (1970). The Possibility of Altruism. Princeton University Press.

Neno, F. (1994). Décrire l'interaction: Une Critique Pragmatique de La Théorie de
Jeux. La Revue du Mauss semestrielle, 4, 70—93.

Nida-Riimelin, J. (2011). Die Optimierungsfalle: Philosophie einer humanen Okonomie.
Irsiana.

North, D. (1977). Markets and Other Allocation Systems in History: The Challenge
of Karl Polanyi. Journal of european economic history, 6, 703—716.

Oakley, A. & Ashton, J. (1997). Introduction: New Edition. In A. Oakley & J. Ashton
(Hrsg.), The Gift Relationship. From Human Blood to Social Policy (S. 3-13). The
New Press.

Oliner, S. & Oliner, P. (1998). The Altruistic Personality: Rescuers of Jews in Nazi Europe.
Free Press.

Olk, T. (2002). Biirgerengagement und aktivierender Staat - zwei Seiten einer
Medaille? In A. Brosziewski, T. S. Eberle & C. Maeder (Hrsg.), Moderne
Zeiten. Reflexionen zur Multioptionsgesellschaft (S. 83-97). UVK Verlagsge-
sellschaft.

Osteen, M. (2002). Introduction: Questions of the Gift. In M. Osteen (Hrsg.), The
Question of the Gift. Essays across Disciplines (S. 1-41). Routledge.

Petersen, T. & Faber, M. (2018). Karl Marx und die Philosophie der Wirtschaft. Unbeha-
gen am Kapitalismus und die Macht der Politik. Karl Alber Verlag.

Pickering, W. S. (1998). Mauss’s Jewish Background: A Biographical Essay. In W.
James & N. J. Allen (Hrsg.), Marcel Mauss. A Centenary Tribute (S. 43-62).
Berghahn Books.

Polanyi, K. (2019). The Great Transformation. Politische und 6konomische Urspriinge von
Gesellschaften und Wirtschaftssystemen. (14.). Suhrkamp Verlag.

Polanyi-Levitt, K. & Mendell, M. (1987). Karl Polanyi: His Life and Times. Studies
in Political Economy, 22(1), 7-39.

Prochasson, C. (1993). Les Intellectuels, Le Socialisme et La Guerre 1900-1938. Seuil.

Quadflieg, D. (2010). Stichwort Marcel Hénaff - Gabe und soziale Integration.
WestEnd. Neue Zeitschrift fur Sozialforschung.

Rebérioux, M. (1975). Die sozialistischen Parteien Europas: Frankreich. Band V der Ge-
schichte des Sozialismus (J. Droz, Hrsg.). Ullstein.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Rehbein, B. & Saalmann, G. (2009). Kapital. In G. Fréhlich & B. Rehbein (Hrsg.),
Bourdieu Handbuch. Leben - Werk - Wirkung (S. 134—149). Verlag ].B. Metzler.

Reich, R. (2006). Philanthropy and Its Uneasy Relation to Equality. Philosophy &
Public Policy Quarterly, 26(3/4), 18—25.

Reich, R. (2018). Just Giving. Why Philanthropy Is Failing Democracy and How It Can Do
Better. Princeton University Press.

Reif, K. & Marlier, E. (1996). Eurobarometer 41.0 (MRDF).

Ricoeur, P. (2006). Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein.
Suhrkamp Verlag.

Rivers, W. H. (1914). The History of Melanesian Society.

Saalmann, G. (2009). Entwurf einer Theorie der Praxis. In G. Frohlich & B. Reh-
bein (Hrsg.), Bourdieu Handbuch. Leben - Werk - Wirkung (S. 272-279). Ver-
lag J.B. Metzler.

Sahlins, M. (1972). Stone Age Economics. Aldine-Atherton.

Schlaudt, O. (2018). Die politischen Zahlen. Uber Quantifizierung im Neoliberalismus.
Klostermann.

Schultheis, F. (2007). Bourdieus Wege in die Soziologie. UVK Verlagsgesellschaft.

Siep, L. (1979). Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie. Untersuchungen zu
Hegels Jenaer Philosophie des Geistes. Karl Alber Verlag.

Siep, L. (2009). Anerkennung in der Phinomenologie des Gesites und in der heuti-
gen praktischen Philosophie. In C. Schmidt am Bisch & H. Zurn (Hrsg.),
Anerkennung. Sonderband 21 Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie. Zweimonats-
schrift der internationalen philosophischen Forschung (S. 107-124). Akademie
Verlag.

Siep, L. (2014). Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie. Untersuchungen zu
Hegels Jenaer Philosophie des Geistes. Meiner Verlag.

Simmel, G. (1900). The Philosophy of Money. Routledge & Kegan Paul.

Simmel, G. (2005). Exkurs iiber Treue und Dankbarkeit. In F. Adloff & S. Mau
(Hrsg.), Vom Geben und Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozitit (S. 95—108).
Campus Verlag.

Solow, R. M. (1971). Blood and Thunder. The Yale Law Journal, 80(8), 1696—1711.

Stenou, K. (1998). Images de 'autre. La Diffévence du Mythe au Préjugé. Seuil.

Strathern, A. (1971). The Rope of Moka. Big Men and Ceremonial Exchange in Mount Ha-
gen New Guinea. CUP Archive.

Streckeisen, P. (2014). Soziologische Kapitaltheorie. Marx, Bourdieu und der 6konomische
Imperialismus. transcript Verlag.

Streeck, W. (2013). Gekaufte Zeit: Die vertagte Krise des demokratischen Kapitalismus.
Suhrkamp Verlag.

Swanton, J. R. (1905). Contributions to the Ethnology of the Haida. Memoirs of the
American Museum of Natural History, 5(1), 1-300.

- am 12,02.2026, 17:00:30.

207


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat?

Tarot, C. (1996). Du Fait Social de Durkheim Au Fait Social Total de Mauss, Un
Changement de Paradigme? La Revue du Mauss semestrielle, 8, 68—101.

Tarot, C. (2003). Sociologie et Anthropologie de Marcel Mauss. La Découverte.

Taylor, J. S. (2019). Why Prohibiting Donor Compensation Can Prevent Plasma Do-
nors from Giving Their Informed Consent to Donate. Journal of Medicine
and Philosophy, 44, 10-32..

Thaa, W. (2005). Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt.
Zeitschrift fiir Politik, 52(1), 25-56.

Tirole, J. (2017). Economics for the Common Good. Princeton University Press.

Titmuss, R. M. (1997). The Gift Relationship. From Human Blood to Social Policy (A.
Oakley & J. Ashton, Hrsg.). The New Press.

Tomasello, M. (2002). Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens. Suhrkamp
Verlag.

Tomasello, M. (2014). The Ultra-Social Animal. European Journal of Social Psychology,
44(3), 187-194.

Torche, F. & Valenzuela, E. (2011). Trust and Reciprocity: A Theoretical Distinction
of the Sources of Social Capital. European Journal of Social Theory, 14(2),
181-198.

Turner, G. (1864). Nineteen Years in Polynesia.

Turner, G. (1884). Samoa a Hundred Years Ago and Long Before.

Varela, F. (1988). Connaitre: Les Sciences Cognitives, Tendences et Perspectives. Editions
du Seuil.

Waltz, M. (2006). Tauschsysteme als subjektivierende Ordnungen: Mauss, Lévi-
Strauss, Lacan. In S. Moebius & C. Papilloud (Hrsg.), Gift - Marcel Mauss’
Kulturtheorie der Gabe (S. 81-105). VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Walzer, M. (1982). Socialism and the Gift Relationship. Dissent, 89, 431-441.

Walzer, M. (1992). Sphiren der Gerechtigkeit. Ein Plidoyer fiir Pluralitit und Gleichheit.
Campus Verlag.

Weber, M. (1981). Die Protestantische Ethik I (J. Winckelmann, Hrsg.).

Wildt, A. (1982). Autonomie und Anerkennung. Hegels Moralititskritik im Lichte seiner
Fichterezension. Stuttgart.

Winock, M. (2003). Das Jahrhundert der Intellektuellen. UVK Verlagsgesellschaft.

Wright, E. O. (2017). Reale Utopien. Wege aus dem Kapitalismus. Suhrkamp.

Zaman, S. M. A., Hill, F. G. H., Palmer, B., Millar, C. M., Bone, A., Molesworth,
A. M., Connor, N., Lee, C. A., Dolan, G., Wilde, J. T., Gill, O. N. & Ma-
kris, M. (2011). The Risk of Variant Creutzfeldt-Jakob Disease among UK
Patients with Bleeding Disorders, Known to Have Received Potentially
Contaminated Plasma Products. Haemophilia, 17(6), 931-937.

Zimmer, A. (1999). Vereine und lokale Politik. In H. Wollmann & R. Roth (Hrsg.),
Kommunalpolitik. Politisches Handeln in den Gemeinden (S. 247—262). VS Ver-
lag fir Sozialwissenschaften.

- am 12,02.2026, 17:00:30.


https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politikwissenschaft

Extinction Rebellion Hannover
»Hope dies - Action begins«:
Stimmen einer neuen Bewegung

2019, 96 S., kart.

7,99 € (DE), 978-3-8376-5070-9

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation,
ISBN 978-3-8394-5070-3

EPUB: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation,
ISBN 978-3-7328-5070-9

Jan Brunner, Anna Dobelmann,
Sarah Kirst, Louisa Prause (Hg.)

Worterbuch Land- und Rohstoffkonflikte

2019, 326 S., kart., Dispersionshindung, 1 SW-Abbildung
24,99 € (DE), 978-3-8376-4433-3
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4433-7

Angela Nagle

Die digitale Gegenrevolution
Online-Kulturkampfe der Neuen Rechten

von 4chan und Tumblr bis zur Alt-Right und Trump

2018, 148 S, kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-4397-8

E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4397-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4397-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politikwissenschaft

Sebastian Haunss, Moritz Sommer (Hg.)
Fridays for Future -

Die Jugend gegen den Klimawandel
Konturen der weltweiten Protestbewegung

Oktober 2020, 264 S., kart.

22,00 € (DE), 978-3-8376-5347-2

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5347-6

ISBN 978-3-7328-5347-2

Helmut Konig
Liige und Tauschung
in den Zeiten von Putin, Trump & Co.

September 2020, 360 S., kart.

29,50 € (DE), 978-3-8376-5515-5

E-Book:

PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5515-9
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-5515-5

BICC Bonn International Center for Conversion,

HSFK Leibniz-Institut Hessische Stiftung Friedens- und
Konfliktforschung, IFSH Institut fiir Friedensforschung und
Sicherheitspolitik an der Universitat Hamburg,

INEF Institut fiir Entwicklung und Frieden
Friedensgutachten 2020

Im Schatten der Pandemie: letzte Chance fiir Europa

Juni 2020, 160 S., kart., 33 Farbabbildungen

15,00 € (DE), 978-3-8376-5381-6

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5381-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 12,02.2026, 17:00:30.



https://doi.org/10.14361/9783839456613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1 Einleitung
	Teil I: Das Prinzip der Gabe bei Marcel Mauss
	2 Marcel Mauss: Leben und Wirken in Politik und Wissenschaft
	2.1 Mauss' akademischer Werdegang
	2.2 Mauss‘ politische Prägung
	2.2.1 Politische Freundschaften und das Verständnis des Sozialismus
	2.2.2 Genossenschaften und Sozialismus


	3 Untersuchung des Gabentausches in archaischen Gesellschaften
	3.1 Potlatsch
	3.2 Kula
	3.3 Nexum und Wadium
	3.4 Mauss' ethnologische Interpretation der Gabe
	3.5 Der Geist der Gabe
	3.6 Die Hybridität der Gabe
	3.7 Soziale Interaktionen in der Gabe: Maß, Zeit und Ungewissheit
	3.7.1 Maß- und Wertbegriff im Gabentausch
	3.7.2 Der Zeithorizont der Gabe
	3.7.3 Ungewissheit und Risiko im Gabentausch

	3.8 Gabe als Beziehungsstifter und Symbol
	3.8.1 Mauss über Symbole und soziale Tatsachen
	3.8.2 Die Etablierung von Vertrauen


	4 Die Vorstellung eines guten Zusammenlebens in Die Gabe
	4.1 Das Menschenbild der Gabe
	4.2 Mauss‘ gesellschaftstheoretische Utopie


	Teil II: Interpretationen und Potentiale der Gabe – von Marcel Mauss bis zur Gegenwart
	5 Strukturalistisch-symbolische Interpretation der Gabe
	5.1 Symbolische Güter, symbolisches Kapital und Macht
	5.2 Kapitalbegriff und Gabentausch
	5.3 Praxis als Ringen um symbolische Güter

	6 Die Interpretation der M.A.U.S.S.-Bewegung
	6.1 Das Paradigma der Gabe
	6.1.1 Schwierigkeiten etablierter Paradigmen mit der Gabe
	6.1.2 Die Gabe als Lösung?

	6.2 Normative Aspekte der Gabe

	7 Die Gabe als politische Kategorie
	7.1 Zusammenleben, Konflikt und die Rolle der Gabe
	7.2 Die Gabe als Ausdruck der Vernunft

	8 Gabe und Anerkennung
	8.1 Marcel Hénaff: Anerkennung in der Gabe
	8.1.1 Ein neuer Dreischritt
	8.1.2 Die Gabe als Symbol der Anerkennung
	8.1.3 Die politische Bedeutung der Gabe

	8.2 Paul Ricoeur: Gabe und Friedenszustände
	8.2.1 Hegels Idee des Kampfes um Anerkennung
	8.2.2 Die Rolle der Gabe im Kampf um Anerkennung
	8.2.3 Die Idee vom Friedenzustand Agape
	8.2.4 Von der gegenseitigen zur wechselseitigen Gabe
	8.2.5 Gaben und wechselseitige Anerkennung


	9 Homo Donator und die Politik der Gabe
	9.1 Das Menschenbild des Homo Donator
	9.2 Eine politische Utopie der Gabe
	9.3 Politik der Gabe und Konvivialismus

	10 Struktur und Potentiale der Gabe

	Teil III: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften – die Gabe zwischen Markt und Staat
	11 Die Ablösung der Gabengesellschaft
	11.1 Die Grenzen der Gabe
	11.2 Moderne zwischen Funktionalität und Intentionalität

	12 Die Entwicklung des Marktes nach Karl Polanyi
	12.1 Der Markt im System des 19. Jahrhunderts
	12.2 Die eingebettete Wirtschaft in vormodernen Gesellschaften
	12.3 Die maschinelle Produktion und der Markt
	12.4 Selbstregulierende Märkte – eine gefährliche Utopie?
	12.5 Performative Durchsetzung der Idee eines selbstregulierenden Marktes

	13 Richard M. Titmuss – Gaben und die Grenzen des Marktes
	13.1 The Gift Relationship – Blut und andere Gaben
	13.1.1 Blut: »Saft des Lebens« oder gewöhnliches Gut?
	13.1.2 Ökonomische Evaluation von Blutspendesystemen
	13.1.3 Ethische Evaluation von Blutspendesystemen

	13.2 Leistung und Wirkung von The Gift Relationship
	13.3 Robert M. Solow – Blood and Thunder
	13.3.1 Die angemessenen Bereiche für ökonomisches Denken
	13.3.2 Moralisch fragwürdige Folgen der Bepreisung von Blut

	13.4 Kenneth Arrow – Gifts and Exchanges
	13.4.1 Das Zusammenspiel von Gaben, tugendhaftem Verhalten und dem Markt
	13.4.2 Gabe und Effizienz

	13.5 Die Gabe und der Markt – eine Zusammenfassung

	14 Institutionalisierung der Gabe?
	15 Gaben im Wohlfahrtsstaat
	15.1 Risiken der Gabe im Wohlfahrtsstaat
	15.2 Vom freien Spiel der Gabe zu Organisationen und Rechten
	15.3 Die Entwicklung des Sozialstaats
	15.4 Stärkung der Gabe im Wohlfahrtsstaat?


	Teil IV: Abschließende Betrachtungen
	16 Die Gabe und das gute Zusammenleben
	17 Die Gabe im Spannungsfeld zwischen Markt und Staat

	Literatur

