II. Platon der italienischen Humanisten. Finige Bemer-
kungen iiber Petrarca, Giannozzo Manetti und Gua-
rino Veronese

Juliusz Domarniski

Es wird hier von keinen groBen Denkern der Renaissance gespro-
chen, von keinen solchen Philosophen wie Marsilio Ficino oder
Pico della Mirandola, von keinem Pietro Pomponazzi oder Giorda-
no Bruno, sondern von den italienischen Humanisten. Den Unter-
schied zwischen den ersteren und den letzteren, zwischen Philoso-
phen der Renaissance und Humanisten derselben Epoche, verstehe
ich nach der Art und Weise, nach der er vor einem halben Jahr-
hundert von Paul Oskar Kristeller herausgearbeitet und formuliert
wurde. Kristeller zieht namlich eine scharfe Grenze zwischen der
Philosophie und dem Humanismus, indem er schreibt: ,the Italian
humanists on the whole were neither good nor bad philosophers,
but no philosophers at all“,' und zumal der Renaissanceforscher
darauf aufmerksam macht, daB diec Humanisten des 14. bis
16.Jahrhunderts sich absichtlich nur mit den streng bestimmten
Fachgebieten befaBten, daB sie nimlich Grammatik, Rhetorik, Poe-
tik, Geschichtsschreibung ausiibten, und auBerdem ja auch Mo-
ralphilosophie, aber nur dieses und gar kein anderes Gebiet des
Philesophierens, auf dem sie vielmehr philosophische Publizisten
bzw. Essayisten als Fachphilosophen waren und Werke verfaBten,
die kaum etwas mit der professionell ausgeiibten Philosophie zu
tun hatten.?

Nach diesem Unterscheidungsprinzip sind auch fiir mich, wie
fiir Kristeller, ein Ficino oder ein Pico keine echten Humanisten,
mochten sie auch — was iibrigens der Fall war — eine echt huma-
nistische Formung erhalten haben und nach der humanistischen Art
und Weise stilisierte Schriften verfassen. Und umgekehrt: ein Pe-
trarca oder ein Leonardo Bruni oder ein Guarino Guarini Vero-
nese, auch wenn sie ihre Aufmerksamkeit den antiken und mit-

! P. O. Kristeller: Renaissance Thought and its Sources. Ed. by M. Mooney.
New York 1979, S. 91.
?Aa.0,8.22-23.

229



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

telalterlichen Philosophen mehr oder weniger widmeten, waren
doch aus den oben genannten Griinden eben und blo8 Humanisten
und keine Philosophen.

Unseren weiteren Erwégungen, die sich mit einigen konkreten,
auf Platon bezogenen, humanistischen Texten befassen werden,
miissen wir nebst dieser einleitenden Notiz noch drei andere Be-
merkungen allgemeineren Charakters vorausschicken. Die erste be-
zieht sich auf die iibrigens offensichtlich unterschiedliche Kenntnis
der Platonischen Texte im 14. und im 15.Jahrhundert; die zweite
versucht, den spezifischen Charakter der, nicht nur auf Platon und
iiberhaupt auf die antike Philosophie, sondern auch auf das ge-
samte antike Erbe gerichteten Studien sowohl der italienischen Phi-
losophen als auch der italienischen Humanisten, klar zu machen;
die dritte soll — im engen Zusammenhang mit der zweiten — einen
besonderen Aspekt des humanistischen Interesses fiir die Ethik na-
her bestimmen.

1. Die Unterschiedlichkeit des Zustandes Platonischer Texte im la-
teinischen Westen vor und nach dem 15.Jahrhundert braucht nur
sehr kurz in Erinnerung gerufen zu werden. Wahrend der ersten
Jahrzehnte des 15.Jahrhunderts hat sich der vorige, sehr magere
Bestand lateinischer Platon-Texte sowohl dank der Importierung
zahlreicher griechischer Manuskripte aus Byzanz nach Italien als
auch und vor allem dank der von Leonardo Bruni gemachten Uber-
setzungen einiger Dialoge Platons wesentlich vergroBert, obwohl
sich die volle Latinisierung Platonischer Werke erst mit Ficinos
Ubersetzung 1484 vollziehen sollte. Die Gewinnung seiner griechi-
schen Texte war zwar fiir diese Anderung unentbehrlich, aber nicht
geniigend. Wir werden bald sehen, wie schwer es selbst fiir einen
der begabtesten und vortrefflichst auch im Griechisch ausgebilde-
ten Humanisten wie Giannozzo Manetti war, eine synthetische
Charakteristik Platons aufgrund der nur griechischen Uberliefe-
rung zu zeichnen, und wie unentbehrlich fiir die platonischen Stu-
dien der Humanisten einerseits die Ubersetzungen der Platontexte
ins Lateinische, andererseits die seit den romischen Zeiten in der
lateinischen Sprache bestehenden Auslegungen sowohl der Platoni-
schen Doktrin als auch der Personlichkeit Platons waren. Und dies
ist nicht nur, wie es scheint, deswegen so gewesen, weil anfangs
nur sehr wenige Exemplare griechischer Platontexte vorhanden
waren. Auch und wohl vor allem deswegen, weil — einer weit ver-
breiteten Meinung zum Trotz — die meisten damaligen, aber auch

230



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spateren Humanisten zwar hervorragende Latinisten, aber nicht
gleichfalls gewandte Grizisten waren.® Voraussichtlich fiel es den
meisten italienischen Humanisten gewiB leichter, Platon aus der
Sicht entweder der seit jeher latinisierten griechischen oder lateini-
schen Doxographie und Anekdoten zu studieren.

2. Es wire aber ein MiBverstindnis, sich diese Studien als rein
philosophiehistorische einer entsprechend unserer moderen For-
schungsart- und -weise verfahrenden Disziplin vorzustellen. Ein
heutiger Historiker der Philosophie ist bemiiht, den Anschauungen
eines antiken Philosophen gegeniiber, die er analysiert und inter-
pretiert, weder eigene Bewertungen noch eigene Uberzeugungen
entgegenzubringen. Er wird also, anders gesagt, ihnen gegeniiber
doktrinir und axiologisch gleichgiiltig bleiben. Solch eine “unen-
gagierte’, neutrale Stellungnahme nicht nur hinsichtlich der Philo-
sophie, sondern auch hinsichtlich der vielfiltigen Elemente antiken
Erbes scheint sowohl im Mittelalter als in der Renaissance durch-
aus unmoglich gewesen zu sein. Es gibt aber eine allgemein von
den Renaissancehistorikern gehegte Uberzeugung, daB erst die Hu-
manisten der Renaissance diejenigen Forscher des antiken Nach-
lasses waren, denen es moglich war, aufgrund der ihnen bewuBten
zeitlichen Distanz wegen, die sie von der Antike trennte, aufs neue
zu erkennen, zu verstehen und einzuschitzen - und daB sie dadurch
erst so zu verfahren vermochten; dies im Gegensatz zu den mit-
telalterlichen Scholastikern, die sich angesichts des antiken Erbes
und insbesondere angesichts der antiken Philosophien so verhiel-
ten, als ob die antiken Philosophen ihre Zeitgenossen wiren, die
man distanzlos wie die mittelalterlichen Philosophen interpretieren
und benutzen konnte.* Dariiber hinaus aber ist festzuhalten, da
auch die Humanisten, besonders die des 15.Jahrhunderts, auf
keinen Fall nur als uneigenniitzige Forscher der Antike zu be-
trachten sind. Auch sie waren, wie die mittelalterlichen Scholasti-
ker, vor allem NutznieBer des antiken Nachlasses und wollten dies
auch bleiben. Der Begriff NutznieBer’ bezeichnet diejenigen, die in
den antiken Texten — nicht nur in den philosophischen, sondern
auch in verschiedenen anderen Texten — vor allem Antworten auf

3 Vgl. z. B. Ch. B. Schmitt: A Critical Survey and Bibliography of Studies on
Renaissance Aristotelianism. Padua 1971.

4 Vgl. E. Garin: La crisi del pensiero medievale. In E. Garin: Medioevo € Rina-
scimento. Studi e ricerche. Bari 1966, S. 105-106.

231



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihre eigenen aktuellen Fragen und Bediirfnisse suchten; mit ande-
ren Worten: daB sie die Texte als ein durchaus aktuelles, in gar
keiner Hinsicht veraltetes Gedankengut betrachteten, das sich nicht
nur erforschen, sondern auch und vor allem fiir ihr eigenes und
ihrer Zeitgenossen Leben niitzen lieBe. Solch eine Auffassung der
Renaissance-Humanisten war iibrigens mit der der Renaissance-
philosophen identisch. Der Unterschied bestand nur - wie schon er-
wahnt - darin, daB die Humanisten sich prinzipiell mit viel enger
gefaBten Themen philosophischer Probleme befaBten und daB sie
auch Probleme aus diesem begrenzten Rahmen anders als die Phi-
losophen zu erértern suchten.

3. Der obengenannten spezifischen Einstellung zur Antike scheint
bei den italienischen Humanisten eine besondere Motivierung zu
Grunde gelegen zu haben. Man kénnte sie als deren ,,rémisch-pa-
triotisches* BewuBtsein bezeichnen, genauer noch: als ihr nationa-
les und kulturelles IdentitéitsbewuBtsein in Hinsicht auf die antiken
Romer. Ich méchte diese fiir uns ein wenig sonderbare Bewult-
seinshaltung zunichst am konkreten Material aus Petrarcas Rerum
memorandarum libri exemplifizieren.

In diesem Werk werden die moralisch belehrenden Ereignisse
aus der Vergangenheit um die folgenden drei Kategorien ihrer Hel-
den herum gruppiert: externi, nostri und moderni oder recentiores.
Zur ersten Kategorie gehéren vorwiegend die antiken Griechen
(Graeci), dementsprechend bilden die zweite Gruppe die antiken
Romer. Die dritte Gruppe der moderni enthilt diejenigen, die in
den nachantiken Zeiten lebten. Aber die stets von Petrarca ge-
brauchte Bezeichnung nostri hebt doch eine besondere Bezichung
zwischen ihm und den antiken Romern hervor: er selbst ndmlich
bestitigt mit dieser Bezeichnung seine eigene Zugehorigkeit zu den
antiken Romern sowohl als Italiener — und insbesondere als Italie-
ner, der die republikanische Option gewihlt hat® — als auch als
Lateiner und Benutzer der lateinischen Kultur und Sprache. Unten
werden wir von einer aus unserer Sicht ebenfalls eigenartigen, das
Latein betreffenden Diskussion der italienischen Humanisten spre-
chen.

5 Vgl. Th. E. Mommsen: Medieval and Renaissance Studies. Ed. by E. F. Rice.
Ithaca N. Y. 1959, S. 106-129 (Aufsatz: Petrarch’s Conception of the Dark

Ages).
232



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nun sehen wir noch zu, welche Denker sich unter den Petrarki-
schen moderni befinden. Zu ihnen gehort namlich nicht nur Petar-
cas Landsmann Dante Alighieri, der etwa ein halbes Jahrhundert
alter als er war, sondern auch Karl der GroBe, der mehr als fiinf
Jahrhunderte vor Petraca lebte und sich selbst romischer Kaiser
nannte. Daraus lieBe sich schlieBen, daB Petrarca sich selbst eben-
falls fiir einen Rémer hielt, einen Romer wie Valerius Maximus,
dem er die Mehrzahl seines faktographischen und anekdotischen
Materials verdankte und der sich zwar des Fiirworts nostri zur
Benennung seiner romischen Mitmenschen in seinen Rubriken
nicht bediente, der aber von den Nicht-Romem gleichfalls unter der
Benennung externi erzéhlte. Karl der GroBe dagegen, ja auch Ro-
bert, Kénig von Neapel und Sizilien, den Petrarca sehr schitzte,
waren fiir ihn, anders als er selbst, keine R6mer mehr. DaBl diese
Denk- und Redeweise auch spiter im reifen Humanismus des
Quattrocento zutagetritt, kann man nicht nur mit der unten behan-
delten Vita Socratis Giannozzo Manettis belegen, sondern auch mit
vicle:: anderen Texten, die diesen Sprachgebrauch deutlich ma-
chen.

Ich gehe zum zweiten Beispiel derselben Einstellung iiber, das
ich dem Humanismus des relativ frithen Quattrocento entnehme.
Es legt nahe, daB es sich hier nicht nur um einen moéglicherweise
oberflichlichen Sprachgebrauch, sondern vielmehr um eine tief
verwurzelte Denk- und Sprachweise handelt.

Im Jahre 1435 fand auf dem piépstlichen Hof zu Florenz eine
Diskussion statt, in der das Problem erértert wurde, ob im antiken
Rom das einfache Volk und die Gebildeten sich ein und derselben
oder zweier verschiedener Sprachen bedient hitten. Die Antworten
fielen recht unterschiedlich aus. Nach Leonardo Brunis Auffassung
hat das antike rémische Volk eine andere Sprache als die der ge-
bildeten Elite gesprochen. Die Sprache des Volkes, meinte Bruni,
hatte keine Flexion, was bedeutet, daB die zwei in der Antike ge-
brauchten Sprachen sich genauso unterschieden wie das zu seinen
Lebzeiten gesprochene Latein und das volgare. Brunis Gegner war
Flavio Biondo, der zwar einen Unterschied zwischen der Sprache
des Volkes und der Sprache der Gebildeten im antiken Rom zulief3,

¢ Siehe Th. E. Mommsen: a.a.0., S. 121; vgl. ebenfalls G. Martellotti: Nota in-
troduttiva. In: Petrarca: Prose, a cura di G. Martellotti e di P. G. Ricci, E. Cor-
rara, E. Bianchi. Milano 1955, S. 270.

233



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber nicht zugeben wollte, daB die Volkssprache keine Flexion
hatte. Die Diskussion wurde fortgesetzt und weitete sich aus. Im
Jahre 1449, also schon nach dem Tode Leonardo Brunis, duBlerten
sich Poggio Bracciollini und Lorenzo Valla gegen ihn, wahrend
Leonello d’Este und Angelo Decembrio die Meinung Brunis ver-
traten. Sehr interessant war hingegen Guarino Guarinis Auffas-
sung dazu: er stellte sich gegen Brunis Meinung, die romische
Volkssprache hitte keine Flexion gehabt. Als Argument diente ihm
einerseits die Tatsache, daB die Relikte der Deklination im damali-
gen Spanisch bestanden. Andererseits betonte er, daB das Volk in
Konstantinopel ein Griechisch mit Flexion, Aspiration und Akzen-
ten sprach. Diese Diskussion, die vor mehr als hundert Jahren
Remigio Sabbadini aus den humanistischen Handschriften zutage-
brachte,” legt indes ein deutliches Zeugnis fiir die Neugier der Hu-
manisten als der Triftigkeit ihrer Philologie ab. Sie verstanden es
zwar, den Stil der antiken Schriftsteller geschickt nachzuahmen,
verdankten die Perfektion ihrer Nachahmung indes nur ihrem di-
stanzierten BewuBtsein, daB sie nimlich von der Antike tausend
Jahre entfernt waren. Und auch das Bediirfnis solch einer Nach-
ahmung, die dem Mittelalter génzlich unbekannt gewesen war,
konnte auch nur aufgrund eines solchen BewuBtseins entstehen.
Grundsitzlich jedoch waren sie wohl trotzdem vor allem Benutzer
des antiken Erbes als rein methodisch und historisch vorgehende
Forscher.

Aus den zwei bisher dargestellten Momenten, die an der For-
mung der humanistischen Geisteshaltung mitwirkten — erstens dem
langsamen Zuwachs und der langsamen, sich sukzessiv vollziechen-
den Rezeption Platonischer Texte, zweitens dem ,,romischen®, dem
historischen BewuBtsein italienischer NutznieBer des antiken Erbes
— kann man ein drittes, die beiden vorigen gewissermaBen syntheti-
sierenden Momente erkennen, das zugleich als wesentliches Merk-
mal des humanistischen BewuBtseins gelten kann. Es handelt dabei
sich um die Tatsache, daB die Humanisten des Quattrocento in ih-
rer Einstellung gegeniiber Platon ihre rémischen Ahnen auf eine
besondere Weise nachahmten. Wenn sie sich ndmlich mit den tri-
vialen artes, mit Geschichtsschreibung und mit Ethik, aber nicht
mit der gesamten Philosophie befaBten, so wiederholten sie gewis-

7 R. Sabbadini: La scuola e gli studi di Guarino Guarini Veronese. Catania
1896, S. 147-150.

234



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sermaBen sowohl die rémische Zuriickhaltung gegeniiber der spe-
kulativen Philosophie, die sich im altrémischen, von Cicero iiber-
lieferten Spruch paucis philosophari widerspiegelt,® als auch im
groBen und ganzen das von Cicero selbst vertretene Prinzip des
sich mehr auf die biirgerliche Rhetorik als auf die philosophische
Spekulation stitzenden Ideals des vir bonus. Zu dieser altromi-
schen Auffassung, die sich besonders im humanistischen Platon-
bild erkennen laBt, ist auch die christliche Auffassung hinzuzu-
fiigen, insbesondere die des hl. Augustinus, wie es beispielsweise
bei Petrarca der Fall ist.

Was jedenfalls offenkundig ist, ist die besondere Weise, in der
die Humanisten Moralphilosophie betrieben. Was sie nimlich in
diesem Gebiet geleistet haben, scheint aus all den oben skizzierten
Faktoren in dem Sinn zu resultieren, daB ihrer Meinungen nach das
Ethische sich viel besser als in den allgemeinen ethischen Normen
in ihren einzelnen, von einem konkreten ethischen Subjekt vollzo-
genen Verwirklichungen widerspiegelt, wie aus der Geschichte zu
ersehen ist. Wenn auch die folgenden Sitze aus Ludovico Carbo-
nes Praefatio habita in principio lecturae Luciani et Valerii® als
scheinbarer Gemeinplatz gelten konnten, so driicken sie doch das
Wesentliche des humanistischen Konkretismus aus:

»[-..] historiae [...] praeclarum munus illud est, ut ad
imitanda clarorum virorum facinora iuvenum animos ala-
criores efficiat et quae a philosophis disputata lentius per-
suadent allatis exemplis confirmet atque ad studium imi-
tationis accendat. Monent philosophi amandam patriam,
colendam pietatem, servanda promissa, nullum pro salute
civitatis periculum vitandum. Honesta quidem oratio est,
sed ad rem horret animus. [...] Cum autem in historicis
legimus apud Athenienses Codrum, apud Romanos De-
cium se ipsum pro exercitus incolumitate devovisse, quis
adeo vitae cupidus esse poterit, qui non omni ratione pa-
triam defendendam putet et, si opus sit, pro re publica in-
tereat? [...] Ad hanc autem rem maxime conducere vide-
tur Valerius, qui ex rebus gestis ita singularum virtutum

® Cicero: Tusculanae disputationes II, 1, 1: , Neoptolemus quidem apud Ennium
‘philosophari sibi’ ait ‘necesse esse, sed paucis;, nam omnino haud placere’*.

® In: K. Mullner: Reden und Briefe italienischer Humanisten. Wien 1899, S.
88-89.

235

am 25.01.2028, 11:45:11. - o —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genera excerpsit, ut non tam erudire mortales quam eos
bonos reddere visus sit.“

Von diesen Bemerkungen allgemeineren Charakters, mit denen
das Quattrocento vorweggenommen wurde, und die noch nichts mit
Platon zu tun hatten, kehren wir nun zum vorangehenden Jahrhun-
dert zuriick und lenken unsere Aufmerksamkeit auf einige Aussa-
gen Petrarcas, die uns zugleich als Ubergang vom Allgemeinen
zum Konkreten, d. h. zum auf Platon Beziiglichen, dienen werden.

Das Platonbild, das in Petrarcas gelehrten Schriften erscheint,
ist immer noch mittelalterlich zu verstehen, sowohl was die Kennt-
nis platonischer Schriften wie auch was den Inhalt und den Cha-
rakter platonischen Philosophierens anbelangt. Platon galt im Mit-
telalter vor allem als Naturphilosoph, wahrend Aristoteles im frii-
hen Mittelalter fast ausschlieBlich als Logiker betrachtet wurde.
Waihrend jedoch seit der Wende des 12. und 13.Jahrhunderts ein
ganz anderes Bild des Aristoteles aufgrund seiner durch die lateini-
schen Ubersetzungen immer besser anzueignenden physischen,
metaphysischen und ethischen Werken auftauchte, blicb Platon
auch im 14 .Jahrhundert immer noch derselbe Naturphilosoph, den
das Mittelalter aus dem ersten Teil des in der Ubersetzung und mit
dem Kommentar des Calcidius erhalteten Timaios gekannt hatte.
Unter den anderen Quellen, aus welchen Platons Lehre im lateini-
schen Westen bekannt wurde, waren am wichtigsten die Schriften
des hl. Augustinus; eine geringere Bedeutung dagegen scheinen die
philosophischen Schriften Ciceros gehabt zu haben. Die beiden
antiken Autoren brachten natiirlich wichtige Erganzungen zu dem
im Timaios vorhandenen Bild Platons als eines Naturphilosophen.
Aus Augustinus’ Schriften, besonders aus den Confessiones und
De vera religione — wo er sich iibrigens unter dem gemeinsamen
Namen der Platonici versteckt — konnte er als Vorlaufer der christ-
lichen Lehre vom Logos verstanden werden. Ciceros philosophi-
sche Werke erganzten das im ersten Teil des Timaios vorhandene
Platonbild mit vielen noch wesentlicheren, nicht nur seine Lehre,
sondern auch seine Person betrefflichen Details. Auffallend ist, dal
die von Heinrich Aristipp im 12.Jahrhundert iibersetzten Schriften
Phaidon und Menon, so wie auch der im 13.Jahrhundert von Wil-
helm Moerbeke iibersetzte Teil des Parmenides, wie es scheint,
kein groBes Interesse gefunden haben und in Vergessenheit geraten
sind, so daB, vom ersten Teil des Timaios abgeschen, Platons

236



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriften dem lateinischen Mittelalter aus unmittelbarer Uberlie-
ferung nur teilweise und nicht iiberall bekannt waren."

Somit verwundert Petrarcas Bemithung nicht, Griechisch zu ler-
nen, und zwar mit der Absicht, Platon auch griechisch lesen zu
konnen. Die Art und Weise, in der er das in seinem Secretum be-
kennt, ist — nebst seiner Verteidigung der Dichtung — das, was
Petrarcas Verhiltnis zu Platon vom mittelalterlichen Bild Platons
als Naturphilosophen am ausdriicklichsten zu unterscheiden
scheint, Hinweise, auf die genauer einzugehen ist. Nun notieren wir
nur im allgemeinen, daB die meisten Hinweise Petrarcas auf Platon
von Hinweisen auf die beiden obengenannten antiken Autoren be-
gleitet werden und daB nur diejenigen, die sich auf Platons Timaios
beziehen, als unmittelbare Referenzen gelten kénnen, obwohl er in
De sui ipsius et multorum ignorantia liber (indem er dic Meinung
seiner Gegner, Platon habe gar keine Schriften hinterlassen, ab-
lehnt), behauptet, daB er mehrere Schriften Platons in lateinischer
Ubersetzung besitze."! Was also die platonischen Quellen anbe-
langt, scheint Petrarca in derselben Situation gewesen zu sein, in
welcher seine mittelalterlichen Vorgénger und Zeitgenossen sich
befanden. Desto wichtiger ist, welche platonischen Themen er sich
auswihlte und wie er sie behandelte.

1 Die Texte mit ausfihrlicher Besprechung der Uberlieferung in: Plato Lati-
nus. Ed. R. Klibansky u.a.,, Bd, 1-3. Dazu P. O. Kristeller: Renaissance
Thought and its Sources, S. 153: (,,The translators of the twelfth and thirteenth
centuries did not entirely forget the writings of the Platonist school“) und S.
302 (in Anm. 16 und 17 weitere Literatur). Vgl. auch E. Garin: Il ritorno dei
filosofi antichi. Napoli 1983, S. 19-21 (S. 20 erwihnt Garin die Handschrift der
Bibliothcque Nationale Paris Lat. 5657 A, die die Ubersetzung von Phaidon
enthlt und von Petrarca glossiert wurde).

1! Petrarca: De sui ipsius et multorum ignorantia. In: Francesco Petrarca: Prose,
a cura di G. Martellotti e di P. Ricci, E. Carrara, E. Bianchi. Milano — Napoli
1955 (unten zitiert: Martellotti), S. 756: ,,[...] Platonem, prorsus illis et incogni-
tum et invisum, nihil scripsisse asserunt, preter unum atque alterum libel-
lum.[...] Nec literatus ego, nec grecus, sedecim vel eo amplius Platonis libros
domi habeo.[...] Si non credunt, veniant et videant.[...] Neque grecos tantum,
sed in latinum versos aliquot nunquam alias visos aspicient literatissimi homi-
nes“. DaB Petrarca aus der unmittelbaren Tradition nur den Timaios zitiert,
schlieBe ich aus Referenzen im Martellottis-Kommentar. Vgl. Anm. oben.

237

am 25.01.2028, 11:45:11. - o —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nehmen wir einmal die oben erwihnte Stelle aus dem Secretum
in den Blick, wo er seine durch Augustinus’ Vermittlung gewon-
nene Kenntnis des Platonismus offen bekennt, so stellen wir fest,
daB es sich zwar um das auf Gott und Gottes Wirkung gerichtete
Denken (divinorum cogitatio) handelt, daB aber dieses Denken
keinen spekulativ-theologischen, sondern vielmehr einen ethisch-
praktischen Charakter aufweist. Petrarcas divinorum cogitatio be-
deutet zunichst, sich von dem Sinnlichen abzuwenden und sich
von den Liisten fernzuhalten, d.h. sie hingt von einem derartigen
Sich-Abwenden und Sich-Fernhalten entschieden ab. Dazu — was
vielleicht noch wichtiger ist — wird Platons Lehre als "‘Ermahnung’
(coelestis doctrina Platonis admonet) aufgefaBt. Aus dem weite-
ren Kontext sehen wir klar, daB es um Petrarcas eigenes Moralle-
ben geht, und daB er bereits in diesem Punkt die Unterstiitzung der
Platonischen Doktrin ins Auge faBt.'” Somit haben wir sicher
Recht zu behaupten, daB sich Petrarca im Secrefum fiir Platon zu-
nichst als Moralphilosophen interessierte und in der wenig frucht-
bringenden Lektiire seiner Dialoge moralische Unterstiitzung such-
te.

Es fehlen natiirlich bei Petrarca auch andere, mehr spekulative
philosophische Themen aus Platon nicht, unter denen auch solche,
die aus seiner unmittelbaren Lektiire der ersten Hilfte des ins La-
teinische von Calcidius iibersetzten und kommentierten Timaios
stammen. Auch solche Themen werden jedoch von ihm aus der
Sicht entweder des Calcidius oder anderer lateinischer Autoren
formuliert und erlautert. So befaBt er sich z.B. in De sui ipsius et
multorum ignorantia mit der platonischen Weltschopfung, von der
er natiirlich im Timaios gelesen hatte, die er aber mittels der epiku-

12 Petraca: Secretum, in Martellotti, S. 98-100: ,,Aug. Habes igitur quod te vel
maxime ab omni divinorum cognitione dimoveat. Quid enim aliud celestis doc-
trina Platonis admonet, nisi animum a libidinibus corporeis arcendum et era-
denda fantasmata, ut ad pervidenda divinitatis archana, cui proprie mortalitatis
annexa cogitatio est, purus expeditusque consurgat? Scis quid loquor, et hec ex
Platonis libris tibi familiariter nota sunt, quibus avidissime nuper incubuisse
diceris. Fr. Incubueram, fateor, alacri spe et magno desiderio; sed peregrine
lingue novitas et festinata preceptoris absentia preciderunt propositum meum.
Ceterum ista mihi, quam memoras, disciplina et ex scriptis tuis et aliorum pla-
tonicorum relatione notissima est.“ Im ummittelbar folgenden Text wird Cicero
zitiert. Somit wird sowohl Cicero als Augustinus den Platonici zugerechnet.

238



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reischen Polemik des Velleius aus Ciceros De natura deorum wie-
dergibt und in einer subtilen Weise verteidigt."* Wir sehen also, daB
auch dort, wo er den Platonischen Text auf lateinisch lesen konnte
und tatséchlich las, er die vermittelnde Hilfe seiner geliebten latei-
nischen Schriftsteller nutzte.

Mit den Ansichten Platons befaBt sich Petrarca iibrigens nicht
als Philosoph, den lediglich die Gedanken eines anderen Philoso-
phen inspirieren, sondern vielmehr entweder als christlicher Glau-
biger oder auch als Dichter, der sich mit den Anschauungen und
Tendenzen der geistigen Welt auseinandersetzt. In dieser letzten
Hinsicht sind besonders die Uberlegungen wichtig, die den Wert
und Unwert der Dichtung im dritten Buch der Invectivae contra
medicum betreffen. AuBer einem interessanten Versuch, aus Pla-
tons Unterscheidung der haple diegesis und der mimesis — mit
Hilfe der von Boethius in der Consolatio philosophiae gebrauch-
ten Benennung scenicae meretriculae — eine Verteidigung der
Epik zu konstruieren," unternimmt Petrarca dort aus christlicher

13 Petrarca: De sui ipsius et multorum ignorantia. In: Martellotti, S. 730-732
und 732-736, insbesondere S. 732: ,[...] legant apud Calcidium in Thimeum
Platonis secundo commentario [...]. Vgl. S. 736-738, wo hinsichtlich der pla-
tonischen Auffassung der Weltschopfung ex praeiacente materia, diese mit den
Worten des Ciceronischen Epikureers Velleius in Frage gestellt wird (De natu-
ra deorum I, 18, 19: ,,Que mollitio, que ferramenta? qui vectes? que machine?
qui ministri tanti muneris fuerunt? Quemadmodum autem obedire et parere vo-
luntati architecti aer, ignis, aqua, terra potuerunt?), ironisiert Petrarca als
christlicher Denker, der die creatio ex nihilo nicht nur selbst annimmt, sondern
auch geneigt ist, eine vergleichbare Idee Platon zuzuschreiben: ,,Questio diffi-
cilis et irreligiosi animi. Ita enim quasi de lignario aut ferrario fabro querit, non
de Illo, de quo scriptum est: ‘Ipse dixit, et facta sunt.” [...] Hic profecto
mundum fecit ex nichilo, vel si, ut philosophi quidam volunt, ex informi
materia, quam ‘ylen’ Grai quidam, alii ‘silvam’ vocant, factus est mundus. Hec
ipsa, ut ait Augustinus, facta est de omnino nichilo.*

' Boethius: De consolatione philosophiae I, pr.1(Z. 2640 in der Ausgabe von
E. Gegenschatz und O. Gigon. Turici 1969).

13 Petrarca: Invectivae contra medicum, liber tertius. In: Martellotti, S. 664: ...
in ultimo agmine poetarum quidam sunt quos scenicos vocant, ad quos pertinet
illud Boetii [siehe die vorangehende Anmerkung], et quicquid a quolibet contra
poetas vere dicitur; et hi quidem ipsos inter poetas contemnuntur, qui quales
essent Plato ipse declaravit in sua Republica, quando censuit urbe pellendos

239

am 25.01.2028, 11:45:11. - o —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sicht auch eine Verteidigung Platons gegen Aristoteles, eine Vor-
wegnahme des im 15.Jahrhundert so oft vorkommenden Themas.'
Seine Verteidigung der Dichtung ist sowohl mit christlichen Argu-
menten untermauert als auch mit denen eines Dichters und eines
Enthusiasten des schénen Stils."”

Dieser Verteidigung der Dichtung mit Hilfe der platonischen
Differenzierung der haple diegesis und der mimesis schlieft sich in
De sui ipsius et multorum ignorantia die Verteidigung Platons
selbst gegen die aristotelisierenden Scholastiker an. Sie kommt in
einem spezifisch petrarkischen, antischolastischen und zugleich
antiaristotelischen Kontext zum Vorschein. Antischolastisch be-
deutet hier: die vorwiegende Rolle des aristotelischen Szientismus
und der aristotelischen Spekulation vom Standpunkt eines nicht
nur gldubigen, sondern auch ethisch bestimmten und den guten
Willen dem scharfen Intellekt vorzichenden einfachen Christen
beanstandend. Dies erfolgt also vom Standpunkt einer Ethik, die
unter anderem in folgende Worten gefaBt ist:

,»Tutius est voluntati bone ac pie quam capaci ac largo in-
tellectui operam dare. Voluntatis siquidem obiectum, ut

[Martellotti verweist auf Rep. 398 a und 607 b, J.D.]. Ut enim constet non de
omnibus eum sensisse, sed de scenicis tantum, ipsius Platonis ratio audienda
est ab Augustino posita: quia, scilicet, ludos scenicos ‘indignos deorum maie-
state et bonitate’ censebat. In quo multos sui temporis notavit eius generis
poetas. Ita enim fere accidit, ut vilia quelibet multa sint. Id tamen Platonis
iudicium non modo heroycis atque aliis nil nocebat, immo vero multum prode-
rat, quoniam velut excussor poeticam ingressus in aream, valido verbi flabro
grana discrevit a paleis. Quando autem Homerus apud illos, quando Vergilius
apud nos, aut alii illustres scenicis ludis operam dederunt? Profecto nunquam,
sed de virtutibus, de natura hominum ac rerum omnium, atque omnino de
perfectione humana, stilo mirabili ... tractaverunt®. Zu bemerken ist, daB Aug.
De civ. Dei VIO, 13, worauf Martellotti uns mit Recht verweist, nicht vom
Wert der auf die Beschreibung der Tugend und der Natur bezogenen Epik
spricht, und daB das oben Zitierte aus Petrarcas eigenen Erfahrungen zu stam-
men scheint. AuBerdem ist hinzuzufiigen, daB die platonische Unterscheidung
von haple diegesis und mimesis in Rep. 393 e — 394 b erdrtert wird.

16 Zu diesem Thema vgl. neulich E. Garin: 11 ritorno dei filosofi antichi, S. 79-
95 (Kapitel: Platonismo e aristotelismo: dalla comparatio alla concordia).

'7 Martellotti, S. 662-664.

240

am 25.01.2028, 11:45:11. - o —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sapientibus placet, est bonitas: obiectum intellectus est ve-
ritas. Satius est autem bonum velle quam verum nosse. II-
lud enim merito nunquam caret; hoc sepe etiam culpam
habet. Itaque longe errant qui in cognoscenda virtute, non
in adipiscenda, et multo maxime qui in cognoscendo, non
amando Deo tempus ponunt. Nam et cognosci ad plenum
Deus in hac vita nullo potest modo, amari autem potest
pie atque ardenter; et utique amor ille felix semper, co-
gnitio vero nonnunquam misera, qualis est demonum, qui
cognitum apud inferos contremiscunt.“'®

Im Kontext der so aufgefaBiten christlichen Moralitdt wird in den
weiteren Erwdgungen Platon dem Szientisten Aristoteles mehrmals
entgegenstellt und als philosophiae princeps vorgezogen. Die Ar-
gumente, mit denen Petrarca Platons Uberlegenheit zu beweisen
versucht, sind jedoch den Werten, die Petrarca dem Szientismus
sowohl der scholastischen Aristoteliker als auch des Aristoteles
selbst entgegenstellt, nicht véllig gleichartig. Petrarcas Vorwiirfe
gegen die scholastischen Aristoteliker lassen sich auf einen der
oben zitierten Sitzen reduzieren: ,longe errant qui in cognoscenda
virtute, non in adipiscenda, et multo maxime qui in cognoscendo,
non amando Deo tempus ponunt®. Aristoteles selbst wird in einem
langeren Diskurs fast dasselbe vorgeworfen. Ich entnehme diesem
Diskurs nur die folgenden Sitze: ,,Docet ille, non infitior, quid sit
virtus; at stimulos ac verborum faces, quibus ad amorem virtutis
vitiique odium incenditur, lectio illa vel non habet, vel paucissimos
habet“."” Den erwiinschten Ansporn zur Tugend findet Petrarca je-
doch nur bei den lateinischen Schrifistellern, bei den nostri: Ci-
cero, Seneca und Horaz.” Thnen folgt allerdings im folgenden So-
krates als derjenige, der von Aristoteles verspottet wurde, weil er
sich nur um die ethischen Werte bemiihte.” Insofern bleiben aber

'8 Martellotti, S. 748. Nebenbei ist zu bemerken, daB in den letzten Worten
eine Anspielung auf den Brief des hl. Jacobus 2, 19 vorhanden ist: ,,Tu credis
quoniam unus est Deus: Bene facis: et daemones credunt, et contremiscunt®,
wobei jedoch die fides durch die cognitio von Petrarca ersetzt wurde.

¥A.a.0, 8. 744.

A.a.0., S. 744-746.

2A.a.0., S. 746: , Neque est mirari si in excitandis atque erigendis in virtutem
animis sit parcior [nimlich Aristoteles], qui parentem philosophiae huius So-
cratem circa moralia negotiantem, ut verbo eius utar, irriserit, et, si quid

241

am 25.01.2028, 11:45:11. - o —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur die oben genannten rémischen Schriftsteller diejenigen, die
wegen ihrer iiberzeugenden Beredtsamkeit imstande sind, die
Tugend tatsiachlich zu fordern.? Dem Sokrates folgt schlieBlich
auch Platon.” Beide sind aber nur allgemein als Philosophen dar-
gestellt und nicht als solche, die auch iiber eine moralisch iiberzeu-
gende Beredtsamkeit verfiigen. Wenn aber Petrarca weder Sokra-
tes noch Platon in dieser Hinsicht den lateinischen Denkern und
Schriftstellen gleichsetzt, scheint er dies ebenfalls der ciceroni-
schen Einschitzung der zwei groBten griechischen Philosophen,
némlich Platon selbst und Aristoteles, durch zwei der gréBten grie-
chischen Redner in De officiis zu verdanken, Demosthenes und
Isocrates, den er in seiner Handschrift als “Socrates’ geschrieben
gefunden hat.”* Es ist iibrigens nicht die einzige Aussage Ciceros,

Ciceroni credimus, contempserit; quamvis eum ille non minus“. Wie Martel-
lotti nachweist, bezieht sich die erwshnte Verspottung auf Arist. Met. 987 b 1,
was aber folgt, ging aus einer falschen Lesart in Petrarcas Exemplar von Cic.
De off. 1, 1, 4 hervor, wo Petrarca ‘Socrate’ anstatt von ‘Isocrate’ las.

2A.a.0.: ,Nostri autem — quod nemo nescit expertus — acutissimos atque ar-
dentissimos orationis aculeos precordiis admovent infliguntque, quibus et seg-
nes impelluntur, et algentes incenduntur, et sopiti excitantur, et invalidi fir-
mantur, et strati eriguntur, et humi herentes in in altissimos cogitatus et ho-
nesta desideria attolluntur; ita ut terrena iam sordeant et conspecta vitia ingens
sui odium, virtus internis spectata oculis formaque et tanquam honesti visa fa-
cies, ut vult Plato, miros sapientie, miros sui pariat amores“. Die letzten Worte
— wie Martellotti notiert - ebenfalls aus Cic. De off. I, 5, 15 — erkléren, warum
die Entgegenstellung von Platon und Aristoteles nur mit einem unvollstéindigen
Vergleich durchgefithrt wurde.

B A.a.0., 8. 750, wo Platon sowie die frithen griechischen Denker dem Aristo-
teles als - nach der Meinung der Scholastiker — dem einzigen Szientisten, ent-
gegenstellt wird: ,,...antequam Aristotiles scriberet, antequam disceret, ante-
quam nasceretur, multa aliquos scisse non dubito: Homerum, Hesiodum, Pitha-
goram, Anaxagoram, Democritum, Dyogenem, Solonem, Socratem, et philoso-
phie principem Platonem. - Et quis — inquient — principatum hunc Platoni tri-
buit? - Ut pro me respondeam, non ego, sed veritas, ut aiunt, etsi non appre-
hensa, visa tamen illi, propiusque adita, quam ceteris. Dehinc magni tribuunt
auctores”“. Es folgt eine Anzahl griechischer und romischer Autoren, unter
denen auch ,nostri“ — was diesmal die lateinischen christlichen Schriftsteller
bedeutet — ,,Ambrosius, Augustinus, leronimus, multique alii*.

*Vgl. Anm. 22.

242

am 25.01.2028, 11:45:11. - o —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die seine Uberzeugung belegt, erst den romischen gut ausgebildeten
Rednern - und ihm selbst insbesondere — sei es gelungen, die von
Sokrates getrennt gesehene Philosophie und Rhetorik aufs neue in
Einklang zu bringen.”® DaBl man einen gleichen Einklang auch in
Platons Schriften finden kénnte — und dariiber hinaus einen noch
wichtigeren, den der Belehrungen und der Taten in Gestalt des So-
krates — das scheint Petrarca in seiner Polemik gegen den glanz-
losen aristotelisch-scholastischen Szientismus nicht ins Auge zu
fassen. Was wir in den weiteren auf Platon bezogenen Uberle-
gungen in De sui ipsius et multorum ignorantia finden, stellt Pla-
ton im Geiste des hl. Augustinus vor allem als Vorldufer des Chri-
stentums dar.® Der mehr moralische als spekulative Sinn, den im
Secretum die als platonisch dargestellte divinorum cogitatio auf-
weist, wurde bei Petrarca nicht durch Schriften Platons, sondern
durch die des Augustinus hervorgerufen.

Im groBen und ganzen genommen, stand also Petrarca ein mit-
telalterliches, von den lateinischen - klassischen und christlichen —
Autoren vermitteltes Platonbild zur Verfiigung. Alles weist darauf
hin, daB ihm selbst das antike, an der Wende des 2. und des
3.Jahrhunderts nach Chr. von Diogenes Laertios verfaBte und ca.
1430 in Paris von dem Philosophen englischer Herkunft, Walter
Burley, ins Lateinische iibersetzte Kompendium der griechischen
Philosophie, unbekannt blieb.” Einige Jahrzehnte spéiter, um die
Wende des 14. und 15.Jahrhunderts, hat sich, wie man weiB, die
Situation allmihlich gedndert, indem immer mehr Texte der grie-
chischen Autoren in der Originalsprache nach Italien gebracht
wurden und zugleich manche italienische Humanisten unter den
byzantischen Immigranten auch Lehrer der griechischen Sprache
gewannen. Der RezeptionsprozeB platonischer Werke vollzog sich
in der ersten Halfte des 15.Jahrhunderts allmahlich und schritt-
weise und hatte eine immer umfangsreichere Kenntnis derselben
zur Folge, besonders seitdem manche von ihnen zuerst von Leo-

® Vgl. z. B. Cic. De orat. IIL, 15, 56 — 19, 73.

% So z. B.Martellotti, S. 760: ,De Platone [...] nulla dubitatio est apud ipsum
Augustinum, si aut hoc tempore revivisceret, aut dum vixit, hec futura prenos-
ceret, quin christianus fieret; quod fecisse sua etate plerosque platonicos idem
refert, quorum ipse de numero fuisse credendum est*.

% Jedenfalls kommt es unter den von Martellotti reichlich nachgewiesenen
Quellen Petrarcas nicht vor.

243



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nardo Bruni und dann auch von anderen ins Lateinische iibersetzt
wurden.” Diesem Zuwachs an platonischen Texte schloB sich, was
hier besonders zu betonen ist, das Auftauchen einer sekundiren
antiken und nachantiken paraphilosophischen Literatur zweiten
Ranges an, die jedoch eine sehr wichtige Rolle fiir das Verstandnis
sowohl der einzelnen philosophischen Texte als auch des Wesens
und der Aufgabe der antiken Philosophie spielte. Besonders wich-
tig scheint hier das obengenannte Kompendium des Diogenes La-
ertios gewesen zu sein. Es brachte nimlich nicht nur eine mehr
oder weniger geordnete Auslegung einzelnder Doktrinen hervor,
sondern auch reichliches biographisches und anekdotisch-apo-
phthegmatisches Material, das die Eigenart jedes einzelnen Philo-
sophen unvergleichbar besser charakterisierte, als es eine rein do-
xographische Uberlieferung zu tun vermocht hitte. Es ist hier in
Erinnerung zu bringen, daB der Burleighschen Ubersetzung in den
dreiBiger Jahren des 15.Jahrhunderts eine neue und viel gelesene
Ubersetzung von Ambrogio Traversari folgte.”

Der oben beschriebenen, sich vielmehr dem Ethisch-Praktischen
und Konkret-Personlichen als dem Spekulativen und Allgemeinen
(auch in der Ethik) zuwendenden Geisteshaltung der Humanisten
verhalf eine derartige Literatur zum besseren Verstindnis sowohl
der Philosophie Platons als auch seiner und des Helden seiner
Dialoge, der Person des Sokrates. Das gilt natiirlich auch fiir an-
dere Philosophen. Jedenfalls entstand — auBer gelegentlicher Skiz-
zen, z.B. innerhalb der Eréffnungsvortrdge iiber einen beliebigen
antiken Philosophen — eine Anzahl von selbstindigen Biogra-
phien.* Was Platon anbelangt, scheint die in Petrarcas Secretum

2 Vgl. E. Garin: 11 ritorno dei filosofi antichi, S. 11-52 (die Kapitel: Per una
nuova “biblioteca’ und Nuovi testi e nuove traduzioni).

P Aa0.,8.59-61.

¥ Hinsichtlich der oben angedeuteten humanistischen Reorientierung im allge-
meinen vgl. E. Garin: Il ritomo dei filosofi antichi, das Kapitel: Per una ‘sto-
ria’ della filosofia antica: le vite dei filosofi, insbesondere S. 61-62. Die An-
zahl derartiger biographischer Literatur aus dem 15.Jahrhundert ist in den ita-
lienischen Handschriften groB, und man kann sich darin nur mit Hilfe von P. O.
Kiristellers Iter Italicum orientieren. Im Jahre 1979 studierte ich eine Anzahl
solcher Biographien in den Handschriften der Biblioteca Nazionale Centrale in
Florenz und der Biblioteca Apostolica Vaticana in Rom. Was unten folgt, ist
Resultat meiner damaligen Erkundung.

244

am 25.01.2028, 11:45:11. - o —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kaum sichtbare Tendenz, ihn als Moralphilosophen anzusehen,
sich verfestigt zu haben. Die unmittelbare Kenntnis sowohl seiner
Texte als auch der mit den persénlichen und anekdotischen Details
gefiillten paraphilosophischen Literatur 4nderte zugleich auch die
Perspektive, aus welcher Petrarcas Auseinandersetzung mit dem
wenig iiberzeugenden aristotelisch-scholastischen ethischen Theo-
retismus fortgesetzt wurde. An zwei kleinen humanistischen Bio-
graphien aus der ersten Halfte des Quattrocento méchte ich im
folgenden die genannten Wandlungen und Tendenzen das exempli-
fizieren, ndmlich an der Vita Socratis Giannozzo Manettis und
Platonis vita_des Guarino Guarini Veronese, die in der hand-
schriftlichen Uberlieferung nicht ihm, sondern Leonardo Bruni aus
Arezzo, dem Ubersetzer Platons, zugeschrieben wurde. DaB sie
jedoch tatsdchlich von Guarino verfaBt worden war, hat Remigio
Sabbadini vor etwa einem Jahrhundert nachgewiesen.

Die erste, aus dem Jahre 1440, zeichnet sich nicht nur durch
eine groBe Zahl der auf Sokrates selbst beziiglichen Informationen
aus, sondern auch durch ein ziemlich klares allgemeines Bild der
antiken Philosophie und eine klare Einschitzung sowohl ihrer ein-
zelnen Gebiete als auch der einzelnen Philosophen. Man sicht deut-
lich, daB Giannozzo Manetti die Moralphilosophie nicht nur am
meisten schitzte und deswegen dem Helden seiner Vita die hervor-
ragendste Stelle unter den iibrigen Philosophen zuschrieb, sondern
auch, daB er viel eindeutiger als Petrarca Platon als den eben in
dieser Hinsicht treuesten Schiiler des Sokrates ansieht. Somit stellt
er auch ofter Sokrates und Platon gemeinsam dem Aristoteles ge-
geniiber.

Der folgende Passus aus dem achten Kapitel von Manettis Vita
scheint mir — verglichen mit dem, was wir oben bei Petrarca be-
obachtet haben, — in dieser Hinsicht besonders charakteristisch zu

S€im:

»Postremo ethicen — (wird zuerst von Sokrates gespro-
chen, J.D.) — abstrusam prius et incognitam solus ex ig-
norantiae tenebris, ubi a constitutione mundi per multa
saecula hactenus demersa iacuerat, in lucem evocavit.
Nam etsi Pythagoras non nulla de virtutibus et moribus
[...] tradidisset, ita tamen obscura et falsa erant, cum ad
numerum omnia referrent, ut traditionibus suis vel parum

3I'R. Sabbadini: La scuola e gli studi di Guarino Guarini Veronese, S. 136.
245



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trotz aller Hochachtung aber, die Manetti mit diesen Worten
Aristoteles zollt, jedoch seine besondere Ehre fiir Platon mit blo-
Bem Ciceronischem ,Platonem semper excipio“ andeutend,® &u-
Bert er sich wenige Zeilen danach ganz offen gegen Aristoteles.
Dabei kniipft er zwar offensichtlich an den oben zitierten Text Pe-
trarcas an, zugleich aber modifiziert und bereichert dieser die Pe-
trarkische Entgegensetzung der belanglosen, bloB definierenden
aristotelischen Ethik und der erfolgreichen, rhetorisch ausgepréig-
ten Ethik der rémischen nostri mit einer wichtigen Erginzung,
indem er den rémischen mit erfolgreicher Rhetorik ausgestatteten
Denkern zwei mit gleicher Rhetorik ausgestatteten Griechen, So-

vel nihil et ad veram virtutum cognitionem et ad bene
beateque vivendum profecisse videretur. Hunc Socrates
postea secutus de virtutibus ipsis planius ac verius dispu-
tavit, in quo licet ab Aristotele, philosophorum - Plato-
nem semper €xcipio — magistro ac principe, redarguatur,
irrideatur et, si Ciceroni credimus, contemnatur, quoniam
virtutes scientias esse difiniverit, a Platone tamen, nobi-
litato eius discipulo, cuius ego iudicium quamvis Aristo-
telico non anteponem, inferius tamen illius censura exi-
stimandum esse non arbitror, simul atque a ceteris egre-
giis sapientibus ita laudatur, ut solus et primus philoso-
phiam, ut aiunt, a caelo evocavisse et urbibus collocavisse
videatur®,*

krates und Platon, vorangehen 148t:

»nsuper — (lauten seine zweifellos von Petrarca beein-
fluBten Worte, J.D.) — licet Aristoteles de definiendis at-
que inter se distinguendis animi virtutibus probe egregie-
que tractaverit, nihil tamen accurate legentibus attulisse
videbatur, quo virtutes ardentius appeterentur, vitia eni-
xius evitarentur, quod Socrates et Plato praecipue apud
Graecos, apud nostros vero Cicero et Seneca prae ceteris
fecisse laudantur, ut suasionibus suis ad incredibilem

% Janotius Manetti: Vita Socratis, prima edizione con una nota introduttiva e li
varianti dei codici a cura di M. Montuori. Firenze 1974 (unten: Montuori), S.

19.

3 Cic. Tusc. L, 10, 22: , Aristoteles, longe omnibus (Platonem semper excipio)

praestans et ingenio et diligentia“.

246

am 25.01.2028, 11:45:11. - o —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

quemdam virtutum amorem simul atque vitiorum detesta-
tionem et dormientes homines et aliud agentes vehemen-
ter excitarentur, quemadmodum de Ciceronis ‘Hortensio’
a beato Augustino scriptum esse videmus: in quem librum
cum forte incidisset, tantum philosophiae ardorem, cuius
exhortationem continebat, inter legendum sibi iniecisse
dicit, ut, mirabile dictu, mentem suam repente mutaverit
et vota ac desideria sua longe alia fecerit“.*

Dies ist nicht die einzige Stelle in der vom hervorragenden Gri-
zisten Giannozzo Manetti* verfaBten Biographie des Sokrates, wo
dieser und Platon gleichzeitig behandelt werden.

Im 17. Kapitel wird geradezu eine Identitit des Sokratischen
und des Platonischen Philosophierens vertreten, folgend aus der
Tatsache, daB es keine Schriften des Sokrates gibt:

»Nullum igitur doctrinae suae apud nos monumentum ex-
tat, nisi si quis forte Platonis libros Socratis magistri sui
monumenta appellare vellet, in quibus fere omnibus cum
Socrates loquens exprimatur, eas Socratis sententias fuis-
se vere simul atque eleganter dici potest, quae in Platonis
dialogis illius verbis efferuntur, et vice versa Platonis opi-

3 Montuori, S. 20. Zu Petrarca vgl. oben Anm. 21 und 22. Es ist hinzuzufugen,
daB die Worte ,,et dormientes homines et aliud agentes”, die auf Arist. Eth.
Nic. I, 13, 1102 b 6-8 anspielen, ebenfalls bei Petrarca eine entsprechende An-
spielung zu haben scheinen (Martellotti, S. 746: ,[...] orationis aculeos [...] qui-
bus et algentes incenduntur, et sopiti excitantur, et invalidi firmantur, et strati
eriguntur, et humi herentes in altissimos cogitatus et honesta desideria attollun-
tur), sowie auch die Erwihnung des EinfluBes, welchen der ciceronische
Hortensius auf Augustinus ausubte (ebenda: ,,quod [...] de Ciceronis Hortensio
nominatim in se expertus grate admodum profitetur Augustinus®).

3 Vgl.E. Garin: La filosofia, Bd. 1: Dal Medioevo all’Umanesimo. Milano
1947, 8. 254-255; P. O. Kristeller: Renaissance Thought and Sources, S. 72. Es
ist zu bemerken, daB Montuori (Einleitung, S. 7) der Meinung ist, ,,se nella ri-
costruzione socratica del Manetti convivono e si confondono Platone ed Ago-
stino, Aristotele e Cicerone, Diogene Laerzio e Senofonte, la trama, tuttavia, ¢
fornita dal racconto del Laerzio®, findet aber auch bei ihm (s. 8-9) manche
Parallelen zu Petrarca.

247

am 25.01.2028, 11:45:11. - o —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

niones extitisse dicemus, quae ex ore Socratis pronunti-
antur* *

DaB die so aufgefaBte Identitit sich auf die Kenntnis aller Dia-
loge Platons stiitzt, bezeugt der latent gegebene Hinweis, Sokrates
trete nicht in allen Platons Schriften auf (,,in quibus fere omni-
bus®). DaB diese Identitit sich auf das Sokratische ,Herabrufen
der Philosophie aus dem Himmel“ nicht erstrecken 1dBt, geht aus
dem Pronomen ‘solus’ hervor, das dem ‘primus’ zugefiigt wurde:
Sokrates sei der einzige gewesen, der sich vor allem mit der Ethik
befaBte. Nichtsdestoweniger ersicht man aus der Entgegensetzung
der beiden, des Sokrates und des Platon, daB auch der Letztge-
nannte Giannozzo faszinierte, insofern er imstande war, ein iiber-
zeugendes ethisches Lehren zu fithren.

Platons Bild als eines vorwiegend ethisch bestimmten und in
vorderster Reihe stehenden ethisch wirkender Philosophen kann na-
tiirlich bei Giannozzo Manetti als Ergebnis der Tatsache erklart
werden, daB er eine positive Biographie des Sokrates geschrieben
hat und es ihm daran gelegen war, sein Lob des Sokrates (von dem
man allgemein wuBte, daB er nichts anderes als ein Moralphilosoph
gewesen war), durch die vorsichtig angedeutete Ubereinstimmung
seines moralischen Philosophierens mit dem gleichfalls moralisch
gepragten Philosophieren seines groBen Schiilers méglicherweise
zu steigern. DaB dies aber kein spezielles Bild Platons als Ethiker
war, und daB es auch eine allgemeinere, auch anderswo bei den
italienischen Humanisten vorfindliche Tendenz dokumentierte, und
daB diese Tendenz sich auch auf eine radikalere Weise ausdriicken
konnte, mochte ich zuletzt am Beispiel der schon oben genannten
zehn Jahre fritheren Platonis vita (1430) des Guarino Guarini
Veronese illustrieren.

Von dem berithmten humanistischen Lehrer, der seinen Schiilem
viele griechische Texte, darunter auch Platons Dialoge, erklirte”
(sich jedoch trotzdem vorwiegend auf die entsprechenden Kapitel
des Diogenes Laertios stiitzend),® zeichnet sich diese Biographie

* Montuori, S. 25.

%7 R. Sabbadini: La scuola e gli studi di Guarino Guarini Veronese, S. 37, 153-
154,

3 Es ist mir angenehm, daran zu erinnern, daB ich zum groBten Teil den Teil-
nehmern meines im Semester 1998/9 an der Warschauer Universitét veranstal-
teten neulateinischen Seminars die Sicherheit daritber verdanke, daB Guarino

248



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Platons (wie ich iibrigens schon anderswo Gelegenheit hatte, zu
bemerken®) durch die sehr starke Betonung aus, daB Platon kein
bloBer Theoretiker der Philosophie war, sondern daB er seine mo-
ralische Lehre in seinem eigenen Leben verwirklichte und daB dies
kein bloBes Gelehrtenleben, sondern das eines auch politisch wir-
kenden Menschen war.

Somit begniigt sich Guarino nicht, wie es bei Manetti der Fall
ist, mit der Behauptung, auch Platon sei, gleichfalls wie Sokrates,
ein Moralphilosoph gewesen, obwohl er das, wie wir bald sehen
werden, irgendwie voraussetzt. Fiir ihn war Platons Philosophie
etwas anderes und etwas tiefergehendes als das moralisierende
Philosophieren des Sokrates:

»Plato igitur, quom magistrum suum Socratem studium
ab rebus occulltis et ab natura ipsa reconditis, quibus supe-
riorem impenderat etatem, avocasse et, ut ita dicam, de-
clinasse perspiceret, non satis sententiam probasse pote-
rat, potissimum quom illum veri inveniendi desperatione
quadam adductum intelligeret, propterea quia superiora
illa vel ita latere diceret, quod ea nostrum intuitum cogi-
tationemque penetrare fas non esset vel, si penitus depre-
hensa cognitaque forent, nihil ad bene vivendum habere
momenti: malle enim se bonum quam doctum evadere;
preterea Socratem in omni sermone tum hoc tum illud as-
serere, nihil affirmare, usquequaque dubitare, hoc unum
sese tantum scire quod nihil sciret. Omne tempus illi ad
insectanda vitia virtutesque laudandas consumebantur, ut
ab illis mortales absterreret, ad has autem accenderet ac
animaret, quibus de rebus omnis illa disputatio acute co-
pioseque tenebatur. At Plato, ut dixi, via magistri relicta
vel non omnino probata omnem philosophandi rationem
in tres partes distribuere cepit: unam, que de nature arca-
nis esset, quam Greci quidem physicam, nostri vero natu-
ralem hystoriam appellant, alteram, que de moribus,

aus Diogenes Laertios fast die gesamte Faktographie des ersten Teils aus seiner
Vita Platonis schopfte.

¥ Vgl. J. Domariski: La philosophie, théorie ou manicre de vivre? Les contro-
verses de I’ Antiquité r la Renaissance, avec une Préface de P. Hadot. Fribourg
de Suisse 1966, S. 106-108.

249

am 25.01.2028, 11:45:11. - o —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

quam nostri interdum philosophiam <moralem>, illi ethi-
cam vocant, tertiam de discernendi veri falsique iuditio,
quam dixere dyalecticam, cum disputando vera rimari,
quod Socrates minime existimabat, aggressus est“.*

Dies ist offensichtlich eine durchaus zutreffende Beschreibung
des Umfangs und des Inhaltes von Platons Philosophieren, ebenso
wie des Unterschieds, der zwischen dem Platonischen und dem So-
kratischem Philosophieren besteht. Nichtsdestoweniger bleibt auch
bei Guarino Platon vor allem ein Ethiker. Als Ethiker aber wird
Platon von Guarino ganz anders als von Manetti beschrieben.
Nachdem er némlich kaum einige Punkte aus Platons Lehre skiz-
ziert hat und zum wichtigsten von denen, das heiBt zu Platons
seinsméaBigem Dualismus der Ideen und der Dinge gekommen ist,
unterbricht er plétzlich seine doxographische Auslegung und
spricht den Empfinger seiner Biographie an: ,,Sed quid ago super-
vacue negociationis homo, qui ea, quae sunt a Platone aut excogi-
tata aut ornatius digesta, percurro, quom ea et latinis litteris illu-
strata sint et tibi diligentissime cognita? Itaque ne ‘noctua Athe-
nas’ aut ‘sus Minervam’, ut in proverbio est, hec omittens, de illius
vita quod succurret absolvam, quom virtutis laudem in actione
constare intelligeret atque predicaret. Nec enim ut de virtute tan-
tum loqueretur ac disputaret, eius studio insudarat. Sepius de se in
patriam, in amicos, in hominum genus periculum fecit™.*

Guarino fiihrt eine Reihe von kdmpferischen Taten Platons an,
eine andere von dessen Wohltaten gegeniiber den Freunden und
Mitbiirgern, auch eine weitere, die Platons politische Reisen nach
Sizilien und seine damit verbundenen Abenteuer aufzihlt.” All
diese Einzelheiten schlieBt er mit ein einigen allgemeineren Sétzen
von der Ubereinstimmung der Gedanken und der Taten als beson-
derem Merkmal des Philosophen sowie von Platons Aktivitdt als
einem besonderen Hohepunkt der Philosophie, die dadurch ihre
Uberzeugungskraft dokumentiert.®

“ Guarino Guarini Veronese: Vita Platonis. Handschrift der Biblioteca Nazio-
nale Centrale zu Florenz, Conv. Soppr. J, I, 31, Bl. 55r.

4 Aa.0, Bl S5v.

“ A.a.0., Bl 551-57r.

3 A.a.0, Bl 55v, wo ich auf die im oben schon zitierten Passus befindlichen
Worte aufmerksam mache: ,[...] quom virtutis laudem in actione constare in-
telligeret atque predicaret”, die tibrigens hier ferner schon in der Vita vorkom-

250

am 25.01.2028, 11:45:11. - o —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf diese Weise gibt Guarino seinen Lesern ein vollstindiges
Bild sowohl der philosophischen als auch der biirgerlichen Ak-
tivitdt des groBten Sokratikers ohne einerseits sein Philosophieren
bloB auf Ethik, andererseits seine Ethik bloB auf erfolgreiche Pari-
netik zu reduzieren. Fiir ihn ist Platon letzten Endes schon deswe-
gen ein genau so groBer und echter Philosoph wie sein Meister
Sokrates, weil er genau dieselben ethischen Charaktersziige durch
sein philosophisches Leben aufwies, die auch Sokrates eigen gewe-
sen waren.*

Noch eines scheint hier erwdhnenswert zu sein. Guarinos Plato-
nis vita stiitzt sich, wie oben bemerkt, auf das dritte Buch des Dio-
genes Laertios. Ob dabei Guarino ein griechisches Manuskript
oder die lateinische Ubersetzung von Ambrogio Traversari oder
beides zusammen benutzte, darauf gehe ich hier nicht ein. Eines
mochte ich aber betonen: aus seiner Vita Socratis ist diejenige la-
teinische Vermittlung verschwunden, an die sowohl Petrarca, der
kein Griechisch konnte, als auch der vortreffliche Grazist Gian-
nozzo Manetti gehalten waren. Die Uberlieferung der lateinischen
nostri nur zu manchen nebenséchlichen Zwecken nutzend,* scheint
er aus den rein griechischen Quellen sein Portréit Platons als Ethi-

men; vgl. Anm. 44. Und die Erziihlung schlieBt mit folgender Feststellung (BI.
57r): ,,Tantum valebat philosophie ratio et opportuna factorum consiliorumque
conscientia®.

“ A.a.0., Bl. 53v, spricht Gurino von Sokrates: ,,quom Socrates omnem virtutis
ludem in actione poneret[...], mit denselben Worten also, mit denen er weiter
auch von Platon spricht; vgl. die vorangehende Anmerkung.

“ Im groBen und ganzen scheinen die lateinischen Autoren vor allem als Zeu-
gen von Platons Ruhm von Guarino angefithrt worden zu sein. Eine solche Rol-
le spielen jedenfalls die beiden auch von Petrarca und Manetti zitierten romi-
schen Schriftsteller, Cicero und Augustinus, die auf Bl. 60v erscheinen, der er-
ste als ,,orator maximus idemque philosophus eximius®, der dem Platon ,.adeo
... principatum attribuit, ut quom omnibus Aristotelem ingenio ac diligentia an-
teponeret, interiecit: ‘Platonem semper excipio™, der zweite als derjenige, der
»Platonem eiusque sectatores predicat et vere, ut dicitur, in celum extollit tam-
quam verissimos Dei viteque beate cognitores atque magistros®. Auf BL. 53r
spielt auch Vergilius dieselbe Rolle. Und wenn gleichfalls auf Blatt 53r ein
Zitat aus Catull vorkommt, wird ihm sofort ein anderes aus Isocrates hinzuge-
fugt, als ob Guarino aufweisen wollte, er sei in gleicher Weise wie in den latei-
nischen auch in den griechischen Autoren bewandert.

251

am 25.01.2028, 11:45:11. - o —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ker und eines vortrefflichen Verwirklichers der von ihm selbst ver-
kiindeten Ethik geschépft zu haben.

Quidquid percipitur, ad modum percipientis percipitur. Mit
diesem aristotelisch-scholastischem Satz stimmt im groBen und
ganzen die humanistische Platonrezeption iiberein. Wenn wir mit
Kristeller annehmen, daB die italienischen Humanisten des Quat-
trocento sich nur fiir die Ethik als ein einziges Gebiet der Philo-
sophie inter&ssicrtcn, so miissen wir zugeben, daB sie auch dieses
Gebiet auf eine ganz spcnﬁsche Weise faBten. Es gibt natiirlich
humanistische Schriften, die einer mehr oder weniger systemati-
schen Auslegung ethischer Doktrinen der Antike gewidmet sind; es
gibt z. B. das Isagogicon moralis disciplinae von Leonardo Bruni,
we drei antike ethische Doktrinen — die mit der platonischen iiber-
einstimmende aristotelische, die stoische und die epikureische —
kurz und klar dargestellt und miteinander verglichen werden; es
gibt Lorenzo Vallas (der eine echt philosophische Geisteshaltung
besaB und unter den italienischen Humanisten mit Recht als wirkli-
cher Philosoph gelten darf) Dialog De vero bono sive de vo-
luptate; es gibt ferner Cosimo Raimondis polemischen Brief Quod
recte Epicurus summum bonorum in voluptate constituerit male-
que de ea re Academici, Stoici Peripateticique senserint; es gibt
auch finf Biicher der unvollendeten Schrift De morali disciplina
von Francesco Filelfo. Hinzu kommen natiirlich auch verschiedene
Nachldsse — vor allem die Inaugurationsvortrége — der humanisti-
schen Auslegungen ethischer Schriften des Aristoteles und anderer
antiker Philosophen.® Das ethische Interesse italienischer Humani-
sten driickte sich aber auch noch anders aus. Es richtete sich nicht
so sehr auf bloB ethische Ideen, sondern vielmehr auf deren Ver-
wirklicher, die diese Ideen in threm Leben und Wirken lebten,
mochten sie Philosophen oder Staatsminner oder auch Vertreter
anderer Professionen sein. In dieser Hinsicht waren die italieni-
schen Humanisten sehr von der Vorstellung, Philosophie praktisch
auszuiiben, beeinfluBt, die ihren vermeintlichen Ahnen und reellen
kulturellen Vorgéngern, den alten Romern, darunter auch und be-
sonders dem Cicero, eigen war. Petrarca verstand dies gut, obwohl
er diesem Gedanken nicht ganz zustimmte, insofern er von einer
besonderen rhetorischen Fihigkeit der romischen nostri sprach.

% Wie man z. B. der oben (Anm. 9) zitierten Anthologie Milllners entnehmen
kann,

252



https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Hauptobjekt schriftstellerischer Tétigkeit der Humanisten war
mehr Geschichte als Philosophie, mehr ethisches Leben als Moral-
philosophie. An der abstrakten Denkweise wenig interessiert,
scheinen sie ihr das Konkrete vorzuzichen. Wir haben hier nur
zwei Beispiele der vor allem zur Geschichtsschreibung gehérigen
literarischen Form in den Blick genommen, nur zwei Biographien
der Philosophen. Diese Form wurde aber sehr hiufig von den Hu-
manisten gepflegt. In den italienischen Handschriften der Renais-
sance befinden sich unzahlige specimina derartiger philosophischer
oder paraphilosophischer Literatur.” In diesen Biographien spie-
gelt sich wohl am besten die spezifische Tendenz der studia huma-
nitatis wider, die, wenn sie sich auch auf die Philosophie richteten,
sicherlich auch die Philosophie als etwas Konkretes und Men-
schenbezogenes betrachteten. Mit welchem Erfolg, haben wir in
dieser bescheidenen Studie niher zu bestimmen versucht.

7 Vgl. oben Anmerkung 30.
253

hittps://dol.org/10.5771/8783495993705-228 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[ r—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

