
n. Platon der italienischen Humanisten. Einige Bemer­
kungen über Petrarca, Giannozzo Manetti und Gua­
rino Veronese

Juliusz Domanski

Es wird hier von keinen großen Denkern der Renaissance gespro­
chen, von keinen solchen Philosophen wie Marsilio Ficino oder 
Pico della Mirandola, von keinem Pietro Pomponazzi oder Giorda- 
no Bruno, sondern von den italienischen Humanisten. Den Unter­
schied zwischen den ersteren und den letzteren, zwischen Philoso­
phen der Renaissance und Humanisten derselben Epoche, verstehe 
ich nach der Art und Weise, nach der er vor einem halben Jahr­
hundert von Paul Oskar Kristeller herausgearbeitet und formuliert 
wurde. Kristeller zieht nämlich eine scharfe Grenze zwischen der 
Philosophie und dem Humanismus, indem er schreibt: „the Italian 
humanists on the whole were neither good nor bad philosophers, 
but no philosophers at all“,* und zumal der Renaissanceforscher 
darauf aufmerksam macht, daß die Humanisten des 14. bis 
16.Jahrhunderts sich absichtlich nur mit den streng bestimmten 
Fachgebieten befaßten, daß sie nämlich Grammatik, Rhetorik, Poe­
tik, Geschichtsschreibung ausübten, und außerdem ja auch Mo­
ralphilosophie, aber nur dieses und gar kein anderes Gebiet des 
Philosophierens, auf dem sie vielmehr philosophische Publizisten 
bzw. Essayisten als Fachphilosophen waren und Werke verfaßten, 
die kaum etwas mit der professionell ausgeübten Philosophie zu 
tun hatten.1 2

Nach diesem Unterscheidungsprinzip sind auch für mich, wie 
für Kristeller, ein Ficino oder ein Pico keine echten Humanisten, 
mochten sie auch - was übrigens der Fall war - eine echt huma­
nistische Formung erhalten haben und nach der humanistischen Art 
und Weise stilisierte Schriften verfassen. Und umgekehrt: ein Pe­
trarca oder ein Leonardo Bruni oder ein Guarino Guarini Vero­
nese, auch wenn sie ihre Aufmerksamkeit den antiken und mit­

1 P. O. Kristeller: Renaissance Thought and its Sources. Ed. by M. Mooney.
New York 1979, S. 91.
2A.a.O., S. 22-23.

229

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


telalterlichen Philosophen mehr oder weniger widmeten, waren 
doch aus den oben genannten Gründen eben und bloß Humanisten 
und keine Philosophen.

Unseren weiteren Erwägungen, die sich mit einigen konkreten, 
auf Platon bezogenen, humanistischen Texten befassen werden, 
müssen wir nebst dieser einleitenden Notiz noch drei andere Be­
merkungen allgemeineren Charakters vorausschicken. Die erste be­
zieht sich auf die übrigens offensichtlich unterschiedliche Kenntnis 
der Platonischen Texte im 14. und im 15.Jahrhundert; die zweite 
versucht, den spezifischen Charakter der, nicht nur auf Platon und 
überhaupt auf die antike Philosophie, sondern auch auf das ge­
samte antike Erbe gerichteten Studien sowohl der italienischen Phi­
losophen als auch der italienischen Humanisten, klar zu machen; 
die dritte soll - im engen Zusammenhang mit der zweiten - einen 
besonderen Aspekt des humanistischen Interesses für die Ethik nä­
her bestimmen.
1. Die Unterschiedlichkeit des Zustandes Platonischer Texte im la­
teinischen Westen vor und nach dem 15.Jahrhundert braucht nur 
sehr kurz in Erinnerung gerufen zu werden. Während der ersten 
Jahrzehnte des 15.Jahrhunderts hat sich der vorige, sehr magere 
Bestand lateinischer Platon-Texte sowohl dank der Importierung 
zahlreicher griechischer Manuskripte aus Byzanz nach Italien als 
auch und vor allem dank der von Leonardo Bruni gemachten Über­
setzungen einiger Dialoge Platons wesentlich vergrößert, obwohl 
sich die volle Latinisierung Platonischer Werke erst mit Ficinos 
Übersetzung 1484 vollziehen sollte. Die Gewinnung seiner griechi­
schen Texte war zwar für diese Änderung unentbehrlich, aber nicht 
genügend. Wir werden bald sehen, wie schwer es selbst für einen 
der begabtesten und vortrefflichst auch im Griechisch ausgebilde­
ten Humanisten wie Giannozzo Manetti war, eine synthetische 
Charakteristik Platons aufgrund der nur griechischen Überliefe­
rung zu zeichnen, und wie unentbehrlich für die platonischen Stu­
dien der Humanisten einerseits die Übersetzungen der Platontexte 
ins Lateinische, andererseits die seit den römischen Zeiten in der 
lateinischen Sprache bestehenden Auslegungen sowohl der Platoni­
schen Doktrin als auch der Persönlichkeit Platons waren. Und dies 
ist nicht nur, wie es scheint, deswegen so gewesen, weil anfangs 
nur sehr wenige Exemplare griechischer Platontexte vorhanden 
waren. Auch und wohl vor allem deswegen, weil - einer weit ver­
breiteten Meinung zum Trotz - die meisten damaligen, aber auch 

230

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


späteren Humanisten zwar hervorragende Latinisten, aber nicht 
gleichfalls gewandte Gräzisten waren.3 Voraussichtlich fiel es den 
meisten italienischen Humanisten gewiß leichter, Platon aus der 
Sicht entweder der seit jeher latinisierten griechischen oder lateini­
schen Doxographie und Anekdoten zu studieren.
2. Es wäre aber ein Mißverständnis, sich diese Studien als rein 
philosophiehistorische einer entsprechend unserer modernen For­
schungsart- und -weise verfahrenden Disziplin vorzustellen. Ein 
heutiger Historiker der Philosophie ist bemüht, den Anschauungen 
eines antiken Philosophen gegenüber, die er analysiert und inter­
pretiert, weder eigene Bewertungen noch eigene Überzeugungen 
entgegenzubringen. Er wird also, anders gesagt, ihnen gegenüber 
doktrinär und axiologisch gleichgültig bleiben. Solch eine 'unen­
gagierte', neutrale Stellungnahme nicht nur hinsichtlich der Philo­
sophie, sondern auch hinsichtlich der vielfältigen Elemente antiken 
Erbes scheint sowohl im Mittelalter als in der Renaissance durch­
aus unmöglich gewesen zu sein. Es gibt aber eine allgemein von 
den Renaissancehistorikem gehegte Überzeugung, daß erst die Hu­
manisten der Renaissance diejenigen Forscher des antiken Nach­
lasses waren, denen es möglich war, aufgrund der ihnen bewußten 
zeitlichen Distanz wegen, die sie von der Antike trennte, aufs neue 
zu erkennen, zu verstehen und einzuschätzen - und daß sie dadurch 
erst so zu verfahren vermochten; dies im Gegensatz zu den mit­
telalterlichen Scholastikern, die sich angesichts des antiken Erbes 
und insbesondere angesichts der antiken Philosophien so verhiel­
ten, als ob die antiken Philosophen ihre Zeitgenossen wären, die 
man distanzlos wie die mittelalterlichen Philosophen interpretieren 
und benutzen konnte.  Darüber hinaus aber ist festzuhalten, daß 
auch die Humanisten, besonders die des 15.Jahrhunderts, auf 
keinen Fall nur als uneigennützige Forscher der Antike zu be­
trachten sind. Auch sie waren, wie die mittelalterlichen Scholasti­
ker, vor allem Nutznießer des antiken Nachlasses und wollten dies 
auch bleiben. Der Begriff 'Nutznießer' bezeichnet diejenigen, die in 
den antiken Texten - nicht nur in den philosophischen, sondern 
auch in verschiedenen anderen Texten - vor allem Antworten auf 

4

3 Vgl. z. B. Ch. B. Schmitt A Critical Survey and Bibliography of Studies on 
Renaissance Aristotelianism. Padua 1971.
4 Vgl. E. Garin: La crisi del pensiero medievale. In E. Garin: Medioevo e Rina- 
scimento. Studi e ricerche. Bari 1966, S. 105-106.

231

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihre eigenen aktuellen Fragen und Bedürfnisse suchten; mit ande­
ren Worten: daß sie die Texte als ein durchaus aktuelles, in gar 
keiner Hinsicht veraltetes Gedankengut betrachteten, das sich nicht 
nur erforschen, sondern auch und vor allem für ihr eigenes und 
ihrer Zeitgenossen Leben nützen ließe. Solch eine Auffassung der 
Renaissance-Humanisten war übrigens mit der der Renaissance­
philosophen identisch. Der Unterschied bestand nur - wie schon er­
wähnt - darin, daß die Humanisten sich prinzipiell mit viel enger 
gefaßten Themen philosophischer Probleme befaßten und daß sie 
auch Probleme aus diesem begrenzten Rahmen anders als die Phi­
losophen zu erörtern suchten.
3. Der obengenannten spezifischen Einstellung zur Antike scheint 
bei den italienischen Humanisten eine besondere Motivierung zu 
Grunde gelegen zu haben. Man könnte sie als deren „römisch-pa­
triotisches“ Bewußtsein bezeichnen, genauer noch: als ihr nationa­
les und kulturelles Identitätsbewußtsein in Hinsicht auf die antiken 
Römer. Ich möchte diese für uns ein wenig sonderbare Bewußt­
seinshaltung zunächst am konkreten Material aus Petrarcas Rerum 
memorandarum libri exemplifizieren.

In diesem Werk werden die moralisch belehrenden Ereignisse 
aus der Vergangenheit um die folgenden drei Kategorien ihrer Hel­
den herum gruppiert: extemi, nostri und modemi oder recentiores. 
Zur ersten Kategorie gehören vorwiegend die antiken Griechen 
(Graeci), dementsprechend bilden die zweite Gruppe die antiken 
Römer. Die dritte Gruppe der modemi enthält diejenigen, die in 
den nachantiken Zeiten lebten. Aber die stets von Petrarca ge­
brauchte Bezeichnung nostri hebt doch eine besondere Beziehung 
zwischen ihm und den antiken Römern hervor: er selbst nämlich 
bestätigt mit dieser Bezeichnung seine eigene Zugehörigkeit zu den 
antiken Römern sowohl als Italiener - und insbesondere als Italie­
ner, der die republikanische Option gewählt hat5 - als auch als 
Lateiner und Benutzer der lateinischen Kultur und Sprache. Unten 
werden wir von einer aus unserer Sicht ebenfalls eigenartigen, das 
Latein betreffenden Diskussion der italienischen Humanisten spre­
chen.

5 Vgl. Th. E. Mommsen: Medieval and Renaissance Studies. Ed. by E. F. Rice. 
Ithaca N. Y. 1959, S. 106-129 (Aufsatz: Petrarch’s Conception of the Dark 
Ages).

232

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun sehen wir noch zu, welche Denker sich unter den Petrarki- 
schen modemi befinden. Zu ihnen gehört nämlich nicht nur Petar- 
cas Landsmann Dante Alighieri, der etwa ein halbes Jahrhundert 
älter als er war, sondern auch Karl der Große, der mehr als fünf 
Jahrhunderte vor Petraca lebte und sich selbst römischer Kaiser 
nannte. Daraus ließe sich schließen, daß Petrarca sich selbst eben­
falls für einen Römer hielt, einen Römer wie Valerius Maximus, 
dem er die Mehrzahl seines faktographischen und anekdotischen 
Materials verdankte und der sich zwar des Fürworts nostri zur 
Benennung seiner römischen Mitmenschen in seinen Rubriken 
nicht bediente, der aber von den Nicht-Römern gleichfalls unter der 
Benennung extern erzählte. Karl der Große dagegen, ja auch Ro­
bert, König von Neapel und Sizilien, den Petrarca sehr schätzte, 
waren für ihn, anders als er selbst, keine Römer mehr. Daß diese 
Denk- und Redeweise auch später im reifen Humanismus des 
Quattrocento zutagetritt, kann man nicht nur mit der unten behan­
delten Vita Socratis Giannozzo Manettis belegen, sondern auch mit 
vielen anderen Texten, die diesen Sprachgebrauch deutlich ma­
chen.6

Ich gehe zum zweiten Beispiel derselben Einstellung über, das 
ich dem Humanismus des relativ frühen Quattrocento entnehme. 
Es legt nahe, daß es sich hier nicht nur um einen möglicherweise 
oberflächlichen Sprachgebrauch, sondern vielmehr um eine tief 
verwurzelte Denk- und Sprachweise handelt.

Im Jahre 1435 fand auf dem päpstlichen Hof zu Florenz eine 
Diskussion statt, in der das Problem erörtert wurde, ob im antiken 
Rom das einfache Volk und die Gebildeten sich ein und derselben 
oder zweier verschiedener Sprachen bedient hätten. Die Antworten 
fielen recht unterschiedlich aus. Nach Leonardo Brunis Auffassung 
hat das antike römische Volk eine andere Sprache als die der ge­
bildeten Elite gesprochen. Die Sprache des Volkes, meinte Bruni, 
hatte keine Flexion, was bedeutet, daß die zwei in der Antike ge­
brauchten Sprachen sich genauso unterschieden wie das zu seinen 
Lebzeiten gesprochene Latein und das volgare. Brunis Gegner war 
Flavio Biondo, der zwar einen Unterschied zwischen der Sprache 
des Volkes und der Sprache der Gebildeten im antiken Rom zuließ, 

6 Siehe Th. E. Mommsen: a.a.O., S. 121; vgl. ebenfalls G. Martellotti: Nota in- 
troduttiva. In: Petrarca: Prose, a cura di G. Martellotti e di P. G. Ricci, E. Cor- 
rara, E. Bianchi. Milano 1955, S. 270.

233

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber nicht zugeben wollte, daß die Volkssprache keine Flexion 
hatte. Die Diskussion wurde fortgesetzt und weitete sich aus. Im 
Jahre 1449, also schon nach dem Tode Leonardo Brunis, äußerten 
sich Poggio Bracciollini und Lorenzo Valla gegen ihn, während 
Leonello d’Este und Angelo Decembrio die Meinung Brunis ver­
traten. Sehr interessant war hingegen Guarino Guarinis Auffas­
sung dazu: er stellte sich gegen Brunis Meinung, die römische 
Volkssprache hätte keine Flexion gehabt. Als Argument diente ihm 
einerseits die Tatsache, daß die Relikte der Deklination im damali­
gen Spanisch bestanden. Andererseits betonte er, daß das Volk in 
Konstantinopel ein Griechisch mit Flexion, Aspiration und Akzen­
ten sprach. Diese Diskussion, die vor mehr als hundert Jahren 
Remigio Sabbadini aus den humanistischen Handschriften zutage- 
brachte,7 legt indes ein deutliches Zeugnis für die Neugier der Hu­
manisten als der Triftigkeit ihrer Philologie ab. Sie verstanden es 
zwar, den Stil der antiken Schriftsteller geschickt nachzuahmen, 
verdankten die Perfektion ihrer Nachahmung indes nur ihrem di­
stanzierten Bewußtsein, daß sie nämlich von der Antike tausend 
Jahre entfernt waren. Und auch das Bedürfnis solch einer Nach­
ahmung, die dem Mittelalter gänzlich unbekannt gewesen war, 
konnte auch nur aufgrund eines solchen Bewußtseins entstehen. 
Grundsätzlich jedoch waren sie wohl trotzdem vor allem Benutzer 
des antiken Erbes als rein methodisch und historisch vorgehende 
Forscher.

Aus den zwei bisher dargestellten Momenten, die an der For­
mung der humanistischen Geisteshaltung mitwirkten - erstens dem 
langsamen Zuwachs und der langsamen, sich sukzessiv vollziehen­
den Rezeption Platonischer Texte, zweitens dem „römischen“, dem 
historischen Bewußtsein italienischer Nutznießer des antiken Erbes 
- kann man ein drittes, die beiden vorigen gewissermaßen syntheti­
sierenden Momente erkennen, das zugleich als wesentliches Merk­
mal des humanistischen Bewußtseins gelten kann. Es handelt dabei 
sich um die Tatsache, daß die Humanisten des Quattrocento in ih­
rer Einstellung gegenüber Platon ihre römischen Ahnen auf eine 
besondere Weise nachahmten. Wenn sie sich nämlich mit den tri­
vialen artes, mit Geschichtsschreibung und mit Ethik, aber nicht 
mit der gesamten Philosophie befaßten, so wiederholten sie gewis­

7 R. Sabbadini: La scuola e gli studi di Guarino Guarini Veronese. Catania 
1896, S. 147-150.

234

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sermaßen sowohl die römische Zurückhaltung gegenüber der spe­
kulativen Philosophie, die sich im altrömischen, von Cicero über­
lieferten Spruch paucis philosophari widerspiegelt,8 als auch im 
großen und ganzen das von Cicero selbst vertretene Prinzip des 
sich mehr auf die bürgerliche Rhetorik als auf die philosophische 
Spekulation stützenden Ideals des vir bonus. Zu dieser altrömi­
schen Auflassung, die sich besonders im humanistischen Platon- 
bild erkennen läßt, ist auch die christliche Auffassung hinzuzu­
fügen, insbesondere die des hl. Augustinus, wie es beispielsweise 
bei Petrarca der Fall ist.

Was jedenfalls offenkundig ist, ist die besondere Weise, in der 
die Humanisten Moralphilosophie betrieben. Was sie nämlich in 
diesem Gebiet geleistet haben, scheint aus all den oben skizzierten 
Faktoren in dem Sinn zu resultieren, daß ihrer Meinungen nach das 
Ethische sich viel besser als in den allgemeinen ethischen Normen 
in ihren einzelnen, von einem konkreten ethischen Subjekt vollzo­
genen Verwirklichungen widerspiegelt, wie aus der Geschichte zu 
ersehen ist. Wenn auch die folgenden Sätze aus Ludovico Carbo- 
nes Praefatio habita in principio lecturae Luciani et Valerii9 als 
scheinbarer Gemeinplatz gelten könnten, so drücken sie doch das 
Wesentliche des humanistischen Konkretismus aus:

„[...] historiae [...] praeclarum munus illud est, ut ad 
imitanda clarorum virorum facinora iuvenum animos ala- 
criores efficiat et quae a philosophis disputata lentius per- 
suadent allatis exemplis confirmet atque ad Studium imi- 
tationis accendat. Monent philosophi amandam patriam, 
colendam pietatem, servanda promissa, nulhim pro salute 
civitatis periculum vitandum. Honesta quidem oratio est, 
sed ad rem horret animus. [...] Cum autem in historicis 
legimus apud Athenienses Codrum, apud Romanos De- 
cium se ipsum pro exercitus incolumitate devovisse, quis 
adeo vitae cupidus esse poterit, qui non omni ratione pa­
triam defendendam putet et, si opus sit, pro re publica in- 
tereat? [...] Ad hanc autem rem maxime conducere vide- 
tur Valerius, qui ex rebus gestis ita singularum virtutum 

8 Cicero: Tusculanae disputationes n, 1,1: „Neoptolemus quidem apud Ennium 
‘philosophari sibi* ait ‘necesse esse, sed paucis; nam omnino haud placere’“.
9 In: K. Müllner: Reden und Briefe italienischer Humanisten. Wien 1899, S. 
88-89.

235

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genera excerpsit, ut non tarn erudire mortales quam eos 
bonos reddere visus sit.“

Von diesen Bemerkungen allgemeineren Charakters, mit denen 
das Quattrocento vorweggenommen wurde, und die noch nichts mit 
Platon zu tun hatten, kehren wir nun zum vorangehenden Jahrhun­
dert zurück und lenken unsere Aufmerksamkeit auf einige Aussa­
gen Petrarcas, die uns zugleich als Übergang vom Allgemeinen 
zum Konkreten, d. h. zum auf Platon Bezüglichen, dienen werden.

Das Platonbild, das in Petrarcas gelehrten Schriften erscheint, 
ist immer noch mittelalterlich zu verstehen, sowohl was die Kennt­
nis platonischer Schriften wie auch was den Inhalt und den Cha­
rakter platonischen Philosophierens anbelangt. Platon galt im Mit­
telalter vor allem als Naturphilosoph, während Aristoteles im frü­
hen Mittelalter fast ausschließlich als Logiker betrachtet wurde. 
Während jedoch seit der Wende des 12. und 13.Jahrhunderts ein 
ganz anderes Bild des Aristoteles aufgrund seiner durch die lateini­
schen Übersetzungen immer besser anzueignenden physischen, 
metaphysischen und ethischen Werken auftauchte, blieb Platon 
auch im 14.Jahrhundert immer noch derselbe Naturphilosoph, den 
das Mittelalter aus dem ersten Teil des in der Übersetzung und mit 
dem Kommentar des Calcidius erhalteten Timaios gekannt hatte. 
Unter den anderen Quellen, aus welchen Platons Lehre im lateini­
schen Westen bekannt wurde, waren am wichtigsten die Schriften 
des hl. Augustinus; eine geringere Bedeutung dagegen scheinen die 
philosophischen Schriften Ciceros gehabt zu haben. Die beiden 
antiken Autoren brachten natürlich wichtige Ergänzungen zu dem 
im Timaios vorhandenen Bild Platons als eines Naturphilosophen. 
Aus Augustinus’ Schriften, besonders aus den Confessiones und 
De vera religione - wo er sich übrigens unter dem gemeinsamen 
Namen der Platonici versteckt - konnte er als Vorläufer der christ­
lichen Lehre vom Logos verstanden werden. Ciceros philosophi­
sche Werke ergänzten das im ersten Teil des Timaios vorhandene 
Platonbild mit vielen noch wesentlicheren, nicht nur seine Lehre, 
sondern auch seine Person betrefflichen Details. Auffallend ist, daß 
die von Heinrich Aristipp im 12.Jahrhundert übersetzten Schriften 
Phaidon vm&Menon, so wie auch der im 13.Jahrhundert von Wil­
helm Moerbeke übersetzte Teil des Parmenides, wie es scheint, 
kein großes Interesse gefunden haben und in Vergessenheit geraten 
sind, so daß, vom ersten Teil des Timaios abgesehen, Platons 

236

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriften dem lateinischen Mittelalter aus unmittelbarer Überlie­
ferung nur teilweise und nicht überall bekannt waren.10 11

Somit verwundert Petrarcas Bemühung nicht, Griechisch zu ler­
nen, und zwar mit der Absicht, Platon auch griechisch lesen zu 
können. Die Art und Weise, in der er das in seinem Secretum be­
kennt, ist - nebst seiner Verteidigung der Dichtung - das, was 
Petrarcas Verhältnis zu Platon vom mittelalterlichen Bild Platons 
als Naturphilosophen am ausdrücklichsten zu unterscheiden 
scheint, Hinweise, auf die genauer einzugehen ist. Nun notieren wir 
nur im allgemeinen, daß die meisten Hinweise Petrarcas auf Platon 
von Hinweisen auf die beiden obengenannten antiken Autoren be­
gleitet werden und daß nur diejenigen, die sich auf Platons Timaios 
beziehen, als unmittelbare Referenzen gelten können, obwohl er in 
De sui ipsius et multorum ignorantia liber (indem er die Meinung 
seiner Gegner, Platon habe gar keine Schriften hinterlassen, ab­
lehnt), behauptet, daß er mehrere Schriften Platons in lateinischer 
Übersetzung besitze.11 Was also die platonischen Quellen anbe­
langt, scheint Petrarca in derselben Situation gewesen zu sein, in 
welcher seine mittelalterlichen Vorgänger und Zeitgenossen sich 
befanden. Desto wichtiger ist, welche platonischen Themen er sich 
auswählte und wie er sie behandelte.

10 Die Texte mit ausführlicher Besprechung der Überlieferung in: Plato Lati- 
nus. Ed. R. Klibansky u.a., Bd, 1-3. Dazu P. O. Kristeller: Renaissance 
Thought and its Sources, S. 153: („The translators of the twelfth and thirteenth 
centuries did not entirely forget the writings of the Platonist school“) und S. 
302 (in Anm. 16 und 17 weitere Literatur). Vgl. auch E. Garin: II ritomo dei 
filosofi antichi. Napoli 1983, S. 19-21 (S. 20 erwähnt Garin die Handschrift der 
Bibliothcque Nationale Paris Lat. 5657 A, die die Übersetzung von Phaidon 
enthält und von Petrarca glossiert wurde).
11 Petrarca: De sui ipsius et multorum ignorantia. In: Francesco Petrarca: Prose, 
a cura di G. Martellotti e di P. Ricci, E. Carrara, E. Bianchi. Milano - Napoli 
1955 (unten zitiert: Martellotti), S. 756: „[...] Platonem, prorsus illis et incogni- 
tum et invisum, nihil scripsisse asserunt, preter unum atque alterum libel- 
lum.[...] Nec literatus ego, nec grecus, sedecim vel eo amplius Platonis libros 
domi habeo.[...] Si non credunt, veniant et videant.[...] Neque grecos tantum, 
sed in latinum versos aliquot nunquam alias visos aspicient literatissimi homi- 
nes“. Daß Petrarca aus der unmittelbaren Tradition nur den Timaios zitiert, 
schließe ich aus Referenzen im Martellottis-Kommentar. Vgl. Anm. oben.

237

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nehmen wir einmal die oben erwähnte Stelle aus dem Secretum 
in den Blick, wo er seine durch Augustinus’ Vermittlung gewon­
nene Kenntnis des Platonismus offen bekennt, so stellen wir fest, 
daß es sich zwar um das auf Gott und Gottes Wirkung gerichtete 
Denken (divinorum cogitatio) handelt, daß aber dieses Denken 
keinen spekulativ-theologischen, sondern vielmehr einen ethisch­
praktischen Charakter aufweist. Petrarcas divinorum cogitatio be­
deutet zunächst, sich von dem Sinnlichen abzuwenden und sich 
von den Lüsten femzuhalten, d.h. sie hängt von einem derartigen 
Sich-Abwenden und Sich-Fernhalten entschieden ab. Dazu - was 
vielleicht noch wichtiger ist - wird Platons Lehre als 'Ermahnung' 
(coelestis doctrina Platonis admonef) aufgefaßt. Aus dem weite­
ren Kontext sehen wir klar, daß es um Petrarcas eigenes Moralle­
ben geht, und daß er bereits in diesem Punkt die Unterstützung der 
Platonischen Doktrin ins Auge faßt.12 Somit haben wir sicher 
Recht zu behaupten, daß sich Petrarca im Secretum für Platon zu­
nächst als Moralphilosophen interessierte und in der wenig frucht­
bringenden Lektüre seiner Dialoge moralische Unterstützung such­
te.

Es fehlen natürlich bei Petrarca auch andere, mehr spekulative 
philosophische Themen aus Platon nicht, unter denen auch solche, 
die aus seiner unmittelbaren Lektüre der ersten Hälfte des ins La­
teinische von Calcidius übersetzten und kommentierten Timaios 
stammen. Auch solche Themen werden jedoch von ihm aus der 
Sicht entweder des Calcidius oder anderer lateinischer Autoren 
formuliert und erläutert. So befaßt er sich z.B. in De sui ipsius et 
multorum ignorantia mit der platonischen Weltschöpfung, von der 
er natürlich im Timaios gelesen hatte, die er aber mittels der epiku­

12 Petraca: Secretum, in Martellotti, S. 98-100: Habes igitur quod te vel
maxime ab omni divinorum cognitione dimoveat. Quid enim aliud celestis doc­
trina Platonis admonet, nisi animum a libidinibus corporeis arcendum et era- 
denda fantasmata, ut ad pervidenda divinitatis archana, cui proprie mortalitatis 
annexa cogitatio est, purus expeditusque consurgat? Scis quid loquor, et hec ex 
Platonis libris tibi familiariter nota sunt, quibus avidissime nuper incubuisse 
diceris. Fr. Incubueram, fateor, alacri spe et magno desiderio; sed peregrine 
lingue novitas et festinata preceptoris absentia preciderunt propositum meum. 
Ceterum ista mihi, quam memoras, disciplina et ex scriptis tuis et aliorum pla- 
tonicorum relatione notissima est.“ Im ummittelbar folgenden Text wird Cicero 
zitiert. Somit wird sowohl Cicero als Augustinus den Platonici zugerechnet

238

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reischen Polemik des Velleius aus Ciceros De natura deorum wie- 
dergibt und in einer subtilen Weise verteidigt.13 14 Wir sehen also, daß 
auch dort, wo er den Platonischen Text auf lateinisch lesen konnte 
und tatsächlich las, er die vermittelnde Hilfe seiner geliebten latei­
nischen Schriftsteller nutzte.

Mit den Ansichten Platons befaßt sich Petrarca übrigens nicht 
als Philosoph, den lediglich die Gedanken eines anderen Philoso­
phen inspirieren, sondern vielmehr entweder als christlicher Gläu­
biger oder auch als Dichter, der sich mit den Anschauungen und 
Tendenzen der geistigen Welt auseinandersetzt. In dieser letzten 
Hinsicht sind besonders die Überlegungen wichtig, die den Wert 
und Unwert der Dichtung im dritten Buch der Invectivae contra 
medicum betreffen. Außer einem interessanten Versuch, aus Pla­
tons Unterscheidung der haple diegesis und der mimesis - mit 
Hilfe der von Boethius in der Consolatio philosophiae gebrauch­
ten Benennung scenicae meretriculae™ - eine Verteidigung der 
Epik zu konstruieren,15 unternimmt Petrarca dort aus christlicher 

13 Petrarca: De sui ipsius et multorum ignorantia. In: Marteilotti, S. 730-732 
und 732-736, insbesondere S. 732: „[...] legant apud Calcidium in Thimeum 
Platonis secundo commentario Vgl. S. 736-738, wo hinsichtlich der pla­
tonischen Auffassung der Weltschöpfung ex praeiacente materia, diese mit den 
Worten des Ciceronischen Epikureers Velleius in Frage gestellt wird (De natu­
ra deorum 1,18, 19: „Que mollitio, que ferramenta? qui vectes? que machine? 
qui ministri tanti muneris fuerunt? Quemadmodum autem obedire et parere vo- 
luntati architecti aer, ignis, aqua, terra potuerunt?“), ironisiert Petrarca als 
christlicher Denker, der die creatio ex nihilo nicht nur selbst annimmt, sondern 
auch geneigt ist, eine vergleichbare Idee Platon zuzuschreiben: „Questio diffi- 
cilis et irreligiosi animi. Ita enim quasi de lignario aut ferrario fabro querit, non 
de Ülo, de quo scriptum est: ‘Ipse dixit, et facta sunt.’ [...] Hic profecto 
mundum fecit ex nichilo, vel si, ut philosophi quidam volunt, ex informi 
materia, quam ‘ylen’ Grai quidam, alii ‘silvam’ vocant, factus est mundus. Hec 
ipsa, ut alt Augustinus, facta est de omnino nichilo.“
14 Boethius: De consolatione philosophiae I, pr.l(Z. 26-40 in der Ausgabe von 
E. Gegenschatz undO. Gigon. Turici 1969).
15 Petrarca: Invectivae contra medicum, liber tertius. In: Marteilotti, S. 664: „... 
in ultimo agmine poetarum quidam sunt quos scenicos vocant, ad quos pertinet 
illud Boetii [siehe die vorangehende Anmerkung], et quicquid a quolibet contra 
poetas vere dicitur, et hi quidem ipsos inter poetas contemnuntur, qui quales 
essent Plato ipse declaravit in sua Republica, quando censuit urbe pellendos

239

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sicht auch eine Verteidigung Platons gegen Aristoteles, eine Vor­
wegnahme des im 15.Jahrhundert so oft vorkommenden Themas.16 
Seine Verteidigung der Dichtung ist sowohl mit christlichen Argu­
menten untermauert als auch mit denen eines Dichters und eines 
Enthusiasten des schönen Stils.17

Dieser Verteidigung der Dichtung mit Hilfe der platonischen 
Differenzierung der haple diegesis und der mimesis schließt sich in 
De sui ipsius et multorum ignorantia die Verteidigung Platons 
selbst gegen die aristotelisierenden Scholastiker an. Sie kommt in 
einem spezifisch petrarkischen, antischolastischen und zugleich 
antiaristotelischen Kontext zum Vorschein. Antischolastisch be­
deutet hier: die vorwiegende Rolle des aristotelischen Szientismus 
und der aristotelischen Spekulation vom Standpunkt eines nicht 
nur gläubigen, sondern auch ethisch bestimmten und den guten 
Willen dem scharfen Intellekt vorziehenden einfachen Christen 
beanstandend. Dies erfolgt also vom Standpunkt einer Ethik, die 
unter anderem in folgende Worten gefaßt ist:

„Tutius est voluntati bone ac pie quam capaci ac largo in- 
tellectui operam dare. Voluntatis siquidem obiectum, ut 

[Martellotti verweist auf Rep. 398 a und 607 b, J.D.]. Ut enim constet non de 
otnnibus eum sensisse, sed de scenicis tantum, ipsius Platonis ratio audienda 
est ab Augustino posita: quia, scilicet, ludos scenicos ‘indignos deorum maie­
state et bonitate’ censebat In quo multos sui temporis notavit eius generis 
poetas. Ita enim fere accidit, ut vilia quelibet multa sint. Id tarnen Platonis 
iudicium non modo heroycis atque aliis nil nocebat, immo vero multum prode- 
rat, quoniam velut excussor poeticam ingressus in aream, valido verbi flabro 
grana discrevit a paleis. Quando autem Homerus apud illos, quando Vergilius 
apud nos, aut alii illustres scenicis ludis operam dederunt? Profecto nunquam, 
sed de virtutibus, de natura hominum ac rerum omnium, atque omnino de 
perfectione humana, stilo mirabili... tractaverunt“. Zu bemerken ist, daß Aug. 
De civ. Dei VH, 13, worauf Martellotti uns mit Recht verweist, nicht vom 
Wert der auf die Beschreibung der Tugend und der Natur bezogenen Epik 
spricht, und daß das oben Zitierte aus Petrarcas eigenen Erfahrungen zu stam­
men scheint. Außerdem ist hinzuzufügen, daß die platonische Unterscheidung 
von haple diegesis und mimesis in Rep. 393 e - 394 b erörtert wird.
16 Zu diesem Thema vgl. neulich E. Garin: n ritomo dei filosofi antichi, S. 79- 
95 (Kapitel: Platonismo e aristotelismo: dalla comparatio alla concordia).
17 Martellotti, S. 662-664.

240

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sapientibus placet, est bonitas: obiectum intellectus est ve- 
ritas. Satius est autem bonum veile quam verum nosse. II- 
lud enim merito nunquam caret; hoc sepe etiam culpam 
habet. Itaque longe errant qui in cognoscenda virtute, non 
in adipiscenda, et multo maxime qui in cognoscendo, non 
amando Deo tempus ponunt. Nam et cognosci ad plenum 
Deus in hac vita nullo potest modo, amari autem potest 
pie atque ardenter; et utique amor ille felix semper, co- 
gnitio vero nonnunquam misera, qualis est demonum, qui 
cognitum apud inferos contremiscunt.“18

Im Kontext der so aufgefaßten christlichen Moralität wird in den 
weiteren Erwägungen Platon dem Szientisten Aristoteles mehrmals 
entgegenstellt und als philosophiae princeps vorgezogen. Die Ar­
gumente, mit denen Petrarca Platons Überlegenheit zu beweisen 
versucht, sind jedoch den Werten, die Petrarca dem Szientismus 
sowohl der scholastischen Aristoteliker als auch des Aristoteles 
selbst entgegenstellt, nicht völlig gleichartig. Petrarcas Vorwürfe 
gegen die scholastischen Aristoteliker lassen sich auf einen der 
oben zitierten Sätzen reduzieren: „longe errant qui in cognoscenda 
virtute, non in adipiscenda, et multo maxime qui in cognoscendo, 
non amando Deo tempus ponunt“. Aristoteles selbst wird in einem 
längeren Diskurs fest dasselbe vorgeworfen. Ich entnehme diesem 
Diskurs nur die folgenden Sätze: „Docet ille, non infitior, quid sit 
virtus; at stimulos ac verborum faces, quibus ad amorem virtutis 
vitiique odium incenditur, lectio illa vel non habet, vel paucissimos 
habet“.19 Den erwünschten Ansporn zur Tugend findet Petrarca je­
doch nur bei den lateinischen Schriftstellern, bei den nostri: Ci­
cero, Seneca und Horaz.20 Ihnen folgt allerdings im folgenden So­
krates als deijenige, der von Aristoteles verspottet wurde, weil er 
sich nur um die ethischen Werte bemühte.21 Insofern bleiben aber 

18 Marteilotti, S. 748. Nebenbei ist zu bemerken, daß in den letzten Worten 
eine Anspielung auf den Brief des hl. Jacobus 2, 19 vorhanden ist „Tu credis 
quoniam unus est Deus: Bene facis: et daemones credunt, et contremiscunt“, 
wobei jedoch die fides durch die cognitio von Petrarca ersetzt wurde.
19A.a.O., S. 744.
20A.a.O., S. 744-746.
21A.a.O., S. 746: „Neque est mirari si in excitandis atque erigendis in virtutem 
animis sit parcior [nämlich Aristoteles], qui parentem philosophiae huius So- 
cratem circa moralia negotiantem, ut verbo eius utar, iniserit, et, si quid 

241

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur die oben genannten römischen Schriftsteller diejenigen, die 
wegen ihrer überzeugenden Beredtsamkeit imstande sind, die 
Tugend tatsächlich zu fördern.22 Dem Sokrates folgt schließlich 
auch Platon.23 Beide sind aber nur allgemein als Philosophen dar­
gestellt und nicht als solche, die auch über eine moralisch überzeu­
gende Beredtsamkeit verfugen. Wenn aber Petrarca weder Sokra­
tes noch Platon in dieser Hinsicht den lateinischen Denkern und 
Schriftstellern gleichsetzt, scheint er dies ebenfalls der ciceroni- 
schen Einschätzung der zwei größten griechischen Philosophen, 
nämlich Platon selbst und Aristoteles, durch zwei der größten grie­
chischen Redner in De officiis zu verdanken, Demosthenes und 
Isocrates, den er in seiner Handschrift als 'Socrates' geschrieben 
gefunden hat.24 Es ist übrigens nicht die einzige Aussage Ciceros, 

Ciceroni credimus, contempserit; quamvis eum ille non minus“. Wie Martel- 
lotti nachweist, bezieht sich die erwähnte Verspottung auf Arist. Met. 987 b 1, 
was aber folgt, ging aus einer falschen Lesart in Petrarcas Exemplar von Cic. 
De off. 1,1,4 hervor, wo Petrarca ‘Socrate’ anstatt von ‘ Isocrate ’ las.
22A.a.O.: „Nostri autem - quod nemo nescit expertus - acutissimos atque ar- 
dentissimos orationis aculeos precordiis admovent infliguntque, quibus et seg- 
nes impelluntur, et algentes incenduntur, et sopiti excitantur, et invalidi fir- 
mantur, et strati eriguntur, et humi herentes in in altissimos cogitatus et ho­
nesta desideria attolluntur, ita ut terrena iam sordeant et conspecta vitia ingens 
sui odium, virtus intemis spectata oculis formaque et tanquam honesti visa fa­
cies, ut vult Plato, miros sapientie, miros sui pariat amores“. Die letzten Worte 
- wie Martellotti notiert - ebenfalls aus Cic. De off. I, 5, 15 - erklären, warum 
die Entgegenstellung von Platon und Aristoteles nur mit einem unvollständigen 
Vergleich durchgeführt wurde.
23 A.a.O., S. 750, wo Platon sowie die frühen griechischen Denker dem Aristo­
teles als - nach der Meinung der Scholastiker - dem einzigen Szientisten, ent­
gegenstellt wird: „...antequam Aristotiles scriberet, antequam disceret, ante­
quam nasceretur, multa aliquos scisse non dubito: Homerum, Hesiodum, Pitha- 
goram, Anaxagoram, Democritum, Dyogenem, Solonem, Socratem, et Philoso­
phie principem Platonem. - Et quis - inquient - principatum hunc Platoni tri- 
buit? - Ut pro me respondeam, non ego, sed veritas, ut aiunt, etsi non appre- 
hensa, visa tarnen illi, propiusque adita, quam ceteris. Dehinc magni tribuunt 
auctores“. Es folgt eine Anzahl griechischer und römischer Autoren, unter 
denen auch „nostri“ - was diesmal die lateinischen christlichen Schriftsteller 
bedeutet - „Ambrosius, Augustinus, leronimus, multique alii“.
24 Vgl. Anm. 22.

242

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die seine Überzeugung belegt, erst den römischen gut ausgebildeten 
Rednern - und ihm selbst insbesondere - sei es gelungen, die von 
Sokrates getrennt gesehene Philosophie und Rhetorik aufs neue in 
Einklang zu bringen.25 Daß man einen gleichen Einklang auch in 
Platons Schriften finden könnte - und darüber hinaus einen noch 
wichtigeren, den der Belehrungen und der Taten in Gestalt des So­
krates - das scheint Petrarca in seiner Polemik gegen den glanz­
losen aristotelisch-scholastischen Szientismus nicht ins Auge zu 
fassen. Was wir in den weiteren auf Platon bezogenen Überle­
gungen in De sui ipsius et multorum ignorantia finden, stellt Pla­
ton im Geiste des hl. Augustinus vor allem als Vorläufer des Chri­
stentums dar.26 Der mehr moralische als spekulative Sinn, den im 
Secretum die als platonisch dargestellte divinorum cogitatio auf­
weist, wurde bei Petrarca nicht durch Schriften Platons, sondern 
durch die des Augustinus hervorgerufen.

Im großen und ganzen genommen, stand also Petrarca ein mit­
telalterliches, von den lateinischen - klassischen und christlichen - 
Autoren vermitteltes Platonbild zur Verfügung. Alles weist darauf 
hin, daß ihm selbst das antike, an der Wende des 2. und des 
3.Jahrhunderts nach Chr. von Diogenes Laertios verfaßte und ca. 
1430 in Paris von dem Philosophen englischer Herkunft, Walter 
Burley, ins Lateinische übersetzte Kompendium der griechischen 
Philosophie, unbekannt blieb.27 Einige Jahrzehnte später, um die 
Wende des 14. und 15.Jahrhunderts, hat sich, wie man weiß, die 
Situation allmählich geändert, indem immer mehr Texte der grie­
chischen Autoren in der Originalsprache nach Italien gebracht 
wurden und zugleich manche italienische Humanisten unter den 
byzantischen Immigranten auch Lehrer der griechischen Sprache 
gewannen. Der Rezeptionsprozeß platonischer Werke vollzog sich 
in der ersten Hälfte des 15.Jahrhunderts allmählich und schritt­
weise und hatte eine immer umfangsreichere Kenntnis derselben 
zur Folge, besonders seitdem manche von ihnen zuerst von Leo­

25 Vgl. z. B. Cic. De orat. m, 15,56 - 19,73.
26 So z. B.Martellotti, S. 760: „De Platane [...] nulla dubitatio est apud ipsum 
Augustinum, si aut hoc tempore revivisceret, aut dum vixit, hec futura prenos- 
ceret, quin christianus fieret; quod fecisse sua etate plerosque platonicos idem 
refert, quorum ipse de numero fuisse credendum est“.
27 Jedenfalls kommt es unter den von Martellotti reichlich nachgewiesenen 
Quellen Petrarcas nicht vor.

243

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nardo Bruni und dann auch von anderen ins Lateinische übersetzt 
wurden.28 Diesem Zuwachs an platonischen Texte schloß sich, was 
hier besonders zu betonen ist, das Auftauchen einer sekundären 
antiken und nachantiken paraphilosophischen Literatur zweiten 
Ranges an, die jedoch eine sehr wichtige Rolle für das Verständnis 
sowohl der einzelnen philosophischen Texte als auch des Wesens 
und der Aufgabe der antiken Philosophie spielte. Besonders wich­
tig scheint hier das obengenannte Kompendium des Diogenes La- 
ertios gewesen zu sein. Es brachte nämlich nicht nur eine mehr 
oder weniger geordnete Auslegung einzelnder Doktrinen hervor, 
sondern auch reichliches biographisches und anekdotisch-apo- 
phthegmatisches Material, das die Eigenart jedes einzelnen Philo­
sophen unvergleichbar besser charakterisierte, als es eine rein do- 
xographische Überlieferung zu tun vermocht hätte. Es ist hier in 
Erinnerung zu bringen, daß der Burleighschen Übersetzung in den 
dreißiger Jahren des 15.Jahrhunderts eine neue und viel gelesene 
Übersetzung von Ambrogio Traversari folgte.29

Der oben beschriebenen, sich vielmehr dem Ethisch-Praktischen 
und Konkret-Persönlichen als dem Spekulativen und Allgemeinen 
(auch in der Ethik) zuwendenden Geisteshaltung der Humanisten 
verhalf eine derartige Literatur zum besseren Verständnis sowohl 
der Philosophie Platons als auch seiner und des Helden seiner 
Dialoge, der Person des Sokrates. Das gilt natürlich auch für an­
dere Philosophen. Jedenfalls entstand - außer gelegentlicher Skiz­
zen, z.B. innerhalb der Eröffhungsvorträge über einen beliebigen 
antiken Philosophen - eine Anzahl von selbständigen Biogra­
phien.30 Was Platon anbelangt, scheint die in Petrarcas Secretum 

28 Vgl. E. Garin: n ritomo dei filosofi antichi, S. 11-52 (die Kapitel: Per una 
nuova ‘biblioteca’ und Nuovi testi e nuove traduzioni).
wA.a.O., S. 59-61.
30 Hinsichtlich der oben angedeuteten humanistischen Reorientierung im allge­
meinen vgl. E. Garin: II ritomo dei filosofi antichi, das Kapitel: Per una ‘sto- 
ria’ della filosofia antica: le vite dei filosofi, insbesondere S. 61-62. Die An­
zahl derartiger biographischer Literatur aus dem 15. Jahrhundert ist in den ita­
lienischen Handschriften groß, und man kann sich darin nur mit Hilfe von P. O. 
Kristellers Iter Italicum orientieren. Im Jahre 1979 studierte ich eine Anzahl 
solcher Biographien in den Handschriften der Biblioteca Nazionale Centrale in 
Florenz und der Biblioteca Apostolica Vaticana in Rom. Was unten folgt, ist 
Resultat meiner damaligen Erkundung.

244

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kaum sichtbare Tendenz, ihn als Moralphilosophen anzusehen, 
sich verfestigt zu haben. Die unmittelbare Kenntnis sowohl seiner 
Texte als auch der mit den persönlichen und anekdotischen Details 
gefüllten paraphilosophischen Literatur änderte zugleich auch die 
Perspektive, aus welcher Petrarcas Auseinandersetzung mit dem 
wenig überzeugenden aristotelisch-scholastischen ethischen Theo- 
retismus fortgesetzt wurde. An zwei kleinen humanistischen Bio­
graphien aus der ersten Hälfte des Quattrocento möchte ich im 
folgenden die genannten Wandlungen und Tendenzen das exempli­
fizieren, nämlich an der Vita Socratis Giannozzo Manettis und 
Platonis vita des Guarino Guarini Veronese, die in der hand­
schriftlichen Überlieferung nicht ihm, sondern Leonardo Bruni aus 
Arezzo, dem Übersetzer Platons, zugeschrieben wurde. Daß sie 
jedoch tatsächlich von Guarino verfaßt worden war, hat Remigio 
Sabbadini vor etwa einem Jahrhundert nachgewiesen.31

Die erste, aus dem Jahre 1440, zeichnet sich nicht nur durch 
eine große Zahl der auf Sokrates selbst bezüglichen Informationen 
aus, sondern auch durch ein ziemlich klares allgemeines Bild der 
antiken Philosophie und eine klare Einschätzung sowohl ihrer ein­
zelnen Gebiete als auch der einzelnen Philosophen. Man sieht deut­
lich, daß Giannozzo Manetti die Moralphilosophie nicht nur am 
meisten schätzte und deswegen dem Helden seiner Vita die hervor­
ragendste Stelle unter den übrigen Philosophen zuschrieb, sondern 
auch, daß er viel eindeutiger als Petrarca Platon als den eben in 
dieser Hinsicht treuesten Schüler des Sokrates ansieht. Somit stellt 
er auch öfter Sokrates und Platon gemeinsam dem Aristoteles ge­
genüber.

Der folgende Passus aus dem achten Kapitel von Manettis Vita 
scheint mir - verglichen mit dem, was wir oben bei Petrarca be­
obachtet haben, - in dieser Hinsicht besonders charakteristisch zu 
sein:

„Postremo ethicen - (wird zuerst von Sokrates gespro­
chen, J.D.) - abstrusam prius et incognitam solus ex ig- 
norantiae tenebris, ubi a constitutione mundi per multa 
saecula hactenus demersa iacuerat, in lucem evocavit. 
Nam etsi Pythagoras non nulla de virtutibus et moribus 
[...] tradidisset, ita tarnen obscura et falsa erant, cum ad 
numerum omnia referrent, ut traditionibus suis vel parum 

31R. Sabbadini: La scuola e gli studi di Guarino Guarini Veronese, S. 136.

245

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vel nihil et ad veram virtutum cognitionem et ad bene 
beateque vivendum profecisse videretur. Hunc Socrates 
postea secutus de virtutibus ipsis planius ac verius dispu- 
tavit, in quo licet ab Aristotele, philosophorum - Plato- 
nem semper excipio - magistro ac principe, redarguatur, 
irrideatur et, si Ciceroni credimus, contemnatur, quoniam 
virtutes scientias esse difiniverit, a Platone tarnen, nobi- 
litato eins discipulo, cuius ego iudicium quamvis Aristo- 
telico non anteponem, inferius tarnen illius censura exi- 
stimandum esse non arbitror, simul atque a ceteris egre- 
giis sapientibus ita laudatur, ut solus et primus philoso- 
phiam, ut aiunt, a caelo evocavisse et urbibus collocavisse 
videatur“.32

Trotz aller Hochachtung aber, die Manetti mit diesen Worten 
Aristoteles zollt, jedoch seine besondere Ehre für Platon mit blo­
ßem Ciceronischem „Platonem semper excipio“ andeutend,33 äu­
ßert er sich wenige Zeilen danach ganz offen gegen Aristoteles. 
Dabei knüpft er zwar offensichtlich an den oben zitierten Text Pe­
trarcas an, zugleich aber modifiziert und bereichert dieser die Pe- 
trarkische Entgegensetzung der belanglosen, bloß definierenden 
aristotelischen Ethik und der erfolgreichen, rhetorisch ausgepräg­
ten Ethik der römischen nostri mit einer wichtigen Ergänzung, 
indem er den römischen mit erfolgreicher Rhetorik ausgestatteten 
Denkern zwei mit gleicher Rhetorik ausgestatteten Griechen, So­
krates und Platon, vorangehen läßt:

„Insuper - (lauten seine zweifellos von Petrarca beein­
flußten Worte, J.D.) - licet Aristoteles de definiendis at­
que inter se distinguendis animi virtutibus probe egregie- 
que tractaverit, nihil tarnen accurate legentibus attulisse 
videbatur, quo virtutes ardentius appeterentur, vitia eni- 
xius evitarentur, quod Socrates et Plato praecipue apud 
Graecos, apud nostros vero Cicero et Seneca prae ceteris 
fecisse laudantur, ut suasionibus suis ad incredibilem 

32 Janotius Manetti: Vita Socratis, prima edizione con una nota introduttiva e li 
varianti dei codici a cura di M. Montuori. Firenze 1974 (unten: Montuori), S. 
19.
33 Cic. Tusc. 1,10, 22: .Aristoteles, longe omnibus (Platonem semper excipio) 
praestans et ingenio et diligentia“.

246

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


quemdam virtutum amorem simul atque vitiorum detesta- 
tionem et dormientes homines et aliud agentes vehemen­
ter excitarentur, quemadmodum de Ciceronis ‘Hortensio’ 
a beato Augustino scriptum esse videmus: in quem librum 
cum forte incidisset, tantum philosophiae ardorem, cuius 
exhortationem continebat, inter legendum sibi iniecisse 
dicit, ut, mirabile dictu, mentem suam repente mutaverit 
et vota ac desideria sua longe alia fecerit“.34

Dies ist nicht die einzige Stelle in der vom hervorragenden Grä­
zisten Giannozzo Manetti35 verfaßten Biographie des Sokrates, wo 
dieser und Platon gleichzeitig behandelt werden.

Im 17. Kapitel wird geradezu eine Identität des Sokratischen 
und des Platonischen Philosophierens vertreten, folgend aus der 
Tatsache, daß es keine Schriften des Sokrates gibt:

„Nullum igitur doctrinae suae apud nos monumentum ex- 
tat, nisi si quis forte Platonis libros Socratis magistri sui 
monumenta appellare vellet, in quibus fere omnibus cum 
Socrates loquens exprimatur, eas Socratis sententias fuis- 
se vere simul atque eleganter dici potest, quae in Platonis 
dialogis illius verbis efieruntur, et vice versa Platonis opi- 

34 Montuori, S. 20. Zu Petrarca vgl. oben Anm. 21 und 22. Es ist hinzuzufügen, 
daß die Worte „et dormientes homines et aliud agentes“, die auf Arist. Eth. 
Nie. 1,13,1102 b 6-8 anspielen, ebenfalls bei Petrarca eine entsprechende An­
spielung zu haben scheinen (Marteilotti, S. 746: „[...] orationis aculeos [...] qui­
bus et algentes incenduntur, et sopiti excitantur, et invalidi firmantur, et strati 
eriguntur, et humi herentes in altissimos cogitatus et honesta desideria attollun- 
tur“), sowie auch die Erwähnung des Einflußes, welchen der ciceronische 
Hortensius auf Augustinus ausubte (ebenda: „quod [...] de Ciceronis Hortensio 
nominatim in se expertus grate admodum profitetur Augustinus“).
35 Vgl.E. Garin: La filosofia, Bd. 1: Dal Medioevo all’Umanesimo. Milano 
1947, S. 254-255; P. O. Kristeller: Renaissance Thought and Sources, S. 72. Es 
ist zu bemerken, daß Montuori (Einleitung, S. 7) der Meinung ist, „se nella ri- 
costruzione socratica del Manetti convivono e si confondono Platone ed Ago- 
stino, Aristotele e Cicerone, Diogene Laerzio e Senofonte, la trama, tuttavia, c 
fomita dal racconto del Laerzio“, findet aber auch bei ihm (s. 8-9) manche 
Parallelen zu Petrarca.

247

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


niones extitisse dicemus, quae ex ore Socratis pronunti- 
antur“.36

Daß die so aufgefaßte Identität sich auf die Kenntnis aller Dia­
loge Platons stützt, bezeugt der latent gegebene Hinweis, Sokrates 
trete nicht in allen Platons Schriften auf („in quibus fere omni- 
bus“). Daß diese Identität sich auf das Sokratische „Herabrufen 
der Philosophie aus dem Himmel“ nicht erstrecken läßt, geht aus 
dem Pronomen ‘solus’ hervor, das dem ‘primus’ zugefugt wurde: 
Sokrates sei der einzige gewesen, der sich vor allem mit der Ethik 
befaßte. Nichtsdestoweniger ersieht man aus der Entgegensetzung 
der beiden, des Sokrates und des Platon, daß auch der Letztge­
nannte Giannozzo faszinierte, insofern er imstande war, ein über­
zeugendes ethisches Lehren zu fuhren.

Platons Bild als eines vorwiegend ethisch bestimmten und in 
vorderster Reihe stehenden ethisch wirkender Philosophen kann na­
türlich bei Giannozzo Manetti als Ergebnis der Tatsache erklärt 
werden, daß er eine positive Biographie des Sokrates geschrieben 
hat und es ihm daran gelegen war, sein Lob des Sokrates (von dem 
man allgemein wußte, daß er nichts anderes als ein Moralphilosoph 
gewesen war), durch die vorsichtig angedeutete Übereinstimmung 
seines moralischen Philosophierens mit dem gleichfalls moralisch 
geprägten Philosophieren seines großen Schülers möglicherweise 
zu steigern. Daß des aber kein spezielles Bild Platons als Ethiker 
war, und daß es auch eine allgemeinere, auch anderswo bei den 
italienischen Humanisten vorfindliche Tendenz dokumentierte, und 
daß diese Tendenz sich auch auf eine radikalere Weise ausdrücken 
konnte, möchte ich zuletzt am Beispiel der schon oben genannten 
zehn Jahre früheren Platonis vita (1430) des Guarino Guarini 
Veronese illustrieren.

Von dem berühmten humanistischen Lehrer, der seinen Schülern 
viele griechische Texte, darunter auch Platons Dialoge, erklärte37 
(sich jedoch trotzdem vorwiegend auf die entsprechenden Kapitel 
des Diogenes Laertios stützend),38 zeichnet sich diese Biographie

36 Montuori, S. 25.
37 R. Sabbadini: La scuola e gli studi di Guarino Guarini Veronese, S. 37, 153- 
154.
38 Es ist mir angenehm, daran zu erinnern, daß ich zum größten Teil den Teil­
nehmern meines im Semester 1998/9 an der Warschauer Universität veranstal­
teten neulateinischen Seminars die Sicherheit darüber verdanke, daß Guarino

248

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Platons (wie ich übrigens schon anderswo Gelegenheit hatte, zu 
bemerken39) durch die sehr starke Betonung aus, daß Platon kein 
bloßer Theoretiker der Philosophie war, sondern daß er seine mo­
ralische Lehre in seinem eigenen Leben verwirklichte und daß dies 
kein bloßes Gelehrtenleben, sondern das eines auch politisch wir­
kenden Menschen war.

Somit begnügt sich Guarino nicht, wie es bei Manetti der Fall 
ist, mit der Behauptung, auch Platon sei, gleichfalls wie Sokrates, 
ein Moralphilosoph gewesen, obwohl er das, wie wir bald sehen 
werden, irgendwie voraussetzt. Für ihn war Platons Philosophie 
etwas anderes und etwas tiefergehendes als das moralisierende 
Philosophieren des Sokrates:

„Plato igitur, quom magistrum suum Socratem Studium 
ab rebus occultis et ab natura ipsa reconditis, quibus supe- 
riorem impenderat etatem, avocasse et, ut ita dicam, de- 
clinasse perspiceret, non satis sententiam probasse pote- 
rat, potissimum quom illum veri inveniendi desperatione 
quadam adductum intelligeret, propterea quia superiora 
illa vel ita latere diceret, quod ea nostrum intuitum cogi- 
tationemque penetrare fas non esset vel, si penitus depre- 
hensa cognitaque forent, nihil ad bene vivendum habere 
momenti: malle enim se bonum quam doctum evadere; 
preterea Socratem in omni sermone tum hoc tum illud as- 
serere, nihil affirmare, usquequaque dubitare, hoc unum 
sese tantum scire quod nihil sciret. Omne tempus illi ad 
insectanda vitia virtutesque laudandas consumebantur, ut 
ab illis mortales absterreret, ad has autem accenderet ac 
animaret, quibus de rebus omnis illa disputatio acute co- 
pioseque tenebatur. At Plato, ut dixi, via magistri relicta 
vel non omnino probata omnem philosophandi rationem 
in tres partes distribuere cepit: unam, que de nature arca- 
nis esset, quam Greci quidem physicam, nostri vero natu­
ralem hystoriam appellant, alteram, que de moribus, 

aus Diogenes Laertios fast die gesamte Faktographie des ersten Teils aus seiner 
Vita Platonis schöpfte.
39 Vgl. J. Domaiiski: La Philosophie, thöorie ou manicre de vivre? Les contro- 
verses de l’Antiquitö r la Renaissance, avec une Pröface de P. Hadot. Fribourg 
de Suisse 1966, S. 106-108.

249

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


quam nostri interdum philosophiam <moralem>, illi ethi- 
cam vocant, tertiam de discemendi veri falsique iuditio, 
quam dixere dyalecticam, cum disputando vera rimari, 
quod Socrates minime existimabat, aggressus est“.40

Dies ist offensichtlich eine durchaus zutreffende Beschreibung 
des Umfangs und des Inhaltes von Platons Philosophieren, ebenso 
wie des Unterschieds, der zwischen dem Platonischen und dem So- 
kratischem Philosophieren besteht. Nichtsdestoweniger bleibt auch 
bei Guarino Platon vor allem ein Ethiken Als Ethiker aber wird 
Platon von Guarino ganz anders als von Manetti beschrieben. 
Nachdem er nämlich kaum einige Punkte aus Platons Lehre skiz­
ziert hat und zum wichtigsten von denen, das heißt zu Platons 
seinsmäßigem Dualismus der Ideen und der Dinge gekommen ist, 
unterbricht er plötzlich seine doxographische Auslegung und 
spricht den Empfänger seiner Biographie an: „Sed quid ago super- 
vacue negociationis homo, qui ea, quae sunt a Platone aut excogi- 
tata aut omatius digesta, percurro, quom ea et latinis litteris illu- 
strata sint et tibi diligentissime cognita? Itaque ne ‘noctua Athe­
nas’ aut ‘sus Minervam’, ut in proverbio est, hec omittens, de illius 
vita quod succurret absolvam, quom virtutis laudem in actione 
constare intelligeret atque predicaret. Nec enim ut de virtute tan- 
tum loqueretur ac disputaret, eius Studio insudarat. Sepius de se in 
patriam, in amicos, in hominum genus periculum fecit“.41

Guarino fuhrt eine Reihe von kämpferischen Taten Platons an, 
eine andere von dessen Wohltaten gegenüber den Freunden und 
Mitbürgern, auch eine weitere, die Platons politische Reisen nach 
Sizilien und seine damit verbundenen Abenteuer aufzählt.42 All 
diese Einzelheiten schließt er mit ein einigen allgemeineren Sätzen 
von der Übereinstimmung der Gedanken und der Taten als beson­
derem Merkmal des Philosophen sowie von Platons Aktivität als 
einem besonderen Höhepunkt der Philosophie, die dadurch ihre 
Überzeugungskraft dokumentiert.43

40 Guarino Guarini Veronese: Vita Platonis. Handschrift der Biblioteca Nazio- 
nale Centrale zu Florenz, Conv. Soppr. J, 1,31, Bl. 55r.
41 A.a.O., Bl. 55v.
42A.a.O.,Bl. 55r-57r.
43 A.a.O., Bl. 55v, wo ich auf die im oben schon zitierten Passus befindlichen 
Worte aufmerksam mache: „[...] quom virtutis laudem in actione constare in­
telligeret atque predicaret“, die übrigens hier ferner schon in der Vita vorkom­

250

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf diese Weise gibt Guarino seinen Lesern ein vollständiges 
Bild sowohl der philosophischen als auch der bürgerlichen Ak­
tivität des größten Sokratikers ohne einerseits sein Philosophieren 
bloß auf Ethik, andererseits seine Ethik bloß auf erfolgreiche Parä- 
netik zu reduzieren. Für ihn ist Platon letzten Endes schon deswe­
gen ein genau so großer und echter Philosoph wie sein Meister 
Sokrates, weil er genau dieselben ethischen Charakterszüge durch 
sein philosophisches Leben aufwies, die auch Sokrates eigen gewe­
sen waren.44

Noch eines scheint hier erwähnenswert zu sein. Guarinos Plato- 
nis vita stützt sich, wie oben bemerkt, auf das dritte Buch des Dio­
genes Laertios. Ob dabei Guarino ein griechisches Manuskript 
oder die lateinische Übersetzung von Ambrogio Traversari oder 
beides zusammen benutzte, darauf gehe ich hier nicht ein. Eines 
möchte ich aber betonen: aus seiner Vita Socratis ist diejenige la­
teinische Vermittlung verschwunden, an die sowohl Petrarca, der 
kein Griechisch konnte, als auch der vortreffliche Gräzist Gian- 
nozzo Manetti gehalten waren. Die Überlieferung der lateinischen 
nostri nur zu manchen nebensächlichen Zwecken nutzend,45 scheint 
er aus den rein griechischen Quellen sein Porträt Platons als Ethi- 

men; vgl. Anm. 44. Und die Erzählung schließt mit folgender Feststellung (Bl. 
57r): „Tantum valebat Philosophie ratio et opportuna factorum consiliorumque 
conscientia“.
44 A.a.O., Bl. 53v, spricht Gurino von Sokrates: „quom Socrates omnem virtutis 
ludern in actione poneretf...]“, mit denselben Worten also, mit denen er weiter 
auch von Platon spricht; vgl. die vorangehende Anmerkung.
45 Im großen und ganzen scheinen die lateinischen Autoren vor allem als Zeu­
gen von Platons Ruhm von Guarino angeführt worden zu sein. Eine solche Rol­
le spielen jedenfalls die beiden auch von Petrarca und Manetti zitierten römi­
schen Schriftsteller, Cicero und Augustinus, die auf Bl. 60v erscheinen, der er­
ste als „orator maximus idemque philosophus eximius“, der dem Platon „adeo 
... principatum attribuit, ut quom omnibus Aristotelem ingenio ac diligentia an- 
teponeret, interiecit: ‘Platonem semper excipio’“, der zweite als derjenige, der 
, J’latonem eiusque sectatores predicat et vere, ut dicitur, in celum extollit tam- 
quam verissimos Dei viteque beate cognitores atque magistros“. Auf Bl. 53r 
spielt auch Vergilius dieselbe Rolle. Und wenn gleichfalls auf Blatt 53r ein 
Zitat aus Catull vorkommt, wird ihm sofort ein anderes aus Isocrates hinzuge­
fügt, als ob Guarino aufweisen wollte, er sei in gleicher Weise wie in den latei­
nischen auch in den griechischen Autoren bewandert

251

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ker und eines vortrefflichen Verwirklichers der von ihm selbst ver­
kündeten Ethik geschöpft zu haben.

Quidquid percipitur, ad modum percipientis percipitur. Mit 
diesem aristotelisch-scholastischem Satz stimmt im großen und 
ganzen die humanistische Platonrezeption überein. Wenn wir mit 
Kristeller annehmen, daß die italienischen Humanisten des Quat­
trocento sich nur für die Ethik als ein einziges Gebiet der Philo­
sophie interessierten, so müssen wir zugeben, daß sie auch dieses 
Gebiet auf eine ganz spezifische Weise faßten. Es gibt natürlich 
humanistische Schriften, die einer mehr oder weniger systemati­
schen Auslegung ethischer Doktrinen der Antike gewidmet sind; es 
gibt z. B. das Isagogicon moralis disciplinae von Leonardo Bruni, 
wo drei antike ethische Doktrinen - die mit der platonischen über­
einstimmende aristotelische, die stoische und die epikureische - 
kurz und klar dargestellt und miteinander verglichen werden; es 
gibt Lorenzo Vallas (der eine echt philosophische Geisteshaltung 
besaß und unter den italienischen Humanisten mit Recht als wirkli­
cher Philosoph gelten darf) Dialog De vero bono sive de vo- 
luptate\ es gibt ferner Cosimo Raimondis polemischen Brief Quod 
recte Epicurus summum bonorum in voluptate constituerit male- 
que de ea re Academici, Stoici Peripateticique senserint, es gibt 
auch fünf Bücher der unvollendeten Schrift De morati disciplina 
von Francesco Filelfo. Hinzu kommen natürlich auch verschiedene 
Nachlässe - vor allem die Inaugurationsvorträge - der humanisti­
schen Auslegungen ethischer Schriften des Aristoteles und anderer 
antiker Philosophen.46 Das ethische Interesse italienischer Humani­
sten drückte sich aber auch noch anders aus. Es richtete sich nicht 
so sehr auf bloß ethische Ideen, sondern vielmehr auf deren Ver- 
wirklicher, die diese Ideen in ihrem Leben und Wirken lebten, 
mochten sie Philosophen oder Staatsmänner oder auch Vertreter 
anderer Professionen sein. In dieser Hinsicht waren die italieni­
schen Humanisten sehr von der Vorstellung, Philosophie praktisch 
auszuüben, beeinflußt, die ihren vermeintlichen Ahnen und reellen 
kulturellen Vorgängern, den alten Römern, darunter auch und be­
sonders dem Cicero, eigen war. Petrarca verstand dies gut, obwohl 
er diesem Gedanken nicht ganz zustimmte, insofern er von einer 
besonderen rhetorischen Fähigkeit der römischen nostri sprach.

46 Wie man z. B. der oben (Anm. 9) zitierten Anthologie Müllners entnehmen 
kann.

252

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Hauptobjekt schriftstellerischer Tätigkeit der Humanisten war 
mehr Geschichte als Philosophie, mehr ethisches Leben als Moral­
philosophie. An der abstrakten Denkweise wenig interessiert, 
scheinen sie ihr das Konkrete vorzuziehen. Wir haben hier nur 
zwei Beispiele der vor allem zur Geschichtsschreibung gehörigen 
literarischen Form in den Blick genommen, nur zwei Biographien 
der Philosophen. Diese Form wurde aber sehr häufig von den Hu­
manisten gepflegt. In den italienischen Handschriften der Renais­
sance befinden sich unzählige specimina derartiger philosophischer 
oder paraphilosophischer Literatur.47 In diesen Biographien spie­
gelt sich wohl am besten die spezifische Tendenz der studia huma- 
nitatis wider, die, wenn sie sich auch auf die Philosophie richteten, 
sicherlich auch die Philosophie als etwas Konkretes und Men­
schenbezogenes betrachteten. Mit welchem Erfolg, haben wir in 
dieser bescheidenen Studie näher zu bestimmen versucht.

47 Vgl. oben Anmerkung 30.

253

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-229 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

