
ANTHROPOS

113.2018: 395 – 422

Abstract. – The once more-or-less exclusively pastoral Todas of 
the Nilgiri Mountains in South India still retain vibrant beliefs in 
gods and goddesses they say once lived among them but there-
after became mountains; they tell also of ancestors who were 
once living Todas but subsequently became divinities. Beyond 
such indigenous convictions, Todas have absorbed a plethora of 
Hindu beliefs and ritual practices. Christian ideology has been 
propagated among Todas, with foreign-led Christian missionar-
ies succeeded in establishing a breakaway Toda Christian com-
munity. But notwithstanding the many divergent sources of Toda 
religious ideology, the predominant and most public display of 
Toda ritual activity (apart from among Christian Todas) still cen-
tres on their unique sacred dairying cult, despite the rapid decline 
in the importance of buffaloes in the community’s modern-day 
economic life. This, together with their exclusively Toda deities 
and culture heroes seems to suggest a unique ethnic religion, 
frequently categorized as “non-Hindu.” But demonstrably Indic 
(therefore, if only loosely, “Hindu”) principles permeate Toda 
ritual activity. Most notable are the concepts of hierarchy and 
purity and those of prescribed ritual avoidance coupled with re-
quired ritual cooperation. In sum, Toda religion – like the Toda 
community itself – is at once unique and, at the same time, thor-
oughly Indic. [South India, Nilgiri Mountains, Toda]

Anthony Walker, an Oxford-trained social anthropologist, re-
tired as Professor of Anthropology at the University of Brunei 
Darussalam in 2011 and now lives in Kandy, Sri Lanka. His peri-
patetic career has included teaching positions at the Science Uni-
versity of Malaysia in Penang, the National University of Singa-
pore, The Ohio State University, and the University of the South 
Pacific in Suva, Fiji. – He began his, still-ongoing, field studies 
with the Todas in 1962 and has also conducted long-term field 
research (since 1966) on the Tibeto-Burman speaking Lahu peo-
ples of the Yunnan-Indochina borderlands. – For his major pub-
lications on the Todas see References Cited.

The Todas believe in their Goddess Thekershi (Tö·-
kisy1). They worship Goddess Thekershi for pro-
tection during their eternal (perhaps “mortal” was 
intended) existence and they also worship God  

Ayan (Ö·n) to protect them after death. The To-
das do not observe idol worship. Todas worship 
light, fire, mountains, trees, rivers, sky, sun, and 
moon, which are believed to be the major creations 
of their Goddess Thekershi.2

1	 Introduction

In his recent book “Religion. An Anthropological 
Perspective” (2015: ​9), Professor Homayun Sidky, 
my much esteemed former PhD student at The Ohio 
State University, claims: “no single definition has 
been able to capture the entire picture” of the reli-
gious phenomenon. “For this reason”, Sidky writes, 
“some argue that religion is best thought of as a 
multifaceted phenomenon with many interpenetrat-
ing dimensions as opposed to being viewed as a uni-
tary occurrence.” This indeed is my interpretation 
of religion as understood and practised by the once 
more-or-less exclusively pastoral Toda community 

  1	 The orthography of Toda in this essay follows that of Mur-
ray Emeneau (1957: ​19; 1984: ​5–49), except that I have add-
ed hyphenation where I feel this might assist non-specialists 
with pronunciation, hence my To·r-θas and Töw-fił̣y, where 
Emeneau has To·rθas and Töwfił̣y. (Note, however, that I do 
not add hyphenation to Toda words when quoting directly – 
as I do frequently – from Emeneau’s various works. Further 
assistance with the pronunciation of Toda words rendered in 
Emeneau’s transcription can be had from Tarun Chhabra’s “A 
Guide for the Transliteration of Toda” in his 2015 book “The 
Toda Landscape,” pp. xxxvii–xliii.

  2	 From the pen of Pöḷ-xe·n, son of Mut-iŝky – his name angli-
cized as Pellican (n. d.) – a member of Ka·s patriclan, first 
president of the Nilgiri Toda Uplift Society, high school grad-
uate and literate both in Tamil and English.

The Diverse Faces of Toda Religion

Anthony R. Walker

ANTHROPOS

114.2019: 331–341

La celebración del “Pohxuhew” en Jacaltenango, Guatemala
Ulrich Wölfel

Abstract. – The ceremony of “Pohxuhew,” celebrated in Jacal-
tenango and thus thanking for the first harvest of beans, in-
volves elaboration, playing, and subsequent breaking of clay
flutes, which only briefly has been mentioned by La Farge and
Byers (1931). Due to lacking details in their report, especially
regarding the musical instruments involved, this study tries to
fill some of these gaps and provide insights concerning its sig-
nificance, geographic distribution, and association with the
Maya calendar. [Guatemala, Popti’, Jacaltenango, harvest cer-
emony, destroying of musical instruments, Maya calendar]

Ulrich Wölfel, doctor en informática por la Universidad de
Lübeck (Alemania) y Maestría en estudios mesoamericanos
por la Universidad de Hamburgo (Alemania). – Actualmente
trabaja como arqueo-informático en el instituto de arqueología
y antropología cultural de la Universidad de Bonn (Alemania).
Además dirige el “Proyecto arqueológico de la región de Chac-
ulá” (PARCHA) en el Departamento de Huehuetenango
(Guatemala) así como el trabajo de campo etnográfico sobre
los Chuj y Popti’, también en Huehuetenango.
E-mail: uwoelfel@uni-bonn.de

Introducción

En su etnografía clásica sobre el pueblo de
Jacaltenango (Departamento de Huehuetenango,
Guatemala), La Farge y Byers (1931: 139) re-
portan un tipo de flauta, llamado xuhew1 en pop-
ti’,2 que se usa durante una celebración de

1.

1 Para todos los términos en idiomas mayas se utiliza las or-
tografías oficiales establecidas por la Academia de las
Lenguas Mayas de Guatemala (ALMG). Por tal razón exis-
ten diferencias significantes entre estas y las ortografías de
investigadores tempranos como La Farge quien, por ejemp-
lo, escribió “cuheVu” para xuhew (La Farge and Byers 1931:
75, 139, 327).

2 Popti’ es el idioma maya usado en Jacaltenango y las aldeas
circundantes, anteriormente también llamado “jacalteco”.

agradecimiento para los primeros tamales prepara-
dos de la nueva cosecha de frijoles. Según La
Farge y Byers, la ceremonia involucra elaborar la
flauta (según algunos de sus informantes está
hecha de barro), la preparación de un tipo especial
de tamales, llamados b’itx xuhew (“xuhew
tamales” o, como traducen La Farge y Byers,
“tamales de flauta”), tocar la flauta mientras los
tamales están cocinando y, después de cocer los
tamales, la flauta se quiebra en la olla (“the flute is
broken into the pot”; 1931: 139). Finalmente, hay
un intercambio de regalos de tamales y algunos se
llevan al cementerio para los muertos (“there is an
interchange of gifts of tamales, and some are taken
to the cemetery for the dead”; 1931: 139).

La Farge y Byers aparentemente no presencia-
ron la ceremonia “Pohxuhew” ellos mismos y,
aparte del material, no dan una descripción más
precisa del instrumento musical, por lo tanto este
artículo tiene el objetivo de añadir estas informa-
ciones y exponer la tradición del Pohxuhew en Ja-
caltenango.

Don Joaquín Silvestre Rojas de Jacaltenango,
miembro de los señores capitanes del baile en la
Fiesta de la Candelaria y de los músicos del tam-
bor y de la flauta, es uno de los pocos Jacaltecos
que todavía conservan la tradición del Pohxuhew.
Las investigaciones para este artículo consistieron
en varias entrevistas con Don Joaquín, conducidas
entre los años 2013 y 2016, quién permitió grabar
con vídeo el proceso de la elaboración de un
xuhew y la ceremonia del Pohxuhew. Por razones
de coordinación de tiempo, la ceremonia grabada
no tuvo lugar en la época correcta pero en marzo
de 2016. Sin embargo, Don Joaquín aseguró que

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331


todos los elementos de la ceremonia fueron ejecu-
tados correctamente durante esta demostración.

Según Don Joaquín, solo uno de sus vecinos to-
davía lleva a cabo la celebración del Pohxuhew en
la fecha correcta. En estas ocasiones participan
otros vecinos, incluso Don Joaquín. Después de
una misa en la capilla cerca de la casa se va a la
casa del vecino para el Pohxuhew. Mientras Don
Joaquín mostró interés en difundir el conocimien-
to de la ceremonia con el fin de preservarlo, su ve-
cino considera el Pohxuhew como secreto que no
debería ser “vendido” a extranjeros. La
“Academia de Lenguas Mayas de Guatemala”
(ALMG) también celebra el Pohxuhew, pero Don
Joaquín indicó que lo llevan a cabo unos días
antes del “día señalado”, y que solo los que siguen
la tradición enseñada por los antepasados hacen la
celebración correctamente.

Sin embargo, aunque ya no hay mucha gente
que lo practican, el Pohxuhew es una de las cele-
braciones más importantes del año en Jacaltenan-
go, similar en importancia al cambio del Cargador
del Año, Ijom hab’il, según Don Joaquín. De igual
manera, Montejo Díaz (2007) identifica la cere-
monia del Pohxuhew como una de las más impor-
tantes entre los Popti’ y recomienda su enseñanza
a escolares.

El instrumento

De acuerdo con el esquema de clasificación de
Hornbostel y Sachs el instrumento puede ser de-
scrito como una flauta vasija (vessel flute) sin pico
distinto (1914: 585; 421.13). Existen diferentes
formas del xuhew, algunos de los cuales tienen
uno o dos agujeros para los dedos, permitiendo en
esta manera modulaciones simples del sonido
mientras otros no los tienen. También existe una
versión con un ducto (1914: 587; 421.221.42).

Generalmente el instrumento está hecho de bar-
ro y se lo toca mientras el barro todavía está
suave, es decir, no se ha secado o cocido el barro.
Don Joaquín notó que el color del barro, un gris-
café oscuro, se parece al color de los frijoles den-
tro de los tamales; si se hubiera cocido el barro, se
convertiría en rojo. Las diferentes formas obser-
vadas del xuhew son las siguientes.

Xuhew te’

Este tipo de xuhew tiene la forma de semilla de un
árbol del mismo nombre que comúnmente se en-
cuentra en la orilla del Río Azul en tierra caliente,
por ejemplo, en La Laguna, según informantes lo-

cales. Méndez Cruz (1997: 424) identifica este
árbol como Tetrorchidium rotundatum (Standley
and Steyermark 1949: 167), localmente conocido
en español como “palo de manteca”. Sin embargo,
esta identificación no es correcta. Utilizando fo-
tografías del árbol y sus semillas se logró identi-
ficar el árbol en cuestión como Thevetia ovata
(Standley and Williams 1969: 396s., Fig. 112).
Las semillas que se muestra en la figura 1 han sido
colectadas cerca del sitio arqueológico Quen San-
to en el norte del municipio de Nentón, aproxi-
madamente 35 km al noroeste de Jacaltenango.

La relación entre las semillas del árbol y las
flautas no es clara. Don Joaquín reporta que la
fecha del Pohxuhew coincide con la fecha en que
“nació este árbol”. Las semillas normalmente sir-
ven como adorno y, según Julián Pérez Cam-
poseco, la semilla del árbol Xuhew sirve contra el
mal de ojo cuando se la usa como pulsera o collar
y también es utilizada para anestesiar dolores de
dientes, reposando el interior de la semilla en la
boca. Estos mismos usos reportan Breedlove y
Laughlin (1993: 152s.) para los Tzotziles en Chia-
pas, México, en cuyo idioma el árbol se llama
choch. El uso para curar dolor de dientes, así co-
mo inflamaciones y tos seca ha sido reportado
también por Atran et al. (2004: 91, 150) para los
Itza’ del Petén, Guatemala, en cuyo idioma el
arból Thevetia peruviana se llama ix akitz. Tozzer
(1941: 198) identifica esta subespecie de Thevetia
con una planta cuya savia fue reportada por Diego
de Landa en su “Relación de la cosas de Yucatán”
como cura para dolor de dientes.

Además se observa que los concheros en Méxi-
co usan en sus bailes semillas de Thevetia theve-
tioides, iguales en su forma a las semillas del
Xuhew. De las semillas conocidas como ayoyote o
hueso del fraile se produce un tipo de sonaja en
forma de pulsera que se amarra en los tobillos
(idiófono de percusión indirecta, suspendido por
una cuerda puesto en fila, 112.111, según Horn-
bostel und Sachs 1914: 565). Ocasionadas por los
movimientos del baile, las semillas producen el
característico sonido conchero. Para la región de
Chaculá, Huehuetenango, Eduard Seler (1899) re-
porta un nombre común de “cascabel de Lacan-
don” (según Loesener 1913: 184) para Thevetia
ovata. Por tal razón, Standley y Williams (1969:
397) proponen el uso de las semillas de esta planta
como ornamento o sonaja por parte de los Lacan-
dones.

En una breve descripción del instrumento y de
la ceremonia en un libro de educación para niños,
Montejo Díaz (1998: 28) muestra un dibujo de un
xuhew te’ y lo describe como “xuhew antiguo”.

332 Ulrich Wölfel

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331


Fig. 1: (a) Arbol Xuhew con frutas; (b) Fruta del Xuhew con
semilla expuesta; (c) Semillas secas del Xuhew.

Esta forma del xuhew es la forma original usada
para la ceremonia del Pohxuhew. Las otras formas
reportadas en los siguientes párrafos sirven más
como juguetes o adornos, pero no son considera-
dos apropiados para la ceremonia.

Xuhew k’ojwal

La forma general de esta variante es similar a la
del xuhew te’ ya descrito. Como el anterior está
compuesto de dos cuencos llanos que se juntan
formando un corpus redondo y hueco. Contraria-
mente al anterior, este xuhew no tiene agujeros
para los dedos. Únicamente tiene un agujero en un
lado que se usa para soplar dentro del instrumento.
Con respeto al nombre, Méndez Cruz (1997: 181)
explica k’ojwal como una “piedra” o “bodoque”
que se usa para tirar a algo, como es el caso con
hondas, mientras Ramírez Pérez et al. (1996: 145)
lo traducen como “pedrada”.

Xuhew yumte’

Este tipo de xuhew es muy fácil de arreglar. Con-
siste de una pieza elongada de barro en la forma
de un palo que mide aproximadamente 10 cm de
largo con un diámetro de 3 cm. Se pone un aguje-
ro en un lado que entra hasta la mitad del instru-
mento. No tiene otros agujeros (para dedos) aparte
de este que se utiliza para soplar dentro del instru-
mento. El nombre parece adecuado, porque, según
Méndez Cruz (1997: 439), un yumte’ es un “gar-
rote” que se puede tirar para bajar frutas de un
árbol o para ahuyentar animales.

Aparentemente las convenciones para nombrar
estos últimos dos tipos de xuhew hacen referencia al
uso previsto del instrumento, es decir, ser tirado o
quebrado contra la olla que contiene los tamales.

Xuhew pilo

Este tipo de xuhew está referido por Montejo Díaz
(1998: 28) como “pito en forma de ave (juguete)”.
Dibujos muestran el instrumento (Montejo Díaz
1998: 28; 1996: 21) y su uso por niños (1996: 23).
El diccionario del idioma popti’ de la ALMG
(Quiñónez Silvestre et al. 2013: 394) presenta una
fotografía de cuatro xuhew en forma de pájaros
junto con la traducción del término xuhew al es-
pañol como “ocarina, pajarito de barro”.

Esta forma de xuhew es muy común y según
Julián Pérez Camposeco (entrevista, 2015) se
vende el pilo durante las ferias en Jacaltenango.
Méndez Cruz (1997: 275) tiene una variante adi-

La celebración del “Pohxuhew” en Jacaltenango, Guatemala 333

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331


cional de pilu y hace una distinción entre tx’otx’
pilo (pito de barro) y ch’en pilo (silbato, gorgori-
to). A estos corresponden las entradas en el dic-
cionario de la ALMG (Quiñónez Silvestre et al.
2013: 236) con las variantes (tx’otx’) piloxuhew y
(ch’en) piloch’en. El primero está descrito como
“ni’an etab’eh watx’eb’il yinh tx’otx’ tz’ajb’ehal,
haka’ ch’ik yeh swatx’eb’anil, ay sholanil b’ay
choq’tzelaxi”, i. e., “pequeño juguete hecho de
barro, hecho en forma de un pájaro, tiene un agu-
jero con que se hace sonar”. El segundo se de-
scribe como “hune’ ch’en oq’tzeb’al ch’oknikoj
yuh yohtajnheni ta ay hune’ mule x’oki, haka’ yinh
sajach maka yinh hunuxa tzetet”, i. e., “un instru-
mento que sirve para saber si se cometió un delito
como en el juego o en otra cosa”.

Dos libros educativos de Montejo Díaz (1996,
1998) ofrecen informaciones acerca del xuhew y
su significado en Jacaltenango hoy en día. Según
la descripción en el segundo, la ceremonia ya no
se celebra “desde hace mucho tiempo”. También
él hace una distinción entre el xuhew que se toca,
supuestamente de barro secado, y el xuhew que se
quiebra contra la olla con los tamales, de barro
suave. La forma del instrumento (aparentemente el
xuhew te’) se describe como algo similar a la
semilla del “palo de manteca”. El primer libro
tiene un dibujo de un xuhew en forma de pájaro
(Montejo Díaz 1996: 21) y exige al estudiante
nombrar este objeto e imitar el sonido que pro-
duce. Otro dibujo en el mismo libro (Montejo
Díaz 1996: 23) muestra un niño tocando un xuhew
en forma de pájaro, junto con la pregunta de qué
tipo de “juego” (sajachil) se trata.

La ceremonia

En las semanas antes de la celebración del Pohx-
uhew es necesario asegurar que la cosecha re-

sultare bien. Con este fin, según Don Joaquín, se
enciende candelas en los campos de milpa y se
reza para la buena cosecha. Según Don Julio Sil-
vestre Quiñonez, encargado de los trajes para los
bailes tradicionales en Jacaltenango, un pito o una
flauta de barro (como gorgorito) se toca cada tarde
de los nueve días anticipando el Pohxuhew.

Preparación de los tamales

Aparte de las flautas, los tamales representan un
ingrediente principal de la ceremonia del Pohx-
uhew. La preparación de los tamales, b’itx xuhew
o b’itx sat xuhew (según Don Joaquín), empieza el
día anterior con la compra de los ingredientes. El
día de la ceremonia, en la mañana, se cocina los
frijoles con varios condimentos adicionales: tzitz
anh (pericón), pepita de calabaza, tomate, milto-
mate,3 consomé de pollo. Después, se prepara los
tamales: con la masa de maíz se forma tortillas
que se rellena con los frijoles. Estos se envuelven
en hojas de milpa4 (para la demostración en marzo
no había estas hojas, por esto se usó hojas de mox-
on) y ponen en una olla para cocer los tamales.

3 Tomate verde que crece en la milpa, más pequeño que el
común.

4 Hoja de color verde oscuro que crece en la caña de la planta
del maíz cuando está totalmente desarrollada. Tiene forma
de espada angosta y alargada, es flexible y alcanza los 50 cm
de largo y 8 cm de ancho. La hoja transmite un sabor delica-
do y suave a la masa de tamales. En Michoacán se utiliza
para envolver las corundas. En algunas partes de Oaxaca se
utilizan secas para envolver algunos tamales de frijol.

Fig. 2: Tipos de pitos y flautas de xuhew: (a) xuhew te’, (b) xuhew k’ojwal, (c) xuhew yumte’.

334 Ulrich Wölfel

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331


Fig. 3: Preparación de los tamales para la celebración del Poh-
xuhew.

Fig. 4: Extracción de barro al lado de un arroyo.

Busca del barro

Mientras las mujeres preparan los tamales, los
hombres van a buscar el barro. En la orilla de un
arroyo cerca del nacimiento de un agua llamado
Onh xewilha’ en Jacaltenango se escogió un barro
fino, sin arena, de color amarillo oscuro. Con este
barro se llenó una pequeña bolsa de plástico para
llevarlo a la casa.

Elaboración de las flautas

Al regresar con el barro, los tamales ya están coci-
nando y se empieza la elaboración de los xuhew.
La forma característica tiene tres puntas que se
asemejan a las semillas del árbol Xuhew (véase
también Fig. 1c; xuhew te’). Cada hombre arregla
uno que después se utiliza para quebrar en la olla.

Fig. 5: Elaboración del pito xuhew.

Tocar y quebrar las flautas

Cuando los tamales están cocinados y las flautas
arregladas viene el momento de tocarlas. No se
observó ningún patrón especial, simplemente se
produjo unos sonidos. Directamente después de
tocar una flauta, se pide al hambre que se retire.5
Aquí se presenta algunas frases en popti’ que Don
Joaquín dijo durante las entrevistas:

Wal tinanh chach tojkanoj hach nhochalalach
Ahora te vas a ir, hambre.
 
Askanoj wahilal, hitzantoj, machach oktin k’atanhan,
matxa sje hink’ul wijle’, ay hawetla
Vete hambre, arrímate, no te acerques a mi, ya no quiero
sufrir hambre, ahí está lo tuyo.

Haber pedido que se retire el hambre, se tira la
flauta contra la panza de la olla y se empieza a dis-
tribuir los tamales entre los presentes. También se
regala unos a familiares no presentes y vecinos.
Después de terminar la comida, los restos de los
xuhew son descartados fuera de la casa en terrenos
cercanos, para que el hambre se queda fuera del
espacio habitado por la familia.

Según Don Joaquín, el próximo día en la mañ-
ana, los participantes en el Pohxuhew van a sus
campos, encienden candelas y piden a la santa
tierra para que vuelve a dar más cosecha. La parte
observada de la ceremonia tiene lugar en un ambi-
ente familiar. Sin embargo, según un estudio (Co-
munidad Lingüística Popti’ 2016: 52–54), los cen-
tros ceremoniales Q’anil y Yula’, dos de los lu-
gares sagrados más importantes para los

5 Comunidad Lingüística Popti’ (2016: 36), en el momento de
tocar los pitos se baila alrededor de la olla con los tamales y
durante el baile se quiebran los pitos.

La celebración del “Pohxuhew” en Jacaltenango, Guatemala 335

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331


Jakaltekos, también son visitados para la cele-
bración del Pohxuhew. Esta información es confir-
mada por Don Joaquín, quién añade que estas visi-
tas empiezan en la iglesia católica.

Significado de la ceremonia

Según Don Joaquín, se celebra el sacrificio del Po-
hxuhew para que la cosecha sigue siendo exitosa.
Tocar la flauta de barro produce un sonido que se
asemeja a los pájaros que cantan contentos sobre
las frutas que abundan en las milpas. La misma
alegría siente la gente cuando ya no van a tener
hambre. El acto de quebrar la flauta está acom-
pañado por palabras que anuncian el fin del tiem-
po en que se sufre hambre. Se quiebra la flauta en
la olla llena de tamales, productos de la primera
cosecha, y el hambre se retira cuando se reparten
los tamales entre los presentes. Los xuhew quebra-
dos (o mejor dicho aplastados, porque así resultan;
véase Fig. 6b) contienen el hambre, según Don
Joaquín, y por tal razón se los tira fuera de la casa,
para que no regresara el hambre.

La relación entre las semillas del árbol Xuhew,
los pitos xuhew y finalmente la celebración de
agradecimiento no es clara. Don Joaquín explica
que en el día del Pohxuhew nació el árbol Xuhew.

Debido a la relación entre los pitos de barro y el
hambre esto podría significar que el árbol Xuhew
nace cuando se descartan los restos de los pitos. El
acto de descartar objetos usados durante ceremo-
nias que contienen alguna “fuerza negativa” tam-
bién es conocido por los Mayas yucatecos; véase
la ceremonia de K’ex en Chan Kom, reportada por
Redfield y Villa Rojas (1934: 174). De estos restos
nace de nuevo el árbol. El tema del nacimiento de
una vida nueva de cuerpos muertos tiene raíces
prehispánicas. Ejemplos conocidos en la icono-
grafía maya son el sarcófago del rey Pakal en
Palenque y una cerámica en el Museo Etnológico
de Berlin, Alemania (el llamado “trípode de trans-
figuración”; Grube und Gaida 2006: 116–131), en-
tre otros.

Un cuento citado en un blog6 sobre costumbres
de Jacaltenango da una impresión acerca del ori-
gen del Pohxuhew: Durante el tiempo de hambre,
y por lo tanto por falta de alimentos, una mujer
pone piedras envueltas en hojas a cocer para sus
hijos. Después “por vergüenza y por deses-
peración [ella] prefirió abandonar a sus hijos”.
Pero cuando ella “se arrepintió por lo que había
hecho decidió regresar a su casa y pedir perdón” y

6 <ht tp: / /cos tumbresdejacal tenango.blogspot .com>
[17.01.2019]

Fig. 6: (a) Tocando el pito xuhew; (b) pitos xuhew quebrados contra la olla de los tamales.

336 Ulrich Wölfel

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331


allí descubre que las piedras en hojas se han con-
vertido en tamales. El cuento es de interés porque
se podría interpretar las semillas del Xuhew y así
la flauta como algo no comestible, similar a las
piedras, que en el momento de la celebración se
destruye y descarta, porque ya están preparados
los tamales.

En cuanto a la etimología de la palabra xuhew
se trata de un substantivo derivado de una raíz ver-
bal. Existe en popti’ el verbo transitivo xuhu
(Méndez Cruz 1997: 424; Quiñónez Silvestre et
al. 2013: 495) con dos significados: (a) “soplar al-
go” (Quiñónez Silvestre et al. 2013: 495; Julián
Pérez Camposeco, comunicación personal, 2016),
con cognado en akateko xu’, “soplar, ventilar (gra-
nos), tocar un instrumento musical de viento; cu-
rar herida con soplo de curandero” (Andrés et al.
1996: 222) y (b) “pinchar algo”, con cognado en
q’anjob’al, xuju’, “destapar, ensartar perlas en un
hilo, hacer un collar” (Diego Antonio et al. 1996:
361). Ambos tienen sentido, los pitos se toca sop-
lando aire, mientras las semillas del árbol se uti-
liza para arreglar collares. Otra raíz verbal, xub’,
de la cual se forma el verbo intransitivo xub’li
(Méndez Cruz 1997: 424) o xub’lu (Julián Pérez
Camposeco, comunicación personal, 2016) sig-
nifica “silbar”. En esta manera, la palabra xuhew
posiblemente hace alusión a los dos usos distintos
de los objetos que denomina. Por el momento es
difícil decir cuál era el significado original de la
palabra y con qué objeto se relacionó primero: la
semilla o el pito?

Fecha y correlación con el calendario maya

Para el día en que se celebra el Pohxuhew, La
Farge y Byers dan dos fechas diferentes, una es
septiembre 14 (1931: 139), la otra septiembre 19
(1931: 174). Méndez Cruz (1997: 63) menciona
agosto 28 como fecha para la celebración. Según
la Academia de Lenguas Mayas de Guatemala
(Comunidad Lingüística Popti’ 2016: 36s.) la
fecha original para el Pohxuhew se calculó como
193 días (9 “meses” de 20 días más 13 días) de-
spués de la celebración del Ijom hab’il (Cargador
del Año).

Tomando la posible correlación con el calen-
dario solar de 365 días se puede calcular las fechas
correspondientes en este calendario sin tener en
cuenta los años bisiestos. Es importante notar que
estos cálculos solamente son válidos para los cal-
endarios q’anjob’alanas que en el año 1927, cuan-
do La Farge y Byers llevaron a cabo sus investiga-
ciones en Jacaltenango, celebraron la entrada del
nuevo Cargador del Año (Ijom hab’il) el 16 de

marzo (La Farge and Byers 1931: 174). Esto, por
ejemplo, difiere del calendario maya prehispánico
en el cual el Cargador del Año entra 40 días (o 2
“meses” de 20 días) más tarde.

Calculando la fecha en el calendario solar de los
Mayas para septiembre 14, 1927 (la primera fecha
de La Farge y Byers), se llega a 3 yax (o el cuarto
día del décimo mes). Yax es el nombre del décimo
mes en el maya yucateco usado comúnmente en
estudios mayas porque carecemos conocimiento
seguro de los nombres de “meses” del calendario
solar en los idiomas q’anjob’alanas. La fecha de
septiembre 19, 1927, la segunda fecha de La Farge
y Byers, corresponde a 8 yax; agosto 28, 1997 (el
año de la publicación del diccionario de Méndez
Cruz) corresponde a 4 yax y la calculación de la
ALMG resulta en la fecha 13 yax.

Se nota que las fechas 3 yax (primera fecha de
La Farge y Byers) y 4 yax difieren por solo un día.
Considerando el lapso de tiempo entre la recopi-
lación de los datos para el diccionario de Méndez
Cruz y su publicación en 1997, así como el hecho
que el año 1996 era bisiesto, esta diferencia de un
día podría explicarse probablemente por la fecha
“28 de agosto” en que se refiere a una observación
hecha entre los años 1992 y 1995 (que correspon-
dería a 3 yax). Por el momento parece difícil de-
cidir cuál fecha sea la fecha original para celebrar
el Pohxuhew. Sin embargo, la correlación entre la
fecha del Pohxuhew y una fecha en el calendario
solar de 365 días es muy probable.

Don Joaquín identificó el 8 de septiembre como
fecha para la celebración del Pohxuhew. Asumien-
do que la correlación entre esta ceremonia y la
fecha 3 yax del calendario solar maya es correcta,
esta información sobre la fecha correspondería al
periodo entre los años 1948 y 1951. Cuando Don
Joaquín aprendió sobre la ceremonia del Pohx-
uhew de su abuelo tenía diez años de edad, es de-
cir, en el año 1970. La “Academia de Lenguas
Mayas de Guatemala” registra una observación
importante acerca de la fecha del 8 de septiembre.
En este día se celebra la Natividad de María en el
calendario católico. Con el fin de no entrar en con-
flicto con la iglesia se movió la fecha del Pohx-
uhew del 3 de septiembre a esta fecha para que co-
incide con dicha festividad (Comunidad Lingüísti-
ca Popti’ 2016: 36s.).

Por otro lado, en su entrada “Pohxuhew”,
Méndez Cruz (1997: 279s.) nota que se celebra el
Pohxuhew en la fecha oxlahun tox (13 tox) del
calendario ceremonial maya de 260 días. Esta in-
formación contrasta con la entrada citada arriba,
en que dice que se celebra el Pohxuhew el 28 de
agosto. Aunque es correcto que la fecha 13 tox

La celebración del “Pohxuhew” en Jacaltenango, Guatemala 337

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331


corresponde al 28 de agosto del año 1997, dado la
diferencia en el número de días que lleva cada ci-
clo calendárico (260 y 365 días), una fecha de 13
tox puede ocurrir solamente en raras ocasiones en
el intervalo de fechas mencionado por Méndez
Cruz (1997: 280): “uno de los días del mes de
agosto o primera quincena de septiembre”. De he-
cho, si asumimos que la correlación del Pohxuhew
con 3 yax sea correcta, por la manera en que los
dos calendarios mayas están correlados, no existe
ninguna posibilidad que ocurren unas fechas de 13
tox y 3 yax (porque tox solamente puede coincidir
con los números 4, 9, 14, 19 en el calendario so-
lar). Si suponemos que la fecha en realidad sea 13
tox y 4 yax, esta combinación solamente puede
ocurrir cada 52 años, por ejemplo, 10 de septiem-
bre 1945 o 28 de agosto 1997. Además, la aso-
ciación directa con la temporada de la cosecha
hace más probable la conexión con el calendario
solar – si no hubieran los años bisiestos.

Finalmente, aunque el orden de los meses en
q’anjob’al que probablemente fueron usados en
variantes similares en popti’ no es seguro, dos ob-
servaciones merecen mención aquí. Primero,
Burkitt (2008: 512) da el nombre del décimo mes
en q’anjob’al como mol, cognado del octavo mes
mol en maya yucateco y probablemente resultado
del ajuste por 40 días en el calendario q’anjob’al
mencionado arriba. Segundo, La Farge (1947:
168) en su intento de reconstruir el orden de los
meses q’anjobalanas pone el mes xujem como
décimo mes. La palabra xujem podría ser cognado
con xuhew. Por ser una reconstrucción se tiene que
tratar esta lista con cuidado, pero variantes de este
nombre de un mes del calendario solar también
aparecen en las listas de Burkitt (2008: 512), xujén
(octavo mes), y Termer (1930: 391), xujim (deci-
moctavo mes).

Distribución geográfica de la ceremonia de
Pohxuhew

El fenómeno de los “tamales de flauta” aparente-
mente también existió entre los Q’anjob’ales de
Santa Eulalia. La Farge (1947: 77) reporta que con
respecto al destino de los instrumentos sus infor-
mantes “differ sharply, some insisting that the
flute was destroyed after being used, others that it
was saved for another year” (difieren fuertemente,
algunos insisten que la flauta era destruida de-
spués de haber sido usada, mientras según otros se
lo guardó para utilizarla otro año).

Según Don Joaquín (entrevista 10 de marzo
2016), la ceremonia ya no se celebra en las aldeas

que pertenecen al pueblo de Jacaltenango, pero la
gente de Concepción Huista (pueblo en que se
habla una variante distinta del idioma popti’) to-
davía conserva esta tradición. Hace años Don
Joaquín vio una celebración del Pohxuhew allá
que incluía la música de marimba y el baile. Los
tamales tenían otro sabor que Don Joaquín sintió
no tan rico como los b’itx sat xuhew en Jacalte-
nango. Sin embargo, durante una breve visita a
Concepción Huista en marzo de 2016 en que se
preguntó a varias personas mayores de edad, sólo
un señor se recordó de la ceremonia que él llamó
“Yoq’xuhew” (llorar/silbar de los xuhew), pero in-
dicó que ya por mucho tiempo no se ha celebrado
esto en Concepción Huista.

La Farge (1947: 77) reporta para Santa Eulalia
que en el mes de julio (en su tiempo correlaciona-
do con el mes xujem del calendario solar) se tocó
una flauta de barro (el talil) en las milpas para
ahuyentar vientos. Esta costumbre parece haber si-
do continuado por algunas personas en Santa Eu-
lalia como reporta Deuss (2007: 103s.). Cognadas
de la palabra talil existen en varios idiomas de la
región: q’anjob’al: (tx’otx’) talil (Diego Antonio
et al. 1996: 265; Comunidad Lingüística Q’an-
job’al 2003: 130); chuj: (lum) talil (Diego 1998:
217); akateko: (tx’otx’) talin (Andres et al. 1996:
158). Redfield y Villa Rojas (1934: 133s.) repor-
tan que los Mayas yucatecos tienen la costumbre
de silbar una melodía para atraer los vientos du-
rante la roza del terreno antes de la siembra.
Aparentemente, en ambos casos (ahuyentar y
atraer vientos) se trata de magia empática, los sil-
bidos de los hombres se asemejan a los silbidos de
los vientos y de esta manera los influencian.

Varios idiomas mayas de las tierras altas occi-
dentales de Guatemala y Chiapas tienen palabras
cognadas con wilo o pilo con que se denomina un
silbato en forma de pájaro: q’anjob’al: (tx’otx’)
wilux (Diego Antonio et al. 1996: 340; Comu-
nidad Lingüística Q’anjob’al 2003: 163); chuj:
(lum) pilox (Hopkins 2012: 238); akateko:
(tx’otx’) pilux (Andrés et al. 1996: 133); tojolabal:
wilwilo (Lenkersdorf 1979: 400); tzeltal: vilil (Ara
1986: 409); tzotzil: vilol (Laughlin 1975: 370;
1988/I: 328). Esta designación posiblemente se
deriva originalmente del nombre de un pájaro es-
pecífico como existe en q’anjob’al (no’) wilwil, i.
e., “pájaro de chival, grande y de color café”
(Diego Antonio et al. 1996: 340) o del acto de
volar o aletear, como se dice en tzotzil, vil, i. e.,
“fly, leap, saltar hacia arriba” (Laughlin 1988/I:
328). También se encuentra el cognado huilotl
(paloma) en los diccionarios del idioma nahuatl
(Siméon 2010: 755; Karttunen 1992: 90), sugirien-

338 Ulrich Wölfel

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331


do la posibilidad de que se trata de un préstamo de
este idioma.

Destrucción de instrumentos musicales en
contextos arqueológicos

Actos de destrucción de instrumentos musicales
son conocidos en la literatura mesoamericanista.
Los Aztecas celebraron la fiesta para el mes de
Toxcatl del calendario solar azteca de 365 días, en
que la víctima para el sacrificio humano, represen-
tando el dios Tezcatlipoca, subió la escalinata del
templo antes de ser sacrificado, tocando y que-
brando flautas de barro (Both 2007: 97). Según
Graulich (1984) estas celebraciones están rela-
cionadas con la cosecha. Esta asociación de que-
brar flautas de barro en una fiesta para la cosecha
parece similar al Pohxuhew, aunque las fechas en
el calendario azteca y popti’ no están relacionadas.
Sin embargo, el contexto de estas celebraciones
para Tezcatlipoca son de carácter público y de esta
manera contrastan con el contexto doméstico en el
cuál se lleva a cabo el Pohxuhew. En su discusión
de la posibilidad de identificar rituales para Tez-
catlipoca por medio de flautas encontradas en con-
textos arqueológicos, Smith (2014: 20–23) hace
esta distinción y propone que los fragmentos de
aerófonos hechos de barro en contextos arque-
ológicos considerados domésticos podrían haber
sido utilizados en ceremonias de carácter igual-
mente doméstico y familiar. Acerca de estos tipos
de rituales existe muy poca información en las
fuentes coloniales (Smith 2014: 22).

Otro contexto ritual en que se observó instru-
mentos musicales destruidos se encuentra ge-
ográficamente muy cerca a la región Jacalteca. El
gran basurero de cerámica en el sitio arqueológico
Lagartero (Chiapas, Mexico) contiene fragmentos
de instrumentos musicales como “tambores, flau-
tas decoradas con calaveras, silbatos en forma de
pájaros” (Ekholm 1990: 455). Según Ekholm este
depósito es el resultado de una ceremonia al final
de un ciclo en que grandes cantidades de objetos
cerámicos fueron quebrados ritualmente. En este
caso, el motivo para la destrucción no ha sido la
cosecha pero la terminación de un ciclo calendári-
co, en que también ocurrió la destrucción de
grandes cantidades de otros objetos cerámicos, re-
sultando en el basurero. Los instrumentos encon-
trados en Lagartero consistieron de barro cocido,
por lo cual sus fragmentos sobrevivieron hasta su
descubrimiento por los arqueólogos. Es muy prob-
able que fueron elaborados para perdurar y ser us-
ados por un cierto tiempo. Esto contrasta con los

xuhew que se elaboran con el fin de quebrarlos.
Por tal razón el descubrimiento de restos de un
xuhew en contextos arqueológicos sólo podría
ocurrir bajo circunstancias fortuitas (cocido acci-
dentalmente por algún fuego en su lugar de dese-
cho) y hasta la fecha no se han identificado frag-
mentos de un xuhew en tal contexto.

Conclusiones

Aunque no se ha podido averiguar la antigüedad
de la celebración, el motivo de la destrucción de
un instrumento musical y la asociación con
agradecimientos por la cosecha podría ser de ori-
gen prehispánico. Arrivillaga Cortés (2008: 18)
hace la misma observación en su síntesis de la et-
nomusicología de los Cuchumatanes. Hasta ahora
no existe evidencia directa que permite concluir
esta antigüedad con certeza. Sin embargo, la pres-
encia de pequeños pitos en forma de pájaros en
contextos arqueológicos puede ser un indicio de
que la costumbre reportada por La Farge y Byers
de tocar estos pitos en el campo para asegurar la
buena cosecha y espantar pájaros ya existía en
tiempos prehispánicos. Ambos costumbres, tocar
un pito en el campo y el Pohxuhew, son relaciona-
dos no solamente con la cosecha misma pero tam-
bién con los pájaros que tienen un rol ambivalente.
Por un lado los pájaros comen los frutos del cam-
po y así ponen en peligro la cosecha, al otro lado
el canto alegre de los pájaros indica que los frutos
de campo abundan y que se puede esperar una
buena cosecha.

Parte de este trabajo ha sido realizado durante tempo-
radas de campo del proyecto arqueológico PARCHA, fi-
nanciado por la Fundación Alemana del América An-
tigua (Deutsche Altamerika-Stiftung). Agradezco a la
Dra. Frauke Sachse y la Mtra. Catherine Letcher Lazo,
ambos de la Universidad de Bonn, Departamento de
Antropología de las Américas, así como al Dr. Albert
Davletshin, investigador becado en el proyecto IDIOM
(Bonn), por sus valiosos comentarios y discusiones es-
timulantes. Sin el gran apoyo de Don Joaquín Silvestre
Rojas, quién generosamente compartió sus conocimien-
tos y el apoyo de Julián Pérez Camposeco como asis-
tente de investigación, este trabajo nunca hubiera sido
posible. Ich’antiyoxh teyet!

Bibliografía

Andrés, Domingo, Karen Dakin, José Juan, Leandro López
y Fernando Peñalosa

Diccionario akateko-español. Palos Verdes: Ediciones
Yax Te’.

1996

La celebración del “Pohxuhew” en Jacaltenango, Guatemala 339

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331


Ara, Domingo de
Vocabulario de lengua tzeldal según el Órden de Co-
panabastla. (Ed. de M. Humberto Ruz.) México: Uni-
versidad Nacional Autónoma de México. (Fuentes para
el estudio de la cultura maya, 4)

Arrivillaga Cortés, Alfonso
Cómo cantan los Cuchumatanes. Un recuento musical a
partir de la mira etnográfica. Senderos – Revista de Et-
nomusicología 1: 11–44.

Atran, Scott, Ximena Lois, and Edilberto Ucan Ek’
Plants of the Petén Itza’ Maya. Plantas de los maya
itza’ del Petén. Ann Arbor: Museum of Anthropology,
University of Michigan. (Memoirs of the Museum of
Anthropology, University of Michigan, 38)

Both, Arndt Adje
Aztec Music Culture. The World of Music 49/2: 91–
104.

Breedlove, Dennis E., and Robert M. Laughlin
The Flowering of Man. A Tzotzil Botany of Zi-
nacantán. Vol. 1. Washington: Smithsonian Institution
Press. (Smithsonian Contributions to Anthropology, 35)

Burkitt, Robert J.
The Lost Notebooks of Robert Burkitt, Maya Linguist.
A Record of Languages of Ancient Guatemala. (Ed. by
J. M. Weeks and E. C. Danien. With a Foreword by N.
A. Hopkins.) Lewiston: Edwin Mellen Press.

Comunidad Lingüística Popti’
Estudio monográfico maya popti’/jacalteko. Jacaltenan-
go: Academia deLenguas Mayas de Guatemala.

Comunidad Lingüística Q’anjob’al / Academia de Lenguas
Mayas de Guatemala

Jit’il q’anej yet Q’anjob’al. Vocabulario q’anjob’al.
Guatemala: Academia de Lenguas Mayas de
Guatemala.

Deuss, Krystyna
Shamans, Witches, and Maya Priests. Native Religion
and Ritual in Highland Guatemala. London:
Guatemalan Maya Centre.

Diego, Mateo Felipe
Diccionario del idioma chuj, chuj-español. La Antigua
Guatemala: Proyecto Lingüístico Francisco Marroquín.

Diego Antonio, Diego de, Francisco Pascual, Nicolas de
Nicolas Pedro, Carmelino Fernando Gonzales y Santiago
Juan Matias

Diccionario del idioma q’anjob’al. La Antigua
Guatemala: Proyecto Lingüístico Francisco Marroquín.

Ekholm, Susanna M.
Una ceremonia de fin-de-ciclo. El gran basurero cere-
monial de Lagartero, Chiapas. En: A. Cardos de
Méndez (coord.), La época clásica. Nuevos hallazgos,
nuevas ideas. Seminario de arqueología; pp. 455–467.
México: Museo Nacional de Antropología, Instituto
Nacional de Antropología e Historia.

Graulich, Michel
Tozoztontli, Huey Tozoztli et Toxcatl, fêtes aztèques de
la moisson et du milieu du jour. Revista Española de
Antropología Americana 14: 127–164.

Grube, Nikolai und Maria Gaida
Die Maya. Schrift und Kunst. (Hrsg. von C. Pelling und
M. L. Zarnitz mit den Staatlichen Museen zu Berlin.)
Berlin: SMB-DuMont.

1986

2008

2004

2007

1993

2008

2016

2003

2007

1998

1996

1990

1984

2006

Hopkins, Nicholas A.
A Dictionary of the Chuj (Mayan) Language as Spoken
in San Mateo Ixtatán, Huehuetenango, Guatemala ca.
1964–65. Tallahassee: Jaguar Tours.

Hornbostel, Erich Moritz von und Curt Sachs
Systematik der Musikinstrumente. Ein Versuch. Zeits-
chrift für Ethnologie 46: 553–590.

Karttunen, Frances
An Analytical Dictionary of Nahuatl. Norman: Univer-
sity of Oklahoma Press.

La Farge, Oliver
Santa Eulalia. The Religion of a Cuchumatán Indian
Town. Chicago: The University of Chicago Press.

La Farge, Oliver, and Douglas Byers
The Year Bearer’s People. New Orleans: The Depart-
ment of Middle American Research, The Tulane Uni-
versity of Louisiana. (Middle American Research Se-
ries, 3)

Laughlin, Robert M.
The Great Tzotzil Dictionary of San Lorenzo Zinacan-
tan. Washington: Smithsonian Institution Press. (Smith-
sonian Contributions to Anthropology, 19)
The Great Tzotzil Dictionary of Santo Domingo Zi-
nacantan. Vol. 1: Tzotzil-English. Washington: Smith-
sonian Institution Press. (Smithsonian Contributions to
Anthropology, 31)

Lenkersdorf, Carlos
B’omak’umal tojol ab’al – kastiya (Diccionario tojola-
bal – español). Idioma mayance de los altos de Chiapas.
Vol. 1. México: Editorial Nuestro Tiempo.

Loesener, Theodor
Plantae Selerianae VIII. Verhandlungen des Botanis-
chen Vereins für die Provinz Brandenburg 55: 151–194.

Méndez Cruz, Antonio Feliciano
Diccionario popti’ (jakalteko – castellano) morfose-
mántico. Hej stzoti’al jab’xub’al. Guatemala: Editorial
Nuestra America.

Montejo Díaz, Romeo
Tzet yilal yohtajnhen nixhtej unin yalanhto mach
ch’ich’ichikoj skuyni yilni. (Aprestamiento integrado
Popti’.) Guatemala: CEDIM.
Hej k’ulmunil popti’ (b’ab’el hab’il kuyhum. (Artes
mayas poptíes [primer grado].) Guatemala: CEDIM.
El Calendario Maya Popti’. Propuesta para el Nuevo
Currículum de los municipios de Jacaltenango y Con-
cepción Huista, Huehuetenango. Guatemala. [Tesis de
Licenciatura, Universidad de San Carlos de Guatemala]

Quiñónez Silvestre, Antonio, Jorge Dionisio Montejo y
Manuel Santos Diaz Santiago

Tihtzoti’ yet ab’xub’al popti’. Watanh/Jacaltenango:
Skonhob’ Ab’xub’al Popti’/Comunidad Lingüística
Popti’.

Ramírez Pérez, José, Andrés Montejo y Baltazar Díaz Hur-
tado

Diccionario del idioma jakalteko (jakaltenango, hue-
huetenango; jakalteko-español). La Antigua Guatemala:
Proyecto Lingüístico Francisco Marroquín.

Redfield, Robert, and Alfonso Villa Rojas
Chan Kom. A Maya Village. Washington: Carnegie In-
stitution of Washington. (Carnegie Institution of Wash-
ington, 448)

2012

1914

1992

1947

1931

1975

1988

1979

1913

1997

1996

1998

2007

2013

1996

1934

340 Ulrich Wölfel

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331


Seler, Eduard
Mittelamerikanische Musikinstrumente. Globus 76:
109–112.

Siméon, Rémi
Diccionario de la lengua náhuatl o mexicana. México:
Siglo Veintiuno.

Smith, Michael E.
The Archaeology of Tezcatlipoca. In: E. Baquedano
(ed.), Tezcatlipoca. Trickster and Supreme Deity; pp. 7–
40. Boulder: University Press of Colorado.

Standley, Paul C., and Julian A. Steyermark
Flora of Guatemala. Fieldiana – Botany 24/6: 1–440.

1899

2010

2014

1949

Standley, Paul C., and Louis O. Williams
Flora of Guatemala. Fieldiana – Botany 24/8.4: 263–
474.

Termer, Franz
Zur Ethnologie und Ethnographie des nördlichen Mitte-
lamerika. Ibero-Amerikanisches Archiv 4/3: 303–492.

Tozzer, Alfred M. (ed.)
Landa’s relación de las cosas de Yucatan. A Transla-
tion. Cambridge: Peabody Museum. (Papers of the
Peabody Museum of American Archaeology and Eth-
nology, 18)

1969

1930

1941

La celebración del “Pohxuhew” en Jacaltenango, Guatemala 341

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331


Bestellen Sie jetzt telefonisch (+49)7221/2104-38 |  
per Fax (+49)7221/2104-43 | per Email bestellung@nomos.de  
oder im Buchhandel.
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

Indigener Schamanismus und  
Religionen Südamerikas

Die vorliegende Studie behandelt die vielfältigen Mythen und 
Rituale Südamerikas vom Tiefland bis zu den Anden. Allen 
Traditionen gemeinsam ist die Gewissheit, dass zwischen 
Diesseits und Jenseits, Menschen und Gottheiten eine Verbin-
dung besteht und dass die verschiedenen Kosmosbereiche 
miteinander vernetzt sind. Ein häufiges Vorurteil geht davon 
aus, dass religiöse Auffassungen stratifizierter, staatsbildender 
Gesellschaften komplizierter als diejenigen von Stammesge-
sellschaften mit einfacher materieller Kultur sind. Die 
Komplexität religiöser Ideen ist jedoch unabhängig vom 

sozialen Gefüge. Gesellschaften, die dem einer westlichen 
Weltanschauung verhafteten Beobachter wegen ihrer Le-
bensweise oder kargen materiellen Kultur als ‚primitiv‘ er-
scheinen, haben vielfach elaboriertere Weltbilder als Ge-
sellschaften, die durch die Pracht ihrer Tempel beeindrucken. 
Die meisten Traditionen dieses Gebiets sind auch nicht von 
christlichen Lehren überlagert oder zu Randphänomenen 
herabgesunken, sie sind vielmehr lebendig und unmittelbar 
präsent.

Kosmospfade
Schamanismus und religiöse Auffassungen  
der Indianer Südamerikas
Von Prof. Dr. María Susana Cipolletti
2019, 294 S., brosch., 59,– € 
ISBN 978-3-89665-822-7
(Studia Instituti Anthropos, Bd. 59) 
nomos-shop.de/42767

Studia Instituti Anthropos  |  59

María Susana Cipolletti

Kosmospfade

ACADEMIA

Schamanismus und religiöse Auffassungen 
der Indianer Südamerikas

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331

	1. Introducción
	El instrumento
	Xuhew te’
	Xuhew k’ojwal
	Xuhew yumte’
	Xuhew pilo

	La ceremonia
	Preparación de los tamales
	Busca del barro
	Elaboración de las flautas
	Tocar y quebrar las flautas

	Significado de la ceremonia
	Fecha y correlación con el calendario maya

	Distribución geográfica de la ceremonia de Pohxuhew
	Destrucción de instrumentos musicales en contextos arqueológicos
	Conclusiones
	Bibliografía

