ANTHROPOS

114.2019: 331-341

La celebracion del “Pohxuhew” en Jacaltenango, Guatemala

Ulrich Wolfel

Abstract. — The ceremony of “Pohxuhew,” celebrated in Jacal-
tenango and thus thanking for the first harvest of beans, in-
volves elaboration, playing, and subsequent breaking of clay
flutes, which only briefly has been mentioned by La Farge and
Byers (1931). Due to lacking details in their report, especially
regarding the musical instruments involved, this study tries to
fill some of these gaps and provide insights concerning its sig-
nificance, geographic distribution, and association with the
Maya calendar. [Guatemala, Popti’, Jacaltenango, harvest cer-
emony, destroying of musical instruments, Maya calendar]

Ulrich Wélfel, doctor en informatica por la Universidad de
Liibeck (Alemania) y Maestria en estudios mesoamericanos
por la Universidad de Hamburgo (Alemania). — Actualmente
trabaja como arqueo-informatico en el instituto de arqueologia
y antropologia cultural de la Universidad de Bonn (Alemania).
Ademas dirige el “Proyecto arqueoldgico de la region de Chac-
ula” (PARCHA) en el Departamento de Huehuetenango
(Guatemala) asi como el trabajo de campo etnografico sobre
los Chuj y Popti’, también en Huehuetenango.

E-mail: uwoelfel@uni-bonn.de

1. Introduccion

En su etnografia clasica sobre el pueblo de
Jacaltenango (Departamento de Huehuetenango,
Guatemala), La Farge y Byers (1931: 139) re-
portan un tipo de flauta, llamado xuhew! en pop-
ti’,2 que se usa durante una celebracion de

1 Para todos los términos en idiomas mayas se utiliza las or-
tografias oficiales establecidas por la Academia de las
Lenguas Mayas de Guatemala (ALMG). Por tal razon exis-
ten diferencias significantes entre estas y las ortografias de
investigadores tempranos como La Farge quien, por ejemp-
lo, escribi6 “cuheVu” para xuhew (La Farge and Byers 1931:
75, 139, 327).

2 Popti’ es el idioma maya usado en Jacaltenango y las aldeas
circundantes, anteriormente también llamado “jacalteco”.

Anthropos 114.2019

167321811,

agradecimiento para los primeros tamales prepara-
dos de la nueva cosecha de frijoles. Segiin La
Farge y Byers, la ceremonia involucra elaborar la
flauta (segiin algunos de sus informantes estd
hecha de barro), la preparacion de un tipo especial
de tamales, llamados b’itx xuhew (“xuhew
tamales” o, como traducen La Farge y Byers,
“tamales de flauta”), tocar la flauta mientras los
tamales estan cocinando y, después de cocer los
tamales, la flauta se quiebra en la olla (“the flute is
broken into the pot”; 1931: 139). Finalmente, hay
un intercambio de regalos de tamales y algunos se
llevan al cementerio para los muertos (“there is an
interchange of gifts of tamales, and some are taken
to the cemetery for the dead”; 1931: 139).

La Farge y Byers aparentemente no presencia-
ron la ceremonia “Pohxuhew” ellos mismos vy,
aparte del material, no dan una descripciéon mas
precisa del instrumento musical, por lo tanto este
articulo tiene el objetivo de afiadir estas informa-
ciones y exponer la tradicion del Pohxuhew en Ja-
caltenango.

Don Joaquin Silvestre Rojas de Jacaltenango,
miembro de los sefores capitanes del baile en la
Fiesta de la Candelaria y de los musicos del tam-
bor y de la flauta, es uno de los pocos Jacaltecos
que todavia conservan la tradicion del Pohxuhew.
Las investigaciones para este articulo consistieron
en varias entrevistas con Don Joaquin, conducidas
entre los afios 2013 y 2016, quién permitié grabar
con video el proceso de la elaboracion de un
xuhew y la ceremonia del Pohxuhew. Por razones
de coordinaciéon de tiempo, la ceremonia grabada
no tuvo lugar en la época correcta pero en marzo
de 2016. Sin embargo, Don Joaquin aseguré que

12012026, 03:45:09. @ Urhsberrechtlich geschitzter Inhalt, Ohne gesonderts
1r oder In KI-Sy: .

Erlaubnls Ist Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331

332

todos los elementos de la ceremonia fueron ejecu-
tados correctamente durante esta demostracion.

Segiin Don Joaquin, solo uno de sus vecinos to-
davia lleva a cabo la celebracion del Pohxuhew en
la fecha correcta. En estas ocasiones participan
otros vecinos, incluso Don Joaquin. Después de
una misa en la capilla cerca de la casa se va a la
casa del vecino para el Pohxuhew. Mientras Don
Joaquin mostré interés en difundir el conocimien-
to de la ceremonia con el fin de preservarlo, su ve-
cino considera el Pohxuhew como secreto que no
deberia ser “vendido” a extranjeros. La
“Academia de Lenguas Mayas de Guatemala”
(ALMG) también celebra el Pohxuhew, pero Don
Joaquin indicdé que lo llevan a cabo unos dias
antes del “dia sefialado”, y que solo los que siguen
la tradicion ensefiada por los antepasados hacen la
celebracion correctamente.

Sin embargo, aunque ya no hay mucha gente
que lo practican, el Pohxuhew es una de las cele-
braciones mas importantes del afio en Jacaltenan-
go, similar en importancia al cambio del Cargador
del Afio, [jom hab’il, segin Don Joaquin. De igual
manera, Montejo Diaz (2007) identifica la cere-
monia del Pohxuhew como una de las mas impor-
tantes entre los Popti’ y recomienda su ensefianza
a escolares.

El instrumento

De acuerdo con el esquema de clasificacion de
Hornbostel y Sachs el instrumento puede ser de-
scrito como una flauta vasija (vessel flute) sin pico
distinto (1914: 585; 421.13). Existen diferentes
formas del xuhew, algunos de los cuales tienen
uno o dos agujeros para los dedos, permitiendo en
esta manera modulaciones simples del sonido
mientras otros no los tienen. También existe una
version con un ducto (1914: 587; 421.221.42).

Generalmente el instrumento estd hecho de bar-
ro y se lo toca mientras el barro todavia esta
suave, es decir, no se ha secado o cocido el barro.
Don Joaquin not6 que el color del barro, un gris-
café oscuro, se parece al color de los frijoles den-
tro de los tamales; si se hubiera cocido el barro, se
convertiria en rojo. Las diferentes formas obser-
vadas del xuhew son las siguientes.

Xuhew te’

Este tipo de xuhew tiene la forma de semilla de un
arbol del mismo nombre que comunmente se en-
cuentra en la orilla del Rio Azul en tierra caliente,
por ejemplo, en La Laguna, segin informantes lo-

Ulrich Wolfel

cales. Méndez Cruz (1997: 424) identifica este
arbol como Tetrorchidium rotundatum (Standley
and Steyermark 1949: 167), localmente conocido
en espafiol como “palo de manteca”. Sin embargo,
esta identificacion no es correcta. Utilizando fo-
tografias del arbol y sus semillas se logr6 identi-
ficar el arbol en cuestion como Thevetia ovata
(Standley and Williams 1969: 396s., Fig. 112).
Las semillas que se muestra en la figura 1 han sido
colectadas cerca del sitio arqueologico Quen San-
to en el norte del municipio de Nentén, aproxi-
madamente 35 km al noroeste de Jacaltenango.

La relacion entre las semillas del arbol y las
flautas no es clara. Don Joaquin reporta que la
fecha del Pohxuhew coincide con la fecha en que
“naci6 este arbol”. Las semillas normalmente sir-
ven como adorno y, segun Julidn Pérez Cam-
poseco, la semilla del arbol Xuhew sirve contra el
mal de ojo cuando se la usa como pulsera o collar
y también es utilizada para anestesiar dolores de
dientes, reposando el interior de la semilla en la
boca. Estos mismos usos reportan Breedlove y
Laughlin (1993: 152s.) para los Tzotziles en Chia-
pas, México, en cuyo idioma el arbol se llama
choch. El uso para curar dolor de dientes, asi co-
mo inflamaciones y tos seca ha sido reportado
también por Atran et al. (2004: 91, 150) para los
Itza’ del Petén, Guatemala, en cuyo idioma el
arbol Thevetia peruviana se llama ix akitz. Tozzer
(1941: 198) identifica esta subespecie de Thevetia
con una planta cuya savia fue reportada por Diego
de Landa en su “Relacion de la cosas de Yucatan”
como cura para dolor de dientes.

Ademas se observa que los concheros en Méxi-
co usan en sus bailes semillas de Thevetia theve-
tioides, iguales en su forma a las semillas del
Xuhew. De las semillas conocidas como ayoyote o
hueso del fraile se produce un tipo de sonaja en
forma de pulsera que se amarra en los tobillos
(idi6fono de percusion indirecta, suspendido por
una cuerda puesto en fila, 112.111, segun Horn-
bostel und Sachs 1914: 565). Ocasionadas por los
movimientos del baile, las semillas producen el
caracteristico sonido conchero. Para la region de
Chacula, Huehuetenango, Eduard Seler (1899) re-
porta un nombre comun de “cascabel de Lacan-
don” (segin Loesener 1913: 184) para Thevetia
ovata. Por tal razén, Standley y Williams (1969:
397) proponen el uso de las semillas de esta planta
como ornamento o sonaja por parte de los Lacan-
dones.

En una breve descripcion del instrumento y de
la ceremonia en un libro de educacidon para nifios,
Montejo Diaz (1998: 28) muestra un dibujo de un
xuhew te’ y lo describe como “xuhew antiguo”.

Anthropos 114.2019

167321811,

12012026, 03:45:09. @ Urhsberrechtlich geschitzter Inhalt, Ohne gesonderts
1r oder In KI-Sy: .

Erlaubnls Ist

Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331

La celebracion del “Pohxuhew” en Jacaltenango, Guatemala

Rt i
- % Mok,
bt K

Fig. 1: (a) Arbol Xuhew con frutas; (b) Fruta del Xuhew con
semilla expuesta; (c) Semillas secas del Xuhew.

Anthropos 114.2019

167321811,

333

Esta forma del xuhew es la forma original usada
para la ceremonia del Pohxuhew. Las otras formas
reportadas en los siguientes parrafos sirven mas
como juguetes o adornos, pero no son considera-
dos apropiados para la ceremonia.

Xuhew k’ojwal

La forma general de esta variante es similar a la
del xuhew te’ ya descrito. Como el anterior esta
compuesto de dos cuencos llanos que se juntan
formando un corpus redondo y hueco. Contraria-
mente al anterior, este xuhew no tiene agujeros
para los dedos. Unicamente tiene un agujero en un
lado que se usa para soplar dentro del instrumento.
Con respeto al nombre, Méndez Cruz (1997: 181)
explica k’ojwal como una “piedra” o “bodoque”
que se usa para tirar a algo, como es el caso con
hondas, mientras Ramirez Pérez et al. (1996: 145)
lo traducen como “pedrada”.

Xuhew yumte’

Este tipo de xuhew es muy facil de arreglar. Con-
siste de una pieza elongada de barro en la forma
de un palo que mide aproximadamente 10 cm de
largo con un didmetro de 3 cm. Se pone un aguje-
ro en un lado que entra hasta la mitad del instru-
mento. No tiene otros agujeros (para dedos) aparte
de este que se utiliza para soplar dentro del instru-
mento. El nombre parece adecuado, porque, segin
Méndez Cruz (1997: 439), un yumte’ es un “gar-
rote” que se puede tirar para bajar frutas de un
arbol o para ahuyentar animales.

Aparentemente las convenciones para nombrar
estos ultimos dos tipos de xuhew hacen referencia al
uso previsto del instrumento, es decir, ser tirado o
quebrado contra la olla que contiene los tamales.

Xuhew pilo

Este tipo de xuhew esta referido por Montejo Diaz
(1998: 28) como “pito en forma de ave (juguete)”.
Dibujos muestran el instrumento (Montejo Diaz
1998: 28; 1996: 21) y su uso por nifios (1996: 23).
El diccionario del idioma popti’ de la ALMG
(Quinodnez Silvestre et al. 2013: 394) presenta una
fotografia de cuatro xuhew en forma de pajaros
junto con la traduccion del término xuhew al es-
panol como “ocarina, pajarito de barro”.

Esta forma de xuhew es muy comun y segun
Julian Pérez Camposeco (entrevista, 2015) se
vende el pilo durante las ferias en Jacaltenango.
Méndez Cruz (1997: 275) tiene una variante adi-

12012026, 03:45:09. @ Urhsberrechtlich geschitzter Inhalt, Ohne gesonderts
1r oder In KI-Sy: .

Erlaubnls Ist Inhalts Im


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331

Ulrich Wolfel

Fig. 2: Tipos de pitos y flautas de xuhew: (a) xuhew te’, (b) xuhew k’ojwal, (c) xuhew yumte’.

cional de pilu y hace una distincion entre x otx’
pilo (pito de barro) y ch’en pilo (silbato, gorgori-
to). A estos corresponden las entradas en el dic-
cionario de la ALMG (Quifiéonez Silvestre et al.
2013: 236) con las variantes (tx otx’) piloxuhew y
(ch’en) piloch’en. El primero estd descrito como
“ni’an etab’eh watx’eb’il yinh tx’otx’ tz’ajb’ehal,
haka’ ch’ik yeh swatx’eb’anil, ay sholanil b’ay
choq tzelaxi”, 1. e., “pequefio juguete hecho de
barro, hecho en forma de un pajaro, tiene un agu-
jero con que se hace sonar”. El segundo se de-
scribe como “hune’ ch’en oqtzeb’al ch’oknikoj
yuh yohtajnheni ta ay hune’ mule x’oki, haka’ yinh
sajach maka yinh hunuxa tzetet”, 1. e., “un instru-
mento que sirve para saber si se cometié un delito
como en el juego o en otra cosa”.

Dos libros educativos de Montejo Diaz (1996,
1998) ofrecen informaciones acerca del xuhew y
su significado en Jacaltenango hoy en dia. Segun
la descripcion en el segundo, la ceremonia ya no
se celebra “desde hace mucho tiempo”. También
¢l hace una distincion entre el xuhew que se toca,
supuestamente de barro secado, y el xuhew que se
quiebra contra la olla con los tamales, de barro
suave. La forma del instrumento (aparentemente el
xuhew te’) se describe como algo similar a la
semilla del “palo de manteca”. El primer libro
tiene un dibujo de un xuhew en forma de pajaro
(Montejo Diaz 1996: 21) y exige al estudiante
nombrar este objeto e imitar el sonido que pro-
duce. Otro dibujo en el mismo libro (Montejo
Diaz 1996: 23) muestra un nifio tocando un xuhew
en forma de pajaro, junto con la pregunta de qué
tipo de “juego” (sajachil) se trata.

La ceremonia

En las semanas antes de la celebracion del Pohx-
uhew es necesario asegurar que la cosecha re-

sultare bien. Con este fin, segin Don Joaquin, se
enciende candelas en los campos de milpa y se
reza para la buena cosecha. Segin Don Julio Sil-
vestre Quifionez, encargado de los trajes para los
bailes tradicionales en Jacaltenango, un pito o una
flauta de barro (como gorgorito) se toca cada tarde
de los nueve dias anticipando el Pohxuhew.

Preparacion de los tamales

Aparte de las flautas, los tamales representan un
ingrediente principal de la ceremonia del Pohx-
uhew. La preparacion de los tamales, b’itx xuhew
o b’itx sat xuhew (segiin Don Joaquin), empieza el
dia anterior con la compra de los ingredientes. El
dia de la ceremonia, en la mafiana, se cocina los
frijoles con varios condimentos adicionales: #zitz
anh (pericon), pepita de calabaza, tomate, milto-
mate,? consomé de pollo. Después, se prepara los
tamales: con la masa de maiz se forma tortillas
que se rellena con los frijoles. Estos se envuelven
en hojas de milpa* (para la demostracién en marzo
no habia estas hojas, por esto se usé hojas de mox-
on) y ponen en una olla para cocer los tamales.

3 Tomate verde que crece en la milpa, mds pequefio que el
comun.

4 Hoja de color verde oscuro que crece en la cafia de la planta
del maiz cuando estd totalmente desarrollada. Tiene forma
de espada angosta y alargada, es flexible y alcanza los 50 cm
de largo y 8 cm de ancho. La hoja transmite un sabor delica-
do y suave a la masa de tamales. En Michoacan se utiliza
para envolver las corundas. En algunas partes de Oaxaca se
utilizan secas para envolver algunos tamales de frijol.

Anthropos 114.2019

21673216171, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrachtiich gaschiltzter Inhalt, Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331

La celebracion del “Pohxuhew” en Jacaltenango, Guatemala

Fig. 3: Preparacion de los tamales para la celebracion del Poh-
xuhew.

" e v Sy 0

Fig. 4: Extraccion de barro al lado de un arroyo.

Busca del barro

Mientras las mujeres preparan los tamales, los
hombres van a buscar el barro. En la orilla de un
arroyo cerca del nacimiento de un agua llamado
Onh xewilha’ en Jacaltenango se escogio un barro
fino, sin arena, de color amarillo oscuro. Con este
barro se llené una pequena bolsa de plastico para
llevarlo a la casa.

Elaboracion de las flautas

Al regresar con el barro, los tamales ya estan coci-
nando y se empieza la elaboracion de los xuhew.
La forma caracteristica tiene tres puntas que se
asemejan a las semillas del arbol Xuhew (véase
también Fig. 1c; xuhew te’). Cada hombre arregla
uno que después se utiliza para quebrar en la olla.

Anthropos 114.2019

Erlaubnls Ist

335

Fig. 5: Elaboracion del pito xuhew.

Tocar y quebrar las flautas

Cuando los tamales estan cocinados y las flautas
arregladas viene el momento de tocarlas. No se
observd ningin patréon especial, simplemente se
produjo unos sonidos. Directamente después de
tocar una flauta, se pide al hambre que se retire.
Aqui se presenta algunas frases en popti’ que Don
Joaquin dijo durante las entrevistas:

Wal tinanh chach tojkanoj hach nhochalalach
Abhora te vas a ir, hambre.

Askanoj wabhilal, hitzantoj, machach oktin k’atanhan,
matxa sje hink’ul wijle’, ay hawetla

Vete hambre, arrimate, no te acerques a mi, ya no quiero
sufrir hambre, ahi esta lo tuyo.

Haber pedido que se retire el hambre, se tira la
flauta contra la panza de la olla y se empieza a dis-
tribuir los tamales entre los presentes. También se
regala unos a familiares no presentes y vecinos.
Después de terminar la comida, los restos de los
xuhew son descartados fuera de la casa en terrenos
cercanos, para que el hambre se queda fuera del
espacio habitado por la familia.

Segtin Don Joaquin, el proximo dia en la maii-
ana, los participantes en el Pohxuhew van a sus
campos, encienden candelas y piden a la santa
tierra para que vuelve a dar mas cosecha. La parte
observada de la ceremonia tiene lugar en un ambi-
ente familiar. Sin embargo, segun un estudio (Co-
munidad Lingiiistica Popti’ 2016: 52-54), los cen-
tros ceremoniales Q’anil y Yula’, dos de los lu-
gares sagrados mas importantes para los

5 Comunidad Lingiiistica Popti’ (2016: 36), en el momento de
tocar los pitos se baila alrededor de la olla con los tamales y
durante el baile se quiebran los pitos.

21673216171, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrachtiich gaschiltzter Inhalt, Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! %



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331

336

Ulrich Wolfel

Fig. 6: (a) Tocando el pito xuhew; (b) pitos xuhew quebrados contra la olla de los tamales.

Jakaltekos, también son visitados para la cele-
bracion del Pohxuhew. Esta informacion es confir-
mada por Don Joaquin, quién afiade que estas visi-
tas empiezan en la iglesia catdlica.

Significado de la ceremonia

Segtin Don Joaquin, se celebra el sacrificio del Po-
hxuhew para que la cosecha sigue siendo exitosa.
Tocar la flauta de barro produce un sonido que se
asemeja a los pajaros que cantan contentos sobre
las frutas que abundan en las milpas. La misma
alegria siente la gente cuando ya no van a tener
hambre. El acto de quebrar la flauta estd acom-
pafiado por palabras que anuncian el fin del tiem-
po en que se sufre hambre. Se quiebra la flauta en
la olla llena de tamales, productos de la primera
cosecha, y el hambre se retira cuando se reparten
los tamales entre los presentes. Los xuhew quebra-
dos (o mejor dicho aplastados, porque asi resultan;
véase Fig. 6b) contienen el hambre, segun Don
Joaquin, y por tal razén se los tira fuera de la casa,
para que no regresara el hambre.

La relacion entre las semillas del arbol Xuhew,
los pitos xuhew y finalmente la celebracion de
agradecimiento no es clara. Don Joaquin explica
que en el dia del Pohxuhew nacid el arbol Xuhew.

Debido a la relacion entre los pitos de barro y el
hambre esto podria significar que el arbol Xuhew
nace cuando se descartan los restos de los pitos. El
acto de descartar objetos usados durante ceremo-
nias que contienen alguna “fuerza negativa” tam-
bién es conocido por los Mayas yucatecos; véase
la ceremonia de K’ex en Chan Kom, reportada por
Redfield y Villa Rojas (1934: 174). De estos restos
nace de nuevo el arbol. El tema del nacimiento de
una vida nueva de cuerpos muertos tiene raices
prehispanicas. Ejemplos conocidos en la icono-
grafia maya son el sarcofago del rey Pakal en
Palenque y una ceramica en el Museo Etnolégico
de Berlin, Alemania (el llamado “tripode de trans-
figuracion”; Grube und Gaida 2006: 116-131), en-
tre otros.

Un cuento citado en un blog® sobre costumbres
de Jacaltenango da una impresioén acerca del ori-
gen del Pohxuhew: Durante el tiempo de hambre,
y por lo tanto por falta de alimentos, una mujer
pone piedras envueltas en hojas a cocer para sus
hijos. Después “por vergiienza y por deses-
peracion [ella] prefiri6 abandonar a sus hijos”.
Pero cuando ella “se arrepintié por lo que habia
hecho decidio6 regresar a su casa y pedir perdon” y

6 <http://costumbresdejacaltenango.blogspot.com>

[17.01.2019]

Anthropos 114.2019

21673216171, am 12.01.2026, 03:45:09. © Urheberrachtiich gaschiltzter Inhalt, Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331

La celebracion del “Pohxuhew” en Jacaltenango, Guatemala

alli descubre que las piedras en hojas se han con-
vertido en tamales. El cuento es de interés porque
se podria interpretar las semillas del Xuhew y asi
la flauta como algo no comestible, similar a las
piedras, que en el momento de la celebracion se
destruye y descarta, porque ya estdn preparados
los tamales.

En cuanto a la etimologia de la palabra xuhew
se trata de un substantivo derivado de una raiz ver-
bal. Existe en popti’ el verbo transitivo xuhu
(Méndez Cruz 1997: 424; Quifidnez Silvestre et
al. 2013: 495) con dos significados: (a) “soplar al-
g0” (Quifidnez Silvestre et al. 2013: 495; Julian
Pérez Camposeco, comunicacion personal, 2016),
con cognado en akateko xu’, “soplar, ventilar (gra-
nos), tocar un instrumento musical de viento; cu-
rar herida con soplo de curandero” (Andrés et al.
1996: 222) y (b) “pinchar algo”, con cognado en
q’anjob’al, xuju’, “destapar, ensartar perlas en un
hilo, hacer un collar” (Diego Antonio et al. 1996:
361). Ambos tienen sentido, los pitos se toca sop-
lando aire, mientras las semillas del arbol se uti-
liza para arreglar collares. Otra raiz verbal, xub’,
de la cual se forma el verbo intransitivo xub’li
(Méndez Cruz 1997: 424) o xub’lu (Julian Pérez
Camposeco, comunicacion personal, 2016) sig-
nifica “silbar”. En esta manera, la palabra xuhew
posiblemente hace alusion a los dos usos distintos
de los objetos que denomina. Por el momento es
dificil decir cudl era el significado original de la
palabra y con qué objeto se relaciond primero: la
semilla o el pito?

Fecha y correlacion con el calendario maya

Para el dia en que se celebra el Pohxuhew, La
Farge y Byers dan dos fechas diferentes, una es
septiembre 14 (1931: 139), la otra septiembre 19
(1931: 174). Méndez Cruz (1997: 63) menciona
agosto 28 como fecha para la celebracion. Segiin
la Academia de Lenguas Mayas de Guatemala
(Comunidad Lingiiistica Popti’ 2016: 36s.) la
fecha original para el Pohxuhew se calculé como
193 dias (9 “meses” de 20 dias mas 13 dias) de-
spués de la celebracion del Iljom hab’il (Cargador
del Afio).

Tomando la posible correlacion con el calen-
dario solar de 365 dias se puede calcular las fechas
correspondientes en este calendario sin tener en
cuenta los afos bisiestos. Es importante notar que
estos calculos solamente son validos para los cal-
endarios q’anjob’alanas que en el afio 1927, cuan-
do La Farge y Byers llevaron a cabo sus investiga-
ciones en Jacaltenango, celebraron la entrada del
nuevo Cargador del Afio (Ijom hab’il) el 16 de

Anthropos 114.2019

337

marzo (La Farge and Byers 1931: 174). Esto, por
ejemplo, difiere del calendario maya prehispanico
en el cual el Cargador del Afio entra 40 dias (o 2
“meses” de 20 dias) mas tarde.

Calculando la fecha en el calendario solar de los
Mayas para septiembre 14, 1927 (la primera fecha
de La Farge y Byers), se llega a 3 yax (o el cuarto
dia del décimo mes). Yax es el nombre del décimo
mes en el maya yucateco usado comunmente en
estudios mayas porque carecemos conocimiento
seguro de los nombres de “meses” del calendario
solar en los idiomas q’anjob’alanas. La fecha de
septiembre 19, 1927, la segunda fecha de La Farge
y Byers, corresponde a 8 yax; agosto 28, 1997 (el
afio de la publicacion del diccionario de Méndez
Cruz) corresponde a 4 yax y la calculacion de la
ALMG resulta en la fecha 13 yax.

Se nota que las fechas 3 yax (primera fecha de
La Farge y Byers) y 4 yax difieren por solo un dia.
Considerando el lapso de tiempo entre la recopi-
lacion de los datos para el diccionario de Méndez
Cruz y su publicacion en 1997, asi como el hecho
que el afio 1996 era bisiesto, esta diferencia de un
dia podria explicarse probablemente por la fecha
“28 de agosto” en que se refiere a una observacion
hecha entre los afios 1992 y 1995 (que correspon-
deria a 3 yax). Por el momento parece dificil de-
cidir cual fecha sea la fecha original para celebrar
el Pohxuhew. Sin embargo, la correlacion entre la
fecha del Pohxuhew y una fecha en el calendario
solar de 365 dias es muy probable.

Don Joaquin identifico el 8 de septiembre como
fecha para la celebracion del Pohxuhew. Asumien-
do que la correlacién entre esta ceremonia y la
fecha 3 yax del calendario solar maya es correcta,
esta informacion sobre la fecha corresponderia al
periodo entre los afios 1948 y 1951. Cuando Don
Joaquin aprendi6é sobre la ceremonia del Pohx-
uhew de su abuelo tenia diez afios de edad, es de-
cir, en el afio 1970. La “Academia de Lenguas
Mayas de Guatemala” registra una observacion
importante acerca de la fecha del 8 de septiembre.
En este dia se celebra la Natividad de Maria en el
calendario catélico. Con el fin de no entrar en con-
flicto con la iglesia se movio la fecha del Pohx-
uhew del 3 de septiembre a esta fecha para que co-
incide con dicha festividad (Comunidad Lingiiisti-
ca Popti’ 2016: 36s.).

Por otro lado, en su entrada ‘“Pohxuhew”,
Méndez Cruz (1997: 279s.) nota que se celebra el
Pohxuhew en la fecha oxlahun tox (13 tox) del
calendario ceremonial maya de 260 dias. Esta in-
formacion contrasta con la entrada citada arriba,
en que dice que se celebra el Pohxuhew el 28 de
agosto. Aunque es correcto que la fecha 13 tox

16171, am 12.01.2026, 03:45:08. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt, Ohne gesonderta
1r oder In KI-Sy: .

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331

338

corresponde al 28 de agosto del afio 1997, dado la
diferencia en el numero de dias que lleva cada ci-
clo calendarico (260 y 365 dias), una fecha de 13
tox puede ocurrir solamente en raras ocasiones en
el intervalo de fechas mencionado por Méndez
Cruz (1997: 280): “uno de los dias del mes de
agosto o primera quincena de septiembre”. De he-
cho, si asumimos que la correlacion del Pohxuhew
con 3 yax sea correcta, por la manera en que los
dos calendarios mayas estan correlados, no existe
ninguna posibilidad que ocurren unas fechas de 13
tox y 3 yax (porque tox solamente puede coincidir
con los nameros 4, 9, 14, 19 en el calendario so-
lar). Si suponemos que la fecha en realidad sea 13
tox y 4 yax, esta combinaciéon solamente puede
ocurrir cada 52 anos, por ejemplo, 10 de septiem-
bre 1945 o 28 de agosto 1997. Ademas, la aso-
ciacion directa con la temporada de la cosecha
hace mas probable la conexion con el calendario
solar — si no hubieran los afios bisiestos.

Finalmente, aunque el orden de los meses en
q’anjob’al que probablemente fueron usados en
variantes similares en popti’ no es seguro, dos ob-
servaciones merecen mencion aqui. Primero,
Burkitt (2008: 512) da el nombre del décimo mes
en q’anjob’al como mol, cognado del octavo mes
mol en maya yucateco y probablemente resultado
del ajuste por 40 dias en el calendario q’anjob’al
mencionado arriba. Segundo, La Farge (1947:
168) en su intento de reconstruir el orden de los
meses q’anjobalanas pone el mes xujem como
décimo mes. La palabra xujem podria ser cognado
con xuhew. Por ser una reconstruccion se tiene que
tratar esta lista con cuidado, pero variantes de este
nombre de un mes del calendario solar también
aparecen en las listas de Burkitt (2008: 512), xujén
(octavo mes), y Termer (1930: 391), xujim (deci-
moctavo mes).

Distribucion geografica de la ceremonia de
Pohxuhew

El fendmeno de los “tamales de flauta” aparente-
mente también existio entre los Q’anjob’ales de
Santa Eulalia. La Farge (1947: 77) reporta que con
respecto al destino de los instrumentos sus infor-
mantes “differ sharply, some insisting that the
flute was destroyed after being used, others that it
was saved for another year” (difieren fuertemente,
algunos insisten que la flauta era destruida de-
spués de haber sido usada, mientras seglin otros se
lo guardo para utilizarla otro afio).

Segun Don Joaquin (entrevista 10 de marzo
2016), la ceremonia ya no se celebra en las aldeas

Ulrich Wolfel

que pertenecen al pueblo de Jacaltenango, pero la
gente de Concepcion Huista (pueblo en que se
habla una variante distinta del idioma popti’) to-
davia conserva esta tradicion. Hace afios Don
Joaquin vio una celebracion del Pohxuhew alla
que incluia la musica de marimba y el baile. Los
tamales tenian otro sabor que Don Joaquin sintid
no tan rico como los b’itx sat xuhew en Jacalte-
nango. Sin embargo, durante una breve visita a
Concepcion Huista en marzo de 2016 en que se
pregunto a varias personas mayores de edad, solo
un sefior se record6 de la ceremonia que ¢l llamo
“Yoq’xuhew” (llorar/silbar de los xuhew), pero in-
dicé que ya por mucho tiempo no se ha celebrado
esto en Concepcion Huista.

La Farge (1947: 77) reporta para Santa Eulalia
que en el mes de julio (en su tiempo correlaciona-
do con el mes xujem del calendario solar) se toco
una flauta de barro (el falil) en las milpas para
ahuyentar vientos. Esta costumbre parece haber si-
do continuado por algunas personas en Santa Eu-
lalia como reporta Deuss (2007: 103s.). Cognadas
de la palabra talil existen en varios idiomas de la
region: q’anjob’al: (&x’o#x’) talil (Diego Antonio
et al. 1996: 265; Comunidad Lingiiistica Q’an-
job’al 2003: 130); chuj: (lum) talil (Diego 1998:
217); akateko: (£x’otx’) talin (Andres et al. 1996:
158). Redfield y Villa Rojas (1934: 133s.) repor-
tan que los Mayas yucatecos tienen la costumbre
de silbar una melodia para atraer los vientos du-
rante la roza del terreno antes de la siembra.
Aparentemente, en ambos casos (ahuyentar y
atraer vientos) se trata de magia empatica, los sil-
bidos de los hombres se asemejan a los silbidos de
los vientos y de esta manera los influencian.

Varios idiomas mayas de las tierras altas occi-
dentales de Guatemala y Chiapas tienen palabras
cognadas con wilo o pilo con que se denomina un
silbato en forma de pajaro: q’anjob’al: (zx’otx’)
wilux (Diego Antonio et al. 1996: 340; Comu-
nidad Lingiiistica Q’anjob’al 2003: 163); chu;:
(lum) pilox (Hopkins 2012: 238); akateko:
(tx’otx’) pilux (Andrés et al. 1996: 133); tojolabal:
wilwilo (Lenkersdorf 1979: 400); tzeltal: vilil (Ara
1986: 409); tzotzil: vilol (Laughlin 1975: 370;
1988/1: 328). Esta designacién posiblemente se
deriva originalmente del nombre de un pajaro es-
pecifico como existe en q’anjob’al (no’) wilwil, i.
e., “pajaro de chival, grande y de color café”
(Diego Antonio et al. 1996: 340) o del acto de
volar o aletear, como se dice en tzotzil, vil, 1. €.,
“fly, leap, saltar hacia arriba” (Laughlin 1988/I:
328). También se encuentra el cognado huilot]
(paloma) en los diccionarios del idioma nahuatl
(Siméon 2010: 755; Karttunen 1992: 90), sugirien-

Anthropos 114.2019

16171, am 12.01.2026, 03:45:08. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt, Ohne gesonderta
1r oder In KI-Sy: .

Erlaubnls Ist

mmmmmm



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331

La celebracion del “Pohxuhew” en Jacaltenango, Guatemala

do la posibilidad de que se trata de un préstamo de
este idioma.

Destruccion de instrumentos musicales en
contextos arqueolégicos

Actos de destruccion de instrumentos musicales
son conocidos en la literatura mesoamericanista.
Los Aztecas celebraron la fiesta para el mes de
Toxcatl del calendario solar azteca de 365 dias, en
que la victima para el sacrificio humano, represen-
tando el dios Tezcatlipoca, subid la escalinata del
templo antes de ser sacrificado, tocando y que-
brando flautas de barro (Both 2007: 97). Segiun
Graulich (1984) estas celebraciones estan rela-
cionadas con la cosecha. Esta asociacion de que-
brar flautas de barro en una fiesta para la cosecha
parece similar al Pohxuhew, aunque las fechas en
el calendario azteca y popti’ no estan relacionadas.
Sin embargo, el contexto de estas celebraciones
para Tezcatlipoca son de caracter publico y de esta
manera contrastan con el contexto doméstico en el
cual se lleva a cabo el Pohxuhew. En su discusion
de la posibilidad de identificar rituales para Tez-
catlipoca por medio de flautas encontradas en con-
textos arqueoldgicos, Smith (2014: 20-23) hace
esta distincion y propone que los fragmentos de
aerofonos hechos de barro en contextos arque-
olégicos considerados domésticos podrian haber
sido utilizados en ceremonias de caracter igual-
mente doméstico y familiar. Acerca de estos tipos
de rituales existe muy poca informacion en las
fuentes coloniales (Smith 2014: 22).

Otro contexto ritual en que se observo instru-
mentos musicales destruidos se encuentra ge-
ograficamente muy cerca a la region Jacalteca. El
gran basurero de ceramica en el sitio arqueoldgico
Lagartero (Chiapas, Mexico) contiene fragmentos
de instrumentos musicales como “tambores, flau-
tas decoradas con calaveras, silbatos en forma de
pajaros” (Ekholm 1990: 455). Segiin Ekholm este
deposito es el resultado de una ceremonia al final
de un ciclo en que grandes cantidades de objetos
ceramicos fueron quebrados ritualmente. En este
caso, el motivo para la destruccion no ha sido la
cosecha pero la terminacién de un ciclo calendéri-
co, en que también ocurrid la destruccion de
grandes cantidades de otros objetos cerdmicos, re-
sultando en el basurero. Los instrumentos encon-
trados en Lagartero consistieron de barro cocido,
por lo cual sus fragmentos sobrevivieron hasta su
descubrimiento por los arquedlogos. Es muy prob-
able que fueron elaborados para perdurar y ser us-
ados por un cierto tiempo. Esto contrasta con los

Anthropos 114.2019

167321811,

339

xuhew que se elaboran con el fin de quebrarlos.
Por tal razén el descubrimiento de restos de un
xuhew en contextos arqueologicos so6lo podria
ocurrir bajo circunstancias fortuitas (cocido acci-
dentalmente por algun fuego en su lugar de dese-
cho) y hasta la fecha no se han identificado frag-
mentos de un xuhew en tal contexto.

Conclusiones

Aunque no se ha podido averiguar la antigiiedad
de la celebracion, el motivo de la destruccion de
un instrumento musical y la asociaciéon con
agradecimientos por la cosecha podria ser de ori-
gen prehispanico. Arrivillaga Cortés (2008: 18)
hace la misma observacion en su sintesis de la et-
nomusicologia de los Cuchumatanes. Hasta ahora
no existe evidencia directa que permite concluir
esta antigliedad con certeza. Sin embargo, la pres-
encia de pequefios pitos en forma de pajaros en
contextos arqueologicos puede ser un indicio de
que la costumbre reportada por La Farge y Byers
de tocar estos pitos en el campo para asegurar la
buena cosecha y espantar péjaros ya existia en
tiempos prehispanicos. Ambos costumbres, tocar
un pito en el campo y el Pohxuhew, son relaciona-
dos no solamente con la cosecha misma pero tam-
bién con los pajaros que tienen un rol ambivalente.
Por un lado los pajaros comen los frutos del cam-
po vy asi ponen en peligro la cosecha, al otro lado
el canto alegre de los pajaros indica que los frutos
de campo abundan y que se puede esperar una
buena cosecha.

Parte de este trabajo ha sido realizado durante tempo-
radas de campo del proyecto arqueologico PARCHA, fi-
nanciado por la Fundaciéon Alemana del América An-
tigua (Deutsche Altamerika-Stiftung). Agradezco a la
Dra. Frauke Sachse y la Mtra. Catherine Letcher Lazo,
ambos de la Universidad de Bonn, Departamento de
Antropologia de las Américas, asi como al Dr. Albert
Davletshin, investigador becado en el proyecto IDIOM
(Bonn), por sus valiosos comentarios y discusiones es-
timulantes. Sin el gran apoyo de Don Joaquin Silvestre
Rojas, quién generosamente compartié sus conocimien-
tos y el apoyo de Julidn Pérez Camposeco como asis-
tente de investigacion, este trabajo nunca hubiera sido
posible. Ich antiyoxh teyet!

Bibliografia

Andrés, Domingo, Karen Dakin, José Juan, Leandro Lépez

y Fernando Penalosa

1996 Diccionario akateko-espafiol. Palos Verdes: Ediciones
Yax Te’.

12012026, 03:45:09. @ Urhsberrechtlich geschitzter Inhalt, Ohne gesonderts
1r oder In KI-Sy: .

Erlaubnls Ist Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331

340

Ara, Domingo de

1986 Vocabulario de lengua tzeldal segin el Orden de Co-
panabastla. (Ed. de M. Humberto Ruz.) México: Uni-
versidad Nacional Auténoma de México. (Fuentes para
el estudio de la cultura maya, 4)

Arrivillaga Cortés, Alfonso

2008 Como cantan los Cuchumatanes. Un recuento musical a
partir de la mira etnografica. Senderos — Revista de Et-
nomusicologia 1: 11-44.

Atran, Scott, Ximena Lois, and Edilberto Ucan EKk’

2004 Plants of the Petén Itza’ Maya. Plantas de los maya
itza’ del Petén. Ann Arbor: Museum of Anthropology,
University of Michigan. (Memoirs of the Museum of
Anthropology, University of Michigan, 38)

Both, Arndt Adje
2007 Aztec Music Culture. The World of Music 49/2: 91—
104.

Breedlove, Dennis E., and Robert M. Laughlin

1993 The Flowering of Man. A Tzotzil Botany of Zi-
nacantan. Vol. 1. Washington: Smithsonian Institution
Press. (Smithsonian Contributions to Anthropology, 35)

Burkitt, Robert J.

2008 The Lost Notebooks of Robert Burkitt, Maya Linguist.
A Record of Languages of Ancient Guatemala. (Ed. by
J. M. Weeks and E. C. Danien. With a Foreword by N.
A. Hopkins.) Lewiston: Edwin Mellen Press.

Comunidad Lingiiistica Popti’

2016 Estudio monografico maya popti’/jacalteko. Jacaltenan-
go: Academia deLenguas Mayas de Guatemala.

Comunidad Lingiiistica Q’anjob’al | Academia de Lenguas

Mayas de Guatemala

2003 Jit’il q’anej yet Q’anjob’al. Vocabulario q’anjob’al.
Guatemala: Academia de Lenguas Mayas de
Guatemala.

Deuss, Krystyna

2007 Shamans, Witches, and Maya Priests. Native Religion
and Ritual in Highland Guatemala. London:
Guatemalan Maya Centre.

Diego, Mateo Felipe
1998 Diccionario del idioma chuj, chuj-espaiiol. La Antigua
Guatemala: Proyecto Lingiiistico Francisco Marroquin.

Diego Antonio, Diego de, Francisco Pascual, Nicolas de

Nicolas Pedro, Carmelino Fernando Gonzales y Santiago

Juan Matias

1996 Diccionario del idioma q’anjob’al. La Antigua
Guatemala: Proyecto Lingiiistico Francisco Marroquin.

Ekholm, Susanna M.

1990 Una ceremonia de fin-de-ciclo. El gran basurero cere-
monial de Lagartero, Chiapas. En: A. Cardos de
Méndez (coord.), La época clasica. Nuevos hallazgos,
nuevas ideas. Seminario de arqueologia; pp. 455-467.
Meéxico: Museo Nacional de Antropologia, Instituto
Nacional de Antropologia e Historia.

Graulich, Michel

1984 Tozoztontli, Huey Tozoztli et Toxcatl, fétes azteques de
la moisson et du milieu du jour. Revista Espariola de
Antropologia Americana 14: 127-164.

Grube, Nikolai und Maria Gaida

2006 Die Maya. Schrift und Kunst. (Hrsg. von C. Pelling und
M. L. Zarnitz mit den Staatlichen Museen zu Berlin.)
Berlin: SMB-DuMont.

Ulrich Wolfel

Hopkins, Nicholas A.

2012 A Dictionary of the Chuj (Mayan) Language as Spoken
in San Mateo Ixtatan, Huehuetenango, Guatemala ca.
1964—65. Tallahassee: Jaguar Tours.

Hornbostel, Erich Moritz von und Curt Sachs
1914 Systematik der Musikinstrumente. Ein Versuch. Zeits-
chrift fiir Ethnologie 46: 553-590.

Karttunen, Frances
1992 An Analytical Dictionary of Nahuatl. Norman: Univer-
sity of Oklahoma Press.

La Farge, Oliver
1947 Santa Eulalia. The Religion of a Cuchumatan Indian
Town. Chicago: The University of Chicago Press.

La Farge, Oliver, and Douglas Byers

1931 The Year Bearer’s People. New Orleans: The Depart-
ment of Middle American Research, The Tulane Uni-
versity of Louisiana. (Middle American Research Se-
ries, 3)

Laughlin, Robert M.

1975 The Great Tzotzil Dictionary of San Lorenzo Zinacan-
tan. Washington: Smithsonian Institution Press. (Smith-
sonian Contributions to Anthropology, 19)

The Great Tzotzil Dictionary of Santo Domingo Zi-
nacantan. Vol. 1: Tzotzil-English. Washington: Smith-
sonian Institution Press. (Smithsonian Contributions to
Anthropology, 31)

1988

Lenkersdorf, Carlos

1979 B’omak’umal tojol ab’al — kastiya (Diccionario tojola-
bal — espaiiol). Idioma mayance de los altos de Chiapas.
Vol. 1. México: Editorial Nuestro Tiempo.

Loesener, Theodor
1913 Plantae Selerianae VIII. Verhandlungen des Botanis-
chen Vereins fiir die Provinz Brandenburg 55: 151-194.

Méndez Cruz, Antonio Feliciano

1997 Diccionario popti’ (jakalteko — castellano) morfose-
mantico. Hej stzoti’al jab’xub’al. Guatemala: Editorial
Nuestra America.

Montejo Diaz, Romeo

1996 Tzet yilal yohtajnhen nixhtej unin yalanhto mach
ch’ich’ichikoj skuyni yilni. (Aprestamiento integrado
Popti’.) Guatemala: CEDIM.

Hej k’ulmunil popti’ (b’ab’el hab’il kuyhum. (Artes
mayas popties [primer grado].) Guatemala: CEDIM.

El Calendario Maya Popti’. Propuesta para el Nuevo
Curriculum de los municipios de Jacaltenango y Con-
cepcion Huista, Huehuetenango. Guatemala. [Tesis de
Licenciatura, Universidad de San Carlos de Guatemala]

1998

2007

Quiiionez Silvestre, Antonio, Jorge Dionisio Montejo y

Manuel Santos Diaz Santiago

2013 Tihtzoti’ yet ab’xub’al popti’. Watanh/Jacaltenango:
Skonhob’ Ab’xub’al Popti’/Comunidad Lingiiistica
Popti’.

Ramirez Pérez, José, Andrés Montejo y Baltazar Diaz Hur-

tado

1996 Diccionario del idioma jakalteko (jakaltenango, hue-
huetenango; jakalteko-espaiiol). La Antigua Guatemala:
Proyecto Lingiiistico Francisco Marroquin.

Redfield, Robert, and Alfonso Villa Rojas

1934 Chan Kom. A Maya Village. Washington: Carnegie In-
stitution of Washington. (Carnegie Institution of Wash-
ington, 448)

Anthropos 114.2019

167321811,

Erlaubnls Ist

12.01.2026, 03:45:08. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhalt. Ohne gesondarte
Inhalts Im fr oder y! %



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331

La celebracion del “Pohxuhew” en Jacaltenango, Guatemala

Seler, Eduard
1899 Mittelamerikanische Musikinstrumente. Globus 76:
109-112.

Siméon, Rémi
2010 Diccionario de la lengua nahuatl o mexicana. México:
Siglo Veintiuno.

Smith, Michael E.

2014 The Archaeology of Tezcatlipoca. In: E. Baquedano
(ed.), Tezcatlipoca. Trickster and Supreme Deity; pp. 7—
40. Boulder: University Press of Colorado.

Standley, Paul C., and Julian A. Steyermark
1949 Flora of Guatemala. Fieldiana — Botany 24/6: 1-440.

Anthropos 114.2019

167321811,

341

Standley, Paul C., and Louis O. Williams
1969 Flora of Guatemala. Fieldiana — Botany 24/8.4: 263—
474.

Termer, Franz
1930 Zur Ethnologie und Ethnographie des nérdlichen Mitte-
lamerika. Ibero-Amerikanisches Archiv 4/3: 303—492.

Tozzer, Alfred M. (ed.)

1941 Landa’s relacion de las cosas de Yucatan. A Transla-
tion. Cambridge: Peabody Museum. (Papers of the
Peabody Museum of American Archaeology and Eth-
nology, 18)

12012026, 03:45:09. @ Urhsberrechtlich geschitzter Inhalt, Ohne gesonderts
1r oder In KI-Sy: .

Erlaubnls Ist Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331

Indigener Schamanismus und
Religionen Sudamerikas

Studia Instituti Anthropos | 59

Maria Susana Cipolletti

Kosmospfade

Schamanismus und religiése Auffassungen
der Indianer Siidamerikas

A‘A ACADEMIA

Die vorliegende Studie behandelt die vielfaltigen Mythen und
Rituale Stidamerikas vom Tiefland bis zu den Anden. Allen
Traditionen gemeinsam ist die Gewissheit, dass zwischen
Diesseits und Jenseits, Menschen und Gottheiten eine Verbin-
dung besteht und dass die verschiedenen Kosmosbereiche
miteinander vernetzt sind. Ein haufiges Vorurteil geht davon
aus, dass religiose Auffassungen stratifizierter, staatsbildender
Gesellschaften komplizierter als diejenigen von Stammesge-
sellschaften mit einfacher materieller Kultur sind. Die
Komplexitat religioser Ideen ist jedoch unabhangig vom

Kosmospfade

Schamanismus und religiése Auffassungen
der Indianer Stidamerikas

Von Prof. Dr. Maria Susana Cipolletti

2019, 294 S, brosch., 59— €

ISBN 978-3-89665-822-7

(Studia Instituti Anthropos, Bd. 59)
nomos-shop.de/42767

sozialen Geflige. Gesellschaften, die dem einer westlichen
Weltanschauung verhafteten Beobachter wegen ihrer Le-
bensweise oder kargen materiellen Kultur als ,primitiv‘ er-
scheinen, haben vielfach elaboriertere Weltbilder als Ge-
sellschaften, die durch die Pracht ihrer Tempel beeindrucken.
Die meisten Traditionen dieses Gebiets sind auch nicht von
christlichen Lehren tberlagert oder zu Randphanomenen
herabgesunken, sie sind vielmehr lebendig und unmittelbar
prasent.

Bestellen Sie jetzt telefonisch (+49)7221/2104-38 |
per Fax (+49)7221/2104-43 | per Email bestellung@nomos.de
oder im Buchhandel.

Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

A‘A ACADEMIA

167321811,

Erlaubnls Ist

12.01.2026, 03:45:08. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhalt. Ohne gesondarte
Inhalts Im fr oder y! %



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-331

	1. Introducción
	El instrumento
	Xuhew te’
	Xuhew k’ojwal
	Xuhew yumte’
	Xuhew pilo

	La ceremonia
	Preparación de los tamales
	Busca del barro
	Elaboración de las flautas
	Tocar y quebrar las flautas

	Significado de la ceremonia
	Fecha y correlación con el calendario maya

	Distribución geográfica de la ceremonia de Pohxuhew
	Destrucción de instrumentos musicales en contextos arqueológicos
	Conclusiones
	Bibliografía

