IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG UND
PERSPEKTIVEN DER DEMOKRATISIERUNG

IM VORDEREN ORIENT

RENATE KREILE

Im Juli 2002 veréffentlichte die Entwicklungsorganisation der Vereinten Na-
tionen UNDP den Arab Human Development Report. Dreiflig arabische Wis-
senschaftler und Wissenschaftlerinnen aus verschiedenen Lindern liefern
darin eine ungeschonte Analyse der Entwicklungslage der arabischen Welt
vom Maghreb bis zu den Golfstaaten. Als ein Hauptdefizit und zentrales
Entwicklungshemmnis der arabischen Gesellschaften benennt der Report
neben dem Mangel an politischen Freiheiten eine eklatante Benachteiligung
von Frauen in 6konomischer, politischer, gesellschaftlicher und rechtlicher
Hinsicht. Zwar sei die Alphabetisierungsrate von Frauen in der Region seit
19770 verdreifacht worden; diese Errungenschaften hitten aber gesellschaftli-
che Wertvorstellungen und Verhaltensweisen nicht tiberwinden kénnen, die
die Frauen vor allem auf ihre reproduktive Rolle festlegen wollten. Als Kon-
sequenz konne etwa jede zweite Frau weder lesen noch schreiben; die Sterb-
lichkeitsrate von Frauen im Kindbett liege in den arabischen Lindern doppelt
so hoch wie in Lateinamerika und viermal so hoch wie in Ostasien (vgl.
AHDR 2002: 3). Eine vollstindige Gleichberechtigung der Frauen und ihr
umfassendes Empowerment wertet die UN-Studie als zentrale und notwen-
dige Bedingung fiir die arabischen Gesellschaften, um die entwicklungspoli-
tischen Herausforderungen des 21. Jahrhunderts bestehen und im Zeitalter
der Globalisierung tiberleben zu kénnen (vgl. AHDR 2002: VIIf.).

Die im Arab Human Development Report so prignant vertretene Auffas-
sung, wonach die Geschlechterverhiltnisse und die Stellung der Frauen als
Indikator und Schliisselfaktor fiir den gesellschaftlichen Entwicklungsstand
und -fortschritt zu werten sind, findet sich mit je unterschiedlichen inhaltli-
chen Zuschreibungen und Wertungen iiber Zeiten und Riume hinweg nicht
nur im Vorderen Orient.

Allerdings hat dort der Aufstieg des politischen Islams seit den siebziger
Jahren des 20. Jahrhunderts die Geschlechterfrage besonders nachdriicklich
ins Zentrum gesellschaftlicher und politischer Auseinandersetzungen ge-
riickt. Von Algier bis Teheran, von Kairo bis Kabul pragen heute Kontrover-
sen iiber die Stellung und >Moral« der Frauen gesellschafiliche Diskurse, de-
finieren politische Zugehdrigkeiten und markieren ideologische Grenzlinien
nach innen wie nach aufen. Kérper und Sexualitit der Frauen, symbolisch
manifestiert in der Schleierfrage, sind zu Metaphern geworden, tiber die
Themen wie Fortschritt und Riickstindigkeit, Globalisierung und Selbstbe-
hauptung, Religion und Moderne, Gemeinschaft und Individuum artikuliert
und umkimpft werden. Nicht selten liegen den politisch-kulturellen Ausein-
andersetzungen soziale Konflikte zugrunde. Der sKampf um den Schleier«
wird zum verschleierten Klassenkampf.

001 -am 21:58:32. /dee - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 33

Im Kontext tiefgreifender sozialer Umbriiche, gesellschaftlicher Ausein-
andersetzungen und identititspolitischer Zuschreibungen suchen die Frau-
enbewegungen der Region, die in der einschlidgigen Literatur bisweilen als
nuclei sich entfaltender Zivilgesellschaften gewliirdigt werden, nach Wegen,
ihre alltagspraktischen wie strategischen Gender-Interessen (Molyneux 198s)
zu beférdern. Dabei bedienen sie sich uneinheitlicher, teilweise widerspriich-
licher und konfligierender Strategien. Im Hinblick auf Demokratisierungs-
strategien und -perspektiven wird neuerdings insbesondere von Sozialwis-
senschaftlerinnen aus der Region die spezifische soziale und rechtliche Posi-
tionierung der Frauen im spannungsvollen Koordinatensystem von gemein-
schaftlicher beziehungsweise zivilgesellschaftlicher Integration kontrovers
diskutiert (vgl. Joseph 2000a).

Im Folgenden méchte ich die herausragende Bedeutung der Geschlech-
terpolitik in den letzten 25 Jahren vor dem Hintergrund dramatischer gesell-
schaftlicher Krisenentwicklungen analysieren. Im Zentrum steht dabei die
funktionale Bedeutung der Frauenfrage im Kontext staatlicher Modernisie-
rungs- beziehungsweise Krisenstrategien einerseits sowie antistaatlicher is-
lamistischer Identititspolitik andererseits. AnschlieRend beleuchte ich Stra-
tegien der Frauenbewegungen im Spannungsfeld von identititspolitischem
und zivilgesellschaftlichem Engagement, und schlieflich frage ich nach da-
mit jeweils verbundenen Potenzialen und Barrieren fiir Demokratisierungs-
prozesse.

Im Sinne einer theoretischen Verortung meiner Ausfithrungen skizziere
ich vorab einige allgemeine Uberlegungen zur strukturellen Bedeutung der
Geschlechterordnung im Orient im Spannungsfeld von Globalisierung und
identititspolitischer Fragmentierung, von Staat und Gemeinschaften.

Die Geschlechterordnung im Spannungsfeld von Globalisierung
und Fragmentierung, von Staat und Gemeinschaften

Im letzten Viertel des 20. Jahrhunderts haben Identititspolitiken etwa reli-
gioser oder auch ethnischer Provenienz weltweit an Boden gewonnen. Die
Mobilisierungskraft identititspolitischer Botschaften wird heute weithin im
Kontext der durch die Globalisierung induzierten Transformationen erklirt.
Die mehrdimensionalen Globalisierungsprozesse verschrinken sich je unter-
schiedlich mit gesellschaftsinternen Entwicklungsdynamiken und werden
durch historisch vermittelte politische, soziale und kulturelle Besonderheiten
und Krifteverhiltnisse spezifisch »gebrochen« beziehungsweise codiert. Als
Antworten auf die gewaltigen Umbriiche, die auf der subjektiven Ebene oft-
mals als weitreichende soziale und politische Kontrollverluste erlebt werden,
greifen Fragmentierungsprozesse um sich, und die Politisierung religiéser
und ethnischer Zugehorigkeiten gewinnt an Boden (Menzel 1998). Die ima-

001 -am 21:58:32. /dee - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | RENATE KREILE

ginierten authentischen Gemeinschaften werden — etwa unter islamistischem
Vorzeichen — als Refugien und Gegenmodelle gegeniiber den Zumutungen
der Globalisierung konstruiert und erlebt.

Fiir die Konstruktion der »imaginierten Gemeinschaften< und als Kern
und Legitimationsbasis der diversen Identititspolitiken spielt die Kategorie
»Gender« eine zentrale Rolle (vgl. etwa Kandiyoti 1991; Wichterich 1992; Krei-
le 1997: 256ft.). Die imaginierten nationalen, ethnischen, religiésen und kul-
turellen Gemeinschaften begreifen das Verhiltnis der Geschlechter als kons-
titutives Element der jeweiligen inneren Ordnung, das im kollektiven Be-
wusstsein die spezifische Identitit der eigenen Gemeinschaft ausmacht und
diese gegeniiber »den anderen abgrenzt«. Der Prozess der kollektiven Selbst-
definition beinhaltet immer auch eine Klirung der Platz- und Rollenanwei-
sung fiir Frauen, die in vielen Kulturen in besonderem Mafle als Verkorpe-
rung kollektiver Identititskonzepte gelten. Er vermittelt sich im Rahmen der
symbolischen Ordnung und schlielt einen Werte- und Moralkodex, eine
Kleiderordnung, eine Kérpersprache und eine Ordnung der Handlungs- und
Bewegungsriume ein (vgl. Wichterich 1992: 47f).

Insbesondere in Geschichte und Gegenwart des gesamten Orients ein-
schlieflich Afghanistans enthiillt sich eine fortdauernde strukturelle Bedeu-
tung der Geschlechterpolitik. Dem >Kampf um die Frauen< kommt eine
Schliisselfunktion in den machtpolitischen Auseinandersetzungen zwischen
dem um nation-building bemiihten Staat und den primiren familiiren, triba-
len und religiésen Gemeinschaften zu, die weithin als soziopolitische Kon-
kurrenzorganisationen agieren. Mit der Zentralisierung des Rechts und einer
einheitlichen Reglementierung der Geschlechterverhiltnisse versucht der
Staat in Bereiche einzugreifen, die zuvor der ausschlieRlichen Kontrolle
durch die primiren Gemeinschaften unterworfen waren, und so seinen he-
gemonialen Machtanspruch durchzusetzen. Fiir die primiren Solidarge-
meinschaften hingegen vermag die Kontrolle iiber >ihre< Frauen, die Identitit
und Integritit der Gemeinschaften symbolisieren, zum zentralen Ausdruck
des Widerstandes gegeniiber einem als »fremd< und autoritir wahrgenom-
menen Staat zu werden (vgl. Kreile 1997: 256f.).”

Nicht nur im Hinblick auf die wechselvolle Dynamik zwischen Zentral-
macht und Gemeinschaften, sondern auch im Kontext der Einbindung des
Orients in die internationale und transnationale Politik spielt der Gender-
Faktor eine herausragende Rolle. Auslindische Interventionen haben immer
wieder historisch jeweils spezifische, aber strukturell analoge Dynamiken wi-
derstindiger Identititspolitiken hervorgerufen. Gegeniiber den vielfiltigen, je
unterschiedlich akzentuierten Versuchen externer Einflussnahmen, sei es
durch Kolonialismus, sei es durch McWorld-Globalisierung (vgl. Barber 1997)
wurde die Geschlechterfrage zum Schliisselelement und Medium antikoloni-

1 Zur >Externalitit< des mittelostlichen Staates vgl. Kreile: 1997: 136ff.

001 -am 21:58:32. /def - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 35

alen Widerstandes beziehungsweise antiglobaler Fragmentierungsprozesse.
In jlingster Zeit riefen die Bemithungen internationaler Akteure wie der EU
und der UN, unter dem Vorzeichen der Beférderung von FrauenMenschen-
rechten Einfluss auf die Geschlechterpolitik in Afghanistan zu nehmen,
strukturell dhnliche Abwehrmechanismen hervor. Der Kontrollanspruch iiber
die »eigenen< Frauen symbolisierte fiir die Taliban den Anspruch, die Identi-
tit und Integritit der als bedroht perzipierten >nationalen< beziehungsweise
>religiosen Gemeinschaft< zu wahren.

Staat, gesellschaftlicher Wandel und Verinderungen
der Geschlechterverhiltnisse

Wie nicht zuletzt das Beispiel Afghanistan zeigt, waren die staatlichen Be-
mithungen, die Geschlechterverhiltnisse im Interesse von nation-building
und Modernisierung zu transformieren und so die staatliche Hegemonie
iiber die Gesellschaft durchzusetzen, in den verschiedenen Gesellschaften
der Region nicht in gleicher Weise erfolgreich. So kam es je unterschiedlich
und ungleichzeitig zur Auflgsung, Umgestaltung oder Selbstbehauptung der
lokalen, religiésen und familidren Gemeinschaften. Die Folgen fiir die Frau-
en waren uneinheitlich und ambivalent. Einerseits wurden ihre traditionellen
Aktionsradien oftmals beschrinkt und ihre bisherigen informellen Einfluss-
moglichkeiten teilweise entwertet, andererseits wurden insbesondere fiir
Frauen aus den sich entfaltenden modernen Mittelschichten durch den staat-
lich geférderten Zugang zu Bildung und Beruf neue Handlungsspielriume
eréftnet.

Unter der Herrschaft reformorientierter politischer Eliten kam es seit der
zweiten Hilfte des vergangenen Jahrhunderts zunichst in verschiedenen
Lindern der Region zu einer massenhaften Einbeziehung von Frauen in den
Arbeitsmarkt. Die Frauen erhielten groflere soziale und politische Rechte,
wie etwa in Agypten unter Nasser das Recht, auRerhalb des Hauses zu arbei-
ten und an Wahlen teilzunehmen.”

In dieser Phase des dgyptischen »Staatsfeminismus« erhielten die Frau-
en per Gesetz Anspruch auf gleichen Lohn fiir gleiche Arbeit, an Arbeitsplit-
zen mit vielen weiblichen Beschiftigten wurden Kinderbetreuungszentren
eingerichtet (vgl. MacLeod 1991: 8; Hatem 1992: 233). Frauen konnten wie
Minner eine kostenlose Universititsausbildung erhalten mit einer staatlichen

2 Eine weitergehende Binnendifferenzierung zwischen den einzelnen Lindern der
Region, die die unterschiedlichen Staatsbildungskonzepte und Legitimationsideo-
logien der jeweiligen Staatsklassen stirker einbeziehen miisste, kann in diesem
Rahmen nicht geleistet werden (vgl. hierzu ausfiihrlicher Kreile 1997: 256ff;
282ft)).

001 -am 21:58:32. /def - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | RENATE KREILE

Arbeitsplatzgarantie nach dem Abschluss (vgl. Badran 1991: 218). Die Zahl
von Universititsabsolventinnen stieg dramatisch. 1980 waren bereits ein
Viertel aller dgyptischen Universitidtsabsolventen Frauen. In den qualifizier-
ten Berufen im Bildungs- und Gesundheitssektor, im technischen Bereich
und in den Medien stellten Frauen 26 Prozent der Beschiftigten (vgl. Ahmed
1992: 210f.). Derartige geschlechtsegalitire Reformen erdffneten vielen Frau-
en neue Rollen und Entfaltungsmoglichkeiten und machten sie skonomisch
unabhingiger von ihren Familien. Jedoch lieRen auch die progressiveren Mo-
dernisierungseliten die familienrechtliche Unterordnung der Frauen unange-
tastet und verzichteten darauf, diese letzte Bastion der familidren und religi-
sen Patriarchen zu attackieren (vgl. Badran 1991: 211).

Seit den 1970er Jahren fithrte der tiefgreifende wirtschaftliche und sozia-
le Wandel in der Region im Zuge des Ol-Booms zur Entfaltung eines regiona-
len Arbeitsmarktes und zu einer von Land zu Land unterschiedlich akzentu-
ierten, folgenreichen Verinderung der Geschlechterverhiltnisse. Die Ar-
beitsmigration der Minner etwa in die Golfstaaten und nach Saudi Arabien
bewirkte teilweise eine stirkere Einbeziehung von Frauen in die weniger pro-
fitablen nationalen Arbeitsmirkte etwa in Agypten oder Jordanien. Nicht sel-
ten brachte die neue geschlechtsspezifische Regulierung der regionalen und
nationalen Arbeitsmirkte die tradierten patriarchalischen Geschlechterarran-
gements und die Autoritit der Minner ins Wanken, was nicht zuletzt sozi-
alpsychologisch den Nihrboden fiir geschlechterpolitische Backlash-Bewe-
gungen schuf.

Seit den 198cer Jahren erfolgte eine deutliche arbeitsmarkt- und ge-
schlechterpolitische Trendwende. Im Zuge der Krisenentwicklung, die we-
sentlich durch den Verfall der Olpreise und das Sinken der Staatseinnahmen
bedingt war und neoliberalen Strukturanpassungsmafinahmen die Tiir 6ffne-
te, kam es zu wachsenden sozialpolitischen Auseinandersetzungen und Ver-
dringungswettbewerben auf dem Arbeitsmarkt. Die meisten Regierungen
waren weniger als bisher in der Lage, breite Schichten der Bevolkerung mate-
riell einzubinden. In Agypten beispielsweise waren insbesondere die moder-
nen Mittelschichten von der Sparpolitik betroffen. So wurde etwa die staatli-
che Arbeitsplatzgarantie fiir Absolventinnen und Absolventen der héheren
Bildungsinstitutionen gestrichen. Hauptleidtragende der neuen arbeits-
marktpolitischen Orientierung und des Verdringungswettbewerbs auf dem
Arbeitsmarkt wurden die Frauen, die gerade erst die Eintrittskarte erhalten
oder erkimpft hatten. Unter dem Deckmantel staatlich-patriarchalischer Fiir-
sorglichkeit ergriff die dgyptische Regierung Mafinahmen, die Feminisierung
des stidtischen und lindlichen Arbeitsmarktes riickgingig zu machen, um
fur die minnlichen Arbeitsmigranten, die infolge der Krise aus den Golfstaa-
ten zuriickkehrten, beschiftigungspolitisch Platz zu schaffen. So bemiihte
sich der Industrieminister 1987 darum, die Einstellung von Frauen in der
Textilindustrie mit dem scheinheiligen Argument zu beenden, die Gesund-

001 -am 21:58:32. /dee - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 37

heit der Frauen sei gefihrdet. Heftige Proteste zahlreicher Frauengruppen
zwangen das Ministerium dazu, auf diese Reglementierung zu verzichten
(vgl. Hatem 1992: 237).

Der nachhaltige Wandel der staatlichen Politik, von der Einbeziehung der
Frauen in den Arbeitsmarkt im Interesse des Staatsaufbaus und wahrend der
Boom-Phase zu ihrem Ausschluss in der Krise, wurde durch eine Wiederbe-
lebung traditioneller Weiblichkeitskonzepte ideologisch flankiert. Diese wur-
den im Zuge des Anwachsens der islamistischen Bewegungen zunehmend
religi6s legitimiert. Da gerade auch in den hoheren Bildungsinstitutionen vie-
ler arabischer Linder der Stellenanteil qualifizierter Frauen, etwa im Verhilt-
nis zur Situation in Westeuropa, relativ grof ist,® verschirfte sich in der
Krise nicht zuletzt die Konkurrenzangst unter den gebildeten Minnern der
Mittelschichten und machte sie anfillig fiir konservative und islamistische
Geschlechterdiskurse, die die Frau vorrangig auf ihre Rolle als Ehefrau und
Mutter festlegen wollen. Gleichzeitig sind zunehmend weniger Familien
auch aus den Mittelschichten in der Lage, fiir ihr Auskommen auf die aufler-
hiusliche Arbeit der weiblichen Mitglieder zu verzichten. Um so wichtiger
mag es unter solchen Umstinden fiir viele Manner erscheinen, die gefihrde-
te patriarchalische Kontrolle iiber die Frauen, angepasst an die neuen Ver-
hiltnisse, wiederherzustellen und neu zu festigen (vgl. MacLeod 1991: yoff.).

Islamistische Geschlechterpolitik als Krisenausdruck
und Versuch der Krisenbewiltigung

Die mit dem Ol-Boom einhergehende soziotkonomische Dynamik hat nicht
nur die nationalen und regionalen Arbeitsmirkte transformiert, sondern ins-
gesamt zu tiefgreifenden sozialen Umbriichen und Verwerfungen gefiihrt.
Die Krisenentwicklung seit den 198oer Jahren hat die soziale Polarisierung
wie auch die staatliche Repression weiter verschirft. Die Hoffnungen vieler
Menschen richteten sich auf die islamistischen Bewegungen, die unter der
Parole >Der Islam ist die Losung« mit der angestrebten Schaffung eines »>is-
lamischen Staates< einen Ausweg aus Marginalisierung und Verelendung,
Arbeitslosigkeit und katastrophaler Wohnungsnot versprachen.

Ungeachtet der Einschitzung mancher Regionalexperten, die den Isla-
mismus im Niedergang begriffen sehen (vgl. Roy 1994; Kepel 2002), sind
auch zu Beginn des 21. Jahrhunderts die islamistischen Bewegungen und
Parteien als einflussreiche moderne Akteure auf den politischen Bithnen des
Vorderen Orients prisent.* In den meisten arabischen Lindern verfiigen

3 Bspw. waren 1981 25 Prozent des Lehrpersonals an dgyptischen Universititen
Frauen (vgl. Mernissi 1988: 11).
4 In den vergangenen Jahren ist es zu einer weitreichenden Ausdifferenzierung in

001 -am 21:58:32. /def - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | RENATE KREILE

islamistische Parteien heute {iber ein Wahlerpotenzial von mindestens 15 bis
30 Prozent (vgl. Perthes 1999: 143f.).

Die wohlfahrtspolitischen Aktivititen der islamistischen Organisationen
durften angesichts der sozial einschneidenden und polarisierenden Effekte
von neoliberaler Globalisierung und Strukturanpassung ihren Riickhalt in
der Bevolkerung eher verstirken. Die fortdauernde Attraktivitit der islamisti-
schen Bewegungen mag schliefRlich nicht zuletzt in ihrer Fihigkeit begriin-
det liegen, die ideologischen Begriindungszusammenhinge und Mittel be-
reitzustellen, die die gesellschaftlichen Transformationsprozesse erkliren
und individuell gestaltbar erscheinen lassen und die symbolisch kompatibel
mit vorherrschenden gesellschaftlichen Deutungsmustern sind (vgl. Seufert
1997: 486ft.).

Wihrend strukturelle entwicklungspolitische Umgestaltungsoptionen im
Interesse der stidtischen und lindlichen Armen angesichts interner und ex-
terner politischer Rahmenbedingungen sowie der sozialen Heterogenitit der
islamistischen Bewegungen blockiert waren, wurde die Geschlechterfrage
und die >Moral« der Frauen schichtiibergreifend und mehrfach codiert zum
Schliisselthema in den Diskursen und der Praxis des politischen Islams in al-
len seinen Facetten und Ausprigungen. Der schillernde und sozial mehrdeu-
tige Begriff einer »gerechten< und >authentischen« islamischen Ordnung
wurde inhaltlich gefiillt mit dem sozialmoralischen Konzept einer >gottge-
wollten< Geschlechterordnung und einer Re-Formulierung und Politisierung
des traditionellen patriarchalischen Geschlechterdiskurses. Fiir die Wieder-
herstellung der ersehnten >gottgewollten Ordnung« gewinnt die Ordnung der
Geschlechter (vgl. Senghaas-Knobloch/Rumpf 1991: 125) zentrale Bedeutung;
diese ist in den Augen der Islamisten offenkundig aus den Fugen geraten,
gleichsam als Symbol und Indikator einer als chaotisch erlebten Gesell-
schafts- und Weltordnung. Die soziale Desintegration wird als moralische
Desintegration wahrgenommen und bekidmpft.

Die Re-Formulierung und Politisierung des traditionellen Geschlechter-
diskurses und der »Moral< der Frauen durch die Islamisten vermag an Erfah-
rungen, Konflikte und Angste anzukniipfen, die durch den rapiden sozialen
Wandel und die Desintegration traditioneller Lebenswelten ausgel6st worden
sind. Die regionalen- und Binnenmigrationsprozesse haben den lokalen Zu-
sammenbhalt der GroRfamilien zerrissen. Fiir die in die Mega-Stidte zuge-
wanderten Massen, von denen der Staat wohlfahrtspolitisch keine Notiz
nimmt, sind die sozialen Netze der familiiren Solidargemeinschaften gleich-
zeitig existenziell notwendiger denn je. Jedoch kénnen sie ihre traditionelle

Diskursen und Strategien der islamistischen Bewegung gekommen. Die Frauenfra-
ge ist davon allerdings relativ wenig beriihrt worden (vgl. bspw. Liibben/Fawzi
2000: 229-281).

001 -am 21:58:32. /def - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 39

Funktion, materielle Unterstiitzung und sozialmoralische Orientierung ihrer
Mitglieder zu gewihrleisten, immer weniger erfiillen (vgl. Rugh 1993: 159).

Nicht nur die Funktion, auch die Binnenstruktur der Familie wird durch
die sozialen Umbriiche zunehmend unterspiilt. Die traditionellen, impliziten
oder expliziten Geschlechter- und Generationenvertrige werden zunehmend
aufler Kraft gesetzt. Die uniibersehbare, massenhafte Prisenz von Frauen im
offentlichen, traditionell als >méinnlich< definierten Raum, signalisiert die
Auflésung der traditionellen patriarchalischen Ordnung und wird zum au-
genfilligsten Ausdruck des rasanten Wandels, der viele fundamental desori-
entiert. Im traditionellen islamischen Geschlechterdiskurs wird das Verhalten
der Frau, die unverschleiert den 6ffentlichen >minnlichen< Raum betritt, als
sexuelle Versuchung und Aufforderung interpretiert, durch die die Selbstbe-
herrschung der Minner und die Sozialordnung in Gefahr gerit und Zwie-
tracht und Chaos (fitna) verursacht werden. Um den Zusammenbruch der
sozialen Ordnung zu verhindern und die Eintracht in der Gesellschaft zu
wahren, muss die potenziell als sozial zerstorerisch gedachte weibliche Sexua-
litat streng kontrolliert und durch riumliche beziehungsweise symbolische
Geschlechtertrennung qua Verschleierung der Frau auf den privaten Bereich
beschrinkt und somit >domestiziert« werden (vgl. Mernissi 1987: 26ff.; Wer-
ner 1996: 15).

Die islamistischen Oppositionsgruppen begegnen der Krise der Familien
und der sozialmoralischen Desorientierung mit einer Doppelstrategie. Zum
einen werden die vielschichtigen Krisensymptome thematisiert und zur De-
Legitimierung der herrschenden Regime verwendet. Zum anderen prisentie-
ren die Islamisten konkrete Alternativen, schaffen Strukturen gesellschaftli-
cher Gegenmacht und entwickeln Selbsthilfenetzwerke. Angesichts der Ero-
sion und des Funktionsverlustes der verwandtschaftlichen Bindungen bieten
die Islamisten sich als >Supra- und Super-Familien< an und fordern eine
Re-Organisation und Re-Integration der Gesellschaft jenseits traditioneller
familidrer Bindungsmuster. Die Transformation von verwandtschaftlichen zu
politisch-religiés begriindeten islamistischen Gemeinschaften, stellt somit
eine Anpassung an moderne krisenhafte soziale Verhiltnisse dar, in denen
der Staat wohlfahrtspolitisch abwesend ist. Die islamistischen Organisationen
bieten nicht nur soziale Dienstleistungen und vermitteln klare moralische
Orientierungen. Nicht zuletzt versprechen sie auch, die durch die soziokultu-
rellen Erosionsprozesse gefihrdete patriarchalische Autoritit von Vitern,
Eheminnern, Briiddern und anderen minnlichen Verwandten auf einer neu-
en Ebene zu reformulieren und zu re-formieren, indem die Kontrolle iiber
die Frauen nun durch alle Minner der umma, der >Uber-Familie< der Gliubi-
gen, garantiert wird.

Die Politisierung der Geschlechterordnung im islamistischen Diskurs
vermag zudem den einzelnen Minnern und Frauen das Gefiihl vermitteln,
durch eine >moralische< Lebensfithrung einen Beitrag zur angestrebten >au-

001 -am 21:58:32. /dee - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | RENATE KREILE

thentischen< >wahrhaft islamischen Ordnung« zu leisten und damit den all-
taglichen Ohnmachtserfahrungen eigene Einflussméglichkeiten entgegenzu-
setzen. Sie wird umgesetzt in symbolisches Kapital, das die moralische Uber-
legenheit der islamistischen Gemeinschaft gegeniiber dem ckonomisch tiber-
legenen, aber moralisch als verkommen gewerteten Westen und der als >ver-
westlicht« perzipierten einheimischen Schicht der so genannten >fetten Kat-
zen< — wie man in Agypten sagt — veranschaulicht. Dies vermag die vielfach
schmerzlich empfundene materielle Deprivation ertriglicher zu machen.
Moral wird zum »Feld der symbolischen Auseinandersetzung um Anerken-
nung« (Klein-Hessling et al. 1999: 20).

Die identititspolitische Bezugnahme auf die >authentische< Kultur zielt
nicht primir auf eine Wiederbelebung traditioneller kultureller Werte ab.
Eher stellt sie ein kreatives kommunikatives Medium dar, iiber das die Para-
meter eines Dialogs mit »Auflenstehenden« definiert und die sozialen und
politischen Verhiltnisse im Sinne spezifischer Interessenlagen gestaltet wer-
den sollen (vgl. Peteet 1993: 51f.). Dabei werden Zugehorigkeiten zu soziopo-
litischen Gruppen definiert, Ab- und Ausgrenzungen nach auflen und innen
markiert und Anspriiche in sich verschirfenden Verteilungskimpfen legiti-
miert (vgl. Al-Azmeh 1996: 85, 99). Fiir die >wahre«<islamische Gemeinschaft
wird eine urspriingliche innere Einheit und Harmonie postuliert. Somit wer-
den soziale Gegensitze, unterschiedliche kulturelle Orientierungen und kon-
fligierende Interessenlagen, etwa im Geschlechterverhiltnis, nur als Folge
der Einwirkungen von >auflen< gedeutet. Mit anderen Worten: Abweichung
bedeutet Verrat. Frauen etwa, die abweichende Vorstellungen artikulieren
und beispielsweise patriarchalische Strukturen innerhalb der Gemeinschaft
kritisieren, werden in einer derartigen Logik leicht zu >verwestlichten Verri-
terinnenc< an der >authentischen Kultur< und zu >inneren Feindinnen« erklirt
(vgl. Tezcan 1998: 124ff.).°

Angesichts des dramatischen Vertrauensverlustes der herrschenden Eli-
ten kann es wenig verwundern, dass die geschlechterpolitische Re-Orien-
tierung in die staatlichen Versuche des Krisenmanagements ebenfalls Ein-
gang gefunden hat. Nicht zuletzt die Auseinandersetzungen um das Fami-
lien- und Personenstandsrecht in Algerien und Agypten haben gezeigt, wie
der Staat zeitweilig versucht hat, die bescheidenen frauenrechtlichen Errun-

5 Vgl. hierzu bspw. die heftigen Auseinandersetzungen in den Palistinensischen
Autonomiegebieten zwischen Reprisentantinnen der laizistischen Frauenbewe-
gung (der PLO nahestehend), die sich fiir Gleichberechtigung im Familienrecht
einsetzen und islamistischen Minnern und Frauen (der HAMAS nahestehend), wie
etwa der Al-Huda-Frauen-Vereinigung, die die laizistischen Frauenrechtlerinnen in
ihren Publikationen als Agentinnen einer westlichen Verschwérung und als unmo-
ralisch attackierten (vgl. Jad/Johnson/Giacaman 2000: 149f.). Zu entsprechenden
Auseinandersetzungen in Agypten vgl. Karam 1997: 241f.

001 -am 21:58:32. /dee - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 41

genschaften fritherer Phasen riickgingig zu machen und seine umfassende
Legitimationskrise auf dem Riicken der Frauen zu bewiltigen.

In der Neufassung des algerischen Personenstandsrechts von 1984 bspw.
wird die Frau entgegen dem verfassungsrechtlichen Grundsatz staatsbiirger-
licher Gleichheit von 19776 klar benachteiligt und zeitlebens der Vormund-
schaft der minnlichen Verwandten unterstellt. Ausdriicklich wird festgehal-
ten, dass die Frau dem Ehemann Gehorsam schulde. Das Scheidungsrecht
begiinstigt deutlich den Mann; grundsitzlich wird die Ehescheidung zum
Vorrecht des Mannes erkldrt, seitens der Frau kann sie nur in ganz bestimm-
ten begrenzten Fillen verlangt werden. Im Scheidungsfalle wird die eheliche
Wohnung dem Mann auch dann zugesprochen, wenn die Frau als an der
Scheidung >unschuldig« betrachtet wird (vgl. Knauss 1987: 126ft.).

Auch der dgyptische Staat verabschiedete sich angesichts der soziopoliti-
schen Krisendynamik ziigig von den relativ frauenfreundlichen Konzepten
der Nasser-Ara. So heift es in der Verfassung von 1971, als sich die Sadat-
Regierung darum bemiihte, die Islamisten als Biindnispartner gegen die Lin-
ke zu gewinnen:

»Der Staat garantiert eine Balance und Ubereinstimmung zwischen den Pflichten der
Frau gegentiber ihrer Familie einerseits und gegeniiber ihrer Arbeit in der Gesellschaft
und ihrer Gleichheit mit dem Mann in den politischen, sozialen und kulturellen Berei-
chen andererseits, unter der Bedingung, daf} die Gesetze der islamischen Scharia
nicht verletzt werden.« (Zit. nach Badran 1991: 223)

Dieser neue Verfassungsartikel bedeutete nicht nur eine deutliche politische
Abkehr von den sikularen Konzepten der sechziger Jahre. Er erklirte auch
die biirgerlichen Rechte der Frauen zum Spielball minnlicher Kontrollbe-
fugnisse. Im Januar 2000 verabschiedete das dgyptische Parlament mit Zu-
stimmung der religiésen Autorititen der Al-Azhar-Universitit immerhin eine
— heftig umstrittene — Anderung im Scheidungsrecht, die Frauen die Még-
lichkeit gibt, die Scheidung zu beantragen, auch ohne den bis dahin erforder-
lichen Nachweis, schlecht behandelt worden zu sein. Gleichzeitig wurde je-
doch ein Gesetzesantrag abgelehnt, der es Frauen erméglichen sollte, ohne
ausdriickliche Erlaubnis des Ehemannes ins Ausland zu reisen (BBC-News
vom 27.1.2000).

Frauenbewegungen zwischen identititspolitischer Loyalitit
und zivilgesellschaftlicher Solidaritit

Seit den 199oer Jahren entwickelte sich in der arabischen Welt wie weltweit
der Begriff der Zivilgesellschaft zu einem Paradigma »mit dem die opposi-
tionellen Krifte nach dem osteuropiischen Vorbild die autoritiren politi-

001 -am 21:58:32. /dee - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | RENATE KREILE

schen Strukturen zu tiberwinden versuchen« (Ibrahim/Wedel 1995b: 9). Un-
ter Zivilgesellschaft werden in institutioneller Hinsicht freiwillige interme-
didre Organisationen verstanden, die eine relative Autonomie gegeniiber dem
Staat gewonnen haben und einen Willen zur politischen Mitwirkung und zur
Kontrolle des Staates aufweisen. Hinzu kommen normative Elemente wie
Pluralismus, Meinungsfreiheit und politische Toleranz (vgl. ebd.: 9f.).

Im eingangs zitierten Arab Human Development Report wie auch in der
wissenschaftlichen Literatur wird den Staaten und Gesellschaften des Vorde-
ren Orients weithin ein Mangel an politischen Freiheiten, eine Schwiche zi-
vilgesellschaftlicher Strukturen und insgesamt eine bemerkenswerte Demo-
kratie-Resistenz bescheinigt (vgl. Pawelka 2002: 431ff.). Diese lisst sich zum
einen aus dem spezifischen Charakter politischer Herrschaft in der Geschich-
te des Vorderen Orients erkliren, der die politische Kultur der Region nach-
haltig geprigt hat. Wihrend sich der europiische Zentralstaat erst spit als
Resultat langwieriger Konflikte zwischen verschiedenen eigenstindigen so-
zialen Einheiten (Adel, Konig, Kirche, Stidte, Ziinfte etc.) herausbildete und
in seiner Macht von der Gesellschaft begrenzt wurde, unterband der vormo-
derne orientalische Staat im Rahmen einer tributgebundenen Produktions-
weise die Herausbildung einer autonomen gesellschaftlichen Sphire (vgl.
ebd.: 439).

Die weitreichende Autonomie des orientalischen Staates gegentiber der
Gesellschaft fand zudem eine strukturelle Neu-Auflage im Rahmen des >Erd-
6l-Systems< der 1970er und 198cer Jahre, das allen Demokratisierungsan-
spriichen im Vorderen Orient die materielle Basis entzog und die gesellschaft-
lichen Krifte je unterschiedlich zu Empfingern herrschaftspolitisch moti-
vierter Alimentierungsstrategien des Staates machte (vgl. ebd.: 442). »Im Ge-
gensatz zum >westlichen<« Anspruch auf Partizipation, der sich aus der Steu-
erzahlung ableitet (no taxation without representation), zementierte die mate-
rielle Allokationskraft des Rentierstaates das Machtmonopol des orientali-
schen Staates« (vgl. ebd.). Der Riickgang der Erdélpreise, neoliberale wirt-
schaftliche Globalisierungsprozesse und Strukturanpassungsmafigaben von
Internationalem Wihrungsfonds und Weltbank fithrten zu einem wohlfahrt-
spolitischen Riickzug des Staates, einer Liberalisierung der Wirtschaftssys-
teme zugunsten der Privatwirtschaft, wie auch zu gewissen Freirdumen fiir
zahlreiche Interessengruppen und politische Parteien, die nun eine Beteili-
gung am politischen Prozess einforderten und erste Formationen von Zivil-
gesellschaften bildeten (vgl. ebd.: 443).

Der sozialpolitische Riickzug des Staates hatte gleichzeitig eine zuneh-
mende Delegitimierung der politischen Systeme und einen wachsenden Ein-
fluss der Islamisten zur Folge, die mit jhren Wohlfahrtsorganisationen das
sozialpolitische Vakuum fiillten und auf der Grundlage eigener transnatio-
naler Finanzstrukturen eine vom Staat unabhingige Sozialpolitik fiir die Ar-
men etablierten (vgl. ebd.). Die Islamisten — schreibt Pawelka — »stellten so-

001 -am 21:58:32. /dee - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 43

wohl dem Staat als auch der sikularen Zivilgesellschaft eine »inoffizielle Ge-
sellschaft< der autochthonen religiésen und traditionalen Gemeinschaften
gegeniiber« (ebd.).

Die arabische Debatte iiber >Zivilgesellschaft« kreist heute nun wesent-
lich um die Frage, ob islamistische Gruppen als Teil der Zivilgesellschaft zu
betrachten sind und zwar nicht nur in institutioneller, sondern insbesondere
auch in normativer Hinsicht, etwa im Hinblick auf die Kriterien Freiwilligkeit
und politische Toleranz (vgl. Ibrahim/Wedel 1995a; Hamzawy 2003). In die-
sem Zusammenhang lisst sich eine spezifische Schwiche der oppositionel-
len Krifte und ein zivilgesellschaftliches Dilemma konstatieren. Auf der ei-
nen Seite steht eine gesellschaftlich wenig verankerte sikulare Opposition
aus Biirgertum, oberer Mittelschicht und Teilen der Intelligenz dem Staat mit
seinem nach wie vor enormen Repressions- und Manipulationspotenzial ge-
geniiber. Auf der anderen Seite steht die islamistische Opposition, deren Elite
aus westlich gebildeten Akademikern besteht, die jedoch eine breite soziale
Basis in der unteren Mittelschicht und den stidtischen Marginalisierten fin-
det. Beide Oppositionsgruppen sind nicht nur mit dem autoritiren Staat kon-
frontiert, sondern bekidmpfen sich weithin auch gegenseitig. Aus Furcht vor
einer islamistischen Machtiibernahme fliichtete sich die sikulare Opposition
dabei nicht selten — etwa in Algerien — in den Schutz des Staates, der sie ei-
nerseits teils kooptierte, teils in einem beschrinkten Rahmen oppositionell
agieren lief} (vgl. Pawelka 2002: 444).

Angesichts dieser restriktiven Rahmenbedingungen scheint mir die Fra-
ge nach strukturellen und kulturellen Ankniipfungspunkten fiir die Entfal-
tung von Demokratisierungsprozessen und die erfolgreiche Etablierung zivil-
gesellschaftlicher Interaktionsformen zentral. Eine bedeutsame Rolle gleich-
sam als Ferment der Zivilgesellschaft mag dabei den Frauenbewegungen zu-
kommen, die in den vergangenen Jahrzehnten sowohl auf nationaler wie auf
transnationaler Ebene enorm an Mobilisierungsfihigkeit gewonnen haben.

Tausende von Frauen mit Bildung und Erfahrungen in der Arbeitswelt
engagieren sich heute in Frauen-Nichtregierungsorganisationen als Antwort
auf fortdauernde und sich verschirfende Probleme fiir Frauen in den ver-
schiedensten Bereichen, so etwa in wohlfahrtspolitischen Projekten, fiir
Menschenrechte und Frauenrechte, in frauenzentrierten Forschungs- und
Bildungsprojekten. Auch das Thema >Gewalt gegen Frauen«< im privaten Be-
reich wird zunehmend o&ffentlich diskutiert. Angesichts des historischen
Ausschlusses der Frauen von 6ffentlichen Formen der Macht kommt dem
Engagement von unabhingigen Frauengruppen gerade im Vorderen Orient
eine besondere Bedeutung zu (vgl. Moghadam 1998: 199ff.).®

6 Zu den Aktivititen formeller und informeller Frauengruppen im Vorderen Ori-
ent, ihren Mdglichkeiten und Problemen vgl. den informativen, von Chatty/Rabo
(1997) herausgegebenen Sammelband.

001 -am 21:58:32. /dee - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | RENATE KREILE

Zwischen den einzelnen nationalen Frauenbewegungen finden zuneh-
mend regionale Vernetzungs- und Austauschprozesse statt, nicht zuletzt
mithilfe der neuen Informations- und Kommunikationstechnologien. Promi-
nente Beispiele sind das internationale Netzwerk Women Living under Muslim
Laws, das Individuen und Gruppen von Nord-Afrika bis Pakistan verbindet
sowie der Zusammenschluss der Femmes des Maghreb (vgl. Moghadam 1998:
203). Die orientalischen Frauenbewegungen sind heute eingebunden in die
globalen Diskurse iiber FrauenMenschenrechte, Demokratisierung und Zi-
vilgesellschaft und auf den Weltfrauenkonferenzen (etwa Peking und Huai-
rou) zahlreich und organisiert vertreten.

In ihren eigenen Gesellschaften sehen sich die Frauenbewegungen der
Region gleichwohl mit einer extrem widerspriichlichen und ungiinstigen Si-
tuation konfrontiert: sie sind eingezwingt zwischen den identititspolitisch
legitimierten, restriktiven Loyalititsanspriichen religiéser, ethnischer und
familialer Gemeinschaften einerseits und dem repressiven neopatriarchalen
Staat (vgl. Sharabi 1988) andererseits, der die Zivilgesellschaft einer weitrei-
chenden Kontrolle unterworfen hat. So verbietet das 4dgyptische Vereinsgesetz
von 1999 den Nichtregierungsorganisationen beispielsweise gewerkschaftli-
che und politische Aktivititen; der Regierung miissen Mitgliederlisten und
genaue Aufgabenbeschreibungen vorgelegt werden, ebenso Kandidatenlisten
bei Vorstandswahlen, fiir die die Regierung ein Vetorecht beansprucht (vgl.
Liibben/Fawzi 1999: 29ff,; El Baz 1997: 160, 164). Auch die autonomen
Frauenorganisationen unterliegen entsprechenden Reglementierungen. Liib-
ben und Fawzi notieren:

»Mit dem Verbot politischer und gewerkschaftlicher Titigkeit wird das Politische aus
der Zivilgesellschaft ausgegliedert und damit die Zivilgesellschaft endgiiltig ausgehohlt
und faktisch ad acta gelegt. Der Staat [...] behilt sich das Recht vor zu bestimmen, wer,
wann und wo karitativ, gewerkschaftlich oder politisch sprechen und handeln darf: Die
Rolle des Biirgers darf nur spielen, wer die entsprechende staatliche Lizenz hat. Der
citoyen wird ersetzt durch den Untertan.« (Liibben/Fawzi 1999: 33)

Da alle Aktivititen, die aus Regierungssicht »die nationale Einheit, die allge-
meine Ordnung und die guten Sitten bedrohen, verboten sind, ist es bei-
spielsweise auch undenkbar, dass sich eine Frauengruppe etwa der Probleme
von unehelichen Miittern oder lesbischen Frauen annimmt (ebd.: 31).
Angesichts der skizzierten vielfiltigen Zwinge verfolgen die Frauen-
rechtlerinnen der Region uneinheitliche Strategien, die ideologisch unter-
schiedlich legitimiert und sozial unterschiedlich verankert sind. Zahlreiche
islamistische Frauenrechtlerinnen stellen zunehmend die in den islamisti-
schen Bewegungen idealisierte und postulierte angeblich innere Einheitlich-
keit und Geschlossenheit der umma in Frage. Dabei weisen sie auf die inter-
nen patriarchalischen Machtverhiltnisse und Geschlechterkonflikte in der

001 -am 21:58:32. /def - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 45

muslimischen Gemeinschaft hin. Immer mehr islamische Frauenrechtlerin-
nen wenden sich auch gegen die Definitionsmacht der minnlichen Patriar-
chen. Sie kniipfen an die Ideen islamischer Reformer wie An-Naim, Soroush
und Abu Zaid an und versuchen auf der Basis einer Re-Interpretation der is-
lamischen Tradition, im Sinne einer »feministischen Theologie« (vgl. Hassan
1997: 232; Mir-Hosseini 1999: 217ft.), den traditionellen, religios legitimier-
ten, sozialen und rechtlichen Handlungsrahmen auszuweiten. Gleichzeitig
6ffnen sie damit die Tiir zu Allianzen mit sikular orientierten Frauenrechtle-
rinnen in den eigenen Gesellschaften’ wie auch zur globalen Frauenbewe-
gung und leisten einen Beitrag zur Demokratisierung der politischen Kultur.

In ihrer Vielstimmigkeit sind die Islamistinnen augenscheinlich in der
Lage, ein breites soziales Spektrum zu bedienen und so politisch Einfluss zu
gewinnen. Die »alte< Rolle der Hausfrau und Mutter wird ideologisch aufge-
wertet, neue Rollen, die mit dem Betreten des 6ffentlichen Raumes verbun-
den sind, etwa als Berufstitige, Studentin, Wissenschaftlerin etc. werden er-
6ftnet und durch das Tragen des Schleiers sozialmoralisch abgesichert. Mit
der >islamischen Bedeckung« kénnen Frauen traditionelle Grenzen {iiber-
schreiten und den 6ffentlichen Raum betreten, ohne die gingigen Normen
tugendhafter Weiblichkeit< zu durchbrechen und ihr soziales Ansehen zu
verlieren (vgl. Najmabadi 1991: 66).

Wihrend die islamistischen Frauenrechtlerinnen darum ringen, ihre
Rechte durch eine >frauenfreundlichere< Re-Interpretation der religiésen
Quellen im Rahmen der islamistischen Gemeinschaften auszuweiten, for-
dern die sikular orientierten Frauenrechtlerinnen unter Berufung auf Demo-
kratie und Menschenrechte gleiche Rechte als Individuen ein. Zum strategi-
schen Dreh- und Angelpunkt wird dabei das Familienrecht. Wihrend im Zei-
chen von global erhobenen Forderungen nach >good governance« die Demo-
kratisierungsrhetorik sich auch im Vorderen Orient ausbreitet, bleiben die
Frauen in den meisten Lindern der Region hinsichtlich ihrer demokrati-
schen Rechte allerdings doppelt blockiert. Sie sind nicht nur — wie auch die
Minner — den allgemeinen staatlichen Beschrinkungen hinsichtlich biirger-
licher Freiheitsrechte und politischer Partizipation unterworfen. Gleichzeitig
ist ihnen das fundamentale Recht versagt, in so wichtigen Fragen wie Ehe-
schliefRung, Scheidung, Arbeit, Mobilitit, Sorgerecht fiir die Kinder, eigen-
stindige Entscheidungen zu treffen, da sie im religi6s verankerten Familien-
recht den minnlichen Verwandten untergeordnet sind. Der Widerspruch
zwischen der an Individuen gerichteten Gleichheitszusage in den meisten

7 So kommt es neuerdings bspw. in der Tiirkei und in Iran tiber weltanschauliche
Differenzen hinweg zu einer Geschlechtssolidaritit zwischen sikular orientierten
und islamistischen Frauenrechtlerinnen, die sich gemeinsam fiir eine rechtliche
Gleichstellung der Frauen einsetzen, die auch das strikt patriarchalische Familien-
recht einbezieht (vgl. Gole 1995; Kreile 2000).

001 -am 21:58:32. /def - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | RENATE KREILE

Verfassungen der Region und der fortdauernden Unterwerfung unter das
durch die verschiedenen religiosen Gemeinschaften kodifizierte Familien-
recht macht die Frauen zu Staatsbilirgerinnen zweiter Klasse (vgl. Joseph
20004).

Eine Gleichstellung im Familienrecht, die Frauen aus der Vormund-
schaft der Viter, Eheminner und jeweiligen religiésen Gemeinschaften ent-
lieRe und sie direkt und ohne patriarchalische Vermittlung zu Vertragspart-
nerinnen des Staates und zu Staatsbiirgerinnen aus eigenem Recht machte,
wire (aus der Perspektive sikular orientierter Frauenrechtlerinnen) zumin-
dest eine der zentralen Voraussetzungen nicht nur fir mehr Gestaltungs-
spielrdume fiir Frauen, sondern auch fiir die Stirkung der Zivilgesellschaften
und fir Demokratisierungsprozesse in der Region. Allerdings konnte eine
derartige Entwicklung die Macht und den Zusammenbhalt der Gemeinschaf-
ten empfindlich schwichen.

An diesem Punkt treten nun neben die erwihnten Allianzen der islamis-
tischen und der sikular orientierten Frauenbewegungen, die weltanschauli-
che Differenzen teilweise iiberbriicken, gegensitzliche Interessenlagen und
Loyalititskonflikte. Der Widerspruch zwischen identititspolitischer Orientie-
rung, bei der die Gemeinschaften zum normativen Ausgangspunkt von
Rechten und Verpflichtungen gemacht werden, einerseits und zivilgesell-
schaftlicher Orientierung, die auf der Anerkennung der Freiheitsrechte des
Individuums basiert, andererseits, behindert beziehungsweise blockiert eine
einheitliche Strategie der Frauenbewegungen.

Teile der Frauenbewegungen engagieren sich nachdriicklich fiir die
Ausweitung der Rechte der Frauen als Individuen und kritisieren den >Wiir-
gegriffc, dem die Frauen seitens der Gemeinschaften ausgesetzt seien. Mer-
nissi zufolge sind es gerade die Frauen im Vorderen Orient, »die am lautes-
ten den Individualismus besingen, denn sie waren mehr als die anderen
durch das Gruppengesetz gefesselt« (Mernissi 1992: 206f.). Andere Frauen-
rechtlerinnen sind bestrebt, iiber die Einbindung in verwandtschaftliche und
kommunalistische Strukturen, die nicht nur kontrollieren, sondern auch
Fiirsorge bieten, ihre Partizipations- und Gestaltungsméglichkeiten auszu-
weiten (vgl. Joseph 2000b: 18ff.).

Die weltanschaulichen und politischen Differenzen fithren nicht selten
auch zu erbitterten Kimpfen zwischen den verschiedenen Frauengruppen, in
denen die Argumentationsfigur des skulturellen Verrats«< breite Verwendung
findet. Im Hinblick auf die dgyptische Situation notiert Al-Ali:

»Meine eigenen Forschungsergebnisse zeigen eine weit verbreitete Praxis innerhalb
der heutigen Frauenbewegung, dass eine bestimmte Gruppe [...] durch die Beschuldi-
gung delegitimiert wird, dass sie >dem Westen< nach dem Mund rede.« (Al-Ali 1997:
180)

001 -am 21:58:32. /dee - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 47

Wo es eine auflerordentlich starke politische Polarisierung und gewaltférmig
ausgetragene Konflikte gibt, wie etwa in Algerien, ist ein Dialog zwischen
Frauengruppen iiber die Grenzen der politischen Lager hinweg kaum mog-
lich (vgl. Slyomovics 1995). Die unterschiedlichen Strategien der verschiede-
nen Stromungen der Frauenbewegung spiegeln nicht zuletzt heterogene so-
ziale Zugehorigkeiten und Interessenlagen wider. Ausgangspunkt ist dabei
die Frage: Wer bietet in der globalisierten und fragmentierten Risikogesell-
schaft existenziellen Schutz und Riickhalt? Interessanterweise konstatiert der
Arab Human Development Report bei aller Kritik an den entwicklungspoliti-
schen Defiziten in der arabischen Welt, dass dort krasseste Armut weniger
verbreitet ist als in allen anderen Entwicklungsregionen (vgl. AHDR 2002,
I1I). Dies mag nicht zuletzt in der fortdauernden besonderen Bedeutung ver-
wandtschaftlicher und gemeinschaftlicher Strukturen in den orientalischen
Gesellschaften begriindet liegen, die weithin die einzigen sozialen Netze dar-
stellen (vgl. Joseph 2000b: 18ff.).

Angesichts gesellschaftlicher Entwicklungen, in denen der Staat sich
wohlfahrtspolitisch weitgehend verabschiedet hat, leben immer mehr Men-
schen in prekiren sozialen Verhiltnissen. Fiir die wachsende Zahl von Mar-
ginalisierten mag die Familie oder ein kommunalistischer >Familien-Ersatz«
somit eine unverzichtbare Uberlebensressource darstellen, es sei denn, zivil-
gesellschaftliche Solidarititen béten eine Alternative zu identititspolitischen
Loyalititen. Dies scheint bislang kaum der Fall zu sein.

Perspektiven der Geschlechterpolitik

Im Hinblick auf die Perspektiven der geschlechterpolitischen Dynamik im
Vorderen Orient zeichnen sich widerspriichliche, in sich gegenldufige und
sozial unterschiedlich akzentuierte Tendenzen ab. Solange sich die sozialen
Polarisierungen weiter vertiefen, diirfte auch die Nachfrage in den drmeren
sozialen Schichten nach Schutz, Absicherung und sozialmoralischer Orien-
tierung durch die familidren und religiésen Gemeinschaften ungebrochen
bleiben. Sie bieten mangels Alternativen und angesichts eines repressiven,
sozialpolitisch abwesenden Staates fiir viele Frauen und Minner existenziell
notwendige Zufluchtsbastionen, deren Zusammenhalt durch die traditionel-
len patriarchalischen Verhiltnisse aufrechterhalten und den Autonomiean-
spriichen der Individuen tibergeordnet wird.

Parallel dazu bringt der soziale Wandel eine Ausdifferenzierung der Mit-
telschichten und eine Pluralisierung von Lebensformen mit sich und schafft
in den privilegierten Teilen das Potenzial fiir Individualisierungsschiibe und
Selbstverwirklichungsambitionen. Damit werden auch fiir eine Minderheit
von Frauen autonomere Gestaltungsspielriume und alternative Rollenkon-
zepte erdffnet. Wer materiell abgesichert ist, kann am ehesten auf den Riick-

001 -am 21:58:32. /def - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | RENATE KREILE

halt der familidren oder religiésen Gemeinschaft verzichten, die Sicherheit
gewihrt, aber Anpassung fordert.

Die Forderung vieler Frauenrechtlerinnen nach gleichen Rechten, auch
im >privaten< Bereich und im Personenstandsrecht, mag diesen Prozess wi-
derspiegeln. So starteten in Marokko im April 2002 neun unabhingige Frau-
enorganisationen eine landesweite Kampagne »Frithling der Gleichberechti-
gung« zur Reform des marokkanischen Familienrechtes (vgl. Sabra 2002:
46).8

Wie weit sich die Widerspriiche zwischen den verschiedenen Strémun-
gen der Frauenbewegungen des Vorderen Orients abschwichen beziehungs-
weise tiberbriicken lassen und sich individuelle Freiheitsrechte, identititspo-
litische Integrationsmodi wie auch Demokratisierungsoptionen jenseits pa-
triarchalischer Kontrolle vereinbaren lassen, ist eine offene Frage. Die Aner-
kennung der »Anderen« als prinzipiell Gleicher (KéRler/Melber 1993: 119)
diirfte ein zentrales normatives Moment in einem derartigen Prozess darstel-
len.

Der Einfluss der Frauenbewegungen auf die Herausbildung demokrati-
scher zivilgesellschaftlicher Strukturen, die von breiten Schichten der Bevol-
kerung getragen werden, mag nicht zuletzt davon abhingen, wie weit es den
Frauenrechtlerinnen gelingt, die soziale Frage zum Thema zu machen und
die Forderungen nach individuellen Freiheitsrechten und nach sozialen
Rechten zu verkniipfen. Ein Beispiel aus Agypten mag dies abschlieRend
verdeutlichen: Bei einer Konferenz iiber die rechtliche Stellung von Frauen,
die 1994 in Minya stattfand, wurde tiber die UN Konvention zur Beseitigung
aller Formen der Diskriminierung gegen Frauen (CEDAW)? diskutiert. Wih-
rend der Debatte erhob sich eine junge Frau mit ihrem Baby auf der Hiifte
und bemerkte, dass die Konvention und die einschldgigen Diskussionen den
Frauen in Oberigypten wenig Hilfe in ihren alltiglichen Kampfen béten.
»Ich bin hierher gekommen, um praktische Losungen zu finden, sagte sie.
»Ich mochte beispielsweise sicherstellen, dass in meinem Dorf eine schwan-
gere Frau nicht schwere Wasserkriige auf dem Kopf tragen muss« (zit. nach
Masonis El-Gawhary 2000: 40).

8 Gefordert werden u.a. gleiches Recht fiir Mann und Frau, selbst den Ehevertrag
zu schliefen, das Verbot der Polygamie, gleiche Scheidungsprozeduren fiir Manner
und Frauen, gleiches Sorgerecht fiir die Kinder, gleiches Recht auf Verbleib in der
ehelichen Wohnung.

9 Vgl. hierzu den Beitrag von Ann E. Mayer i.d.Bd.

001 -am 21:58:32. /def - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 49

Literatur

Ahmed, Leila (1992): Women and Gender in Islam, New Haven and London:
Yale University Press.

Al-Ali, Nadje Sadig (1997): »Feminism and Contemporary Debates in Egyptx,
in: Dawn Chatty/Annika, Rabo (Hg.): Organizing Women. Formal and In-
formal Women’s Groups in the Middle East, Oxford, New York: Berg, 173-
194.

Al-Azmeh, Aziz (1996): Die Islamisierung des Islam. Imaginire Welten einer
politischen Theologie, Frankfurt/Main, New York: Campus.

Arab Human Development Report 2002 (im Auftrag des United Nations Deve-
lopment Programme).

Badran, Margot (1991): »Competing Agenda: Feminists, Islam and the State
in 19th and 20th Century Egypts, in: Deniz Kandiyoti (Hg.): Women, Is-
lam and the State, London, Basingstoke: MacMillan, 201-236.

Barber, Benjamin R. (1997): »Dschihad versus McWorldx, in: Lettre Interna-
tional 36, 4-10.

Chatty, Dawn/Rabo, Annika (Hg.) (1997): Organizing Women. Formal and
Informal Women’s Groups in the Middle East, Oxford, New York: Berg.

El Baz, Shahida (1997): »The Impact of Social and Economic Factors on Wo-
men’s Group Formation in Egypt«, in: Dawn Chatty/Annika Rabo (Hg.):
Organizing Women. Formal and Informal Women’s Groups in the Middle
East, Oxford, New York: Berg, 147-171.

Gole, Niliifer (1995): Republik und Schleier. Die muslimische Frau in der moder-
nen Tiirkei, Berlin: Babel.

Hamzawy, Amr (Hg.) ( 2003): Civil Society in the Middle East, Berlin: Hans
Schiler.

Hassan, Riffat (1997): »Feministische Interpretationen des Islamsx, in: Clau-
dia Schoning-Kalender/Ayla Neusel/Mechtild M. Jansen (Hg.): Feminis-
mus, Islam, Nation. Frauenbewegungen im Maghreb, in Zentralasien und in
der Tiirkei, Frankfurt/Main, New York: Campus, 217-233.

Hatem, Mervat (1992): »Economic and Political Liberalization in Egypt and
the Demise of State Feminism, in: International Journal of Middle Eastern
Studies 24, 231-251.

Henry, Clement M./Springborg, Robert (2001): Globalization and the Politics
of Development in the Middle East, Cambridge: Cambridge University Press.

Ibrahim, Ferhad/Wedel, Heidi (Hg.) (1995a): Probleme der Zivilgesellschaft im
Vorderen Orient, Opladen: Leske und Budrich.

Ibrahim, Ferhad/Wedel, Heidi (1995b): »Einleitung, in: Dies. (Hg.): Proble-
me der Zivilgesellschaft im Vorderen Orient, Opladen: Leske und Budrich.
Jad, Islah/Johnson, Penny/Giacaman, Rita (2000): »Transit Citizens. Gender

and Citizenship under the Palestinian Authority«, in: Suad Joseph (Hg.):

001 -am 21:58:32. /dee - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | RENATE KREILE

Gender and Citizenship in the Middle East, New York: Syracuse University
Press, 137-157.

Joseph, Suad (Hg.) ( 2000a): Gender and Citizenship in the Middle East, New
York: Syracuse University Press.

Joseph, Suad (2000b): »Gendering Citizenship in the Middle East«, In: Suad
Joseph (Hg.): Gender and Citizenship in the Middle East, New York: Syra-
cuse University Press, 3-30.

Kandiyoti, Deniz (Hg.) ( 1991): Women, Islam and the State, London, Basing-
stoke: MacMillan.

Karam, Azza M. (1997): »Women, Islamisms, and State: Dynamics of Power
and Contemporary Feminisms in Egypt«, in: Mahnaz Afkhami/Erika
Friedl (Hg.): Muslim Women and the Politics of Participation. Implementing
the Beijing Platform, New York: Syracuse University Press, 18-28.

Kepel, Gilles (2002): Das Schwarzbuch des Dschihad. Aufstieg und Niedergang
des Islamismus, Miinchen: Piper.

Klein-Hessling, Ruth/Nokel, Sigrid/Werner, Karin (1999): »Weibliche Mik-
ropolitiken und die Globalisierung des Islam, in: Dies. (Hg.): Der neue
Islam der Frauen. Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne — Fall-
studien aus Afrika, Asien und Europa. Bielefeld: transcript, 11-34.

Knauss, Peter R. (1987): The Persistence of Patriarchy. Class, Gender, and Ideo-
logy in Twentieth Century Algeria, New York: Praeger.

KoRler, Reinhart/Melber, Henning (1993): Chancen internationaler Zivilgesell-
schaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Kreile, Renate (1997): Politische Herrschaft, Geschlechterpolitik und Frauen-
macht im Vorderen Orient, Pfaffenweiler: Centaurus.

Kreile, Renate (2000): »Eine Frage der Moral. Islamistische Frauen im Iran
und in der Tiirkei«, in: blitter des informationszentrums 3. Welt, H. 243,
27-33.

Liibben, Ivesa/Fawzi, Issam (1999): »Riickfall in die Untertanengesellschaft:
Das neue dgyptische Vereinsgesetz«, in: INAMO, Nr. 19, 29-33.

Liibben, Ivesa/Fawzi, Issam (2000): »Ein neuer islamischer Parteienplura-
lismus in Agypten? — Hizb al-Wasat, Hizb al-Shari’a und Hizb al-Islah als
Fallbeispiele«, in: ORIENT 2/2000, 229-281.

MacLeod, Arlene Elowe (1991): Accomodating Protest: Working Women and the
New Veiling in Cairo, New York, Oxford: Columbia University Press.

Masonis El-Gawhary, Krista (2000): »Egyptian Advocacy NGOs. Catalysts for
Social and Political Change?«, in: Middle East Report No. 214, 38-41.

Menzel, Ulrich (1998): Globalisierung versus Fragmentierung. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Mernissi, Fatima (1987): Geschlecht, Ideologie, Islam, Miinchen: Weismann.

Mernissi, Fatima (1988): Muslim Women and Fundamentalism, in: Middle
East Report, July-August, 8-11.

001 -am 21:58:32. /dee - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 51

Mernissi, Fatima (1992): Die Angst vor der Moderne. Frauen und Mdnner zwi-
schen Islam und Demokratie, Hamburg, Ziirich: Luchterhand.

Mir-Hosseini, Ziba (1999): Islam and Gender. The Religious Debate in Contem-
porary Iran, Princeton, New Jersey: Princeton University Press.

Moghadam, Valentine M. (1998): Women, Work, and Economic Reform in the
Middle East and North Africa, Boulder, London: Rienner.

Molyneuy, Maxine (198s5): »Mobilization without Emancipation?® Women's
Interests, the State, and Revolution in Nicaraguax, in: Feminist Studies 11,
Nr. 2 (1985), 227-254.

Najmabadi, Afsaneh (1991): »Hazards of Modernity and Morality: Women,
State and Ideology in Contemporary Iran«, in: Deniz Kandiyoti (Hg.):
Women, Islam and the State, London, Basingstoke: MacMillan, 48-76.

Pawelka, Peter (2002): »Der Staat im Vorderen Orient: Uber die Demokra-
tie-Resistenz in einer globalisierten Welt«, in: Leviathan 4/2002, 431-454.

Peteet, Julie M. (1993): »Authenticity and Gender. The Presentation of Cul-
ture, in: Judith E. Tucker (Hg.): Arab Women. Old Boundaries, New Fron-
tiers, Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press, 49-62.

Perthes, Volker (1999): »Biirgerkrieg oder Integration? Islamismus und Staat
im arabischen Raumc, in: Peter Pawelka/Hans-Georg Wehling (Hg.): Der
Vordere Orient an der Schwelle zum 21. Jahrhundert, Opladen, Wiesbaden:
Westdeutscher Verlag, 143-155.

Roy, Olivier (1994): The Failure of Political Islam. London: I. B. Tauris.

Rugh, Andrea B. (1993): »Reshaping Personal Relations in Egypt, in: Martin
E. Marty/R. Scott Appleby (Hg.): Fundamentalisms and Society. Reclaiming
the Sciences, the Family, and Education, Chicago, London: University of
Chicago Press, 151-180.

Sabra, Martina (2002): »Frithling der Gleichberechtigung, in: INAMO 30,
46.

Senghaas-Knobloch, Eva/Rumpf, Mechthild (1991): »Soziale Identitit, die
Ordnung der Geschlechter und nationale Bewegung. Zur Diskussion iiber
>Psychologische Griinde des Fundamentalismus«, in: Feministische Stu-
dien 9. Jg., H. 2, 123-134.

Seufert, Giinter (1997): Politischer Islam in der Tiirkei. Islamismus als symboli-
sche Reprisentation einer sich modernisierenden muslimischen Gesellschaft,
Istanbul: Steiner.

Sharabi, Hisham (1988): Neopatriarchy. A Theory of Distorted Change in Arab
Society, New York, Oxford: Oxford University Press.

Slyomovics, Susan (1995): »»Hassiba Ben Bouali, If You Could See Our Alge-
ria<: Women and Public Space in Algeria«, in: Middle East Report No. 192,
8-13.

Tezcan, Levent (1998): »Der Westen im tiirkischen Islamismus, in: Heiner
Bielefeldt/Wilhelm Heitmeyer (Hg.): Politisierte Religion, Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 109-129.

001 -am 21:58:32. /dee - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | RENATE KREILE

Werner, Karin (1996): »Zwischen Islamisierung und Verwestlichung: Junge
Frauen in Agypten, in: Zeitschrift fiir Soziologie, Jg. 25, H. 1, 4-18.

Wichterich, Christa (1992): »Identititspolitik: Religion, Geschlecht und Iden-
tititssuche am Beispiel Indiens, in: beitrdge zur feministischen theorie und
praxis, H. 32, 47-58.

001 -am 21:58:32. /def - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

