
II. Orientierungspunkte der Philosophie über 
das Böse

Dieses Kapitel soll Orientierungspunkte über das Böse markieren, 
die sich aus der gegenwärtigen Diskussion in der Philosophie über 
das Böse ergeben. Anhand dieser Orientierungspunkte werde ich 
herausarbeiten, wie sich die hier anvisierte Herangehensweise in das 
Nachdenken über das Böse einfügt. Wie also hält es die Philosophie 
mit dem Bösen?

1. Perversion, Privation und unde malum

Die Ausgangsfrage in der philosophischen Diskussion zum Bösen 
ist auch bei modernen Ansätzen nicht selten die klassische Frage 
nach dem Status: Verfügt das Böse über eine eigene Existenz oder 
zeichnet es sich allein durch Nichtigkeit aus, erschöpft es sich also 
darin, dass das Gute nicht da ist: privatio boni?21 Mit anderen Wor­
ten: Besitzt das Böse eine eigene Identität, eine Eigenständigkeit, 
oder aber ist das Böse stets Abgeleitetes, etwas, das nur in seiner 
„Abkünftigkeit“22 vom Guten verstanden werden kann? Schlagwort­
artig benannt ist damit die Dichotomie der Perversionstheorie auf 
der einen Seite und der Privationstheorie auf der anderen Seite.

Nähert man sich dem Bösen ausgehend von dieser Alternativität, 
so führt das häufig zur Frage danach, ob es „vernünftige“, gute 
Gründe dafür geben kann, Böses zu tun. Gelingt es nämlich, zu 

21 Etwa Canterbury, Jungfräuliche Empfängnis und Erbsünde, S. 108 (Kap. 5): 
„Wie nämlich die Ungerechtigkeit nichts anderes als die Abwesenheit einer 
eigentlich gesollten Gerechtigkeit ist, so ist das Böse nichts anderes als die 
Abwesenheit eines gesollten Guten.“

22 Recki, Das Böse und das Gute, S. 1036.

19

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zeigen, dass man Böses eigentlich gar nicht wollen kann,23 so die 
eine Antwortalternative, dann hat man bereits einen Schritt in die 
Richtung gemacht, das Böse als Abgeleitetes anzusehen. Hier sind 
Vorstellungen vom Bösen als bloße Negation zu verorten, wie etwa 
beim Geist, der stets verneint.

Betont man hingegen die Rationalität hinter dem bösen Tun,24 so 
die andere Antwortalternative, dann leitet dies in der Tendenz zur 
Vorstellung der Perversionstheorie hin. Denn ist das Gedankengefü­
ge, das zur bösen Tat führt, komplex und ausgefeilt, scheint man 
in dem intellektuellen Konstrukt über ein Substrat zu verfügen, das 
dem Bösen den Status von Eigenständigkeit verleiht.

Sowohl Vertreterinnen und Vertreter der Privation als auch solche 
der Perversion fragen dem Gesagten zufolge also danach, wie es sich 
mit den Gründen, also der Begründung für böses Handeln verhält. 
Aus Sicht der handelnden Person lassen sich die Gründe oftmals 
als gute Gründe darstellen. Fragt man nach den Kriterien für die 
Qualität der Begründung – danach, was also zutreffenderweise gute 
Gründe sein können –, dann führt das weg vom Kern des Bösen 
hin zur allgemeinen Frage, was die Kriterien dafür sein sollten, dass 
eine Handlung als gut oder als schlecht zu bewerten ist: Man landet 
bei Theorien der Ethik. Biegt man hingegen anders ab und fragt 
statt nach der Qualität der Begründung nach ihrer Herkunft – also 
danach, woher denn die Handlungsgründe für das Böse kommen –, 
so gelangt man zur Frage, woher das Böse stammt: unde malum?

Kurz: Der Fokus auf die Frage nach Eigenständigkeit oder Ab­
geleitetheit des Bösen, den Privation und Perversion stellen, lenkt 
den Blick weg von der Frage, was das Böse ausmacht, hin auf die 
Frage nach allgemeinen Theorien über die Ethik sowie hin auf die 
Frage nach dem Zustandekommen der Gründe für das Böse. Das ist 
keineswegs ein Mangel, denn offensichtlich handelt es sich dabei um 
bedeutsame Fragen. Die Frage nach dem Woher ist eine der wich­
tigsten Fragen zum Bösen überhaupt, zumindest aus der Perspektive 
der praktischen Ethik, der Anthropologie und auch der Psychologie, 
die in ihrer jeweiligen Ausrichtung das „richtige“ beziehungsweise 
„gute“ Handeln in den Blick nehmen – und damit auch informie­

23 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, AA VI, S. 35, s. 
dazu bei Kap. V.2 (Fn. 335).

24 Stangneth, Böses Denken.

II. Orientierungspunkte der Philosophie über das Böse

20

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ren möchten, wie wir das Böse vermeiden können. Gleichwohl ist 
die Frage nach dem Woher – man verzeihe die Provokation – ein 
Epiphänomen: Will man wissen, woher etwas kommt, so muss man 
sich erst einmal diesem Phänomen genähert und es in den Blick 
genommen haben. Ganz treffend formuliert insofern Augustinus: 
„[W]enn gefragt wird, woher das Übel ist, [muss] zuerst gefragt 
werden, was das Übel ist.“25 Das gilt zumindest für den Fall, dass sich 
Hinweise für die Antwort auf die Frage nach dem Woher aus diesem 
Phänomen selbst ergeben, sich also nicht aus anderen Quellen ablei­
ten lassen.

Eine Charakterisierung des Bösen über die Frage nach dem Wo­
her, also der Frage nach den Entstehungsgründen, liefert etwa Jörg 
Noller. Das Böse gebe sich den Anschein der Vernunft. Und daher 
sei das Böse wesentlich über seinen Charakter zu verstehen, Schein
zu sein.26 Noller bezieht sich unter anderem auf die kantische Figur 
des „Vernünftelns“, eine Methode, die den Handelnden freihändig 
Gründe für sein Handeln konstruieren lässt. Die Methode des Ver­
nünftelns erklärt also, wie es sein kann, dass Menschen – trotz 
Vernunftbegabtheit – böse Taten vollbringen.27 Diese Analyse halte 
ich für ganz zutreffend. Allerdings scheint es mir dabei um die Frage 
zu gehen, wie sich der Täter einer bösen Tat vor sich selbst und vor 
anderen zu rechtfertigen sucht. Der Schein tritt also gewissermaßen 
zum Bösen hinzu, er erklärt, rechtfertigt, camoufliert das Böse. Um 
es zu pointieren: Das Böse kommt in die Welt durch das die Tat mo­
tivierende Vernünfteln, und es gibt sich dann durch das Vernünfteln 
den Anschein des Guten – und in der Tat lässt sich das Scheinhafte 
insofern plausibel als charakteristisch für das Böse bezeichnen. Nur 
ist der Schein von wahrer Rechtfertigung, der durch das Vernünfteln 
entsteht, etwas Hinzutretendes – etwas, das der Entstehung der bö­
sen Tat vorangeht oder ihr zur Tarnung später nachfolgt.

25 Augustinus, Die Natur des Guten, S. 69. Zu Augustinus Müller, Zwischen Privati­
on und Perversion?, S. 65 ff.

26 Noller, Gründe des Bösen, S. 19. Ziel sei es, die „Logik des Scheins“ des Bösen zu 
analysieren.

27 Noller, Gründe des Bösen, S. 69 ff. Das „Vernünfteln“ besteht im selbsttäuschen­
den „aktive[n] Erzeugen eines Scheins von Wahrheit“ (ebd., S. 70).

1. Perversion, Privation und unde malum

21

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Signifikanz statt Essenz?

Statt der Frage, was das Böse ausmacht, kann man, wie gesehen, 
die Frage stellen, woher es kommt. Und es gibt noch eine weitere 
Möglichkeit, der Frage danach, was das Böse ausmacht, auszuwei­
chen – oder besser: die Frage zurückzuweisen. So wendet sich etwa 
Susan Neiman, die das Böse zum Leitmotiv der Geschichte der 
Philosophie erhebt, gegen jegliche Essenzialisierung: Wichtiger als 
die Frage einer Wesensbestimmung sei es, darauf zu schauen, welche 
Signifikanz das Böse für uns hat, was das „Böse uns antut“. Wenn 
wir etwas „böse“ nennen, machen wir damit deutlich, dass es, so 
Neiman, „unser Vertrauen in die Welt erschüttert“ habe. Ebendieser 
Effekt sei es, der mehr interessiere, als Definitionen, Gründe oder 
Ursachen für das Böse anzugeben.28

Zachary Goldberg bezeichnet Neimans Ansatz als „wittgenstei­
nisch“, was als Label insofern einleuchtet, als damit die Methode 
gemeint ist, nach Familienähnlichkeiten zu suchen – wenn es also 
darum geht, die Methode von Ansätzen abzugrenzen, die eine De­
finition mit notwendigen und hinreichenden Bedingungen anstre­
ben.29 In einer anderen Hinsicht ist Neimans Methode allerdings 
ganz und gar nicht wittgensteinisch. Ich meine hier die sprachphilo­
sophische Einsicht Wittgensteins, dass die Bedeutung eines Begriffs 
in seinem Gebrauch liegt. Denn statt einer Gebrauchstheorie der 
Bedeutung, die von einer Theorievorgängigkeit der Praxis ausgeht, 
ist Neimans Ansatz als Theorie der Wirkung zu bezeichnen. Um 
es zu pointieren: Es geht Neiman nicht um die Bedeutung, die im 
Gebrauch liegt, sondern um die Bedeutsamkeit, die in der Wirkung 
liegt.

Goldberg selbst unterstreicht die von Neiman vorgeschlagene 
Hinwendung zur Signifikanz.30 Was macht das Böse mit uns? Wenn 
wir realisieren, dass das Böse weit verbreitet ist und auch von ge­
wöhnlichen Menschen begangen wird, könne das dazu führen, dass 
wir das Vertrauen in die Welt verlieren, so Goldberg. Es befeuere 

28 Neiman, Das Böse denken, S. 35.
29 Goldberg, Das Böse konzipieren, S. 161, mit explizitem Hinweis, die Parallele 

bzgl. des Aspekts der Familienähnlichkeit zu meinen.
30 Goldberg, Das Böse konzipieren, S. 160 f.

II. Orientierungspunkte der Philosophie über das Böse

22

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


unser Bedürfnis danach, in der Welt Orientierung zu finden.31 Diese 
Orientierungsherausforderung könne gleichzeitig lehrreich für uns 
sein. So könne die Reflexion über das, was wir als böse bezeichnen, 
dabei helfen, einen angemessenen Umgang mit dem Bösen zu fin­
den. Wir könnten so etwa Fehlvorstellungen beseitigen, die über das 
Böse existieren und das Böse mittelbar stützen.32 Goldberg erläutert 
das am Beispiel des „Gerechte-Welt-Glaubens“, einer verbreiteten 
Fehlvorstellung, wonach einem Menschen Böses nicht ohne Grund, 
sondern vielmehr zur Herstellung eines karmahaften Equilibriums 
widerfahre („man erntet, was man sät“).33 Die besagte Vorstellung 
führe dazu, dass Opfer von bösen Taten diese als verdientes Übel 
erleben. Und dieser Effekt des victim blaming betrifft nicht nur 
das Opfer selbst, sondern gegebenenfalls auch die Tatperson sowie 
Personen, die von der bösen Tat Kenntnis erlangen. Die Reflexion 
über das Böse sei diesbezüglich hilfreich: Durch das Wissen um 
die Ubiquität des Bösen und die Erkenntnis, dass ganz gewöhnli­
che Menschen böse Taten begehen, könne die imaginierte Gerechte-
Welt-Hypothese nämlich als Fehlvorstellung enttarnt werden.34

Wenngleich Goldberg also vornehmlich die therapeutische Be­
deutung der Lernerfahrung betont, die er mit der Suche nach der 
Signifikanz des Bösen assoziiert, so zieht er gleichwohl nicht die 
Konsequenz daraus, dass man die Suche nach einer Definition des 
Bösen aufgegeben muss.35 Das überzeugt. Denn auch wenn Defini­
tionsversuche, die meinen, notwendige und hinreichende Bedingun­
gen abschließend fixiert zu haben, – mit Neiman und Goldberg 
– skeptisch stimmen sollten, so verspricht es wenig Gewinn, die 
Perspektiven von Signifikanz und Definition gegeneinander auszu­
spielen. Das liegt schon daran, dass die Frage nach der Signifikanz 
– wie bereits die Frage nach dem unde malum – nicht unabhängig 
davon beantwortet werden kann, welche Phänomene es sind, die wir 
als böse begreifen.

Neimans Fokussierung auf die Signifikanz hat eine frappierende 
Implikation, was die in der Philosophie entwickelte Grobdifferenzie­

31 Goldberg, Das Böse konzipieren, S. 163.
32 Goldberg, Das Böse konzipieren, S. 164.
33 Goldberg, Das Böse konzipieren, S. 163 f.
34 Goldberg, Das Böse konzipieren, S. 164.
35 Goldberg, Das Böse konzipieren, S. 165.

2. Signifikanz statt Essenz?

23

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


rung von Formen des Übels angeht. Nach der gewöhnlichen Ein­
teilung wird differenziert zwischen dem Übel infolge von Unglück 
(malum physicum), dem Übel durch göttliches Wollen (malum me­
taphysicum) und dem menschgemachten, moralischen Übel (malum 
morale). Während Letzteres als unbestrittener Kandidat des Bösen 
gilt, wird das malum metaphysicum seit der Aufklärung, zumindest 
in nicht-theologischen Diskursen,36 kritisch betrachtet. Üblicherwei­
se wird das malum physicum ebenfalls aus dem Bereich des Bösen 
ausgeschieden und der Begriff des Bösen rein für menschgemachte 
Übel reserviert. Diese Einteilung weicht Neiman auf. Indem sie, wie 
berichtet, gerade auf die Wirkung des Bösen bedacht ist, gelangt sie 
zu einer Annäherung von malum physicum und malum morale. Sie 
zeigt auf, dass sowohl das Erdbeben von Lissabon aus dem Jahre 
1755 als auch die Anschläge des 11. September 2001 gleichermaßen 
unser Vertrauen in die Welt erschüttert haben. Und so kommt sie zu 
einer Engführung der beiden:

Jedesmal wenn wir meinen, das hätte nicht passieren sollen, betreten 
wir einen Weg, der unmittelbar zum Problem des Bösen führt. Man 
beachte, dass dies kein theologisches, aber im strikten Sinn auch kein 
moralisches Problem ist.37

Die Formel „das hätte nicht passieren sollen“ ist gewiss angemessen 
bei Erdbeben und bei Anschlägen. Doch entgegen Neimans Sugges­
tion bedeutet die Formel in den beiden Fällen nicht notwendig das 
Gleiche – was daran liegt, dass das „Sollen“ ein jeweils ganz anderes 
sein kann.38 Um den Unterschied auf den Punkt zu bringen: „Die 
Natur“ kann nicht gegen Sollens-Anforderungen verstoßen, die zwi­
schen Menschen gelten.

Aus der sprachlichen Wendung lässt sich also keine Plausibilität 
gewinnen für die Annäherung der beiden Sphären des Übels. Abge­
sehen davon, steht mit den Begriffen des Unglücks, des schlimmen 
Ereignisses, der Naturkatastrophe usf. ausreichend differenzierte 
Terminologie zur Verfügung, die dieses spezifische auf Naturereig­
nisse bezogene „das hätte nicht passieren sollen“ zum Ausdruck 

36 Dass sich theologische Diskurse natürlich nicht darauf beschränken, zeigt der 
Überblick bei Noller, Theorien des Bösen, S. 21 ff.

37 Neiman, Das Böse denken, S. 28 f.; dieses Zitat wird aufgegriffen von Recki, Das 
Böse und das Gute, S. 1033; vgl. dort näher zu Neimans Argumentation.

38 Recki, Das Böse und das Gute, S. 1034.

II. Orientierungspunkte der Philosophie über das Böse

24

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bringt. Es gibt also keinen Grund, davon Abstand zu nehmen, den 
Begriff des Bösen ausschließlich auf menschliches Verhalten zu be­
ziehen, nur darauf also, wo das Übel in der Verletzung von sozialen 
Normen liegt, und damit nur darauf, wo ein berechtigter Vorwurf 
denkbar ist.

Wenn der Annäherung von malum physicum und malum morale, 
so wie sie Neiman suggeriert,39 nicht zu folgen ist, so scheint es 
gleichwohl gute Gründe dafür zu geben, die Verknüpfung von Vor­
werfbarkeit und Bösem ein Stück weit zu entkoppeln – in einem 
etwas anderen Sinne. Um welche Art der Entkopplung es sich dabei 
handelt, soll im nächsten Abschnitt dargelegt werden.

3. Tentative Entkopplung des Bösen von der Kategorie der 
Schuld

Auch wenn ich Neiman in der Entkopplung vom Phänomen des 
Bösen und der Frage der Vorwerfbarkeit nicht in dem Sinne zustim­
me, dass Nichtmenschliches – auch Naturkatastrophen – sinnvoll 
als „böse“ bezeichnet werden kann, halte ich gleichwohl eine ten­
tative Entkopplung für überzeugend. Ich meine mit tentativ, dass 
eine Handlung bereits dann als böse bewertet werden kann, wenn 
sie einer Person40 auf einer primären Ebene als Handlung zugerech­
net werden kann, während eine Zurechnung auf sekundärer Ebene 
ausscheidet. Was ist mit der Zurechnung verschiedener Ebenen ge­
meint? Unter Zurechnung einer Handlung41 auf primärer Ebene ver­
stehe ich, dass das Verhalten als vorsätzliche Handlung erscheint. Als 
Handlung scheiden insofern Körperbewegungen aus, die lediglich 
Reflex sind. Für eine vorsätzliche Handlung genügt aber bereits, dass 

39 Zwar beschreibt Neiman den Bewusstseinswandel nach dem Erdbeben von 
Lissabon, das nun nicht mehr als böse angesehen wurde (Neiman, Das Böse 
denken, S. 367). Ihre Ablehnung der modernen säkularen Theodizee-Versuche 
nach Auschwitz (ebd., insbes. S. 378 ff.) und ihre abschließende Zuneigung zum 
Prinzip des zureichenden Grundes (ebd., S. 457 ff.) scheinen diesen Bewusst­
seinswandel in seiner Klarheit aber wieder infrage zu stellen.

40 Das gilt grundsätzlich auch für Tiere (Intentionalität): Erst wegen des hier 
noch nicht eingeführten Kriteriums des bösen Motivs (Kap. III.2 und Kap. IV) 
scheiden Tiere aus. Siehe zu Tieren explizit die Andeutung in Fn. 374.

41 Handlung wird hier so verstanden, dass ihr Erfolg mitumfasst ist.

3. Tentative Entkopplung des Bösen von der Kategorie der Schuld

25

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


das Verhalten in einem Sinne assoziiert werden kann, dass die Her­
beiführung eines Ereignisses als Werk dieser Person erscheint, als 
ein Werk, das sich als Realisierung eines von ihr verfolgten Planes 
verstehen lässt.42

Davon ist die Zurechnung der Handlung auf sekundärer Ebene
zu trennen, nämlich die Frage schuldhaften Verhaltens, ob also die 
vorsätzliche Handlung der Person zudem zum Vorwurf gemacht 
werden kann. Zum Vorwurf kann es ihr nur gemacht werden, sofern 
die Person die Fähigkeit besaß, ihr Verhalten zu überblicken und zu 
steuern und sofern keine Gründe gegeben sind, die ihr Verhalten 
entschuldigen.

Warum sollte man aber eine Tat als böse bezeichnen, obwohl die 
Zurechnung auf der zweiten Ebene ausscheidet? Den Begriff des 
Bösen in dieser Weise zu verwenden, ist zwar nicht (begriffs-)logisch 
geboten, doch scheinen mir vor allem drei Gründe für einen solchen 
Gebrauch zu sprechen. Die Gründe hängen in gewisser Weise zu­
sammen, unterscheiden sich allerdings in ihrem Fokus: Intuitionen 
der Alltagssprache, Perspektive der Opfer und Erkenntnisse der Kri­
minologie.

Zum ersten Argument: Eine Konzeption des Bösen, die die vor­
sätzliche Handlung genügen lässt, hingegen die Vorwerfbarkeit der 
Tat gerade nicht zur Voraussetzung macht, entspricht alltäglichen 
Intuitionen. Als Beleg zwei Beispiele: 37 Personen zu erschießen, 
lässt sich als böse Tat bezeichnen – ganz unabhängig von der Frage, 
ob die Täterin zum Zeitpunkt der Tat ihr Verhalten steuern konnte 
oder ob sie an einem die Verantwortlichkeit ausschließenden patho­
logischen Defekt gelitten hat. Ähnlich: Wenn ich im betrunkenen 
Zustand den Lebensgefährten beziehungsweise die Lebensgefährtin 
erschlage, so dürfte es für die Bezeichnung als böse Tat nicht darauf 

42 In der Terminologie des in der Strafrechtswissenschaft entwickelten dreistufi­
gen Verbrechensaufbaus (Tatbestand, Rechtswidrigkeit, Schuld) ist damit die 
Zurechnung auf der Ebene des Tatbestands gemeint, also insbesondere die Kri­
terien der objektiven Zurechnung und des Vorsatzes.
Was die Ebene der Rechtswidrigkeit betrifft, so werde ich hier annehmen, dass 
gerechtfertigtes Handeln stets ausschließt, dass es sich um eine böse Tat handelt. 
Das liegt daran, dass das Böse hier wesentlich in den handlungsprägenden 
Motiven der Tat gesehen wird (s. Kap. III.2 und Kap. IV). Können für ein 
Handeln Rechtfertigungsgründe aktiviert werden (z. B. Einwilligung, Notwehr, 
Notstand), so prägen die darin liegenden Motive (und nicht das böse Motiv) die 
Handlung.

II. Orientierungspunkte der Philosophie über das Böse

26

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ankommen, ob ich bei der Tat im Zustand der Schuldfähigkeit ge­
handelt habe oder nicht, ob also die Alkoholkonzentration im Blut 
zwei oder vier Promille betrug. Für beide Beispiele gilt: Statt zu 
sagen, es handele sich um eine Tat, die zwar ein schlimmes Resul­
tat zur Folge hatte, das die Person planvoll herbeiführte, mangels 
Schuldfähigkeit jedoch nicht als böse gelten kann, ist es intuitiver 
zu sagen: Es ist eine böse Tat – aus pathologischen Gründen kann 
sie allerdings der Person, die so gehandelt hat, nicht zum Vorwurf 
gemacht werden.

Ganz in diesem Sinne lässt sich die Aussage der forensischen 
Psychiaterin Nahlah Saimeh verstehen, die folgenden Fall berichtet: 
Ein Mann fragt im Hafen eine Familie, die gerade einen Segeltörn 
antritt, ob sie ihn mit aufs Meer nimmt. Auf See tötet er die Eltern. 
Mit der 13-jährigen Tochter kehrt er an Land zurück, tötet sie später. 
Saimeh vermutet, dass der Mann sie nicht gleich getötet habe,

weil das Kind in seinen Augen für den nächsten Segeltörn noch eine 
gewisse sexuelle Geselligkeit besaß. Wenn es dann zu viel geworden wäre, 
hätte  man  es  natürlich  auch  auf  hoher  See  entsprechend  beseitigen 
können. Die Eltern waren in seinen Augen jedoch zu gar nichts nütze [.]43

Saimeh kommt nun bei ihrer Analyse zu folgender Aussage, die 
die These bestätigt, dass die Intuition der Entkopplung von Bösem 
und Vorwerfbarkeit weit verbreitet ist, ja bis in die Kreise derer 
vorherrscht, die als Expertinnen und Experten im Umgang mit dem 
Bösen gelten können.

Das ist eine ziemlich böse Tat, das ist abgrundtief böse. Die Frage, ob 
er sich dafür entscheiden oder nicht entscheiden konnte, stellt sich ei­
gentlich im engeren Sinne nicht, denn es war ein völlig zweckrationales 
Handeln.44

Saimeh scheint eben die hier getroffene Unterscheidung der Zurech­
nung erster und zweiter Stufe vorauszusetzen und es für zutreffend 
zu halten, dass erstere für die Bezeichnung als böse Tat hinreicht. 
Als notwendige Bedingung einer bösen Tat genüge die Zweckratio­
nalität, auf Vorwerfbarkeit komme es nicht an.

Zum zweiten Argument: Eine Begriffsverwendung, die für böses 
Handeln vorsätzliches Verhalten, aber nicht notwendig Vorwerfbar­

43 Saimeh, Das Böse aus psychiatrischer Perspektive, S. 228.
44 Saimeh, Das Böse aus psychiatrischer Perspektive, S. 228.

3. Tentative Entkopplung des Bösen von der Kategorie der Schuld

27

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


keit verlangt, kann die Perspektive der Verletzten, die auch Neiman 
und Goldberg betont,45 angemessen erst erfassen. Ob die Person, die 
eine andere Person um ein Haar getötet hätte, alkoholisiert war oder 
nicht, spielt keine Rolle für die Reaktion, die die betroffene Person 
von ihren Mitbürgerinnen und Mitbürgern erwartet: Sie wurde Op­
fer eines menschlichen Tuns, dessen verletzende Konsequenzen sie 
nicht verdient hat. Das nachvollziehbare Bedürfnis, dass die Leidzu­
fügung offensichtlich und allgemeinverbindlich als ungerechtfertigt 
festgestellt wird, besteht ganz unabhängig von der Schuldfähigkeit
des Täters: Das Verhalten ist aus Sicht der verletzten Person eine 
böse Tat, und das sollte man als Gesellschaft sprachlich auch zum 
Ausdruck bringen können – schon allein, um die zu Unrecht verletz­
te Person zu orientieren und von Selbst- und Fremdvorwürfen zu 
entlasten. Es macht eben einen Unterschied, ob der Person vermittelt 
wird, sie sei Opfer eines Unglücks natürlichen Ursprungs oder aber, 
sie sei Opfer einer menschgemachten bösen Tat.46

Das dritte Argument, das dafürspricht, Fragen der Vorwerfbarkeit 
aus dem Begriff des Bösen herauszuhalten, sich vielmehr mit der 
Vorsätzlichkeit des Verhaltens zu begnügen, ergibt sich daraus, dass 
die Entscheidung für eine solche Sprachverwendung zwei wichti­
gen Einsichten der Kriminologie gerecht wird. Diese beiden krimi­
nologischen Einsichten möchte ich mit Blick auf eine Debatte zwi­
schen Philosophie und Rechtsphilosophie sichtbar machen. Rüdiger 
Safranski hatte im Jahr 1997 in Das Drama der Freiheit die Idee 
stark gemacht, das Böse als hinzunehmende Implikation der Freiheit
zu verstehen: Aspekt unserer Freiheit sei eben auch die Freiheit, 

45 Goldberg, Das Böse konzipieren, S. 164; Neimans Fokus, alle vom Bösen Betrof­
fenen in den Blick zu nehmen (Neiman, Das Böse denken, S. 35), geht über die 
Verletzten hinaus, so zutreffend Goldberg, ebd., S. 161.

46 Für die Bedeutsamkeit des Unwerturteils für die verletzte Person (aus Sicht der 
Legitimation von Kriminalstrafe) Hörnle, Straftheorien, S. 39 f. m. w. N.; Hörn­
le argumentiert an anderer Stelle, dass sogar in Fällen fehlender normativer 
Ansprechbarkeit des Täters ein ihm zurechenbares Unrecht anzunehmen sei 
(Hörnle, Kriminalstrafe ohne Schuldvorwurf, S. 71 und 55 mit Fn. 131). Hierfür 
führt Hörnle ins Feld, dass zwischen der Angemessenheit des Vorwurfs und der 
Berechtigung, den Vorwurf gegenüber dem Täter zu erheben, zu unterscheiden 
sei (ebd., S. 70 ff.).

II. Orientierungspunkte der Philosophie über das Böse

28

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Böses zu tun.47 Und, so ist zu ergänzen, daher sollten wir uns für 
dieses Böse denn auch als voll verantwortlich betrachten.48 Klaus 
Günther veranlasste dieses „Junktim zwischen dem Bösen und der 
menschlichen Freiheit“49 zur Kritik. Indem Safranski das Junktim, 
das die bedingungslose Zurechnung von Taten suggeriert, an keiner 
Stelle kritisch hinterfrage, ignoriere er völlig die Erkenntnisse der 
Humanwissenschaften, dass nämlich menschliches Verhalten von 
zahlreichen und auch externen Faktoren abhängt.50 Safranskis Über­
höhung von individueller Verantwortlichkeit passe in die generelle 
Entwicklung, solche Ansätze, die differenzierte Erklärungen für ein 
menschliches Verhalten anzugeben versuchen, in Bausch und Bogen 
abzulehnen.51 Denn auch Safranski bewirke mit seiner „Verabsolu­
tierung […] der Freiheit“52 gerade, dass mit dem Verstehenwollen 
aufgehört wird: Der Mensch ist frei, tut Böses – und für das getane 
Böse ist er angesichts seiner Freiheit verantwortlich. Wer braucht 
da noch Erklärungen? Versteht man die Freiheit zum Bösen in die­
sem Sinne, kann man das Böse im Bereich des Dämonischen und 
Unerklärlichen belassen, weil es eben etwas ist, das keiner Erklärung 
bedürftig ist.

Eine derartige Sichtweise falle, so Günther, mit einer Kriminalpo­
litik zusammen, „die sich als Bekämpfung des Bösen versteht“.53 

Denn eine solche Politik sehe Versuche der Verhaltenserklärung mit 
Sorge, weil dadurch die Befürchtung genährt werde, die gefunde­
nen Erklärungen könnten den Täter entlasten, also vom Vorwurf 
freisprechen.54 Erklärungen drohen aus Sicht einer derartigen Kri­
minalpolitik das Böse gewissermaßen „wegzuerklären“ – und damit 

47 Safranski, Das Böse oder Das Drama der Freiheit, S. 13: „Man muss nicht den 
Teufel bemühen, um das Böse zu verstehen. Das Böse gehört zum Drama der 
menschlichen Freiheit. Es ist der Preis der Freiheit.“

48 Safranski, Das Böse oder Das Drama der Freiheit, S. 330: „Ob wir wollen oder 
nicht, wir handeln und nehmen dabei unsere riskante Freiheit in Anspruch.“

49 Günther, Buchbesprechung: Rüdiger Safranski, S. 126.
50 Günther, Buchbesprechung: Rüdiger Safranski, S. 126.
51 Günther, Buchbesprechung: Rüdiger Safranski, S. 126.
52 Günther, Buchbesprechung: Rüdiger Safranski, S. 127.
53 Günther, Die Zuschreibung strafrechtlicher Verantwortlichkeit auf der Grundla­

ge des Verstehens, S. 321.
54 Günther, Die Zuschreibung strafrechtlicher Verantwortlichkeit auf der Grundla­

ge des Verstehens, S. 321.

3. Tentative Entkopplung des Bösen von der Kategorie der Schuld

29

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Grundlage für die Sanktionierung entfallen zu lassen: "Tout 
comprendre c’est tout pardonner."55

Aus Safranskis Überlegung und dem rechtspolitischen Klima folge 
damit gleichermaßen der Impuls, das Böse als böse stehen zu lassen 
und eine Erklärung überhaupt nicht zu versuchen. Mit dem Verste­
hen aufhören zu wollen, sei aber ein Irrweg. Man drohe nämlich, so 
Günther, auf diese Weise einem „exkulpatorischen Fehlschluss“ zu 
erliegen: Gründe für das Zustandekommen einer Tat nachvollzieh­
bar zu machen, bedeute eben nicht automatisch, diese Faktoren als 
entschuldigende Gründe anzuerkennen.56 Die Frage, ob Faktoren als 
entlastend angesehen würden, also geeignet sind, die Vorwerfbarkeit 
zu reduzieren, sei eine normative Frage. Diese hätten die Bürgerin­
nen und Bürger zu beantworten. Sie hätten nämlich zu klären, unter 
welchen Bedingungen sie einander für Verhalten verantwortlich ma­
chen wollen – und unter welchen Bedingungen sie Verantwortung 
reduzieren oder ablehnen.57

Wie lautet nun das dritte Argument, worin besteht der Vorzug 
der Entkopplung des Bösen von der Kategorie der Schuld, welchen 
kriminologischen Einsichten wird auf diese Weise entsprochen? Hält 
man, wie hier vorgeschlagen, die Frage der Vorwerfbarkeit aus dem 
Begriff des Bösen heraus, verschiebt das den Fokus weg von der 
Vorstellung einer bösen Person, hin auf die böse Tat – denn die Tat 
kann böse sein, ganz unabhängig von der Frage, ob dieser Person die 
Tat vorgeworfen werden kann. Die böse Tat wird also von der Frage 
der Schuld entkoppelt. Diese Fokussierung auf die (vorsätzliche) Tat 
wird zwei Einsichten der Kriminologie gerecht: Erstens wird so eher 

55 Günther, Die Zuschreibung strafrechtlicher Verantwortlichkeit auf der Grundla­
ge des Verstehens, S. 321; vgl. dazu zustimmend Haffke, Verstehen und Strafen, 
S. 356 f.

56 Günther, Die Zuschreibung strafrechtlicher Verantwortlichkeit auf der Grundla­
ge des Verstehens, S. 323 ff. (Begriff bei S. 327); zustimmend Haffke, Verstehen 
und Strafen, S. 357 ff., der die Tendenz zum Nichtverstehenwollen auch in der 
Rechtsprechung nachweist (ebd., S. 361). Zur Relevanz empirisch-kriminologi­
scher Befunde für die Schuldminderung am Beispiel Eichmanns s. Ebert, Die 
„Banalität des Bösen“ – Herausforderung für das Strafrecht, S. 27.

57 Günther, Die Zuschreibung strafrechtlicher Verantwortlichkeit auf der Grund­
lage des Verstehens, S. 333 f. Günther hat dies am Schuldbegriff ausführlich 
demonstriert, s. Günther, Schuld und kommunikative Freiheit. Die Praxisteil­
nehmer müssten selbst festlegen, „wie sie einander Verantwortung zuschreiben“ 
(ebd., S. 256).

II. Orientierungspunkte der Philosophie über das Böse

30

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


verhindert, dass der Diskurs darüber tabuisiert wird, welche Aspekte 
als Entlastungsgründe zählen sollten, in welchen Fällen also die 
Schuld reduziert oder ausgeschlossen ist. Die Frage des Schuldbe­
griffs, nämlich was die Regeln sind, nach denen wir uns gegenseitig 
für verantwortlich halten, wird klarer erkennbar als Frage der Selbst­
definition der Bürgerinnen und Bürger. Zweitens führt der Fokus auf 
die Tat dazu, dass der Begriff des Bösen eindeutig nicht als Etikett 
für eine Person bereitsteht. Setzt man nämlich voraus, dass eine Tat 
erst dann böse genannt werden kann, wenn sie auch zum Vorwurf 
gemacht werden kann, befeuert man die Gefahr der Dämonisierung, 
dass also die Bewertung des Tuns auf die Bewertung der Person 
gewissermaßen „hinüberspringt“. Separiert man hingegen die Frage 
der Vorwerfbarkeit von der Frage der bösen Tat, so lenkt das den 
Fokus weg vom Täter hin auf die Tat und hemmt die Dämonisierung 
der Person.58 Eine Konzeption der bösen Tat, die an vorsätzliches 
Handeln anknüpft, jedoch vom Schuldvorwurf entkoppelt ist, so 
lautet das dritte Argument, ist also einerseits eher dazu geeignet, 
Diskussionen über Entschuldigungsgründe nicht zu tabuisieren, und 
andererseits eher dazu in der Lage, die Gefahr einer Dämonisierung 
zu bannen.

4. Definitionsansätze: Intentionalismus, nuanced harm, 
Typisches

Wir haben oben bereits Ansätze kennengelernt, die das Augenmerk 
mehr auf Ursprung und Wirkung des Bösen und weniger auf eine 
Definition legen. Andere halten sogar eine Definition ganz ausdrück­
lich für unmöglich.59 Das Nachdenken über das Böse habe einen 
„aporetischen Charakter“, meint etwa Paul Ricoeur.60

Gleichwohl haben sich in der jüngeren philosophischen Debatte 
Ansätze herausgebildet, die eine Annäherung an den Begriff des 

58 Es stimmt, dass beide Aspekte noch weniger ein Problem wären, wenn man auf 
den Ausdruck des Bösen ganz verzichtete, s. dazu Kap. V.4. Die vorliegende Ar­
gumentation stellt heraus, dass die vorgeschlagene Entkoppelung vorzugswürdig 
ist, sofern man den Ausdruck des Bösen nicht völlig tilgt.

59 Vgl. die Nennungen bei Noller, Gründe des Bösen, S. 10 f.
60 Ricoeur, Das Böse, S. 51 (Hervorhebung entfernt; M. A.). Die Aporie lasse sich 

allerdings produktiv machen, nämlich für die Trauerarbeit (ebd., S. 57 ff.).

4. Definitionsansätze: Intentionalismus, nuanced harm, Typisches

31

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bösen versuchen, indem sie notwendige und hinreichende Bedin­
gungen angeben oder indem sie bestimmte Eigenschaften als charak­
teristisch ausweisen.

Die Ansätze, die mit Bedingungen operieren, betonen entweder 
die Intention oder die Folgen.61 Intentionalistische Theorien machen 
das Böse in der Absicht des Täters fest, während folgenorientierte 
Ansätze das relevante Kriterium für das Böse im angerichteten Scha­
den erblicken. Goldberg hält die erste Theoriengruppe, die er als 
Täteransätze betitelt, einerseits für zu eng. Denn böse Handlungen 
folgten oft aus einfachen Motiven, etwa Gehorsam, Zugehörigkeits­
gefühl oder Angst. Sie würden daher keine besonders bösen Motive 
aufweisen.62 Andererseits seien die Täteransätze auch zu weit, da 
nicht jede Handlung mit bösem Motiv eine Handlung als böse 
erscheinen lasse. So könne es schwerlich unter die Kategorie des 
Bösen fallen, wenn jemand eine Person beschimpft, selbst wenn der 
Beleidiger Freude daran findet, andere zu verletzen.63

Im Kontrast zu den Täteransätzen wollen die Ansätze der Folge­
norientierung das böse Verhalten dadurch bestimmen, dass es zu 
einem besonders schweren Schaden führte. Zwar lassen sich auf 
diese Weise geringfügige Bosheiten aus dem Begriff des Bösen her­
aushalten. Wann aber die Schwelle der Erheblichkeit überschritten 
ist, bleibt dabei völlig offen.64 Als Konkretisierung wird etwa von 
sogenannten Nuanced-harm-Ansätzen65 vorgeschlagen, dass es sich 
bei dem Schaden um einen „life wrecking harm“ handeln müsse.66 

Wann aber ist die Grenze erreicht? Und genügt allein der Blick 
auf den Schaden, um zu beurteilten, ob das Kriterium erfüllt ist? 
Entsprechendes gilt für die alternativen Anforderungen eines „uner­
träglichen“ oder „signifikanten“ Schadens.67

61 Der Überblick orientiert sich an Goldberg, Das Böse konzipieren, S. 155 ff.; vgl. 
auch ders., Was ist eine böse Handlung?, S. 766 ff.; die Begriffe Intentionalismus 
und Folgenorientierung stammen von Wolf, Das Böse, S. 6.

62 Goldberg, Das Böse konzipieren, S. 157.
63 Goldberg, Das Böse konzipieren, S. 157 f., mit Bezug auf das Beispiel bei Russell, 

Is Evil Action Qualitatively Distinct from Ordinary Wrongdoing?, S. 670.
64 Goldberg, Das Böse konzipieren, S. 158 f.
65 Vgl. Goldberg, Evil Matters, S. 53 ff.
66 Goldberg, Was ist eine böse Handlung?, S. 770 f.
67 Vgl. zu diesen Goldberg, Das Böse konzipieren, S. 158. Weitere Konkretisierungs­

vorschläge diskutiert Goldberg, Was ist eine böse Handlung?, S. 770 f.

II. Orientierungspunkte der Philosophie über das Böse

32

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jenseits der Ansätze, die mit Bedingungen arbeiten, existieren 
Vorschläge, die typische Merkmale böser Handlungen herausarbei­
ten. Zu dieser Kategorie kann man Nollers Charakterisierung der 
bösen Tat als Scheinhaftes zählen.68 Auch der Ansatz von Bettina 
Stangneth, die die Rationalität des Bösen betont und hierfür den 
Terminus des akademischen Bösen prägt,69 lässt sich in diese Ka­
tegorie der qualitativen Charakterisierung einreihen. Des Weiteren 
hat Goldberg ein Kriterium vorgeschlagen: Und zwar sei böses Han­
deln typischerweise mit der „Ausbeutung [von] Verwundbarkeit“70

verbunden. Dies ist deswegen anregend, weil Goldberg herausarbei­
tet, dass das böse Handeln durch ein asymmetrisches Machtverhält­
nis ausgelöst werden kann und zugleich in der Ausnutzung dieser 
Macht-Asymmetrie das für das Böse Typische liegt.71 Es geht hier 
also um beides: Ursprung und Charakteristika zugleich. Bemerkens­
wert ist allerdings noch ein weiterer Aspekt, der mit der inhaltlichen 
Ausgestaltung des Vorschlags von Goldberg zusammenhängt. Gold­
berg sieht sich – veranlasst durch ein Fallbeispiel einer Reviewerin 
seines Aufsatzes – dazu genötigt, seine These zu verfeinern. Das 
Fallbeispiel betrifft das Szenario einer Frau, die ihren Ehemann, 
der sie langanhaltend misshandelte, hinterrücks erschießt. Denn die 
Frau scheint die Verletzlichkeit des Mannes auszunutzen, Goldbergs 
Kriterium ist also erfüllt. Doch ist ihr Verhalten wirklich böse?72 In­
teressant ist, dass eben diese Herausforderung eine exakte Entspre­
chung in der Rechtswissenschaft kennt, die unter der Bezeichnung 

68 Vgl. dazu oben bei Fn. 26.
69 Stangneth, Böses Denken, S. 123. „Jeder hat seinen Grund, das Denken der Täter 

zu unterschätzen.“ (ebd., S. 128).
70 Goldberg, Was ist eine böse Handlung?, S. 780. Dabei könnten ontologische, 

persönliche oder charakterliche Verwundbarkeit ausgebeutet werden. Zur Vor­
stellung von Verwundbarkeit ebd., S. 777 f. Und neuerdings Goldberg, Evil Mat­
ters, S. 67 ff.

71 Die Rede vom „asymmetrischen Machtverhältnis“ findet sich etwa bei Goldberg, 
Was ist eine böse Handlung, S. 785.

72 Goldberg, Was ist eine böse Handlung?, S. 783 f. Goldberg argumentiert, dass 
die Schuldfähigkeit der Frau fraglich sei, außerdem sei die Verwundbarkeit des 
Mannes nur episodisch gewesen. Es würde also an der schuldhaften Ausnutzung 
dauerhafter Verwundbarkeit fehlen. Später nimmt Goldberg die These dahin­
gehend zurück, dass die Ausnutzung keine notwendige Bedingung, sondern 
charakteristisch für das Böse sei (ebd., S. 785).

4. Definitionsansätze: Intentionalismus, nuanced harm, Typisches

33

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Haustyrannenmordes diskutiert wird.73 Dort lautet die Frage, 
ob es sich in derartigen Fällen um Mord handelt oder um bloßen 
Totschlag (zur juristischen Differenzierung vgl. unten Kap. IV.1), der 
unter Umständen sogar entschuldbar ist.74 Diese Parallele zwischen 
philosophischer und rechtswissenschaftlicher Diskussion über das 
Böse scheint mir zu belegen, dass das hier verfolgte Ziel, die An­
schlussfähigkeit der Disziplinen herzustellen, Potenzial verspricht, 
dass sich also im Recht ebenfalls für das Böse Typisches finden 
lässt.75

Bevor wir uns aber der Perspektive des Rechts zuwenden, möchte 
ich zum Abschluss des Kapitels einen weiteren Typ der philosophi­
schen Annäherung an das Böse adressieren, der die Dichotomie 
von Folgen- oder Täterorientierung transzendiert. Er lässt sich als 
assoziativ bezeichnen. Beispielhaft hierfür ist Jean-Claude Wolfs 
Abhandlung Über das Böse. Wolf benennt zunächst eine Reihe an 
„Keimen des Bösen“: Egoismus, Neugier, Langeweile, Ehrgeiz, Angst 
vor Fremden, Grausamkeit, Neid, Hass, Lust an der Zerstörung, 
Fanatismus und Weiteres. Sodann beschreibt er Prozesse, die dazu 
führen, dass sich das Böse etabliert und fortsetzt, wie etwa Lügen­
systeme, Mythen und Ideologien. Darüber hinaus thematisiert er 
Erscheinungen des „zweiten Bösen“, also desjenigen Verhaltens, das 
auf das erste Böse folgt, wie etwa das exzessive Strafen. Lässt schon 
diese Aufzählung die Weite des abgesteckten Feldes erahnen, so wird 
sie in Anbetracht der Arbeitsdefinition offenkundig. Diese lautet 
nämlich:

Definition6: ‚Böse‘ bezeichnet relativ freie, individuelle oder kollektive 
Entscheidungen, die dazu führen, anderen Menschen schwere Übel 
(wie den Tod, starke Schmerzen, Ängste, schwere Enttäuschungen und 
Demütigungen) zuzufügen. Diese Entscheidungen kommen absichtlich 
oder wissentlich zustande, oder sie entstammen einer groben Fahrläs­
sigkeit oder einer schuldhaften Unwissenheit. Sie können auch ohne 
Gründe und Motive zustande kommen, oder diese sind nicht bekannt.

73 Haverkamp, Zur Tötung von Haustyrannen aus strafrechtlicher Sicht.
74 Vgl. Mitsch, § 1 Tötungsdelikte, Rn. 28.
75 Die Intimizidfälle behandelt interdisziplinär Zabel, Kritik der strafenden Ver­

nunft, S. 192 ff., wo diese für die von ihm zentral propagierte Vulnerabilität der 
(Tat-)Person herangezogen werden (S. 199).

II. Orientierungspunkte der Philosophie über das Böse

34

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Vorzug des Vorgehens von Wolf – auch die von ihm geliefer­
ten weiteren fünf Definitionen würden nützliche Dienste leisten76 

– liegt auf der Hand. Er ist in der Lage, ein Panorama zu entwer­
fen, das vom Verlangen, den Nachbarn zu ärgern („Impuls zum Bö­
sen“),77 bis hin zur Umweltverschmutzung reicht, die durch kollekti­
ve Gleichgültigkeit entsteht.78 Und Wolf liefert ohne Frage anregende 
Thesen: So legt er dar, dass sich das Böse nicht auf den Egoismus 
reduzieren lasse.79 Ein gesunder Egoismus sei gar ein wichtiges Kor­
rektiv gegen das Böse, indem er nämlich dabei helfe, sich gegen 
die Instrumentalisierung durch andere wirksam zu wehren.80 Trotz 
der Vorzüge zeigt bereits die zitierte Arbeitsdefinition, die etwa auch 
die fahrlässige Verursachung einer schweren Demütigung für das 
Böse hinreichen lässt, dass hier ein Spektrum angesprochen wird, 
das so weit ist, dass die Abgrenzung des Bösen zum bloß moralisch 
Schlechten,81 die notwendig ist,82 nahezu undurchführbar wird.83

Wolf spricht an anderer Stelle selbst davon, dass er eine „pluralis­
tische Auffassung des Bösen“ verfolge, die „sich in einem Katalog 
von Lastern darstellen [lässt], mit dem Zusatzkommentar, dass es 
keine tiefere ,Einheit der Laster‘ gibt“.84 Das macht deutlich, welches 
weitere Problem ein solches assoziatives Vorgehen, wie auch jede an­
dere Annäherung über Sündenkataloge, mit sich bringt: Es besteht 
die Herausforderung, angeben zu müssen, was die normative Basis 
für die Kriterien des Bösen ist. Wer legt fest, was als böse gilt, und 
mit welchem Recht?85

76 Wolf, Das Böse, S. 4 ff. („nützliche Dienste“, S. 6).
77 Wolf, Das Böse, S. 13 ff.
78 Wolf, Das Böse, S. 100.
79 Wolf, Das Böse, S. 36.
80 Wolf, Das Böse, S. 166.
81 „Definition1:,Böse‘ bezeichnet das, was mehr als nur moralisch falsch ist oder 

was schrecklich falsch ist. Es ist das spiegelbildliche Gegenteil von dem, was 
über alle Pflicht hinaus gut ist (das Supererogatorische).“ (Wolf, Das Böse, S. 4).

82 Vgl. zur Unterscheidung von schlecht/böse Singer, The Concept of Evil, S. 195 f.
83 Hinzu kommt eine Flexibilität hinsichtlich der Kriterien: Er „schwanke ge­

legentlich“ zwischen intentionalistischen und folgenorientierten Ansätzen, so 
Wolf, Das Böse, S. 6.

84 Wolf, Was ist das Böse?, S. 1.
85 Vgl. dazu Dalferth, Das Böse, S. 60, der herausstellt, dass jede Verwendung von 

gut/böse auf einem Beurteilungshorizont basiert, der seinerseits strittig ist (ebd., 
S. 147).

4. Definitionsansätze: Intentionalismus, nuanced harm, Typisches

35

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vergleichbares gilt für die in der philosophischen Diskussion 
auffindbare Auffassung, dass die Bezeichnung als böse dann passe, 
sofern es sich um eine Handlung handele, die so schrecklich sei, dass 
„kein normaler, anständiger, vernünftiger Mensch sich vorstellen 
könne, so etwas zu tun“.86 Nicht nur gibt uns dieses „Testverfahren“ 
keine positive Angabe und nicht nur ist es abhängig von der der 
fiktiven Testperson unterstellten Vorstellungskraft und dem ihr un­
terstellten Wissen über die Rolle der persönlichen, gerade aber auch 
gesellschaftlichen und situativen Faktoren beim Zustandekommen 
von (Makro-)Kriminalität87, sondern es ist vor allem eines: völlig 
unbestimmt.

An dieser Stelle wird, so denke ich, ein wesentlicher Vorzug der 
vorliegenden Untersuchung erkennbar, nämlich die Orientierung 
am Recht. Die implizite Konzeption wird hier nämlich nicht in 
einem religiös oder ethisch grundierten Katalog von Übeltaten ge­
sucht, der seinerseits zu rechtfertigen wäre, sondern in dem allge­
meinverbindlichen Katalog rechtlicher Regelungen. Und nicht der 
Umstand, dass es sich bei der Sphäre des Rechts um ein verbind­
liches Normensystem handelt, ist hier das Entscheidende. Entschei­
dend ist vielmehr der Grund für die Verbindlichkeit, nämlich der 
Umstand, dass es sich um ein Normensystem handelt, das sich die 
Bürgerinnen und Bürger selbst gegeben haben. Dass es sich bei der 
Konzeption der bösen Tat, die im Recht geborgen liegt und die es 
aufzudecken gilt, um die „richtige“ Konzeption des Bösen handelt, 
wird nicht behauptet. Im Gegenteil: Indem die dem Recht implizite 
Konzeption explizit gemacht wird, wird sie kritisierbar. Sie wird 
kritisierbar durch die Autorinnen und Autoren der Normen, aber 
auch kritisierbar durch andere normative Disziplinen, wie etwa die 
Philosophie.88

86 Singer, The Concept of Evil, S. 196: „An evil action is one so bad, so awful, so 
horrendous that no ordinary decent reasonable human being can conceive of 
himself (or herself ) doing such a thing.“ Singer überträgt das ohne Weiteres auf 
Personen und Organisationen.

87 Vgl. für die Ebene der Makrokriminalität, nämlich des Genozids, Staub, The 
roots of evil.

88 Siehe zur Gefahr der Herrschaft von Expertenkulturen Niesen, Legitimität ohne 
Moralität, S. 34 ff., dazu näher in Fn. 124.

II. Orientierungspunkte der Philosophie über das Böse

36

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19 - am 16.01.2026, 19:45:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	II. Orientierungspunkte der Philosophie über das Böse
	1. Perversion, Privation und unde malum
	2. Signifikanz statt Essenz?
	3. Tentative Entkopplung des Bösen von der Kategorie der Schuld
	4. Definitionsansätze: Intentionalismus, nuanced harm, Typisches


