IV. Korrespondenz zwischen
Aron Gurwitsch und Alfred Schiitz

hitps://dol.org/10.5771/9783485993827-131 - am 17.01.2026, 14:44:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993927-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495083827-131 -

M 17.01.2026, 14:44:13. e



https://doi.org/10.5771/9783495993927-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gurwitsch an Schiitz

2. November 1952

Lieber Freund,

wir waren sehr entduscht. Und nur der Gedanke, da
aufgeschoben nicht aufgehoben ist oder notwendiger-
weise sein muB, trostet uns. Wir hoffen wirklich, daf Ihr
den Weg hierher findet, mit oder ohne Dame, die Euch
mitnimmt.

Mein erster Eindruck von Voegelins Buch steht in
dem Brief an ihn, von dem ich Dir eine Kopie der ersten
zwei Seiten schicke, die sich mit dem Buch befassen. Ein
grofes Werk, und doch uns, d. h. der Phianomenologie
ndher, als er es haben will. Was ist das weitgehend,
wenn nicht Phdnomenologie historisch aktiver Gesell-
schaften! Die ganze Methode ist phdnomenologisch, mit
der Benutzung des Motivationsbegriffs, den er nur nicht
so nennt. Aber, wie Du sehen wirst, habe ich ihm das
nicht geschrieben, oder jedenfalls nicht betont. Die Spra-
che, die ich mit ihm spreche, ist die des Historikers und
Erzketzers.

Durch einige Partien geht eine Zweideutigkeit:
Spricht er als Historiker oder als Metaphysiker? Im er-
sten habe ich mit ihm keinen Streit. Aber ich glaube, da8
er den ganzen Weg gehen mufl: Wenn, was er Gnostik
nennt, am Unbheil schuld ist, und er hat Recht, dann muf}

133

hitps://dol.org/10.5771/9783485993827-131 - am 17.01.2026, 14:44:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993927-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gurwitsch an Schiltz

er aber sehen, daf§ das Unheil schon da beginnt, wo dem
Menschen von oben her das Heil versprochen und der
Heiland zugesagt wird. Wo immer ein Messias in Aus-
sicht steht, besteht die Versuchung, sein Kommen oder
Wiederkommen zu beschleunigen und nachzuhelfen.
Also, wie Du siehst, habe ich die phidnomenologische
Terminologie und Uniform ein Mal abgelegt und mich
ihm gegeniiber als blofer Ketzer - der ich bin - de-
couvriert. Von dem aber abgesehen, ist seine Weise, po-
litics als science zu betreiben, wohl die einzig moégliche.
Und das Buch macht mit seiner Realitdtssaturiertheit
einen befreienden Eindruck.

Die Harvard Press verlangt nun, daB alle FuBnoten
in einer bestimmten Form geschrieben werden. Das wer-
den wir auch bald hinter uns haben. Dann geht das Ma-
nuskript zu ihren Lesern, und erst dann wird der Vertrag
geschlossen werden. Ich vermute, daB Farber einer der
Leser sein wird, ein anderer Kohler, und dann habe ich
vor, Deinen Namen in die Debatte zu bringen, wenn
auch auf eine subtile Weise. Denn die Press mufl die
Fiktion haben, daB sie sich die Leser aussucht, und nicht
der Autor sie nennt, wenngleich, wie der Direktor mir
sagte, das bei der kleinen Zahl von Menschen, die von
diesen Dingen etwas wissen, beides auf dasselbe hinaus-
kommt. Bis das Buch im Druck vorliegt, wird also noch
Zeit vergehen.

Aus Paris habe ich auch noch nichts gehort, ob
Desclée de Brouwer die Ubersetzung drucken will.
Biemel bemiiht sich sehr. A propos: Jerusalem will einen
Aufsatz von mir. Da es sinnlos wire, Monate hindurch
eine Arbeit zu machen, die nachher Hebriisch gedruckt
wird und damit begraben ist, schlug ich vor, daB sie "On
the Intentionality of Consciousness” iibersetzen. Was
héaltst Du davon? Farber ist einverstanden; blofS die

134

hitps://dol.org/10.5771/9783485993827-131 - am 17.01.2026, 14:44:13. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993927-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. November 1952

Harvard Press mu§ noch ihr agrément geben.

Mit herzlichen Griilen an Euch alle auch im Namen
meiner Frau

Dein Aron

135

hitps://dol.org/10.5771/9783485993827-131 - am 17.01.2026, 14:44:13. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993927-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gurwitsch an Voegelin - Auszug!

2. November 1952

(...) Sie haben den ganzen kategorialen Apparat der
politischen Wissenschaft erneuert oder, vielleicht, neu
geschaffen, z. B. mit der Unterscheidung der Représenta-
tion im Elemental- und im Existential-Sinn und dann
wieder mit der Idee, daB eine politische Gesellschaft sich
als Reprisentant einer "truth” versteht. Uberhaupt das
Bestehen auf dem Selbstverstindnis und der Selbstaus-
legung einer Gesellschaft ist ein Gesichtspunkt von ganz
grofler Bedeutung.

Es muf} endlich das Axiom begriffen werden, daf
es, wo immer es sich um den Menschen und Menschli-
ches welcher Art immer handelt, keine "facta bruta"
gibt, sondern nur verstandene, ausgelegte, interpretierte
Fakten, die das sind, als was die in Rede stehenden Men-
schen und Gruppen sie begreifen. Die Analyse der For-
men, die dieses Selbst-verstindnis annimmt und anneh-
men kann, ist eine grofie Aufgabe der Philosophie und
ganz speziell der Phianomenologie. Sie haben so recht
damit, daB was zu diesem Selbstverstindnis gehort,
unterschieden werden muf§ von den Kategorien und Be-
griffen des Theoretikers, was dann sehr kompliziert
wird, wenn Elemente des Theoretisierens in das

I Der Brief ist nicht im Original vorhanden, der hier verwendete Abdruck des
Auszugs findet sich aber in: Alfred Schiltz / Aron Gurwitsch. Briefwechsel 1939 bis
1959, Hrsg. von Richard Grathoff, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 1985.

136

hitps://dol.org/10.5771/9783485993827-131 - am 17.01.2026, 14:44:13. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993927-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. November 1952

Selbstverstiandnis mit eingehen. In jedem Falle aber muf
man, um eine Gesellschaft zu begreifen, davon ausgehen,
als was diese Gesellschaft sich selbst nimmt - vielleicht,
und wohl in der Regel, in einem Modus unartikulierter
Implizitheit. Es ist eins der grofien Verdienste dieses Bu-
ches, daB Sie den Gesichtspunkt so konsequent durch-
gefiihrt haben.

Sehr schon ist, was Sie iiber den Konflikt zwischen
der "imperial truth" und der des Tragikers und spéter des
mystischen Philosophen sagen. Ich bin geneigt, in diesen
Partien ganz mit Thnen zu gehen. Von Ihrer These fillt
Licht auf die durch die ganze friihere griechische Philo-
sophie gehende Entgegensetzung der doxa der Menge
und der episteme des Weisen und damit auf die Funda-
mentalunterscheidung des Augenscheins und der Wahr-
heit im allgemeinsten Sinne.

Ich folge Ihnen auch noch in dem, was Sie iiber die
essentielle Definitheit des Menschen durch sein Zuge-
wendetsein zur Transzendenz sagen, d. h. iiber die Ver-
vollstindigung des anthropologischen Prinzips durch das
theologische im Sinne Platos. Aber sobald die
"soteriological truth" erscheint, finde ich mich vor
uniiberwindlichen Schwierigkeiten. DaBi die "Tran-
szendenz" eine Gegenbewegung zum Menschen macht,
daB es Reziprozitit von "Gott" und Mensch gibt und
sogar amicitia: Wo kommt das her?

Auf der Linie des griechischen Denkens gibt es nur
die Ausgerichtetheit des Menschen auf den logos, die
Offenheit der psyche auf die Sphire der Transzendenz
und die einseitige Addquation von Mensch und logos.
Eine Kontinuitit zwischen der Platonisch-Aristotelischen
Linie und der mit dem Christentum erscheinenden
soteriologischen Wahrheit zu sehen, ist mir nicht mog-
lich. Es scheint mir hier eine Liicke zu sein, die nur aus-

137

htps://dol.org/10.5771/9783485993927-131 - am 17.01.2026, 14:44:13. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993927-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gurwitsch an Voegelin

gefiillt werden kann, wenn man die ganze Masse jiidisch-
prophetischer Motive und Ideen beriicksichtigt.

Sie haben Ihre Griinde, das nicht zu tun. Ihre
Problematik ist definiert durch welthistorische Relevanz.
In dem Kampf um die Représentation im Imperium Ro-
manum hat das Judentum keine Rolle mehr gespielt und
auch im Mittelalter nicht. Insofern ist Ihr Vorgehen be-
rechtigt und legitim, was die Logik Ihrer Problem-
stellung anlangt. Ist es aber auch von der Logik der
Ideengeschichte? Der Gott, der sich offenbart (wenn auch
in Threm und Niebuhrs Sinne), der dem Menschen die
Form des Lebens und die Bedingung des Heils vor-
schreibt, dem am Heil des Menschen liegt - besonders
das letztere -, das ist ein Einbruch von aufBlen in die
ganze griechische Ideenwelt. Und das gleiche gilt noch
im hoheren Sinne von dem Messias in sowohl christlicher
wie jidischer Auffassung. Wo kommt es her, daf die
Transzendenz unter uns erscheinen wird, um definitiv die
menschlichen Dinge zu ordnen und uns das Heil zu brin-
gen?

Verstehen Sie mich bitte nicht falsch. Ich schreibe
nicht als Apologet, sondern als adversarius revelationis.
Ich bin mit Ihnen einverstanden, was sie iUber Gnosis,
alte und neue, sagen und iiber die Gefahr, die aus ihr
flieBt. Als Laie in diesen Dingen und mit der Qualifika-
tion, die daraus folgt, mochte ich diese These wagen,
da in der Messias-Idee die gnostischen Elemente ange-
legt und motiviert sind. St. Augustin konnte die zeitliche
und ewige Sphédre trennen und Thomas konnte es auch,
vielleicht weil das griechische Erbe noch nicht ganz
gebrochen war. Wenn es spiter zu gnostischen
Realisatationsversuchen kommt, dann nicht trotz, son-
dern wegen der Soteriologie. Die Puritaner haben sich si-
cher als Realisatoren der goéttlichen HeilsverheiBungen

138

hitps://dol.org/10.5771/9783485993827-131 - am 17.01.2026, 14:44:13. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495993927-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. November 1952

auf Erden interpretiert, und alle sdkularisierten messiani-
schen oder pseudo-messianischen Bewegungen versu-
chen, das Himmelreich auf Erden zu schaffen. Wenn das
zum Unbheil ausschlug, ist es wegen der Sékularisierung
oder wegen des Messianismus'? Bringt nicht vielleicht
die Sékularisierung Motive und Moglichkeiten heraus,
die schon im vorsdkularisierten Stadium existieren und
nur aus gewissen Griinden zuriickgehalten waren?

Ich schreibe als Laie und Sie werden mich korrigie-
ren. Und nehmen Sie bitte alle diese Bemerkungen als
das, was sie sind: die ersten Einfille, die auf ein erstes
Lesen folgen. Ich werde an Threm Buch noch viel studie-
ren und viel daraus lernen. Das heutige ist nur so ein er-
stes Wort. Wenn immer ich in Ihrem Buch lese, beginne
ich nachzudenken - méglicherweise in falscher Richtung.
Ich hoffe, wenn ich mehr gelesen und studiert haben
werde, Thnen wieder weitere Gedanken zur evtl. Kor-
rektur zu schreiben. Ihr Buch regt mich sehr auf. Es
wirft Licht auf vieles: a science of order ist so ein wich-
tiges Desiderat. Nimmt man Ihr Buch als eine historische
Studie, dann ist es das, auf was wir lange, sehr lange
gewartet haben. Ich wiirde gerne horen, was Sie zu den
letzten Bemerkungen sagen.

Die science of order ist auch - und gerade - ein Pro-
blem fiir den, der die Autonomie der Vernunft (Vernunft
definiert im Sinne von Plato - Leibniz) vertritt, und dem
so der Bezug auf eine Ontologie versagt ist. Die Losung
ist dann, den Menschen durch den Bezug auf den logos
zu definieren und den Kosmos als Korrelat des logos zu
begreifen. Aber logos does not care for man (...)

139

hitps://dol.org/10.5771/9783485993827-131 - am 17.01.2026, 14:44:13. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993927-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Gurwitsch

10. November 1952

Liebster Freund,

Vielen Dank fiir Deinen lieben Brief und die
hochinteressante Reaktion zu Voegelins Buch, von dem
auch ich sehr tief beeindruckt bin. In grofierer Zeitnot als
jemals (ich habe seit 10 Tagen Geschiftsbesuche aus Me-
xico und Holland, denen ich mich auch gesellschaftlich
widmen muB, all das bleibt Dir erspart) habe ich meine
Bemerkungen zu Voegelins Buch und zu einem sehr
interessanten Brief, in dem er zu einigen meiner Be-
miihungen Stellung nimmt, in meinem tape recorder dik-
tiert. Da der Brief circa 25 Seiten lang sein dirfte, wird
die gleichfalls sehr geplagte Ilse ihn nicht sobald tippen
konnen, aber Du bekommst eine Kopie. Du wirst sehen,
wie nahe wir uns auch hier stehen.

Mein Haupteinwand lauft, auf einer anderen Ebene,
auf Deinen "ketzerischen" hinaus. Der Angelpunkt der
ganzen Gnostik-Kritik ist das beweislos aufgestellte
Dogma ("The New Science of Politics" p. 120), da8 je-
der Versuch, ein eidos der Geschichte zu suchen, die
Immanentisierung des christlichen transzendentalen
eschaton involviert und deshalb eine "fallacy” ist. Das ist
ein gigantischer non sequitur. Warum sollte nicht auch in
der Gnostik (in Voegelins Sinn) es moglich sein, daB sich
die Seele dem Transzendentalerlebnis 6ffnet? Lieber, al-

140

hitps://dol.org/10.5771/9783485993827-131 - am 17.01.2026, 14:44:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993927-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. November 1952

ter Co-Gnostiker und Co-Paraklet: Verstehen wir beide
so gar nichts "de anima"?

Alles Liebe Dir und Deiner Frau,

Dein Alfred

141

htps://dol.org/10.5771/9783485993927-131 - am 17.01.2026, 14:44:13. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993927-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gurwitsch an Schiitz

24. Januar 1953

Liebster Freund,

Und nun zu Deinem Brief an Voegelin. Wir sind da
sehr einig - was auch kaum anders zu erwarten war.
Besonders in dem, was die methodische Orientierung sei-
nes Buches angeht. Ganz abgesehen von dem, was zu
Details zu sagen wire, ist die Ausrichtung des Buches
eine der besten Vindikationen phdnomenologischen Den-
kens. Historische Interpretation mufi Rechnung tragen
dem, als was sich historische Gebilde und Gesellschaften
verstanden haben. Das hat Voegelin in einer bisher - so
viel ich weifl - auf historischem Gebiet kaum erreichten
Weise getan.

In Fragen der Gnosis bin ich nicht ganz sicher, ob
ich mit Dir einig bin. Was Du iiber Spinoza sagst, ist
ganz richtig, und vielleicht hast Du auch damit Recht,
daB er Gnosis zu eng und zu weit fafit. Fallen aber wirk-
lich alle Philosophen unter Gnosis? Leibniz? Kant? Hus-
serl sicher, soweit er in der letzten Phase in dem Sinne
Prophet geworden ist, als er das Heil der Welt von der
Phénomenologie erhofft. Nicht einig mit Dir bin ich was
Voegelins These iiber die "fallacy of meaning of history"
angeht. Wo der ganze historische Prozef zielgerichtet
wird, liegt in der Tat jene fallacy vor. Diese Behauptung
ist historisch-empirisch gnostisch, vielleicht ist sie es so-
gar kraft innerer Logik. Wenn die Geschichte als ganzes

142

hitps://dol.org/10.5771/9783485993827-131 - am 17.01.2026, 14:44:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993927-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24. Januar 1953

einen Sinn hat, d. h. einer Erfiillung zustrebt, da offen-
bart sich die Transzendenz im Zeitlichen, da ist das Zeit-
liche das Zu-sich-selber-kommen des Absoluten. Ich
habe aber die andere Frage, ob das nicht in der Messias-
Idee von vornherein angelegt ist, in der jidischen wie in
der christlichen. Immerhin "gesta Dei per Francos" ist
vor-Joachitisch und reichlich gnostisch. Das Christentum
hat urspriinglich - nach Voegelin - die beiden Sphiren
getrennt. War diese Trennung aufrechtzuerhalten? Hat
die Gnosis das orthodoxe Christentum nur "begleitet"
oder lagen die Keime im Christentum und schossen im-
mer neu auf? Hat Irenaeus die Ketzer von aufien be-
kidmpft oder eigentlich die immanente Ketzerei, zu der
die Anlage nie auszurotten war, weil die tief im Wesen
des Messianismus' lag? Wann werden wir iiber dieses
alles einmal sprechen konnen?

Hast Du iibrigens etwas liber Voegelin's Ergehen
nach der Operation gehort? Ich schrieb ihm kurz vorher,
habe aber keine Antwort von seiner Frau erhalten. LaB
mich bitte wissen, wenn Du etwas erfahrst.

Verzeih mein Schweigen und sei wie immer herz-
lichst gegriifit von

Deinem Aron

143

hitps://dol.org/10.5771/9783485993827-131 - am 17.01.2026, 14:44:13. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993927-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495083827-131 -

M 17.01.2026, 14:44:13. e



https://doi.org/10.5771/9783495993927-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2. Nov. 1952: Gurwitsch an Schütz
	2. Nov. 1952: Gurwitsch an Voegelin - Auszug
	10. Nov. 1952: Schütz an Gurwitsch
	24. Jan. 1953: Gurwitsch an Schütz

