
1 Medienphilosophie 27

Analysen instabiler Bildformen und die von ihnen ausgehenden Fragestellungen

werden hier den stärker theoretischen Lektüren philosophischer Konzepte sowohl

gegenübergestellt als auch mit diesen verschränkt. Keineswegs soll damit die nur

vermeintliche Trennung von Theorie und Praxis weiter zementiert werden. Es soll

vielmehr darum gehen, medienphilosophisches Denken aus der provozierenden

und produktiven Spannung zwischen Begriff und Gegenstand zu entwickeln.

1.2 Positionen und Themen der Medienphilosophie

Wenn man Medienphilosophie affirmativ als Renovierungsarbeit und Gelegenheits-

philosophie versteht, bedeutet dies auch, sich auf die Singularität und Kreativität

ihrer einzelnen Ansätze, Themen und Fragestellungen einzulassen, die hier vor-

gestellt und diskutiert werden sollen. Weil Medienphilosophie unter dieser pro-

grammatischen Selbstbezeichnung überwiegend in Deutschland entstanden ist,

beschränkt sich die folgende Darstellung auf Beiträge aus der deutschsprachigen

Medienphilosophie, deren Entwicklung hier skizziert werden soll.22 Dies bedeu-

tet keineswegs, dass es in anderen Ländern und Wissenschaftstraditionen nicht

ähnliche Diskurse und Ansätze gibt, die sich als medienphilosophisch verstehen

lassen. Ihre Begriffe, Themen und Denkstile bezieht die Medienphilosophie aus

verschiedenen internationalen Diskursen, insbesondere aus dem französischen

Poststrukturalismus, der kritischen Theorie und zahlreichen anderen Positionen

der Philosophiegeschichte.23 Als eine de-/konstruktive und kritische Philosophie,

spielen für die Medienphilosophie zudem Ansätze der Gender- und Queer Stu-

dies,24 der postkolonialenTheorie sowie der Akteur-Netzwerk-Theorie25 eine wich-

tige Rolle.

22 AlsÜberblick zuden jeweiligenThemenundMethodenderMedienphilosophie: Vgl. Gerhard

Schwepphäuser (Hrsg.),HandbuchderMedienphilosophie, Darmstadt, 2018;Daniel Irrgang/Flo-

rian Halder (Hrsg.), Zur Genealogie des MedienDenkens, Berlin, 2017; Lorenz Engell/Frank Hart-

mann/Christiane Voss (Hrsg.), Körper des Denkens. Neue Positionen der Medienphilosophie, Mün-

chen, 2013; Lorenz Engell/Jiři Bystřický/Kateřina Krtilová (Hrsg.), Medien Denken. Von der Be-

wegung des Begriffs zu bewegtenBildern, Bielefeld, 2010; FrankHartmann,GlobaleMedienkultur.

Technik, Geschichte, Theorien, Wien, 2006;Mike Sandbothe/Ludwig Nagl (Hrsg.), Systematische

Medienphilosophie, Deutsche Zeitschrift für Philosophie – Sonderband 7, Berlin, 2005; Stefan

Münker/Alexander Roesler/Mike Sandbothe (Hrsg.), Medienphilosophie. Beiträge zur Klärung

eines Begriffs, Frankfurt a./M., 2003; Frank Hartmann,Medienphilosophie, Wien, 2000.

23 Vgl. Claus Pias u. a. (Hrsg.), Kursbuch Medienkultur. Die maßgeblichen Theorien von Brecht bis

Baudrillard, Stuttgart, 1999; Andreas Ziemann (Hrsg.), Grundlagentexte der Medienkultur. Ein

Reader, Wiesbaden, 2019; Dieter Mersch,Medientheorien zur Einführung, Hamburg, 2006.

24 Vgl. Kathrin Peters/Andrea Seier (Hrsg.), Gender &Medien-Reader, Zürich, Berlin, 2016.

25 Vgl. Tristan Thielmann/Erhard Schüttpelz (Hrsg.), Akteur-Medien-Theorie, Bielefeld, 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003 - am 13.02.2026, 14:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Instabile Bildlichkeit

Der bereits erwähnten ersten Ausprägung einer stärker philosophisch-

begrifflich orientierten Medienphilosophie lassen sich die Arbeiten von Stefan

Münker, Alexander Roesler26 und Mike Sandbothe27 zuordnen. Diese Autoren

haben Medienphilosophie forschungsstrategisch klug ins Zentrum der Debatte

um den Wandel der sogenannten Mediengesellschaft gerückt und Medien-

philosophie dabei überwiegend als ein zeitdiagnostisches Projekt verstanden.

Aus einer philosophischen Perspektive geht es ihnen darum, nicht lediglich

von »den Medien« als Massenmedien zu sprechen, sondern den durch Medien

beeinflussten gesellschaftlichen Wandel mit tragfähigen Medienbegriffen kritisch

zu begleiten. Die eingangs ebenfalls angesprochene kritische Revision der phi-

losophischen Tradition, die der Argumentationsfigur des immer schon folgt, wird

unter anderem bei Stefan Münker in der folgenden Passage deutlich:

Philosophie hat es immer schon mit Medien zu tun – und sie hat, wenn auch

unzureichend, ebenfalls immer schon über Medien nachgedacht. Eine Ge-

schichte der Philosophie der Medien als Überblick über die philosophischen

Reflexionen über Medien wäre zugleich eine Geschichte der Philosophie,

die bei den Vorsokratikern begänne. Im Unterschied zu einer solchen Phi-

losophie der Medien ist Medienphilosophie – als eine bestimmte Art und

Weise, Philosophie zu betreiben – an einen spezifischen historischen und

gesellschaftlichen Kontext gebunden. Dieser Kontext ist die Welt, in der wir

leben; genauer: die Welt, in der wir durch den Übergang von einer Industrie-

in eine Informationsgesellschaft leben.28

Münker macht hier deutlich, dass Medienphilosophie nicht einfach eine modische

Erweiterung der philosophischen Tradition darstellt, sondern »eine bestimm-

te Art und Weise, Philosophie zu betreiben«. Dabei hebt Münker hervor, dass

die Philosophie als Medienphilosophie damit auf den »Kontext« gesellschaftlicher

Herausforderungen des »Übergang[s] von einer Industrie- in eine Informations-

gesellschaft« reagieren soll. Problematisch erscheint an dieser zeitdiagnostischen

Ausrichtung der Medienphilosophie die Tendenz, sie als explikatives und lösungs-

orientiertes Projekt zu definieren, das unter Umständen dem Drängen gesell-

schaftlicher Ansprüche gehorchen muss. Fraglich ist dabei, wie viel theoretische

26 Vgl. Münker/Roesler/Sandbothe, Medienphilosophie, 2003; Stefan Münker/Alexander Roes-

ler (Hrsg.),Was ist ein Medium?, Frankfurt a./M., 2008; Alexander Roesler (Hrsg.), Philosophie

in der Medientheorie. Von Adorno bis Žižek, München, 2008.

27 Vgl.Mike Sandbothe, PragmatischeMedienphilosophie.Grundlegung einer neuenDisziplin imZeit-

alter des Internet, Weilerswist, 2001.

28 Stefan Münker, »After the medial turn. Sieben Thesen zur Medienphilosophie«, in: Stefan

Münker/Alexander Roesler/Mike Sandbothe (Hrsg.), Medienphilosophie. Beiträge zur Klärung

eines Begriffs, Frankfurt a./M., 2003, S. 16–26, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003 - am 13.02.2026, 14:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Medienphilosophie 29

Eigensinnigkeit und kritisches Potential eine so verstandene Medienphilosophie

haben kann oder ob sie Gefahr läuft, als modische Renovierungsarbeit nicht län-

ger als nötig in Anspruch genommen zu werden.

Anders als Stefan Münker und auch Martin Seel es sehen, entwickelt sich Me-

dienphilosophie weniger aus der Tradition der Philosophie, sondern aus der Me-

dienwissenschaft heraus. Dies erscheint auch deshalb überraschend, weil Fried-

rich Kittler als einer der zentralen Theoretiker der deutschsprachigen Medien-

wissenschaft eine eher philosophiekritische bis antiphilosophische Haltung ver-

treten hat. Aber die großen Kritiker der Philosophie sind meistens auch ihre ein-

flussreichsten Erneuerer und so ist auch Kittler ein wichtiger Medienphilosoph

wider Willen. Auf eine technisch und materialistisch ausgerichtete Medienwis-

senschaft hinarbeitend, zielen Kittlers Arbeiten ab den Achtzigerjahren29 darauf,

der idealistischen Philosophie und den Geisteswissenschaften den »Geist« ihrer

universalistischen Vorstellungen eines souveränen Subjekts oder einer »Natur«

des Menschen auszutreiben.30 Kittlers medientheoretische Philosophiekritik ist

dabei philosophisch geschult und beispielsweise stark von Heidegger beeinflusst,

dessen Denken er – wie Geoffrey Wintrop-Young herausgearbeitet hat – durch

eine Art poststrukturalistischen Re-Import über Lacan und Foucault in sein medi-

enwissenschaftliches Denken integriert.31 Von Lacan übernimmt Kittler die psy-

choanalytische Kritik, das Subjekt als Effekt sprachlicher Strukturen zu verste-

hen,32 von Foucault die kritische Methode der Diskursanalyse, deren historisches

Apriori er vom Kopf auf die Füße stellt33 und als »medientechnisches Apriori«34

auslegt. Mit seinen großen und kontroversen Arbeiten Aufschreibesysteme 1800 /

190035 und Grammophon, Film, Typewriter36 zeichnet Kittler nicht nur Foucaults ar-

chäologischer Methode folgend medienhistorische Zäsuren nach, sondern zeigt

auch, wie gesellschaftliche und philosophische Konzeptionen dessen, was unter

Wahrnehmen, Denken und Handeln zu verstehen ist, von technischen Appara-

ten und den mit ihnen verbundenen Diskursen bestimmt ist. Wie auch immer

man Kittlers technischen Materialismus und seine poststrukturalistische Sub-

jektkritik auslegen mag, man kann »nach« Kittler keine Medienphilosophie mehr

29 Vgl. Geoffrey Winthrop-Young, Kittler and the Media, Cambridge (Mass.), 2011, S. 58.

30 Vgl. Astrid Deuber-Mankowsky, »Der geistige Automat«, in: Lorenz Engell/Frank Hartmann/

Christiane Voss (Hrsg.), Körper des Denkens. Neue Positionen der Medienphilosophie, München,

2013, S. 49–69.

31 Vgl. Winthrop-Young, Kittler and the Media, 2011, S. 11–28.

32 Vgl. Ebd., S. 34.

33 Vgl. Ebd., S. 59.

34 Vgl. Knut Ebeling, »Das technische Apriori«, in: Archiv fürMediengeschichte. Kulturgeschichte als

Mediengeschichte (oder vice versa?) (2006), S. 11–23.

35 Vgl. Friedrich Kittler, Aufschreibesysteme 1800/1900, München, 1995.

36 Vgl. Friedrich Kittler, Grammophon, Film, Typewriter, Berlin, 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003 - am 13.02.2026, 14:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Instabile Bildlichkeit

betreiben, welche die medien- und kulturtechnischen Bedingungen des (philo-

sophischen) »Denkens« ignoriert. Dies zeigt sich in der bereits beschriebenen

zweiten Ausprägung der Medienphilosophie, die sich auf die materiellen und

(kultur-)technischen Aspekte philosophischen Denkens konzentriert.37

Dieser Ausprägung ist auch die Medienphilosophie Sybille Krämers zuzuord-

nen, die mit ihren Arbeiten zu den frühen und zentralen Positionen medienphi-

losophischen Denkens gehört. Krämers Medienphilosophie zeichnet sich durch

eine kulturtechnische und wissensgeschichtliche Prägung aus und beschäftigt

sich mit Phänomenen wie der »Stimme«38 oder der »Spur«,39 um Materialität

und Performativität40 als Aspekte der Medialität von Sprache und Schrift auszu-

weisen. Medienphilosophien entwickelt Krämer aber auch anhand von Denkfi-

guren, wie der des »Boten«, an dessen kultur- und mediengeschichtlicher Rolle

sie Prozesse der Übertragung, Übermittlung und Übersetzung theoretisiert.41 Für

medienphilosophisches Denken wichtig und weitreichend sind insbesondere Krä-

mers Forschungen zur Schriftbildlichkeit und Diagrammatologie. In ihrer Arbeit

Figuration, Anschauung, Erkenntnis – Grundlinien einer Diagrammatologie42 zeigt Krä-

mer, dass die kulturtechnische Leistung des Diagramms spezifische Formen des

Denkens erst ermöglicht, indem es eine dreidimensionale Welt in alle Arten von

zweidimensionalen Darstellungen übertragbar macht:

So, wie der kartographische Impuls eine Strategie ist, Orientierungsprobleme

unserer praktischen Mobilität zu lösen, so verkörpert die Kulturtechnik flä-

chiger Inskriptionen in Gestalt von Schriften, Diagrammen, Graphen und Kar-

ten eine Strategie, Orientierungsprobleme unserer theoretischen Mobilität zu

lösen. Kraft dieser Orientierungsleistung werden innerhalb theoretischer Do-

mänen Denkoperationen ermöglicht, die anders kaum zu vollziehen wären.

37 Institutionell zeigt sich die produktive Verbindung zwischen einer medientheoretischen

Auseinandersetzung mit Kulturtechniken und medienphilosophischem Denken beispiels-

weise im von 2008-2020 bestehenden Internationalen Kolleg für Kulturtechnikforschung und

Medienphilosophie (IKKM) an der Bauhaus-Universität Weimar, das von Bernhard Siegert und

Lorenz Engell geleitet wurde.

38 Vgl. Sybille Krämer, »Medienphilosophie der Stimme«, in: Mike Sandbothe/Ludwig Nagl

(Hrsg.), Systematische Medienphilosophie, Berlin, 2015, S. 221–239; Doris Kolesch/Sybille Krä-

mer (Hrsg.), Stimme. Annäherung an ein Phänomen, Frankfurt a./M., 2006.

39 Vgl. Sybille Krämer/Werner Kogge/Gernot Grube (Hrsg.), Spur. Spurenlesen als Orientierungs-

technik undWissenskunst, Frankfurt a./M., 2007.

40 Vgl. Sybille Krämer (Hrsg.), Performativität und Medialität, München, 2004.

41 Vgl. Sybille Krämer, Medium, Bote, Übertragung. Kleine Metaphysik der Medialität, Frankfurt

a./M., 2008.

42 Sybille Krämer, Figuration, Anschauung, Erkenntnis. Grundlinien einer Diagrammatologie, Frank-

furt a./M., 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003 - am 13.02.2026, 14:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Medienphilosophie 31

Flächige Inskriptionen können in Bewegungsräume des Denkens und Erken-

nens, der Einsicht und des Verständnisses, der Komposition und des Entwurfs

und nicht zuletzt: der Wissensübermittlung verwandelt werden.43

Analog zur räumlichen Orientierung, die beispielsweise mit der Diskrepanz zwi-

schen einer Orientierung des Körpers und der Abstraktion der Karte konfrontiert

ist,44 hebt Krämer hier hervor, dass diagrammatische Bilder wie Karten, Graphen

und Schemata Orientierungsleistungen des Denkens darstellen. »Denken« findet

aus dieser medienphilosophischen und kulturtechnisch informierten Perspekti-

ve nicht im Kopf, sondern auf dem Papier und anderen materiellen Oberflächen

statt.45 Diese zweidimensionalen Zeichenoberflächen sind konkrete Denkräume.

Sie ermöglichen, wie Krämer hier schreibt, »Denkoperationen«, die anders kaum

möglich wären und so zu »Bewegungsräumen des Denkens und Erkennens«46

werden. Krämers Arbeit nimmt eine Doppelperspektive ein, die auf der einen

Seite die kulturtechnische Entwicklung diagrammatischer Bildformen nachzeichnet

und andererseits diagrammatologisch47 die Rolle und Entwicklung dieser Werkzeu-

ge des Denkens durch die Geschichte der Philosophie von Platon bis Wittgenstein

erläutert.

Einer stärker philosophischen Ausprägung medienwissenschaftlichen Den-

kens sind die Arbeiten von Astrid Deuber-Mankowsky zuzuordnen, deren For-

schung sich mit Themen und Fragestellungen der Technikphilosophie, Gender-

theorie und der Philosophie und Wissensgeschichte der Lebenswissenschaften

beschäftigt. Deuber-Mankowsky versteht Medienphilosophie nicht als ein zeitdia-

gnostisches, sondern als ein kritisches Projekt, das mit starkem Fokus auf Donna

Haraway48 die poststrukturalistische Kritik der Trennungen von Natur und Kul-

tur fortsetzt und dabei auch das Denken Alfred N. Whiteheads49 aufnimmt, das

für die vorliegende Arbeit eine wichtige Rolle spielt.

Die negative Medienphilosophie von Dieter Mersch nimmt unter anderem phi-

losophische Konzepte von Martin Heidegger, Jacques Derrida und Emmanuel Lé-

vinas auf, um Medialität von Phänomenen des Entzugs, der Abwesenheit und

43 Ebd., S. 19.

44 Vgl. Ebd., S. 87–94.

45 Vgl. Ebd., S. 12 u. 62–65.

46 Ebd., S. 19.

47 Vgl. Ebd., S. 20.

48 Vgl. Astrid Deuber-Mankowsky/Christoph F. E. Holzhey (Hrsg.), SituiertesWissen und regionale

Epistemologie. Zur Aktualität Georges Canguilhems und Donna J. Haraways, Wien, Berlin, 2013.

49 Vgl. AstridDeuber-Mankowsky, »Was sindVitalideen? ZuDeleuze/Guattaris undWhiteheads

Verbindung von Intensität und Subjektivität«, in: Maria Muhle/Christiane Voss (Hrsg.), Black

Box Leben, Berlin, 2017, S. 17–39.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003 - am 13.02.2026, 14:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Instabile Bildlichkeit

Alterität her zu denken.50 Während Medien in den gewohnten Prozessen der

Übertragung und Vermittlung im Hintergrund bleiben, treten sie bei Dysfunk-

tionalitäten und Störungen unter negativem Vorzeichen und in paradoxer Weise

in Erscheinung. Damit durchbrechen und zerreißen sie immer wieder gewohn-

te Wahrnehmungsmuster und Handlungsweisen. Mersch versteht dies auch als

einen kritischen Aspekt von Medien, der gegen die reibungslose Funktion und

vollständige Determination menschlicher Daseinsvollzüge durch Medien gerich-

tet ist, wie Kittler sie, seiner Ansicht nach,51 mit dem medientechnischen Apriori

beschrieben hatte.52 Gegen eine gewissermaßen technokratisch argumentierende

Medienwissenschaft bringt Mersch die Eigensinnigkeit und Paradoxie künstleri-

scher Praktiken in Stellung, welche beispielsweise durch Störungen oder einen

anderen Gebrauch technischer Apparate die negative Dimension medialer Voll-

züge herausstellen.

In seinen neueren Arbeiten wie der Epistemologie des Ästhetischen53 setzt sich

Mersch kritisch mit der Idee künstlerischer Forschung auseinander, deren Wis-

sen sich im Gegensatz zur wissenschaftlichen Produktion von Wissen nicht rei-

bungslos instrumentalisieren und kontrollieren lässt und dadurch kritisch wirk-

sam werden kann.54 Gerade in der künstlerischen Praxis zeigt sich für ihn aus

einer medienphilosophischen und ästhetischen Perspektive ein Denken der Me-

dien, das sich prozessual und performativ im Umgang mit Materialien vollzieht:

»Denken«wirddann verstandenals einePraxis, einHandelnmitMaterialien in

Materialien durch Materialien – etwa durch das Setzen von Farben – bzw. mit

Medien in Medien oder durch Medien – etwa durch die Führung des Pinsels,

den Strich, durch eine mediale Anordnung oder durch den Einsatz von Sound

usw. -, ohne auf diese Weise allerdings schon dem tacit knowledge, wie es für

die Wissensforschung relevant geworden ist, den Vorzug zu erteilen.55

Anhand dieser Passage wird deutlich, was unter dem nichtanthropozentrischen

sowie praktisch und materiell vermittelten Denken zu verstehen ist, für das Medi-

enphilosophie sich interessiert. Der negative Aspekt besteht für ihn auch darin,

50 Vgl. Dieter Mersch, Epistemologie des Ästhetischen, Zürich, Berlin, 2015; Ders., »Tertium datur.

Einleitung in eine negative Medientheorie«, in: Stefan Münker/Alexander Roesler (Hrsg.),

Was ist ein Medium?, Frankfurt a./M., 2008, S. 304–322; Ders., Medientheorien zur Einführung,

2006; Ders., »Medialität und Undarstellbarkeit. Einleitung in eine ›negative‹ Medientheo-

rie«, in: Sybille Krämer (Hrsg.), Performativität undMedialität, München, 2004, S. 75–97; Ders.,

Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis, München, 2002.

51 Vgl. Mersch,Medientheorien zur Einführung, 2006, S. 212–219.

52 Vgl. Mersch, »Medialität und Undarstellbarkeit«, 2004, S.75–77.

53 Mersch, Epistemologie des Ästhetischen, 2015.

54 Vgl. Ebd., S. 27–50.

55 Ebd., Herv. i. O., S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003 - am 13.02.2026, 14:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Medienphilosophie 33

dass ein solches Denken nicht vollständig den Intentionen eines Subjekts ge-

horcht und – wie in der künstlerischen Praxis besonders deutlich wird – nicht

vollständig in instrumenteller Kontrolle und Beherrschung aufgeht. Nach Mersch

entwickelt sich Denken hier mit, in und durch Medien, wobei diese Präpositionen

die mitgängige und hintergründige Position und Funktion von Medien bezeich-

nen.

In der zitierten Passage macht Mersch gleichzeitig aber auch darauf auf-

merksam, dass dieses »Denken« nicht innerhalb dieser Praktiken belassen wer-

den muss, sondern auch theoretisch und philosophisch expliziert werden kann.

Damit betont Mersch die Notwendigkeit theoretischer Reflexion und Abstraktion,

die hier allerdings von der Beschreibung konkreter künstlerischer Praxis ausgeht.

Die theoretische Reflexion über Medien und Medialität als etwas, das nur ne-

gativ in Prozessen der Übertragung und Vermittlung anwesend ist, macht Medi-

enphilosophie für Mersch zu einem Denken in Präpositionen. In der Epistemologie

des Ästhetischen sind dies insbesondere das »con«, das eher offene Verbindungen

der »Konstellation« und »Konjunktion« erzeugt, oder das stärker zusammenfü-

gende »com« der »Kombination« und »Komposition«.56 Als künstlerische Praxis

geht »Denken« für Mersch erst aus der prozessualen und performativen »Kon-

junktion« oder »Komposition« ästhetischer Materialien hervor. Einem Denken in

Präpositionen folgend, ist für Mersch auch das »dia« eine kritische Vorsilbe der

Medienphilosophie, die nicht länger metaphysisch in zwei Ebenen, sondern im-

manent und dabei insbesondere performativ und prozessual denkt.57 Mit dieser

prozessualen und performativen Orientierung zielt seine negative Medienphilo-

sophie auch darauf, das Ereignishafte und Singuläre medialer Vermittlungen und

Übertragungen herauszustellen, was sie für die zeittheoretische Perspektive die-

ser Arbeit relevant macht.

Die Filmphilosophie von Gilles Deleuze bildet einen wichtigen Bezugspunkt

für zahlreiche film- und medienphilosophische Arbeiten, zu denen auch die vor-

liegende Arbeit zählt.58 Film nicht als Repräsentation der Wirklichkeit, sondern

als Form eines »Denkens« in bewegten Bildern zu betrachten, ist der zentrale Ge-

danke von Deleuzes Filmphilosophie. Die Perspektive und Bewegung der Kamera

oder die Relationierung von Bewegtbildern in der Montage stellen für Deleu-

ze spezifisch filmische Formen von Wahrnehmung, Erinnerung und Handlung

dar. Eine Subjektkritik, die Film beispielsweise als ein präsubjektives Wahrneh-

mungssystem versteht, und eine Repräsentationskritik, die sich nicht mehr auf

56 Ebd., S. 166–175.

57 Vgl. Dieter Mersch, »Meta/Dia. Zwei unterschiedliche Zugänge zumMedialen«, in: Zeitschrift

für Medien- und Kulturforschung. Medienphilosophie, Heft 2.2 (2010), S. 185–209.

58 Vgl. Mirjam Schaub, Gilles Deleuze im Kino. Das Sichtbare und das Sagbare, München, 2003;

Oliver Fahle/Lorenz Engell (Hrsg.), Der Film bei Deleuze. Le cinéma selon Deleuze, Weimar, 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003 - am 13.02.2026, 14:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Instabile Bildlichkeit

die Beziehung zwischen Filmbild und Wirklichkeit, sondern auf die Relationen

zwischen Bewegtbildern konzentriert, sind die unübersehbar poststrukturalisti-

schen Aspekte dieser Filmphilosophie. Im Theoriekapitel zum glitch und Deleuzes

Filmphilosophie59 wird dies weiter ausgeführt. Mit Bezug auf die Spezifika medi-

enphilosophischen Denkens ist an dieser Stelle wichtig festzuhalten, dass Deleuze

den Film nicht als technisches Dispositiv oder Darstellungsmittel, sondern als et-

was versteht, das durch seine Bilder spezifische und eigenständige Formen von

Wahrnehmung, Erinnerung und Handlung hervorbringt. Dadurch wird Deleu-

zes Philosophie zu einem wichtigen Bezugspunkt für die medienphilosophische

These eines nichtanthropozentrischen Denkens der Medien.

Deleuzes Filmphilosophie ist auch einer der Bezugspunkte der Forschung von

Lorenz Engell,60 der zu den wichtigsten Protagonisten der deutschsprachigen

Medienphilosophie gehört.61 Mit einer argumentativ deutlichen Geste, die für

Paradigmenwechsel und die Etablierung neuer Forschungsansätze typisch ist, hat

Engell medienphilosophisches Denken als ein Denken der Medien dezidiert gegen

forschungsstrategische Interessen an einer Kanonisierung der Medienphilosophie

verteidigt:

Medienphilosophie aber ist genau das [ein Forschungsprogramm, Anm. N.O]

nicht. Sie ist nicht Schrift, ist bestimmt kein Programm. Sie hat nicht einmal

Verfasser, schon gar nicht Philosophen.Medienphilosophie und Philosophen-

Philosophie stehen in einem Spannungsverhältnis. Philosophen produzieren

schriftliche Texte, in denen sie denken. Medien aber produzieren Denkver-

mögen und setzen unter Bedingungen; sie machen Denken (und folglich Ver-

halten, Handeln) möglich. Medien machen denkbar. Medienphilosophie ist

deshalb ein Geschehen, möglicherweise eine Praxis, und zwar eine der Medi-

en. Sie wartet nicht auf Philosophen, um geschrieben zu werden. Sie findet

immer schon statt, und zwar in den Medien und durch die Medien.62

59 Vgl. Kap. 2

60 Vgl. Lorenz Engell, Fernsehtheorie zur Einführung, Hamburg, 2016; Ders., Playtime. Münchener

Film-Vorlesungen, Konstanz, 2010; Oliver Fahle/Lorenz Engell (Hrsg.), Philosophie des Fernse-

hens,München, 2006; Lorenz Engell,Bilder der Endlichkeit,Weimar, 2005;Ders.,Bilder desWan-

dels, Weimar, 2003; Fahle/Engell, Der Film bei Deleuze, 1997; Lorenz Engell, Sinn und Industrie.

Einführung in die Filmgeschichte, Frankfurt a./M., 1992; Ders., Vom Widerspruch zur Langeweile.

Logische und temporale Begründungen des Fernsehens, Frankfurt a./M., London, New York, 1989.

61 Lorenz Engell hat an der Bauhaus-Universität Weimar den ersten Lehrstuhl für Medienphi-

losophie inne.

62 Lorenz Engell, »Tasten, Wählen, Denken. Genese und Funktion einer philosophischen Ap-

paratur«, in: Stefan Münker/Alexander Roesler/Mike Sandbothe (Hrsg.), Medienphilosophie.

Beiträge zur Klärung eines Begriffs, Frankfurt a./M., 2003, S. 53–78, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003 - am 13.02.2026, 14:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Medienphilosophie 35

Weil Medien philosophisches Denken erst ermöglichen, steht Medienphilo-

sophie nach Engell hier auch in einem Spannungsverhältnis zur klassischen

»Philosophen-Philosophie«. Medien »schreiben« ihre eigene Philosophie, ohne

dafür der Philosophie als akademischer Disziplin zu bedürfen. Unmissver-

ständlich macht Engell hier deutlich, dass Medien- und Filmphilosophie nicht

darin bestehen kann, aus einer denkerisch souveränen Position und mit dem

Gestus theoretischer Beherrschung über Filme nachzudenken. Damit grenzt sich

Engells Vorstellung von Medien- und Filmphilosophie von zahlreichen anderen

filmphilosophischen Arbeiten ab, die eben genau dies tun und sich auf die

philosophischen Themen und Inhalte von Filmen konzentrieren, dabei aber den

philosophischen Gehalt der filmischen Form – das Denken der Bilder selbst –

meist vergessen.

Ein konkretes Beispiel dafür, was genau unter einem eigenständigen Denken

der Medien zu verstehen ist, gibt Engell in dem zitierten Aufsatz anhand des Fern-

sehens. In seinem Text geht es ihm nicht nur darum, zu zeigen, wie die medialen

Bedingungen des Fernsehens Raum- und Zeitwahrnehmung mitbestimmen und

prägen, sondern auch hervorzuheben, dass das Fernsehen selbst philosophisch

denkt, indem seine Bilder reflexiv werden. »Reflexion«63 als die Grundoperation

philosophischen Denkens schlechthin64 wird hier in televisueller Form vollzogen.

Nach Engell geschieht dies in einem einschneidenden Fernsehereignis, der Live-

übertragung des Mondflugs von 1968. Im Fernsehen sieht die vor den Bildschir-

men versammelte Fernsehgemeinde das vom Mond aus aufgenommene Bild der

Erde. Die Zuschauenden und das Fernsehen als Übertragungsstruktur betrachten

sich reflexiv im Moment der Betrachtung:

Der Möglichkeitsraum des Fernsehens (oder Fernsehen als Medium) wird im

Mondflug als Formdes Fernsehens reflexiv. Die fernsehgenerierteWelt schaut

sich selbst beim Zuschauen zu und erfährt ihre eigeneMedialität, nämlich ih-

re Gemachtheit als Selektion und Projektion, alsWahl und Entwurf aus einem

Möglichkeitshorizont und auf ihn hin. Sie erfährt sich, wenigstens an diesem

Punkt, nicht mehr unmittelbar, sondern vermittelt, distanziert von sich durch

das Medium, das sie selbst ist. Spätestens hier entfaltet sich Fernsehen als

philosophische Apparatur. Es ist die eigentliche Genese des Mediums Fernse-

hen.65

Bei Engell wird jetzt deutlicher, was genau unter einem eigenständigen »Den-

ken« der Medien zu verstehen ist. Es handelt sich um ein Denken, das nicht

als introspektive Reflexion des Subjekts funktioniert, sondern sich als Form von

63 Ebd., S. 56.

64 Vgl. Ebd., S. 56.

65 Ebd., S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003 - am 13.02.2026, 14:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Instabile Bildlichkeit

Fernsehbildern und im Prozess des televisuellen Übertragungsgeschehens und den

davon ausgehenden spezifischen Raum- und Zeitkonfigurationen manifestiert.

Während Lorenz Engell ein solches filmisches Denken eher medienimma-

nent versteht, d. h. als ein Denken, das sich in und zwischen filmischen Bildern

entfaltet, und dabei dessen reflexive Aspekte betont, nimmt die Film- und Me-

dienphilosophie von Christiane Voss66 stärker das Verhältnis von Zuschauer und

Film in den Blick. Damit verlagert sich bei ihr auch der Schwerpunkt vom Be-

griff der Reflexion hin zur Affektivität. Voss denkt Medialität von der Tradition

der philosophischen Ästhetik her. Die ästhetische Erfahrung des Films versteht

sie als ein mediales Verhältnis und insbesondere als ein zeitliches Geschehen,

das sich zwischen Filmbildern und Zuschauerkörpern vollzieht. Mit dem von ihr

geprägten Konzept des Leihkörpers67 theoretisiert sie die ästhetische Erfahrung im

Kino als eine dynamische und zeitliche Relation der wechselseitigen Affizierung

von Filmbildern und Zuschauerkörpern. Ihre Hauptthese ist dabei,

[d]ass es der Zuschauerkörper in seiner geistigen und sensorisch-affektiven

Resonanz auf das Filmgeschehen ist […], was der Leinwand allererst einen

dreidimensionalen Körper leiht und somit die zweite Dimension des Filmge-

schehens in die dritte Dimension eines spürenden Körpers kippt. Der Betrach-

ter wird somit selbst zum temporären Leihkörper des audiovisuellen Leinwandge-

schehens und damit seinerseits zum konstitutiven Bestandteil des kinemato-

graphischen Settings insgesamt.68

66 Vgl. Christiane Voss, »Medienästhetik«, in: Gerhard Schweppenhäuser (Hrsg.), Handbuch der

Medienphilosophie, Darmstadt, 2018, S. 264–273; Dies., »Medienphilosophie. Vom Denken in

Zwischenräumen«, in: Eva Schürmann/Sebastian Spanknebel/HéctorWittwer (Hrsg.), Formen

und Felder des Philosophierens, Freiburg im Breisgau, 2017, S. 252–272; Dies., Philosophie des

Unbedeutenden oder: Der McGuffin als affizierendes Medium, 2017; Maria Muhle/Chris-

tiane Voss (Hrsg.), Black Box Leben, Berlin, 2017; Lorenz Engell u. a. (Hrsg.), Essays zur Film-

Philosophie, Paderborn, 2015; Engell/Hartmann/Voss, Körper des Denkens, 2013; Christiane

Voss, »Der affektiveMotor des Ästhetischen«, in: Kunst und Erfahrung. Beiträge zu einer philoso-

phischen Kontroverse, Frankfurt a./M., 2013, S. 195–218; Dies., »Auf demWeg zu einer Medien-

philosophie anthropomedialer Relationen«, in: Zeitschrift fürMedien-undKulturforschung.Me-

dienphilosophie, Heft 2.2 (2010), S. 170–184; AnkeHennig u. a. (Hrsg.), Jetzt und dann. Zeiterfah-

rung in Film, Literatur und Philosophie, München, 2010; Christiane Voss/Gertrud Koch (Hrsg.),

Die Mimesis und ihre Künste, München, 2010; Dies. (Hrsg.), »Es ist, als ob«. Fiktionalität in Phi-

losophie, Film- und Medienwissenschaft, München, 2009; Gertrud Koch/Christiane Voss (Hrsg.),

…kraft der Illusion, München, 2006; Christiane Voss, »Filmerfahrung und Illusionsbildung. Der

Zuschauer als Leihkörper des Kinos«, in: Gertrud Koch/Christiane Voss (Hrsg.),…kraft der Illu-

sion, München, 2006, S. 72–86.

67 Vgl. Voss, »Filmerfahrung und Illusionsbildung«, 2006; Dies., Der Leihkörper. Erkenntnis und

Ästhetik der Illusion, Paderborn, 2013.

68 Voss, Der Leihkörper, 2013, Herv. i. O., S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003 - am 13.02.2026, 14:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Medienphilosophie 37

Voss versteht Filme und deren Zuschauer hier nicht als zwei voneinander ge-

trennte, sondern durch die Relationalität filmästhetischer Erfahrung wechselsei-

tig aufeinander bezogene Instanzen. Filme werden nicht nur kognitiv verstan-

den, sondern auch affektiv erlebt und erst durch ihre medialen Relation mit den

Körpern der Zuschauenden filmästhetisch wirksam. Reflexivität wird von Voss –

anders als beispielsweise in der kognitivistisch geprägten Filmtheorie – nicht als

distanziertes Verstehen des thematischen Inhalts eines Films oder wie von Lorenz

Engell, als eine Form filmischer und televisueller Bilder theoretisiert. Reflexivi-

tät funktioniert aus ihrer Perspektive als ein körperliches und affektives Erleben,

als ein »Reflux«69 ästhetischer Wirkungen, der sich zwischen Filmbild und Zu-

schauerkörpern einstellt und die Medialität filmästhetischer Erfahrung ausmacht.

Weder sind Zuschauer für Voss dabei passive Betrachter, noch besteht ihre äs-

thetische Erfahrung allein darin, den Plot eines Films zu decodieren. Zuschauer

sind vielmehr verstehende und körperlich erfahrende Zuschauer, die, wie Voss in

der zitierten Passage schreibt, durch ihre »sensorisch-affektiv[e] Resonanz«70 das

zweidimensionale Leinwandbild verkörpern und verräumlichen.

Neben einer filmphilosophischen und medienästhetischen Ausrichtung setzt

sich ein Denken in Relationen in ihrer Forschung innerhalb des von ihr mitbe-

gründeten Forschungsfelds der Medienanthropologie fort.71 Der Medienanthropo-

logie geht es grundlegend darum, gegen einen philosophischen Anthropozen-

trismus die relationale, mediale Verfasstheit menschlicher Daseinsvollzüge zu

theoretisieren. Hierfür beschäftigt sich die medienanthropologische Forschung

beispielsweise mit Diskursen des Posthumanismus, der Medienökologie techni-

sierter Lebenswelten,72 der medialen Produktion von Menschenbildern oder auch

mit der Präsentation anthropologischen Wissens im Museum, wie beispielsweise

in Form des Dioramas.73

Eine Kritik am Anthropozentrismus und dem Sinnbegriff der Hermeneutik

findet sich auch bei Erich Hörl, der sich in seiner Medienphilosophie mit der

69 Ebd., S. 107.

70 Ebd., S. 117.

71 Vgl. Voss, Auf dem Weg zu einer Medienphilosophie anthropomedialer Relationen, 2010;

Christiane Voss/Lorenz Engell (Hrsg.), Mediale Anthropologie, Paderborn, 2015; Christiane

Voss/Kateřina Krtilová/Lorenz Engell (Hrsg.), Medienanthropologische Szenen. Die Conditio Hu-

mana im Zeitalter der Medien, Paderborn, 2019.

72 Vgl. Johannes Bennke u. a. (Hrsg.), Das Mitsein der Medien. Prekäre Koexistenzen von Menschen,

Maschinen und Algorithmen, Paderborn, 2018.

73 Vgl. ChristianeVoss, »Idyllisches Schaudern –DasHabitatDiorama zwischen LebenundTod«,

in: Luisa Feiersinger (Hrsg.), Scientific Fiction. Inszenierungen der Wissenschaft zwischen Film,

Fakt und Fiktion, Berlin, Boston, 2018, S. 127–130; Dies., »Von der Black Box zur Coloured Box

oder Dioramatische Perspektiven des Lebendigen«, in: Maria Muhle/Christiane Voss (Hrsg.),

Black Box Leben, Berlin, 2017, S. 211–239.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003 - am 13.02.2026, 14:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Instabile Bildlichkeit

Technizität digitaler Medienumwelten und Objektkulturen beschäftigt. Durch de-

ren Entwicklung komme es zu einer »technologische[n] Sinnverschiebung«74 als »die

Destruktion und Ablösung der überlieferten signifikativen und hermeneutischen

Sinnkultur durch diejenige der Technologie, die das, was Sinn heißt, von Grund

auf reorganisiert und damit die ganze Sinnkultur reorientiert.«75 Die bereits er-

wähnten hermeneutikkritischen Positionen der Medienphilosophie haben, wie bei

Dieter Mersch,76 die Materialität und Technizität von Medien mit einer sich dem

bedeutungshaften Sinn entziehenden Opazität des Materials in Verbindung ge-

bracht. Andere Positionen, wie die Hans-Ullrich Gumbrechts, haben hingegen

anstelle von Negativität und Entzug gerade die sinnliche Präsenzerfahrung und

Überschüssigkeit des Sinnlichen gegenüber einem bedeutungshaften Sinn be-

tont.77 Für Hörl sind es hingegen78 die Intelligenz und Eigenaktivität digitaler

Medien und deren neue Umweltlichkeit, die zur Dezentrierung des menschlichen

Subjekts und der an ihm ausgerichteten Sinnkultur beitragen:

Die sinngeschichtliche Umwendungsbewegung, in der wir uns befinden, ist

heute insbesondere durch die Heraufkunft neuer Objektkulturen geprägt,

genauer: aktiver, selbsttätiger, um nicht zu sagen »intelligenter«, mehr und

mehr in unsere Umwelten versenkter, unsere Infrastrukturen informierender,

unsere Erfahrungs- und Seinshintergründe rechenintensiv prozessierender,

in neuenmikrotemporalen Regionen operierender, eben im eminenten Sinne

techno-logischer Objektkulturen, die nunmehr das Gesicht und die Logik der

Kybernetisierung auszeichnen. Es sinddiese technologischenObjektkulturen,

mit denen wir gekoppelt sind, die die Souveränität und Verfügungsmacht des

bedeutungsgebenden transzendentalen Subjekts endgültig aus den Angeln

heben.79

Hörl liefert mit seiner medienphilosophischen Lektüre der politischen Philoso-

phie Jean-Luc Nancys, der Technikphilosophie Heideggers und Simondons und

der Ökosophie und Kapitalismustheorie Félix Guattaris wichtige medienphiloso-

phische Impulse für das sich entwickelnde Forschungsfeld der Medienökologie und

für die Theoretisierung digitaler Kultur. Im Theoriekapitel zu Whitehead wird

dies vertiefend diskutiert.80

74 Erich Hörl, »Die technologische Bedingung. Zur Einführung«, in: Ders. (Hrsg.), Die technolo-

gische Bedingung. Beiträge zur Beschreibung der technischen Welt, Frankfurt a./M., 2011, S. 7–54,

Herv. i. O., S. 11.

75 Ebd., S. 11.

76 Vgl. Mersch, Posthermeneutik, 2010.

77 Vgl. Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 2004.

78 Vgl. Hörl, »Die technologische Bedingung. Zur Einführung«, 2011, S. 11 u. S. 16.

79 Ebd., S. 12.

80 Vgl. Kap. 6

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003 - am 13.02.2026, 14:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Medienphilosophie 39

Diese kurze Einführung zu zentralen Aspekten medienphilosophischen Den-

kens und die Darstellung ihrer Entwicklung anhand einiger wichtiger medienphi-

losophischer Positionen soll die Methodik dieser Arbeit situieren und konturieren.

Der nächste Abschnitt fokussiert noch einmal etwas spezifischer die Störung als

Bildphänomen und Theoriefigur innerhalb der Medientheorie.

1.3 Die ästhetische Dimension technischer Instabilität

Bei instabilen Bildformen handelt es sich nicht um rein technische Defekte, sondern

um ästhetische Effekte. Die leicht matschige Farbigkeit und flimmernde Unruhe von

elektronischen Fernseh- und Videobildern ist mehr als nur die »schlechte Quali-

tät« einer vom technischen Fortschritt vermeintlich überholten Bildtechnologie.

Solche instabilen Bildformen können zur ästhetischen Erfahrung einer haptischen

Wahrnehmung beitragen, in der Bilder nicht nur visuell gesehen, sondern auch

körperlich gespürt werden. Die sogenannten glitches digitaler Bilder sind kei-

ne technischen Störungen, sondern werden in der postdigitalen Kunstrichtung

des datamoshing zu ästhetischen Gestaltungsmitteln. Instabile Bildformen lassen

sich nicht auf eine rein technische Ebene reduzieren, vielmehr sind sie Anstoß

für nostalgische Retrotrends,81 Low-Budget-Ästhetiken82 oder Stile dokumenta-

rischer Authentizität.83 Dass das Technische als »rein« zu betrachten wäre, als

eine Ebene der kalten, instrumentellen, desillusionierenden Realität und Funk-

tionalität stellen instabile Bildformen in besonderer Weise in Frage. Sie bringen

vielmehr den Eigensinn des Technischen zum Ausdruck, die Momente des Zusam-

menbruchs, der Abweichung und Transformation, in denen sich Technik von den

Zielen und Zwecken löst, auf die hin sie entworfen wurde. Technik ist dann nicht

nur Gestaltungsmittel, sondern ein eigenständiger Akteur, der unvorhergesehe-

ne ästhetische Effekte erzeugen kann, die gerade dadurch für die künstlerische

Produktion interessant werden, weil sie sich der Intention und dem Gestaltungs-

willen des menschlichen Subjekts entziehen oder zumindest widersetzen.

In der Medienwissenschaft funktioniert die Störung als theoretische Reflexi-

onsfigur,84denn immer dann, wenn Medien nicht in gewohnter und erwarteter

81 Vgl. Dominik Schrey, Analoge Nostalgie in der digitalen Medienkultur, Berlin, 2017.

82 Vgl. Eric Schaefer, Bold! Daring! Shocking! True! A History of Exploitation Films 1919-1959, Dur-

ham, London, 2001; Lucas Hilderbrand, Inherent Vice. Bootleg Histories of Videotape and Copy-

right, Durham, London, 2009.

83 Vgl. Hito Steyerl, »Die dokumentarische Unschärferelation«, in: Dies., Die Farbe derWahrheit.

Dokumentarismen imKunstfeld,Wien, 2008, S. 7–17; Yvonne Spielmann, Video.Das reflexiveMe-

dium, Frankfurt a./M., 2005.

84 Alswichtigemedienwissenschaftliche Beiträge hierzu: Vgl. Friedrich Kittler, »Signal – Rausch

– Abstand«, in: Ders., Draculas Vermächtnis – Technische Schriften, Leipzig, 1993, S. 161–182;

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003 - am 13.02.2026, 14:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

