Europe and the Crusades:
Ideologies and Insight

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—



https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783856506785-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -



https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hagarener, Sarazenen, Mauren, Turken, Moabiter -
Wahrnehmung und Wertung der Araber und
Muslime in pipstlichen Dokumenten bis zum

12. Jahrhundert

Georg Gresser

Spitestens seit den Ereignissen des 11. September 2001 verdient das gewihlte
Thema aus verschiedenen Griinden unsere Aufmerksambkeit. Seit diesem Ereignis
hat sich die Forschung in groflem Mafle dem Fragenkomplex der Beziehungen
zwischen Islam und Christentum zugewandt.! Dabei besteht das grofite praktische
Problem unserer Zeit darin, unvereinbare und grofitenteils feindliche Denksyste-
me, Moral- und Glaubensvorstellungen nebeneinander zu stellen. Die westliche
Welt ist in den vergangenen rund 300 Jahren in ihrer Uberlegenheit auf diesen
Gebieten kaum herausgefordert worden. Aber das westliche Europa durchlebte
vor mehr als 1300 Jahren genau diese schmerzhafte Erfahrung. Und das ganze
Mittelalter hindurch lebte es mit einer mehr oder weniger stindigen Bedrohung
seiner Selbstzufriedenheit. Fiir die mittelalterliche Christenheit war die Existenz
des Islams das folgenschwerste Problem. Als praktisches Problem erforderte es Ta-
ten und ein Abwigen zwischen den Maglichkeiten: Kreuzzug, Bekehrung, Koexi-
stenz, Handelsbeziehungen. Als theologisches Problem verlangte es nach einer
Klirung des Geheimnisses seiner Existenz: Welche Rolle in der Geschichte hatte
die Vorsehung ihm zugedacht? Handelte es sich um ein Anzeichen fir die letzten
Tage oder lediglich um eine Stufe in der Entwicklung des Christentums? Um eine
Hiresie, ein Schisma oder eine neue Religion? Um Menschen- oder Teufelswerk?
Es war schwer, unter diesen Moglichkeiten eine Entscheidung zu treffen. Aber ehe
man sich entschied, musste man die Fakten kennen, und diese waren nicht leicht
in Erfahrung zu bringen, denn vor allem die geographische und die sprachliche
Barriere waren kaum zu tiberwinden.

Das Abendland verfiigte tiber keinen Zugang zu den Absichten und Motiven
des Islams. Und fur das Verstindnis gab es auch keine wirklichen Hilfen aus der
Antike. Intellektuell war die Position des Islams am ehesten mit der Position des
Judentums zu vergleichen. Sie hatten viele Grundsitze gemeinsam und duflerten
in vielerlei Hinsicht dieselben Einwinde gegen das Christentum. Aber den christ-

1 Vgl. zum Folgenden vor allem die Arbeiten von Rotter, Ekkehart 1979, Die Darstellung der
Araber in den lateinischen Quellen des friiheren Mittelalters vom ausgebenden sechsten bis zur Mitte
des achten Jabrbunderts, Frankfurt a.M.; ders. 1993, ,Die Sarazenenseuche oder Wie ein
Feindbild entsteht®, in: Die Welten des Islam. Neunundzwanzig Vorschlige, das Unvertrante zu
verstehen, Gernot Rotter, Hg., Frankfurt a.M., 52-59; Southern, Richard W. 1981, Das Islam-
bild des Mittelalters, Stuttgart et al.

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 GEORG GRESSER

lichen Denkern stand zur Beantwortung des jiidischen Falles eine verwirrende Fiil-
le von Material zur Verfugung, und die wirtschaftliche und soziale Unterlegenheit
der Juden bestirkte die Ansicht, dass ihr Fall mit Herablassung behandelt werden
konne. Nichts ist leichter, als die Argumente der gesellschaftlich Erfolglosen bei-
seite zu fegen, und wir kdnnen sehen, wie sich das in der traurigen Geschichte der
judischen Kontroverse im Mittelalter bestitigte.

Dieser Behandlung widersetzte der Islam sich aber vehement. Er war ungeheuer
erfolgreich. Der Islam hielt ebenso der Eroberung wie der Bekehrung stand, und
er weigerte sich, schwach zu werden.

Araber: Sarazenen oder Hagarenen?

Das Bibelwort aus Genesis 16,12 ist ,locus classicus” fur die frithe Bewertung der
Volker aus der dgyptischen Wiste: ,Er wird ein Mensch sein, wie ein Wildesel.
Seine Hand gegen alle, die Hinde aller gegen ihn.“? Rufen wir uns kurz die dazu
gehorende Geschichte ins Gedichtnis zuriick: Nachdem Sara ihrem Mann Abra-
ham keine Kinder geboren hat, iibergibt Sara ihre dgyptische Magd Hagar ihrem
Mann, um durch sie zu einem Sohn zu kommen. Als Hagar schwanger wird, lduft
sie ihrer Herrin davon. Doch ein Engel des Herrn bringt sie mit einer Prophezei-
hung zur Vernunft: ,,Geh zuriick zu deiner Herrin und ertrage ihre harte Behand-
lung! [...] Deine Nachkommen will ich so zahlreich machen, dass man sie nicht
zdhlen kann. [...] Du wirst einen Sohn gebidren und ihn Ismael® nennen; denn
der Herr hat auf dich gehort in deinem Leid.“4 Geraume Zeit spiter — die Bibel
beziffert den Zeitraum mit 14 Jahren - gebar Sara dann doch noch einen Sohn
namens Isaak.> Sara verlangte nun die Verstoflung des Ismaels und seiner Frau.
Nach altorientalischem Recht konnte eine kinderlose Frau ihrem Mann die Skla-
vin Uberlassen. Die Kinder der Sklavin galten dann als legitime Kinder des Ehe-
paares. Sollte spiter die Frau wider Erwarten noch eigene Kinder bekommen,
konnte der Vater die Kinder der Sklavin nach Ubergabe von Geschenken fort-
schicken, er musste die Sklavin dann aber freilassen. Abraham zogert, willigt aber
nach einer Weissagung durch Gott ein: ,Sei wegen des Knaben und deiner Magd
nicht verdrossen! Hor auf alles, was dir Sara sagt! Denn nach Isaak sollen deine
Nachkommen benannt werden. Aber auch den Sohn der Magd will ich zu einem
groflen Volk machen, weil auch er dein Nachkomme ist.“¢ Nach der Errettung der
Mutter und des Kindes nach ihrer VerstoSung aus dem Hause des Abraham wird

Gen 16,12; Anmerkung der Einheitsiibersetzung: ,Der Vers deutet den unbindigen Frei-
heitsdrang der Wiistenstimme an. Die arabischen Beduinen betrachten sich noch heute als
Nachkommen Ismaels.”

3 Ismael, hebr. Jischma’el = Gott erhort dich; arab. Isma’il.
4 Gen 16,91

5 Gen21,1-8.

6

Gen 21,12f.

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 231

abschlieflend berichtet: ,,Gott war mit dem Knaben. Er wuchs heran, lief$ sich in
der Wiiste nieder und wurde ein Bogenschiitze. Er lie§ sich in der Wiiste Paran”
nieder und seine Mutter nahm ihm eine Frau aus Agypten®.3

Zwar nimmt in der christlichen Symbolik Isaak Christus vorweg, und seine
Nachkommen die Kirche, und Ismael reprisentiert mit seiner Nachkommenschaft
die Juden. Aber das ist nur die allegorische Bedeutung der Ereignisse. Buchstib-
lich aber glaubt man, die wirklichen Nachkommen Ismaels seien die Araber und
in deren Folge die Sarazenen. Heute gehen moderne Bibelwissenschaftler davon
aus, dass es in der Tat seit dem Ende des 8. Jahrhunderts vor Christus eine proto-
beduinische Stimmekonfoderation der Ismaeliter gegeben hat. Diese verschiede-
nen Stimme siedelten in der Wiiste Nefud.

Woher kommt nun aber die in der Spitantike bei den Kirchenvitern auftau-
chende Gleichsetzung dieser Volker mit den Sarazenen? Die wenigen der tiber ihr
Leben bekannten Tatsachen rechtfertigen diese Gleichsetzung: Ismael steht au-
Berhalb des Bundes — genau wie die Sarazenen. Ismael wird in die Wiiste gejagt? —
die Sarazenen kommen aus der Wiiste. Ismael ist ein Bogenschiitze!® — die Sara-
zenen sind die besten Bogenschiitzen, vor allem zu Pferde und auf dem Kamel.
Ismael ist ein wilder Mensch, wie ein Wildesel, dessen Hand sich gegen jeder-
mann erhebt — kann man eine bessere Beschreibung der Sarazenen finden? Im
Lichte dieser Gleichsetzung mit den Kindern Ismaels kann der Charakter der Sa-
razenen schon frith eine scharfe Dichotomie zwischen den Christen und jenen
unberechenbaren Feinden kennzeichnen.

Die ersten Quellen, die eine solche Wertung vornehmen, sind schon Flavius Jo-
sephus und Eusebius von Caesarea. Aber flir den Westen wichtiger ist die Inter-
pretation beim Kirchenvater Hieronymus und ihm zunichst weitgehend folgend
dann Isidor von Sevilla und Beda Venerabilis.

Der bedeutendste Autor flir die Bewertung in vorislamischer Zeit ist der Kirchen-
vater Isidor von Sevilla (gest. 635). Wihrend er in seinem Genesis-Kommentar
noch die traditionelle Gleichsetzung Ismaels und seiner Nachkommen mit den
Juden aus ilteren Vorlagen Gibernimmt, findet man in seinem Hauptwerk, den
Etymologien, eine andere Deutung: Ismael filius Abrabam, a quo Ismacelitae, qui nunc
corrupto nomine Sarraceni, quasi a Sara, et Agareni, ab Agar.!!

Er macht sich Gedanken iber die Theorie, wonach der Name der Sarazenen
etwa von Sara abgeleitet werden kénne. Das ist natiirlich falsch, denn diese stam-
men doch von Hagar, miissen folglich als Hagarener, oft im Mittellateinischen

Paran = Pharan, das heutige Firan, eine Oase auf dem Stidsinai, ca. 40 km von der Kiiste

entfernt.
8 Gen 21,20f.
9 Gen 21,9-21.
10 Gen 21,20.

1 Isidor von Sevilla, ,Etymologia®, in: Patrologiae Latinae (PL) 82, Jacques-Paul Migne, Hg.,

Paris 1844-1855, 1862-1864, Liber IX, Kap. II 6, Sp. 329.

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 GEORG GRESSER

ohne die Aspiration als Agarener bezeichnet werden. Woher die Bezeichnung Sa-
razenen aber nun kommt, dazu bietet Isidor als mogliche Losungswege folgende
Erklirungen an: entweder ist es ein simples Versehen der biblisch Unkundigen
oder es hat etwas mit der Landesbezeichnung ,Syrien“ zu tun: Saraceni dicti, vel
quia ex Sara genitos se praedicent; vel, sicut gentiles aiunt, quod ex origine Syrorum sint,
quasi Syrigenae.)> Dann wird er aber sehr konkret und kommt zu dem Ergebnis,
dass sich die Sarazenen offenbar selbst zum Zwecke der Erhohung ihrer Position
als Nachfahren der Sara, also der Herrin, bezeichnet haben miissen, damit sie den
Makel der Geburt als Nachfahren der Hagar, also der Magd, abstreifen kdnnten:
Ipsi sunt et Ismaelitae, ut liber Geneseos docet, quod sint ex Ismacle. Ipsi cedar a filio Ismae-
lis. Ipsi Agareni ab Agar, qui, ut diximus, perverso nomine Saraceni vocantur, quia ex Sa-
ra se genitos gloriantur.’®> Wir erkennen also: Es liegt schon in der Bezeichnung
selbst ein dufferst kritischer Ton, der mit einer negativen Bewertung einhergeht. Es
kommt also nur auf den Standpunkt an: von einer korrekten Genealogie kann
hier ohnehin nicht die Rede sein. Fir polemische Zwecke kann man sich aber fiir
den einen oder den anderen Ausdruck entscheiden. Auch die Problematik der
Herleitung der Bezeichnung Agarener von Hagar muss dann nicht kollidieren mit
der historischen Tradition, die immer nur die Bezeichnung Sarazenen kannte. ,In
der jeweiligen Entscheidung fiir den Terminus Agareni darf man daher das wohl-
Uberlegte Bemiihen erkennen, die sonst allein als Saraceni bekannten Araber mit-
tels ihrer als nicht makellos empfundenen Abkunft negativ zu bestimmen und
ihnen fur die Zukunft generell [...] eine den christlichen Volkern unterlegene Po-
sition zuweisen zu wollen.“!4 Griechische Autoren haben in diesem Zusammen-
hang eine ganz andere Herleitung gefunden. Sie konstruieren hier ein Wortspiel:
tes Sarras xenous, id est a Sarra vacuous, womit sie den Worten Hagars folgen: Sarra
vacuam me dimisit. Diese Erklarung ist den Lateinern freilich nicht zuginglich.!

Sarazenen: Heiden oder Goizendiener?

Der frihmittelalterliche Kirchenvater Beda hat in England gelebt und stirbt im
Jahre 735. Seine Aussagen zu unserem Thema sind ohne Zweifel die wichtigsten
fur das Bild des Islams im gesamten Mittelalter.!® Seine Autoritit in Fragen der
Bibelexegese und der Geschichte wird niemals in Zweifel gezogen; zudem errei-
chen seine Werke eine enorme Verbreitung und Rezeption. Beda lebt zu einer
Zeit, als das Problem zum ersten Male auch in der Realitit des europaischen Men-
schen einen bedeutenden Platz einnimmt. Noch bevor Beda stirbt, haben die Sa-

12 Bbd. Liber X, Kap. II 57, PL 82, Sp. 333.

13 Ebd.

14" Rotter 1979, 32.

15 Johannes Damascenus, ,De Haeresibus®, in: Patrologia Graeca (PG) 94, Jacques-Paul Migne,
Hg., Athen 1989 [Faks. der 1. Aufl., Paris 1860], Sp. 675-779, hier Sp. 763.

16 Zum Folgenden vgl. Southern 1981, 18f.

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 233

razenen bereits die Grenze ihrer nach Westen gerichteten Expansion erreicht. Be-
da sieht in ihnen Ungldubige von grofler Wildheit. Aber in seiner Historia, einer
ausfithrlichen Kirchengeschichte, widmet er ihnen doch nur einen bescheidenen
Platz: Er erwihnt lediglich, dass sie firr ihre Verwiistungen die einzig denkbare
und gebithrende Strafe in der Schlacht von Poitiers erhalten hitten.

Wesentlich gesprichiger ist Beda aber in seinen Bibelkommentaren. Zunichst
beschreibt er den Lebensraum: Faran nunc oppidum trans Arabiam iunctum Sarrace-
nis qui in solitudine uagi errant. [...] In deserto autem Faran scriptura commemorat habi-
tasse Ismabelem unde et Ismabelitae qui nunc Sarraceni.\’

Alle Quellen sind sich dariiber einig, dass die Araber in der Wiiste leben. Dabei
sind sie ein Nomadenvolk, das rastlos in der Wiiste umherzieht. Hinzu kommt,
dass sie allen Volkern, die am Rande der Wiiste leben, stindig zur Gefahr werden.
Wir erinnern uns wieder an das Wort aus Genesis 16,12. Beda spricht sogar von
einer Sarazenen-Wiiste: in seiner Beschreibung der Sinai-Halbinsel im Genesis-
Kommentar ist von Sarracenorum heremum'® die Rede. Wiiste und Sarazenen bil-
den gewissermaflen eine abhingige Einheit, die wieder Umkehrschliisse erlaubt.
Es ist nicht noétig, Sarazenen in der Wiiste anzutreffen, um sie dort zu vermuten.
In einigen Quellen ist bei Ortsbeschreibungen mit Wiistencharakter schnell ein-
mal ein #uter Saracenos eingeflochten, ohne dass der Autor genau wiisste, ob dort
wirklich welche leben.

Doch wie sieht es mit dem religiésen Bekenntnis der Araber bzw. Sarazenen
aus? In der Gleichsetzung mit den Ismaliten stehen sie freilich aulerhalb des
Bundes, aber welche Gotter verehren sie denn nun?

Beda schlachtet auch hier zunichst einmal eine Bibelstelle aus, die einschligig
ist: ,Als aber Gott, der mich schon im Mutterleib auserwihlt und durch seine
Gnade berufen hat, mir in seiner Giite seinen Sohn offenbarte, damit ich ihn un-
ter den Heiden verkiindige, da zog ich keinen Menschen zu Rate; ich ging auch
nicht sogleich nach Jerusalem hinauf zu denen, die vor mir Apostel waren, son-
dermn zog nach Arabien und kehrte dann wieder nach Damaskus zuriick.“® In
Arabien leben also nur Heiden und offenbar lohnt sich eine lingere Beschifti-
gung mit diesen nicht. Beda schliefit hier in seinem Kommentar der Apostelge-
schichte auch direkt an, wenn er feststellt, dass der Evangelist Lukas ganz bewusst
Judida, Galilda und Samarien als Missionsgebiete des Paulus nennt und Arabien
ausldsst: /[...] primo abiisse in Arabiam, et iterum reversum esse Damascum [...] Idcirco
antem Lucas Arabiam pratermittere videtur, quod 1bi minime praedicaverit?° Beda geht
noch einen Schritt weiter, wenn er konstatiert, dass die Araber nicht nur Heiden

17" Beda Venerabilis, Opera exegetica, Teil 2, D. Hurst, Hg., (Corpus Christianorum, Series La-

tina 119), Turnhout 1962, 278 (Nomina locorum).

Beda Venerabilis, Opera exegetica, Teil 1, C. W. Jones, Hg., (Corpus Christianorum, Series
Latina 118A), Turnhout 1967, 232 (In Genesim IV, 20).

19 Gal 1,15-17.

20 Beda, ,Super acta apostolorum®, Kap. 9, PL 92, Sp. 964.

18

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 GEORG GRESSER

sondern sogar Hiretiker sind, die an die Sterblichkeit der Seele glauben: Arabici,
qui animam simul cum corpore mori putant.*' Bei der Betrachtung der pépstlichen
Quellen werden wir noch sehen, dass man in Rom im 7. Jahrhundert noch von
einer gianzlich anderen Situation in diesem Gebiet ausgeht.

Schon der griechische Kirchenvater Eusebius von Caesarea und ihm folgend Hie-
ronymus berichten, dass die Araber im Nordosten der Sinai-Halbinsel einen
Stein-Kult ausiiben und die Venus verehren.?2 Der anonyme Pilger aus Piacenza
berichtet im 6. Jahrhundert von einer angeblich von ihm selbst beobachteten Ze-
remonie, wo ein zunichst aus schneeweiflem Marmor bestehendes Steinidol nach
einer kultischen Handlung durch einen Priester (sacerdos ipsorum) bei Neumond
sich vollkommen schwarz verfirbt habe.?

Besonders der Hinweis auf die Venusverehrung hat Beda und seine Leser dann
zu einer folgenschweren Kombination gefithrt: denn die Venus ist — nach antiker
und uns durch den ,Naturwissenschaftler Plinius vermittelten Lehre — die Licht-
bringerin, oder nach dem lateinischen Original, eben Luzifer. Entweder durch ein
bildungsmifiiges Defizit oder einen gezielt provozierten Irrtum wurden so die Sa-
razenen schliefllich zu Teufelsanbetern.?* Durch seine Bibelexegese gelangt Beda
zu einer folgenschweren Erklirung, die sich noch lange in der exegetischen Litera-
tur halten wird. In seiner Erlduterung der Apostelgeschichte kommentiert er die
Rede des Stephanus vor dem Hohen Rat: ,Und sie fertigten in jenen Tagen das
Standbild eines Kalbes an, brachten dem Gotzen Opfer dar und freuten sich Giber
das Werk ihrer Hinde. Da wandte sich Gott ab und tberlief} sie dem Sternenkult,
wie es im Buch der Propheten heifdt: Habt ihr mir etwa Schlachtopfer und Gaben
dargebracht wihrend der vierzig Jahre in der Wiiste, ihr vom Haus Israel? Das
Zelt des Moloch und den Stern des Gottes Romfa habt ihr herumgetragen, die
Bilder, die ihr gemacht habt, um sie anzubeten.“?> Wer oder was ist nun Romfa?
Beda erklart: Dimisistis (inquit) Deum verum et vivum, et sidus Remphan, id est, facturae
vestrae, vobis pro Deo suscepistis. Significat antem Luciferum, cujus cultui Sarracenorum

21 Beda, ,,Quastiones super Leviticum®, Kap. 11, PL 93, Sp. 391.

22 Hieronymus, ,Vita des heiligen Einsiedlers Hilarion®, in: Des heiligen Kirchenvaters Eusebius
Hieronymus ausgewdblte Schrifien, Bd. 1, Ludwig Schade, Ubers., (Bibliothek der Kirchenvi-
ter 15), Kempten / Miinchen 1914, Kap. 25, 53f.: ,Es war gerade der Tag, an welchem eine
alljahrlich stattfindende Feier die ganze Stadt [Elusa] im Tempel der Venus zusammenge-
fithrt hatte. Die Bewohner verehrten sie als Morgenstern, dessen Kult die Sarazenen erge-
ben sind.“ (Pseudo-) Gordianus bringt in seiner ,Vita und Passio des hl. Placidus®, Kap. 61,
den Hinweis, dass der Sarazenenfiirst Abdallah den Kult des Lucifer auszubreiten suchte,
um das Christentum auszurotten (in: Acta Sanctorum (AASS), Octobris III, Constantinus
Suyskenus et al., Hg., Cambridge 2002 [Antwerpen 1770], 114-138).

23 Antonini Placentini, ,Itinerarium®, in: Itineraria et alia geographica, P. Geyer et al., Hg.,
(Corpus Christianorum, Series Latina 175), Turnhout 1965, 127-174, hier Kap. 38, 2ff.,
148.

24

Beda, ,Expositio super Acta Apostolorum®, Kap. 9, PL 92, Sp. 964: Rex Areta, qui interpre-
tatur descensio, diabolus intelligitur. — Aretas war der Name des Araberkonigs.
2> Apg 7414

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 235

gens ob honorem Veneris erat mancipata.?® Damit ist allerdings noch nicht gesagt, dass
Beda bei dem Begriff Luzifer an den Teufel nach christlichem Verstindnis denkt.
Was lesen wir bei Plinius: ,Unterhalb der Sonne wandelt ein sehr grofler Stern,
namens Venus, mit abwechselndem Lauf und in den Beinamen mit Sonne und
Mond wetteifernd. Erscheint sie frither (als die Sonne) und vor Tagesanbruch, so
heifdt sie Lucifer (Lichtbringer), weil sie wie eine zweite Sonne den Tag frither
bringt; leuchtet sie aber nach Sonnenuntergang, so heifit sie Vesper (Abendstern),
weil sie den Tag verlingert und an die Stelle des Mondes tritt.“?” Aber man darf
nicht vergessen, dass Luzifer eben auch schon seit den frithen Kirchenvitern als
Bezeichnung fiir den Teufel bekannt ist. Nach dem Propheten Jesaja gibt es im
Spottlied tiber den Konig von Babel einen hier einzureihenden Vers: ,,Ach du bist
vom Himmel gefallen, du strahlender Sohn der Morgenrote.“?® Ein Bibelkenner
wie Beda kommt freilich sofort auf ein Wort beim Evangelisten Lukas: ,,Da sagte
er [Jesus] zu ihnen: Ich sah den Satan wie einen Blitz vom Himmel fallen.“?° Die
Kombination beider Verse ergibt dann die entsprechende Interpretation. Fir Beda
sind die Sarazenen auch ohne diese explizite Interpretation ohnehin Heiden, da
sie als Verehrer von Romfa oder Venus eben sowieso Goétzendiener sind. Und
Gotzendienst ist auch eine Form der Teufelsanbetung. Hier hat Beda eine Saat
ausgesit, die spiter ihre Friichte tragen sollte: Bei den meisten Lesern in spéterer
Zeit Uberwiegt eindeutig die Nennung Luzifers im Sinne von ,Teufel” und - ge-
stiitzt auf das Zeugnis des groflen Beda, und so auf8erhalb jeder Kritik — damit ein
hervorragendes Argument, die Sarazenen auch in der jeweiligen Gegenwart als
Teufelsanbeter abzuqualifizieren. Wenn nun die Muslime besonders den Freitag,
also den dies veneris verehren, dann ist der Beweis fiir ihren Gotzendienst schon
erbracht. Es soll in diesem Zusammenhang auch nicht unerwihnt bleiben, dass in
vorislamischer Zeit in Arabien durchaus einige Heiligtiimer bereits verehrt worden
sind, deren Ursprung auf den Propheten Abraham, Hagar und Ismael als deren
monotheistische Stifter zuriickgehen, weshalb sie Mohammed auch aus Pietit ge-
gen diese drei beibehalten hat, freilich aus ihren heidnischen Zusammenhingen
gelost: darunter sind zudem die drei Biume in Nachla 6stlich von Mekka, wo al-
Uzza, also der Planet Venus, von den Quraisch verehrt werden.30 Und der grofie

26 Beda, ,Expositio in Acta Apostolorum®, Kap. 7, PL 92, Sp. 959. Diese Interpretation
stammt sicher nicht von Hieronymus, wie man aus dessen Auslegung dieser Stelle leicht
ersehen kann (Hieronymus, Hebraicae quaestiones in libro Geneseos. Liber interpretationis hebrai-
corum nominum. Commentarioli in psalmos. Commentarius in Ecclesiasten, P. de Lagarde, G.
Morin, und M. Adriaen, Hg., (Corpus Christianorum, Series Latina 72), Turnhout 1959,
148). Ob diese Auslegung von Beda selbst kommt, oder ob er sie bei einem anderen Autor
bezogen hat, kann nicht nachgewiesen werden.

27 Plinius Secundus d. A., Naturkunde, Nat. hist. II, 6; hier in der dt. Ubersetzung nach Rode-
rich Kénig, Miinchen 1974, 35.

28 Jes 14,12.

29 1k 10,18.

30 Vgl. dazu jetzt auch Kassimova, Aigul 2006, Die Bekehrung des Sarazenen: Untersuchungen
zum Bild des Islam in den mittelenglischen Romanzen, Diss., Bonn, 115 mit den Einzelnachwei-

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 GEORG GRESSER

Kirchenvater Johannes Damascenus, christlicher Bischof in arabischen Diensten,
setzt den schwarzen Stein der Kaaba mit der Venus in Beziehung. Damit schlieft
sich der Kreis: Jede einzelne der drei Stationen, nimlich Stein-, Venus und Luzi-
ferverehrung, trigt den Sarazenen von christlicher Warte aus unweigerlich die Kri-
tik der Ungldubigen, der Gotzendiener, ein.

Muslime: ,,Feinde des Kreuzes“ und Monotheisten?

Genau auf die bis hierher beschriebene Linie schwenkt von Anfang an auch das
Papsttum ein. Es gibt keine von der Position der Kirchenviter abweichende Hal-
tung oder Wertung der Araber bzw. Sarazenen in Rom.

Der fritheste Beleg fir den Namen Sarraceni in einem pipstlichen Schriftstiick
tiberhaupt scheint eine Bezeichnung bei Leo I. zu sein. Er nennt einen ,Bischof
der Sarazenen Johannes“3! Altere Literatur geht noch davon aus, dass Gregor I. in
Arabien eine intakte kirchliche Struktur angenommen habe.3? Viel hat sich verin-
dert, als Martin 1. (649-655) auf der cathedra Petri sitzt. Die groflen kriegerischen
Auseinandersetzungen des byzantinischen Reiches mit den Sarazenen sind in vol-
lem Gange. Papst Martin I, der in entscheidender Weise in den Monotheleten-
Streit eingreift und die berithmte Lateransynode von 64933 abhilt, wird 653 nach
Byzanz verschleppt und stirbt an den Folgen seiner Misshandlungen am 16. Sep-
tember 655 auf der Krim. Im Zuge seiner Verteidigung erwihnt er in einem Brief
an seinen Freund Theodor, einen Ménch im Spoudaios-Kloster zu Jerusalem,
zweimal die Sarazenen: De falsis autem accusationibus, quas noviter haeretici faciunt,

sen. Nach Johannes Damascenus hat die Kaaba in Mekka ebenfalls etwas mit der Venus zu
tun. Rotter 1979, 27: ,Damit schliefit sich in iberzeugender Weise der Kreis, [...] Jede ein-
zelne der drei Stationen, nimlich Stein-, Venus- und Luziferverehrung, trigt den Sarazenen
von christlicher Warte aus unweigerlich Kritik ein.”
31 Leo I, ,De Eutychiana haeresi et historia“, PL 55, Sp. 1277: Legitur enim in Euthymii Vita
Stephanum Famniae et Joannem Sarracenorum episcopos, qui Chalcedonensi aderant synodo, fidei
decreto edito, celerrime abscedentes, illud Euthymio detulisse, putantes iam absolutam synodum.
Rotter 1979, 23f. Zumindest legt ein Brief des Papstes an einen episcopum Arabiae dies na-
he: Gregorii I papae Registrum epistolarnm VIII-XIV, Paul Ewald und Ludo M. Hartmann,
Hg., (Monumenta Germaniae Historica, Epp. 2), Hannover 1892-1899, 281 (XI, 20). Al-
lerdings ist dieses Quellenzeugnis aufgrund der Uberlieferungsumstinde nicht sehr belast-
bar. Der Brief aus dem Codex Parisiensis 2278 stammt aus dem 9. Jahrhundert und hat
Korrekturen einer Hand des 11. Jahrhunderts, die den Ortsnamen ,,Arabiae“ zu ,Raven-
nae“ verandert haben. Vgl. auch Jaffé, Philipp, Hg. 1885-1888, Regesta pontificum Romano-
rum, 2. korr. Aufl. besorgt von S. Loewenfeld (JL), F. Kaltenbrunner (JK) und P. Ewald
(JE), Leipzig, hier JK 1809. Der angesprochene Bischof Marinianus ist in Ravenna fiir diese
Zeit nachweisbar.
Die Akten dieser Synode liegen im Druck vor. Darin finden sich auch zwei Stellen in de-
nen auf die Sarazenen eingegangen wird, einmal in bewusster Unterscheidung von den
Persern: Riedinger, Rudolf, Hg. 1984, Concilium Lateranense a. 649 celebratum, (Acta Conci-
liorum Oecumenicorum 2,1), Berlin, 172f.: [...] a tyrannica potestate et Persarum ferocitate nec
non Saracenorum temeritale.

32

33

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 237

abiicientes veritatem Christi Dei, qualem omnino poterunt hominibus veritatem loqui, qui
Dei veritati resistunt? Tibi igitur reddo rationem, dilectissime frater, per eum qui indicaturus
est mundum istum per ignem, qui et reddet unicuique secundum opus suum. Ego aliguando
ad Sarracenos nec litteras misi, nec quem dicunt tomum qualiter credere debeant, ant pecu-
nias unquam transmisi, exceptis duntaxat quibusdam illuc venientibus servis Dei causa
eleemosynae, quibus et modicum quid pracbuimus minime ad Sarracenos transmissum.>*
Im Zusammenhang mit seinem Hochverratsprozess scheint es Martin notwendig,
sich gegen den Vorwurf der Konspiration mit dem Feind im Osten verteidigen zu
miissen. Problematisch mutet lediglich der Hinweis an, dass er den Sarazenen
auch kein Buch (tomus) beziiglich ihrer Glaubensunterweisung gesandt habe. Im-
merhin geht der Papst auch davon aus, dass diese Menschen mindestens Heiden,
wenn nicht vielleicht sogar Haretiker sind. Fiir unser Thema ist hier nur wichtig,
dass Martin in anderen Briefen, die mit dem Monotheletenstreit in Zusammen-
hang stehen, rege Korrespondenz mit Bischofen bzw. anderen kirchlichen Wiir-
dentrigern unterhilt, die in Arabien agieren. Zu diesem Zeitpunkt existiert also
eine kirchliche Struktur im Gebiet der Sarazenen und bt auch Funktionen aus.?
In frinkischer Zeit werden aber die Probleme mit den Sarazenen auch im latei-
nischen Westen zunehmend uniibersehbar. Die Expansion dieser Volker erreicht
die christlichen Gebiete: der gesamte Nahe Osten, die nordafrikanische Kiiste und
Spanien werden in kiirzester Zeit erobert und es stellt sich fir den Papst die Frage,
ob denn die dort lebenden Christen auch geniigend Widerstand leisten. Zweifel-
los haben die politischen Umstinde die Expansion sehr begtinstigt. Der zermiir-
bende Kampf zwischen Byzanz und dem Perserreich hat beide Gegner ausbluten
lassen. Die Krifte reichen zur Verteidigung Afrikas nicht mehr aus und die Vol-
kerwanderung hat die verbliebenen Strukturen beseitigt. Dass Christen sich vom
Einmarsch der Sarazenen eine Verbesserung ihrer Situation oder gar ,Linderung®
versprochen haben, lasst sich nirgendwo nachweisen und spricht den Zeugnissen
vor allem aus koptischen Quellen Hohn.3* Doch welche Griinde kann es dafiir
geben, dass Gott diese Heimsuchung zulisst? Bereits in ganz frithen Quellen aus
dem Nahen Osten wird von christlicher Seite aus konstatiert, dass diese expansi-
ven Krifte, die gegen alle und jeden immer gewinnen, nur von Gott gesandt sein
konnen, um die Siinden der Menschen zu bestrafen. Das Erscheinen des Islams
wird als voriibergehende Priifung angesehen, die es mit strengeren Bufliibungen
und tberzeugendem Glaubenszeugnis zu bestehen gilt.3” Bei Beda klingt das so,

34 Martin 1., Epistola 14, PL 87, Sp. 199; vgl. Hoyland, Robert G. 1997, Seeing Islam as others
saw it: A survey and evaluation of Christian, Jewish and Zoroastrian writings on early Islam, (Stu-
dies in late antiquity an early Islam 13), Princeton (New Jersey), 76f.

35 Martin 1., Epistolae 5ff., PL 87, Sp. 154-168 an Bischof Johannes von Philadelphia = Am-
man (JK 2064), an Bischof Theodor von Esbuntiorum (JK 2065) und an Bischof Antonius
von Bacathorum (JK 2066).

36 Dies gegen die Meinung bei Rotter 1979, 36, der ein solches Szenario unterstellt.

37 So ausdriicklich im Brief des Bonifatius an Konig Aethelbald von Mercien (746-747), Brief
73, hrsg. von Rau, Reinhold 1968, Briefe des Bonifatius: Willibalds Leben des Bonifatius, (Frei-

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 GEORG GRESSER

als ob die Invasion der Araber eine neue biblische Plage sei: er spricht von der Sa-
razenenpest.3® Um so negativer fillt die Bewertung derjenigen aus, die sich dem
Kampf gegen die Muslime nicht stellen und statt dessen im restlichen Europa
nach neuen kirchlichen Betitigungsfeldern Ausschau halten. Papst Gregor II. (715-
731) macht dies in Briefen an Kleriker aus Afrika sehr deutlich: ,Afrikaner, die
sich allenthalben zu kirchlichen Weihen herandringen, soll er auf keinen Fall an-
nehmen, weil einige von diesen schon ofters als Manichéer, andere als wiederge-
taufte iberfihrt worden sind.“3° Es handelt sich bei diesem Passus um eine For-
mel aus dem Liber Dinrnus, die seit dem 5. Jahrhundert bis in die Zeit Nikolaus II.
in papstlichen Urkunden in Gebrauch ist. Vor Manichdern und Donatisten zu
warnen, macht freilich hier bei Gregor II. wenig Sinn, doch ist die Verwendung
eindeutig in den Zusammenhang mit in Italien in groferer Zahl eintreffenden
Fluchtlichen aus Nordafrika zu erkliren.40

Es ist vor allem Papst Leo IV. (847-855), der sich dezidiert zum Sarazenenpro-
blem iuflert. Das verwundert auch nicht, hat er doch selbst in seinem Pontifikat
mit den Sarazenen zu kimpfen. Der frither doch recht weit entfernte Krieg hat
jetzt auch Italien erfasst. Die nach ihm benannte Leostadt darf als ein Befesti-
gungswerk gegen Angreifer der Urbs gesehen werden. 849 erringt er mit stiditalie-
nischer Hilfe einen Sieg bei Ostia. Noch tief sitzt der Schock tiber die Attacke der
Muslime auf Rom im Jahre 846 unter Papst Sergius II.: ,Im Monat August kamen
die Sarrazenen und Mauren auf dem Tiber nach Rom, verwiisteten die Kirche des
hl. Petrus, des Apostelfiursten. Mit dem Altar tiber dem Grab des Apostelfiirsten
nahmen sie den ganzen Schmuck und Schatz fort und besetzten einen stark befe-
stigten Berg hundert Meilen von der Stadt. Einige der Herzoge Lothars griffen
dieselben ziemlich ungescheut an und wurden vernichtet; ein Teil der Feinde aber
wurde, als er in die Kirche des hl. Apostels Paulus drang, von der Landbevolke-
rung vollig iberwiltigt und niedergemacht.“4! Doch die Feinde ereilt bald die

herr vom Stein Gedichtnisausgabe 4b), Darmstadt, 220f.: ,Wie das bei andern Volkern
Spaniens und der Provence sowie bei den Burgundern der Fall gewesen ist, die sich von
Gott abwandten und in Hurerei lebten, bis der allmichtige Richter Strafen zur Bufle fiir
solche Verbrechen durch die Unkenntnis des Gesetzes Gottes und durch die Sarazenen
kommen und wiiten lief3.“

38 Beda, Bede’s Ecclesiastical History of the English People, Bertram Colgrave und R. A. B. My-
nors, Hg., (Oxford Medieval Texts), Oxford 1969, 556, V. 23: Sarracenorum lues — vgl. zu
dieser Problematik die sehr einseitige, in ihrer Literaturauswahl begrenzte, nicht an den
Originalquellen arbeitende und pro-muslimische Arbeit von Kassimova 2006, 65ff. u. o.

39 Brief Gregors II. an Bonifatius vom 1. Dezember 722, Rau 1968, 68f.; ebd. Anm. 1: ,Die
Afri sind die Bewohner der nordafrikanischen Gebiete, die vor den Arabern geflohen wa-
ren; das Exarchat Karthago, der letzte Rest romischer Herrschaft, wurde 697 erobert.”

40 Vgl. hierzu Hettinger, Anette 1993, Die Bezichungen des Papsttums zu Afrika von der Mitte des

11. bis zum Ende des 12. Jahrhunderts, (Beihefte zum Archiv fur Kulturgeschichte 36), Koln /

Weimar / Wien, 122-142, insbes. 136f., mit allen Belegen fiir die Formel Afros passim und

die entsprechenden arabischen Quellen zu dieser Fluchtbewegung.

»Annales Bertiniani“ zu 846, in: Quellen zur karolingischen Reichsgeschichte, Teil 2, Reinhold

Rau, Hg., (Freiherr vom Stein Gedichtnisausgabe 6,2), Darmstadt 1958, 11-287, hier 68f.

41

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 239

Strafe: ,Als die Sarrazenen mit ihren Schiffen, die sie mit der Masse der aus der
Kirche des hl. Apostels Petrus geraubten Schitze beladen hatten, den Riickweg an-
traten, erhob sich plotzlich, als sie auf der Fahrt Gott und unseren Herrn Jesus
Christus sowie seine Apostel mit verpestetem Munde ldsterten, ein unausweichli-
cher Wirbelwind, dass die Schiffe aneinanderprallten und alle untergingen; einiges
aber von den Schitzen wurde in den Taschen der Toten, die das Meer ans Land
warf, gefunden und zum Grab des hl. Apostels Petrus zuriickgebracht.“4?

Die Reaktion des Papstes Leo auf diese Ereignisse ist aber nicht nur eine militi-
rische Aktion, sondern eine ganz neue Dimension des Krieges. Leo IV. verspricht
den Kimpfern, die gegen die Muslime zu Felde zogen, mehr als nur Geld und
Reichtiimer, wie es fiir angeworbene Soldner iiblich ist. Leo verspricht noch viel
mehr: er verspricht den Kimpfenden auch Schitze im Himmelreich: ,Wir hoffen
instindig, dass keiner von Euch im Kampf erschlagen wird, aber wir wiinschen,
dass jeder weifd, dass ihm das Konigreich des Himmels als Belohnung gegeben
werden soll, wenn er denn in diesem Krieg sterben sollte. Denn der Allmichtige
weifd, dass sie thr Leben gaben im Kampf fur die Wahrheit und den Glauben, fur
die Verteidigung ihres Landes und fiir die Verteidigung der Christenheit.“#3 Es soll
nicht der Anschein erweckt werden, dass Leo IV. hier volliges Neuland betritt. Sei-
ne Vorginger Gregor III. , Stefan II. und Paul I. haben dhnliche Formulierungen
gewihlt, um die Franken im Kampf gegen die Langobarden zu motivieren. Nach
Leo IV. ist es dann vor allem Papst Johannes VIII. (872-882), der den Erlass der
Stinden fiir Bekdmpfer von Sarazenen und anderen Heiden publiziert.** Johannes
VIIL. ist in der Wortwahl insgesamt recht erfinderisch. Nur in seinen Briefen finden
sich Ausdriicke wie ,Jdumier” oder Formulierungen wie Agarenis, qui sunt filii forni-
cationis, ist von pyratis Arabibus oder den Taten latrunculorum Agarenorum die Rede.
Die Schriftstiicke beider Pipste werden spiter auch in die Dekretalen-Sammlungen

Nach dem Liber Pontificalis und anderen Quellen waren 11 000 Sarazenen am Montag,
dem 23. August bei Ostia mit 73 Schiffen und 500 Pferden gelandet; vgl. Bohmer, J. E.,
Hg. 1999, Regesta Imperii I 4: Papstregesten 800-911, Teil 2,1: 844-858, bearb. von Klaus Her-
bers, Kéln / Weimar / Wien, Nr. 59. Zum Jahre 838 wird von einem Uberfall der Saraze-
nen auf Marseille berichtet; auch dort nahmen die Feinde die Schitze der christlichen Kir-
chen mit.

42 Annales Bertiniani®, 70f. zu 847.

43 Leo IV, Brief Leos an die Franken von 853, PL 115, Sp. 656.

44 Johannes VIIL., PL 126, Sp. 816: Rescribit de indulgentia eorum qui contra paganos pugnantes
occubuerant. Weitere Belegstellen: Epistolae Karolini aevi (V), Erich Caspar et al., Hg., (Mo-
numenta Germaniae Historica, Epp. 7), Hannover 1912-1928, Nr. 1, 7, 8, 22, 31, 34, 37, 51,
52, 61, 214, 230, 245, 273, 305 u. 6. Bei Johannes fillt dabei eine hiufige Verwendung der
Adjektive nefas, incredulis, inpius auf, sowie die Betonung, die Sarazenen seien eben nur fifii
ancillae. — Ado von Vienne (800-875) beschreibt den Wechsel der Bezeichnungen aus bibli-
scher Sicht als eine Entwicklung, wenn er sagt (PL 123, Sp. 33): Abraham annorum octoginta
sex genuit Ismael, a quo Ismaelitae, qui postea Agareni, ad ultimum Saraceni sunt dicti. So hatten
es Hieronymus, Isidor und Beda sicher nicht verstanden.

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 GEORG GRESSER

eingehen.® Im letzten Drittel des 9. Jahrhunderts werden immer wieder Nachrich-
ten iiber die Sarazenen und ihre Ubergriffe, vor allem in Siiditalien, auch in Rom
bekannt und tauchen sporadisch in papstlichen Dokumenten auf, die einen be-
schleunigten Eintritt ins Paradies fiir die christlichen Krieger in Aussicht stellen.*
Doch der zunichst noch recht moderate Ton, in dem diese Schreiben gehalten
sind, verschirft sich in der nichsten Zeit zusehends. Bereits Papst Benedikt IV.
(900-903) bezeichnet die Muslime als ipsa nefandissima gente Saracenorum.*” Diese
Redewendung findet man dann auch bei seinem Nachfolger Sergius II1. (904-911)
in einer Urkunde fiir das von Sarazenen heimgesuchte Silva Candida.*® In der Zeit
Papst Johannes X. (914-928) sind einige Dokumente im Zusammenhang mit dem
Kampf gegen die Sarazenen nach der Zerstorung des Klosters Montecassino und
den kriegerischen Auseinandersetzungen 914/15 zu nennen, die in die Schlacht am
Garigliano miinden. Bedeutsam fiir unser Thema ist hier die Bemerkung des Pap-
stes in einer Urkunde fuir den Kolner Erzbischof Hermann I. vom Herbst des Jah-
res 915, wonach die Apostelfiirsten Petrus und Paulus selbst in das Schlachtgesche-
hen eingegriffen hitten und nur durch ihre Hilfe der Sieg tiber die Sarazenen ge-

45 Decretum Gratiani, 23 q. 8 c. 9 und q. 5 c. 46, beide Nikolaus I. zugeschrieben (,Nicolai L.
papae epistolae“, Ernst Perels, Hg., in: Monumenta Germaniae Historica, Epp. 6, Berlin 1902-
25, 257-690). Zur Diskussion um die Einrichtung eines Kreuzzugsablasses vgl. Gilchrist,
John 1988, ,The Papacy and War against the ,Saracens, 795-1216%, The International History
Review 10,2, 174-197, hier 181f.; Chevedden, Paul E. 2005, ,,Canon 2 of the Council of
Clermont (1095) and the Crusade Indulgence®, Annuarium Historiae Conciliorum 37, 253-
322, passim. Fiir unsere Fragestellung ist diese Diskussion wenig ergiebig; die negative Be-
wertung des Heiden, des Hiretikers, Schismatikers ist stets prisent. Dass die Sarazenen
(oder andere Bezeichnungen fiir die Muslime s. u.) einer oder gar mehrerer dieser Katago-
rien angehdrten, war niemals strittig.

46 Hadrian II. (867-872), Brief 4, PL 122, Sp. 1263 an Konig Ludwig: De victoriis Ludovici im-
peratoris adversus Saracenos, cujus interim et Lotharii fratris quae sunt, tangi vetat (JE 2895; Epi-
stolae Karolini aevi (IV), Ernst Diimmler et al.,, Hg., (Monumenta Germaniae Historica,
Epp. 6), Hannover 1902-1925, 703f.); Brief 20, PL 122, Sp. 1291C: ,Ad proceres regni Ca-
roli calvi® von 869: fines nostros infestatio propemodum Sarracenorum invaderet; Brief 24, Sp.
1298C: ,,Ad Carolum calvum regem® von 870: Sed illi contra hostes Christiani nominis dimi-
canti, pro liberatione populi Dei multis laboribus insistenti, et bella Domini praeliando, Sarraceno-
rum multitudinem superanti, ut pax fieret, cedere noluisti; Brief 25, Sp. 1300B: ,,Ad episcopos in
regno Caroli constitutos® von 870: Praefatus siquidem imperator, terrena regna non ambiens, pro
liberatione populi Dei multis laboribus fatigatus, triumphales in Sarracenorum cervices potius manus,
quam in eum regnum suum tollentem extendit. Ebd. 16, 21, 22 u. 24.

47 Benedikt IV., PL 131, Sp 44 (=Zimmermann, Harald, Hg. 1984-1989, Papsturkunden 896-

1046, 3 Bde., Wien, Nr. 12): Sanctitati seu omnium Christianorum religiositatibus notum esse vo-

lumus, quia iste praesens Malagenus venerabilis episcopus Hierosolymitanae Ecclesiae, una cum suis

Sfidelibus a Saracenorum gentibus a sua Ecclesia depraedatus est, et etiam quidam de suis hominibus

ab ipsa nefandissima gente Saracenorum occisi sunt, pro eo quod fidem illorum minime celebrare vo-

Iuerunt.

Sergius IIL., Urkunde vom 23. Mai 905: Ex hoc enim lucri potissimum preminm apud condito-

rem omnium Deum reponitur, guando venerabilia loca opportune ordinata ad meliorem fuerint sine

dubio statum perducta, et ideo considerantes desolationem ecclesiae SS. Rufinae et Secundae, quae
appellatur Silva Candida, quam passa est a nefandissima Sarracenorum gente, sicut ruina ipsius loci

testatur. (Zimmermann 1984-1989, Nr. 22; JL 3535).

48

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 241

lungen sei.** Damit wird augenfillig betont, dass es sich hier um einen Krieg fir
die gerechte Sache des christlichen Glaubens handelt und nicht um einen Kampf
um Geld, Gut und Boden. Einen der wenigen Belege aus dieser Zeit stellt eine in-
teressante Bemerkung in einer Urkunde des Papstes Marinus II. dar: Bischof Sico
von Capua wird wegen seines verwerflichen Lebenswandels getadelt. Er habe sich
sogar gegen seinen Vorgidnger und Wohltiter Petrus gewandt, obwohl dieser ihn
doch einst von den Sarazenen freigekauft habe. Der Papst verwendet hier wieder
den abwertenden Terminus ab Agarena gente als Bezeichnung fur die mit christli-
chen Sklaven Handel treibenden Araber.’® In der Zeit zwischen dem Anfang des
10. und der Mitte des 11. Jahrhunderts horen wir fast nichts aus papstlichen Quel-
len zu unserem Thema.?! Das verwundert auch nicht wirklich, ist es doch eine Pha-
se der Schwiche und Gebundenheit des Papsttums vor allem in innerrémische
Querelen.

Eine nichste Stufe ist dann in der Zeit der Reformpipste erreicht. Nach einem
Umschwung in der pipstlichen Politik im Bezug auf die Normannen, deren Hilfe
man gegen die Muslime nunmehr in Anspruch nimmt, muss Robert Guiscard auf
der Synode von Melfi 1059 einen Eid leisten, der unter anderem beinhaltet, dass
der Normanne jegliche muslimische Jurisdiktion iiber Sizilien vernichten und da-
fur die christliche Ordnung wieder errichten misse. Damit hat der Papst eine
neue Qualitit in den Heidenkampf gebracht: 1. er sanktioniert jede Form des
Vorgehens zur Befreiung der Kirche von der islamischen Herrschaft, und 2. er
etabliert eine von Gott gewollte christliche Jurisdiktion {iber alle Gebiete, die von
den Muslimen erobert bzw. zuriickerobert werden sollen. Vor allem der zweite
Punkt wird von diesem Moment an zu einem der wichtigsten Programmpunkte
pépstlicher Politik in den nichsten Jahrhunderten werden.>?

Eine interessante Rolle spielt unser Thema bei Papst Gregor VIL. Durch den
gliicklichen Umstand der Uberlieferung seines Registers konnen wir seine Position
in dieser Frage leichter bestimmen. Viele einzelne Zeugnisse liegen dazu vor. Auf-
falligster Befund ist zunichst die Tatsache, dass Gregor nur den Ausdruck ,Sara-

49 JL 3556; Bohmer, J. F., Hg. 1969, Regesta Imperii I1 5: Papstregesten 911-1024, bearb. von Ha-
rald Zimmermann, Wien / Koln / Graz, Nr. 35 (und dhnlich 36f.): beatissimis scilicet aposto-
lis intercedentibus [...] Saraceni [..] dissipati sunt.

50 JL 3628; Bohmer 1969, Nr. 174.

51 Marinus II. (942-946), Brief an Bischof Sico von Capua, PL 133, Sp. 874 (Zimmermann
1984-1989, Nr. 100). Johannes XIII. (965-972), Zimmermann 1984-1989, Nr. 198, 206 u.
216, in denen auf Zerstorungen der Sarazenen in der Vergangenheit Bezug genommen
wird. Benedikt VIII. (1012-1024), Urkunde vom Februar 1014 fiir das Kloster Breme bei
Pavia: [...] et postmodum imminente Sarracenorum persecutione studio Adalberti Deo devoti mar-
chionis translatum est. (JL 4002). Benedikt IX. (1033-1048 mit Unterbrechungen), Urkunde
fiirr Silva Candida vom November 1037, PL 141, Sp. 1353 (JL 4110; Zimmermann 1984-
1989, Nr. 608).

52 Zur Synode von Melfi vgl. Gresser, Georg 2006, Die Synoden und Konzilien in der Zeit des Re-
Sormpapsttums in Deutschland und Italien von Leo IX. bis Calixt II. 1049-1123, (Konzilienge-
schichte Reihe A), Paderborn et al., 48-51.

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 GEORG GRESSER

zenen“ kennt und zum zweiten diese bis auf wenige Ausnahmen mit paganis
gleichsetzt. Andere Bezeichnungen (Ismaeliten, Agarener etc.) kommen im Regi-
ster und den Extravaganten nicht vor. Die Forschung hat zurecht auf den einzig-
artigen Briefwechsel dieses Papstes mit Afrika und einem muslimischen Adressa-
ten hingewiesen. Leider gibt es aus dieser Epoche keine vergleichbaren Stiicke.
Gregors Eingreifen in die Streitigkeiten der Didzese Karthago und ihren Bischof
Cyriacus gipfelt in einem Briefwechsel mit dem muslimischen Herrscher dieses
Gebietes, dem Hammaditen an-Nasir (En-Nacer, gest. 1088/89).3 Dieses Doku-
ment steht in der Geschichte des Verhiltnisses von Papsttum und Islam einzigar-
tig dar. Der mehr als konziliante Ton des Papstes gegentiber dem Muslim an-Nasir
ist besonders im Hinblick auf den Kreuzzugsaufruf Gregors VII. wenige Jahre zu-
vor erstaunlich. In allen anderen Schreiben wird besonders der heidnische Cha-
rakter der Sarazenen immer wieder betont.** Bis in unsere Gegenwart ist daher
dieses Schreiben immer wieder zitiert worden, weil es quasi der locus classicus fur
den christlich-islamischen Dialog ist.>

53 Insgesamt sind es fiinf Briefe: Gregor VII., Das Register Gregors VII. (Reg. Greg.), Erich Cas-
par, Hg., (Monumenta Germaniae Historica, Epp. sel. 2), Teil 1 (Buch I-IV), Teil 2 (Buch
V-1X), Berlin 1920-1923, hier I 22, 23 sowie III 19ff. Vgl. zu den Vorgingen selbst Hettin-
ger 1993, 147-189. Dieser an-Nasir war der Vater des bekannten al-Mangur (1088/89-1105).

Belegstellen: Reg. Greg. I 7 vom 30.4.1073 an die franzdsischen Barone, die das maurische
Spanien erobern wollen; Reg. Greg. I 22 vom 15.9.1073: Pastoralschreiben nach Karthago;
Reg. Greg. I 23 vom 15.9.1073 an den Bischof Cyriacus von Karthago, der von Sarazenen
und ungetreuen Christen bedringt wird; Reg. Greg. I 46 vom 2.2.1074: Aufforderung an
Wilhelm von Burgund, entweder gegen die Normannen oder aber zur Hilfeleistung der
konstantinopolitanischen Christen zu eilen; Reg. Greg. I 49 vom 1.3.1074 mit dem Aufruf
zur Verteidigung von Konstantinopel gegen die Heiden; Reg. Greg. I 64 vom 19.3.1074 an
Alfons VI. von Leon und Sancho IV. von Navarra; Reg. Greg. II 3 vom 10.9.1074 an Wil-
helm VI. Graf von Poitou; Reg. Greg. II 9 vom 16.10.1074 an Beatrix und Mathilde von
Tuscien; Reg. Greg. II 31 vom 7.12.1074 an Heinrich IV. mit dem Bericht {iber seine grofle
Uberseeische Unternehmung; Reg. Greg. III 11 vom 14.3.1076 an Erzbischof Arnold von
Acerenza; Reg. Greg. IV 28 vom 28.6.1077 an alle Konige Spaniens; Reg. Greg. VI 16 vom
2.1.1079 an den Bischof Berengar von Gerona.

So stand dieser Brief wortlich Pate bei der entsprechenden Formulierung des Vaticanums IL.
In der Konstitution ,,Nostra aetate”, Art. 3 heif3t es: Ecclesia cum aestimatione quogue Muslimos
respicit qui unicum Deum adorant, viventem et subsistentem, misericordem et omnipotentem, Creato-
rem caeli et terrae, homines allocutum, ... In der Fassung von Gregor VIL. (III 21), auf die in der
offiziellen Ausgabe des Dokumentes eigens verwiesen wird, heifdt dieser Passus: Haznc utique
caritatem nos et vos specialibus nobis guam ceteris gentibus debemus, gui unum Deum, licet diverso
modo, credimus et confitemur, qui enm creatorem seculorum et gubernatorem huius mundi cotidie lau-
damus et veneramur. Papst Benedikt XVI., der als Dogmatiker stets die Kirchen- und Dog-
mengeschichte im Hinterkopf hat, nahm anlisslich seiner Ansprache am 28. November
2006 in Ankara vor dem Prisidenten fuir religiose Angelegenheiten die Worte Papst Gregors
VII. aus dem Jahre 1076 an den muslimischen Konig von Mauretanien in seine Rede auf:
SWir glauben und bekennen den einen Gott, wenn auch auf verschiedene Weise, jeden Tag
loben und verehren wir ihn als Schopfer der Jahrhunderte und Herrscher dieser Welt.”
(http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/november/documents/hf_
ben-xvi_spe_20061128_pres-religious-affairs_ge.html, vom 4. Dezember 2010).

54

55

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 243

Gregor zeigt sich hier tiber den muslimischen Glauben in hohem Mafie infor-
miert. Der Brief ist eines der wenigen, aus pipstlichem Umbkreis sogar das einzige
Zeugnis aus der Zeit vor den Kreuzziigen und auflerhalb Spaniens, dass den isla-
mischen Glauben behandelt. Von taktischer Finesse und groflem Feingefiihl fiir
die religiosen Gefiihle des muslimischen Konigs zeugt die Betonung der Gemein-
samkeiten zwischen Christentum und Islam: Jesus Christus, der vom Islam nicht
als der Messias anerkannt wird, kommt im Text gar nicht vor. Statt dessen wird
Abraham genannt: Scit enim Deus, quia pure ad honorem Dei te diligimus et salutem et
bonorem tuum in presenti et in_futura vita desideramus atque, ut ipse Deus in sinum beati-
tudinis sanctissime patriarche Abrabe post longa huius vite spatia te perducat, corde et ore
rogamus.>®

Dass hier eine Missionsabsicht des Papstes zu erkennen ist, scheint nicht sehr
wahrscheinlich.’” Auch aus den anderen Briefen ist die Sorge Gregors um die im
Hammaditenreich lebenden Christen ersichtlich. Aber einen Herrscher mit Hilfe
eines Briefes zu bekehren, den das Beispiel tausender Christen und ihr durch
christliche Nichstenliebe geprigtes Leben®® nicht umstimmen konnten, ist doch
weit hergeholt. Man hat hier wohl an einen anderen Hintergrund zu denken. Ne-
ben den glaubhaft zu machenden wirtschaftlichen Ankniipfungspunkten eines re-
gen Handelsverkehrs zwischen der nordafrikanischen Kiiste und Italien, bei denen
der Papst seine beiden familiares Albericus und Cencius ins Spiel bringen will,
scheint der letzte Satz in eine andere Richtung zu weisen. Der vom Papst ausge-
sprochene Wunsch, Gott solle den muslimischen Herrscher in den Schoff der
Glickseligkeit Abrahams fiithren, konnte einem Formular fiir andere Empfinger
entsprungen sein, fuir das wir aber keine erhaltenen Belege haben: hier ist an judi-
sche Empfinger zu denken. Aus zahlreichen anderen Belegen wissen wir um die
hervorragenden Kenntnisse Gregors tiber das Judentum, so dass eine solche For-
mulierung ihm leicht von der Hand gegangen sein muss.>® Da es keine vergleich-
baren Schreiben aus der pipstlichen Kanzlei gibt, miissen diese Uberlegungen im

56 Reg. Greg. I11 21 (288, Z. 28-32).

57 Dies vermutet Hettinger 1993, 170f.: ,Ein islamischer Herrscher zum Christentum be-
kehrt, zudem ein Herrscher Giber die darniederliegende afrikanische Kirche, hitte nach
Auffassung Gregors wohl eine nicht abschitzbare Bedeutung fiir diese Kirche gehabt.”
Richtig ist die Beobachtung, dass es in diesem Brief um Kooperation anstelle von Kon-
frontation ging.

In Reg. Greg. 111 20 fordert der Papst die Gliubigen dazu auf: /...] quatinus populi Saraceno-
rum, qui circa vos sunt, videntes sinceritatem fidei vestre puritatem guoque mutue inter vos divine ca-
ritatis ac fraterne dilectionis potius ad emulationem quam ad contemptum christiane fidei ex vestris
operibus provocentur.

Ohne die Mutmaflung, es habe sich bei Gregor selbst um einen getauften Juden gehandelt,
hier wiederholen zu wollen, darf doch auf andere Momente verwiesen werden; vgl. dazu
Gresser, Georg 2007, ,,Petrinische Ekklesiologie und Eschatologie bei Gregor VII. und ihre
Auswirkung auf die pipstliche Synode®, in: What is ,theology® in the Middle Ages? Religious
cultures of Europe (11th-15th centuries) as reflected in their self-understanding, Mikolaj Olszewski,
Hg., (Archa verbi: Subsidia 1), Munster, 473-486.

58

59

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 GEORG GRESSER

Bereich des Spekulativen bleiben. Aber die von Gregor gewihlte Formulierung
wiirde eine Kenntnis des Islams voraussetzen, die man sich wirklich nicht erkliren
konnte. Gregor wusste freilich von Abraham als Vater Ismaels, auch wenn der Be-
griff ,Ismaeliten® oder ,Hagarener” bei ihm nicht vorkommt. Wichtig ist es, daran
zu erinnern, dass der Ausdruck paganus, den Gregor sonst stets verwendet, im
damaligen Sprachgebrauch den Heiden im Sinne von ,Nicht-Jude“ meint, den
Gottesfeind oder Gottlosen, der unbekehrbar und unbelehrbar duflerer Feind der
Kirche ist. Erst in der Auseinandersetzung mit den Muslimen in Spanien und
dann eben auf den Kreuzziigen tritt ein Wandel in der Theologie ein, als man er-
kannt hat, dass diese ,Feinde des Kreuzes® eine philosophische Gotteslehre vertre-
ten, mit der man sich beschiftigen muss. Dies wird aber nicht vor der Mitte des
12. Jahrhunderts greifbar. Gregor muss in der konkreten Situation nun an einen
nach seiner Auffassung heidnischen Herrscher schreiben, dem man moglichst
freundlich entgegen kommen muss, um des Heiles der Kirche in Afrika willen.
Dafiir gibt es freilich kein Formular. Aus diesem Grund liegt es nahe, dass man
hier auf Formulierungen zuriickgegriffen hat, wie man sie im Kontakt mit den Ju-
den verwendet, die eben keine Heiden und zugleich auch Séhne Abrahams sind.
Die einschligige Stelle, wo vom Schof§ Abrahams berichtet wird, ist die Geschich-
te vom armen Lazarus: ,Als nun der Arme starb, wurde er von den Engeln in
Abrahams Schof§ getragen.“®® Auch in judischen Schriften ist die Vorstellung vom
Liegen in Abrahams Schof§ verbreitet und bekannt. Er ist Ausdruck der liebenden
Gemeinschaft, die im Jenseits zwischen Abraham und seinen frommen Nach-
kommen besteht.¢! Selbstverstindlich spielt Abraham (Ibrahim) auch im Islam ei-
ne besondere Rolle. Ofters wird er im Koran genannt: Er ist der erste und allen re-
ligiosen Gesetzen gehorchende Muslim. Er hat zusammen mit seinem Sohn Is-
mael die Kaaba erbaut und um die Entsendung eines Propheten gebeten. Aber die
Vorstellung von einem Aufenthalt in Abrahams Schof findet sich nicht im Koran.

Bei seinen Nachfolgern, Victor I11. (1086-1087)¢2, Urban II. (1088-1099), Paschalis
IT. (1099-1118) und Calixt II. (1119-1124) stellt sich die Sichtweise in einer ganz
neuen Dramatik dar. Von nun an andert sich die Sicht auf die Muslime insofern,
dass zum einen eine stirkere Binnendifferenzierung vorgenommen wird, und
zum anderen der Ton wesentlich an Hirte zunimmt. Wird in der Zeit zuvor im-

60 Lk 16,22.

61 Vgl. Strack, Hermann und Paul Billerbeck 1924, Das Evangelium nach Markus, Lukas und Jo-
hannes und die Apostelgeschichte erliutert aus Talmud und Midrasch, Kommentar zum Neuen Te-
stament 2, Miinchen, 225-227 mit allen Belegen aus Talmud und Midrasch.

62 Victor I11. erneuert nach der Chronik von Montecassino den Kreuzzugsablass: Estucbat in-
terea ingenti desiderio idem Victor apostolicus, qualiter Saracenorum in Africa commorantium con-
Sfunderet, conculcaret atque contereret infidelitatem. Unde cum episcopis et cardinalibus consilio habito
de omnibus fere Italie populzs christianorum exercitum congregans atque vexillum beati Petri apostoli
illis contradens sub remissione omnium peccatorum contra Saracenos in Africa commorantes direxit.
(Chronica monasterii Casinensis: Die Chronik von Montecassino, Hartmut Hoffmann, Hg.,
(Monumenta Germaniae Historica, SS 34), Hannover 1980, 453).

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 245

mer von ,Heiden“ oder ,Sarazenen®, von ,Ismaeliten” und ,,Hagarenern“ gespro-
chen, so erweitert sich jetzt das Spektrum. Diese Erweitertung ist verursacht zum
einen durch die verinderte geopolitische Lage, zum anderen durch das Inb-
licknehmen des Kreuzzugs als gesamteuropdisches Geschehen.

Hier tauchen zunichst in papstlichen Dokumenten die relativ wertfrei klingen-
den Begriffe ,Mauren“ und ,Tirken® auf. In fritheren Quellenzeugnissen sind die
Mauren zunichst ein Sammelbegriff fiir die verschiedenen Berbervolker in Nord-
afrika westlich von Agypten. So weif} Isidor als einzige Tatsache von ihnen zu be-
richten, dass sie 7iger seien. Papst Leo III. kennt den Namen ,,Mauren® immerhin
schon in Zusammenhang mit Piratenbanden, die das Mittelmeer heimsuchen:
Mauros latrocinatos in insulis Lampadusa, Pontia, et Iscia.®3 Erst bei Urban II. kommt
die Bezeichnung ,Mauren“ als Sammelbezeichnung fiir alle Muslime im Westen
vor, hier denkt er freilich in erster Linie an Spanien. Inhaltlich kniipft Urban bei
seinen Vorgingern an: alle Christen sollen sich dem Kampf gegen die Muslime
anschlieflen, um im Geist der Bufle und der Gottesfurcht ein frommes Werk zu
erbringen, woftir ihnen ein Erlass ihrer Siindenstrafen in Aussicht gestellt wird: Ezs
autem qui vel in Hierusalem vel in partes alias poenitentiae spiritu vel devotionis ituri sunt,
suademus totam illam viae et sumptus operam restitutioni ecclesiae Tarraconensis impende-
re, quatenus auxiliante Domino et cathedra inibi tuto habeatur episcopalis, et civitas eadem
Saracenorum opposita populis in murum et antemurale Christicolae populi celebretur, qui-
bus eamdem ex Dei misericordia indulgentiam pollicemur quam promererentur si indictae
viae prolixitatem explerent.®* In einem Brief an den Grafen Hugo von Besalu von
1096 wird deutlich, dass diese in spiteren Zeugnissen zu findende Unterschei-
dung vor dem Beginn des Kreuzzuges nicht immer durchgehalten wird: S7 quis er-
Lo vestrum in Asiam ire deliberaverit, hic devotionis sue desiderium studeat consummare.
Neque enim virtutis est alibi a Saracenis christianos eruere, alibi christianos Saracenorum
tyrannidi oppressionique exponere. Hier werden also die Sarazenen in Asien und die-
jenigen in Spanien mit dem gleichen Ausdruck bezeichnet. Erst ab 1098 wird die
Differenzierung greifbar. In seinem Brief an den Bischof Petrus von Oca trennt er
sehr sorgfiltig zwischen den verschiedenen Territorien: Urbanus episcopus, servus
servorum Det, venerabili fratri Petro, Oscensi episcopo, [...], quia post multa annorum cur-
ricula nostris potissimum temporibus Christiani populi pressuras relevare, fidem exaltare
dignatus est. Nostris siquidem diebus in Asia Turcos, in Europa Mauros Christianorum
viribus debellavit, et urbes quondam famosas religionis suae cultui gratia propensiore resti-
tuit. Inter quas Oscam quoque pontificalis cathedrae urbem Saracenorum tyrannide libera-
tam, charissimi filii nostri Petri Aragonensis regis instantia catholicae suae Ecclesiae refor-
mavit.®> Mit diesem Brief haben wir den ersten Quellenbeleg fir das Wort ,,Ttirke®

63 Leo IIL., Epistola VIII 72, PL 98, Sp. 540; ebd. Sp. 542: Postmodum vero, ut audivimus, in-
gressi sunt ipsi nefandissimi Maunri, tredecim scilicet navigia, in insulam quae dicitur Lampadusa,
partibus Siciliae constituta, et praedavere eam.

64 Urban II., Brief an die Bewohner der Provinz Tarragona von 1089, PL 151, Sp. 303.

65 Urban IL., Brief an Petrus von Oca von 1098, PL 151, Sp. 504.

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 GEORG GRESSER

in einem offiziellen Schriftstiick des Papstes in Hinden. Denn die tibrigen Quel-
lenzeugnisse, die dem Papst den Ausdruck in den Mund legen, entstammen alle
zum einen aus den historiographischen Werken zum Ersten Kreuzzug und sind
zum anderen alle post festum verfasst worden. So lisst Wilhelm von Malmesbury
Papst Urban II. in Clermont in seiner Fassung der berithmten Kreuzzugsrede sa-
gen: Hanc igitur nostri mundi portiunculam Turci et Sarraceni bello premunt, iamque a
trecentis annis Hispania et Balearis insulis subiugatis, quod reliqguum est spe devorant, ho-
mines inertissimi, et qui cominus pugnandi fiduciam non habentes, fugax bellum diligunt.*®
Bei Wilhelm und auch bei Balderich von Dol wird dem Papst an mehreren Stel-
len auch das Wortspiel Tirci spurci in den Mund gelegt.®” In den Briefen und Ur-
kunden Urbans findet sich jedoch kein einziger Beleg fur diese Verwendung.

Bei Paschalis II. und Calixt II. wird das Spektrum der Bezeichnungen um eine
wesentliche Variante erweitert: ,Moabiter. Diese zunichst lediglich nach einer
weiteren geographischen Bezeichnung klingende Kennzeichnung ist in Wirklich-
keit eine Chiffre fir eine zutieftst moralisch zu verwerfende Gruppe von Men-
schen. Betrachtet man die einschligigen Bibelstellen, wird dies sehr schnell deut-
lich: Die beiden Tochter des Lot machen ihren Vater betrunken und lassen sich
von ihm schwingern; daraus entstehen Moab, der Stammvater der Moabiter, und
Ammon, der Stammvater der Ammoniter.68 Die Moabiterinnen treiben Unzucht
mit Fremden.®® Moabiter und Ammoniter sind Blutschindern und Bastarden
gleichgestellt; mit ihnen darf man kein Friedens- oder Freundschaftsbiindnis
schliefen.”® Der Herr nimmt grausame Rache an den Moabitern und Moab wird
wie Sodom sein; ein grofles Gericht kommt tiber Moab.”!

In einer Urkunde Paschalis II. vom 14. Oktober 1100 fir Compostella heifdt es:
Porro sicut militibus, ita etiam clericis vestrarum partium interdicimus ne occasione Jeroso-
lymitanae visionis Ecclesiam et provinciam suam deserere praesumant, quam Moabitarum
feritas tam frequenter impugnat.’> Haufiger erscheint die Kombination und damit

66 Wilhelm von Malmesbury, ,Historia“, PL 151, Sp. 572.

67 Wilhelm von Malmesbury, ,Historia“, PL 151, Sp. 565: Tircae spurci et immundi nostris fra-
tribus dominantur. Balderich von Dol, PL 166, Sp. 1066: Tirci, spurci et immundi und spurci-
tiam Paganorum. — Eine Durchsicht der Kreuzzugsliteratur der Zeit zeigt, dass die Verwen-
dung des Ausdrucks Tirci die geliufige Bezeichnung geworden ist. Allein in der ,Historia
Hierosolymitanae Expeditionis“ des Albert von Aachen (PL 166, Sp. 389-716) kommt der
Begriff ca. 800 mal vor. Petrus Tudebodus schreibt in seiner ,Historia de hierosolymitano
itinere® (PL 151, Sp. 580): Paucos ante annos, gens a Perside Agarena, quam corrupte Sarracenam
dicitis, sanctam civitatem Hierusalem, sanctamque terram invadens, cepit, diripuit, incendit, sacro-
sanctum Domini sepulcrum (quod sine lacrymis dicere nequimus) profanatum. Hier wird also sogar
schon deutlich zwischen Muslimen aus dem Osten und denen aus Afrika unterschieden,
bzw. es setzt sich die Erkenntnis durch, dass die Gegner in Spanien eben andere Leute
sind, als diejenigen, die man im Heiligen Land bekidmpft.

68 Gen 19,30-38.

69" Num 25,1f.; Hos 9,10.

70" Dtn 23, 3f.,7.

71 Am 2,1f.; Zef 2,9; Jes 15£.; 25,9-12; Jer 48.

72 Paschalis IL., Urkunde fir Compostella, PL 163, Sp. 45.

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 247

auch Abgrenzung von ,Moabitern“ und ,Mauren®. Diese Bezeichnungen tauchen
nur in Urkunden mit spanischen Empfingern auf: Vobis ergo omnibus iterata prae-
ceptione praecipimus ut in vestris partibus persistentes Moabitas et Mauros totis viribus
impugnetis: ibi largiente Deo vestras poenitentias peragatis: ibi sanctorum apostolorum Pe-
tri et Pauli et apostolicae eorum Ecclesiae remissionem et gratiam percipiatis.” Die christli-
chen Kimpfer sollen eben nicht ihr Land verlassen, um auf die Fahrt nach Jerusa-
lem zu gehen, sondern vielmehr in ihrem Land bleiben und mit aller Kraft gegen
die Moabiter (Almoraviden?) und die Mauren (spanische Muslime?) kimpfen.
Der Kreuzzug ist die Buffiibung fir die Stinden der Kastilier: mit Gottes Hilfe
werden sie ihre Bufle dort tun; dort werden sie auch die Befreiung von ihren
Stiinden erhalten und die Gnade der Apostelfiirsten Petrus und Paulus und der
apostolischen Kirche. In gleicher Weise wird der Ausdruck auch bei Papst Gelasius
I1.74 und bei Calixt I1.7> verwandt. Es muss auffallen, dass die Bezeichnung ,,Am-
moniter® oder die eines der anderen Stimme keine Verwendung findet. Die Be-
zeichnung ,Moabiter” tritt uns erst zu einem Zeitpunkt entgegen, als man mit der
Riickreise groflerer Zahlen von Kreuzrittern in den Westen rechnen kann. Da-
durch dirften sich die Kenntnisse iiber die Muslime drastisch erhéht haben. Ins-
besondere die sexuellen Verhaltensweisen, die Vielweiberei und das Fehlen der
Askese durfte bei der Wahl des biblischen Ausdrucks Pate gestanden haben.

Ergebnis

Die Auswertung der einschligigen Quellenbelege, die keinen Anspruch auf Voll-
stindigkeit erheben wollen, zeigt eine Tendenz. Das vorislamische Araberbild,

73 Urkunde fiir die Kleriker von Santiago di Compostella vom 25.3.1101 (PL 163, Sp. 65);
dhnliche Wendungen in einer Urkunde vom 6.3.1101 fiir Bernhard von Toledo (PL 163,
Sp. 61) und am 25.3.1101 an Konig Alfons VI. von Leon-Kastilien (PL 163, Sp. 64):
Scripsimus enim vobis preterito tempore, ne hierosolimitanae expeditionis occasione partes vestras de-
sereretis, quae Maurorum et Mobabitarum quotidianis incursionibus impugnantur; Brief an Rai-
mund von Barcelona vom 23.5.1101 und vom 23.5.1116 (PL 163, Sp. 407); sowie einem
Privileg fir Coimbra (PL 163, Sp. 201). Nur einmal erscheint die Identifizierung der Moa-
biter mit den Sarazenen: Urkunde vom 2.5.1110 fiir Raimund von Barbastro: Saracenorum
vel Moabitorum (PL 163, Sp. 276).

74 Gelasius II., Urkunde an die christliche Armee, die Zaragossa belagert vom 10.12.1118, PL
163, Sp. 508: urbis ecclesiae a Saracenis et Moabitis dirutae.

75 Calixt II., Urkunde fiir den Erzbischof von Compostella vom 26.2.1120, PL 163, Sp. 1168-
69: Cum enim inter nobiles Hispaniarum civitates et ipsa nobilis appareret, ita divina dispositione
mutatis temporibus Moabitarum sive Maurorum est tradita potestati, ut in ea, et pontificalis gloria,
et Christianae fidei dignitas deperierit. Ebenso Sp. 1300 an Pelagius von Braga. Fiir die spitere
Zeit gibt es noch einen Beleg fiir die Verwendung der Bezeichnung ,Moabiter” bei Papst
Innozenz III., PL 217, Sp. 858: repugnant in Hispania Moabitis. — Auch in den Urkunden
von Paschalis II. und Calixt II. werden daneben weiterhin die bereits oben erliuterten Be-
griffe weiter verwandt; vgl. z. B. die Urkunden fiir Empfinger im Heiligen Land, Hiestand,
Rudolf 1985, Papsturkunden fiir Kirchen im Heiligen Lande, Vorarbeiten zum Oriens Pontificius
111, Géttingen, Nr. 10, 12, 17.

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 GEORG GRESSER

dass durch die Bibel geprigt ist, wird durch die frithen lateinischen Exegeten fur
das Mittelalter fruchtbar gemacht. Die Autoritit der Bibel und ihrer berithmten
Ausleger wird dabei niemals in Zweifel gezogen. Dieses Urteil gilt zumindest bis
in die Zeit des Ersten Kreuzzuges. Die Stellung der Araber und in deren Gefolge
der Muslime wird durch ihre Abkunft von der Magd und nicht der Herrin deter-
miniert. Die Verquickung dieser Interpretation mit den gewagten Spekulationen
zu ihrem Glauben fihren zu dem skizzierten Fehlurteil der Frihzeit. Erst die
nachhaltigere Auseinandersetzung mit muslimischen Gelehrten ab der 2. Hailfte
des 12. Jahrhunderts fithrt zu neuen Ufern der Erkenntnis. Dabei sind zwei
Aspekte leitend gewesen: zum einen wird zunehmend deutlich, dass der lateini-
sche Westen die Kriege im Orient nicht gewinnen kann, zum anderen wird eben-
so deutlich, dass das Phinomen Islam keine voriibergehende Erscheinung ist, die
— wie die biblischen Plagen — nach einer Weile der Bestrafung fiir die begangenen
Siinden auch wieder verschwindet. Man hatte das militirische, aber eben auch das
religiose Gegeniiber unterschitzt. Nicht erkannt wurde aber die gegeniiber dem
Judentum véllig anders gelagerte Ausgangssituation in Fragen des interreligitsen
Dialoges. Diese Erkenntnis haben wir erst in unseren Tagen erlangt und man wird
sehen, was die gerade angelaufenen Gespriche zeitigen werden.”¢

Bibliographie

Acta Sanctorum (AASS), Octobris III, Constantinus Suyskenus et al., Hg., Cam-
bridge 2002 [Antwerpen 1770].
»Annales Bertiniani, in: Quellen zur karolingischen Reichsgeschichte, Teil 2, Reinhold
Rau, Hg., (Freiherr vom Stein Gedichtnisausgabe 6), Darmstadt 1958, 11-287.
Antonini Placentini, ,tinerarium®, in: ltineraria et alia geographica, P. Geyer et al.,
Hg., (Corpus Christianorum, Series Latina 175), Turnhout 1965, 127-174.

Beda Venerabilis, Opera exegetica, Teil 1, C. W. Jones, Hg., (Corpus Christianorum,
Series Latina 118A), Turnhout 1967; Teil 2, D. Hurst, Hg., (Corpus Chris-
tianorum, Series Latina 119), Turnhout 1962.

76 In der vierzehnhundertjihrigen Geschichte der muslimisch-christlichen Beziechungen hat es
eine solche Initiative noch nicht gegeben: 138 muslimische Fithrungspersénlichkeiten und
Gelehrte haben zum diesjihrigen Fest des Fastenbrechens einen gemeinsam unterzeichne-
ten ,Offenen Brief und Aufruf“ veréffentlicht. Die Regensburger Vorlesung des Papstes
erweist sich trotz oder gerade wegen ihres provokativen Gehaltes als fruchtbar. Vor einem
Jahr bereits hatten 38 muslimische Gelehrte an Papst Benedikt geschrieben. Nun scheint
sich ein dauerhafter Dialog auf breiter Grundlage zu entwickeln. Der neue Brief richtet sich
nicht nur an Papst Benedikt XVI., sondern auch an den Patriarchen der Orthodoxen Kir-
che von Konstantinopel, den Erzbischof von Canterbury und die Hiupter der Lutheri-
schen, Methodistischen, Baptistischen und Reformierten Kirchen. Der Titel ,,Ein uns und
euch gemeinsames Wort® ist dem bekannten Koranvers entnommen, der sich an die ,Leu-
te des Buches®, also Juden und Christen, wendet: ,Kommt her zu einem zwischen uns und
euch gleich angenommenen Wort: dass wir Gott allein dienen und ihm nichts beigesellen,
und dass wir nicht einander zu Herren nehmen neben Gott* (Q 3:64).

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TURKEN, MOABITER 249

Beda, Bede’s Ecclesiastical History of the English People, Bertram Colgrave und R. A. B.
Mynors, Hg., (Oxford Medieval Texts), Oxford 1969.

Benedikt XVI., An den Prisidenten fiir religiose Angelegenbeiten, Ankara, 28. No-
vember 2006, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/
november/documents/hf_ben-xvi_spe_20061128_pres-religious-affairs_ge.
html, vom 4. Dezember 2010.

Bohmer, J. E, Hg. 1969, Regesta Imperii I1 5: Papstregesten 911-1024, bearb. von Ha-
rald Zimmermann, Wien / Kéln / Graz.

Bohmer, J. E, Hg. 1999, Regesta Imperii I 4: Papstregesten 800-911, Teil 2,1: 844-858,
bearb. von Klaus Herbers, Koln / Weimar / Wien.

Borgolte, Michael 2002, Exropa entdeckt seine Vielfalt 1050-1250, (Handbuch der Ge-
schichte Europas 3), Stuttgart.

Chevedden, Paul E. 2005, ,,Canon 2 of the Council of Clermont (1095) and the
Crusade Indulgence®, Annuarium Historiae Conciliorum 37, 253-322.

Chronica monasterii Casinensis: Die Chronik von Montecassino, Hartmut Hoffmann,
Hg., Monumenta Germaniae Historica, SS 34), Hannover 1980.

Epistolae Karolini aevi (IV), Ernst Dimmler et al., Hg., (Monumenta Germaniae
Historica, Epp. 6), Hannover 1902-1925.

Epistolae Karolini aevi (V), Erich Caspar et al., Hg., (Monumenta Germaniae His-
torica, Epp. 7), Hannover 1912-1928.

Gilchrist, John 1988, ,The Papacy and War against the ,Saracens’, 795-1216%, The
International History Review 10,2, 174-197.

Gregor 1.,Gregorii I papae Registrum epistolarum VIII-XIV, Paul Ewald und Ludo
M. Hartmann, Hg., (Monumenta Germaniae Historica, Epp. 2), Hannover
1892-1899.

Gregor VIL., Das Register Gregors VIL, Erich Caspar, Hg., (Monumenta Germaniae
Historica, Epp. sel. 2), Teil 1 (Buch I-IV), Teil 2 (Buch V-IX), Berlin 1920-1923.
Gresser, Georg 2006, Die Synoden und Konzilien in der Zeit des Reformpapsttums in
Deutschland und Italien von Leo 1X. bis Calixt I1. 1049-1123, (Konziliengeschichte

Reihe A), Paderborn et al.

Gresser, Georg 2007, ,Petrinische Ekklesiologie und Eschatologie bei Gregor VII.
und ihre Auswirkung auf die pipstliche Synode®, in: What is ,theology® in the
Middle Ages? Religious cultures of Europe (11th-15th centuries) as reflected in their
self-understanding, Mikolaj Olszewski, Hg., (Archa verbi: Subsidia 1), Munster,
473-486.

Hettinger, Anette 1993, Die Beziehungen des Papstinms zu Afrika von der Mitte des 11.
bis zum Ende des 12. Jabrbunderts, (Beihefte zum Archiv fur Kulturgeschichte 36),
Koln / Weimar / Wien.

Hieronymus, Des beiligen Kirchenvaters Eusebins Hieronymus ausgewdblte Schrifien,
Bd. 1, Ludwig Schade, Ubers., (Bibliothek der Kirchenviter 15), Kempten /
Miinchen 1914.

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 GEORG GRESSER

Hieronymus, Hebraicae quaestiones in libro Geneseos. Liber interpretationis bebraicorum
nominum. Commentarioli in psalmos. Commentarius in Ecclesiasten, P. de Lagarde, G.
Morin und M. Adriaen, Hg., (Corpus Christianorum, Series Latina 72), Turn-
hout 1959.

Hiestand, Rudolf 1985, Papsturkunden fiir Kirchen im Heiligen Lande, Vorarbeiten zum
Oriens Pontificius 111, Gottingen.

Hoyland, Robert G. 1997, Seeing Islam as others saw it: A survey and evaluation of
Christian, Jewish and Zoroastrian writings on early Islam, (Studies in late antiquity
an early Islam 13), Princeton (New Jersey).

Jafté, Philipp, Hg. 1885-1888, Regesta pontificum Romanorum, 2. korr. Aufl. besorgt
von S. Loewenfeld (JL), E. Kaltenbrunner (JK) und P. Ewald (JE), Leipzig.

Jaspers, Detlev und Horst Fuhrmann 2001, Papal Letters in the Early Middle Ages,
(History of Medieval Canon Law 2), Washington.

Johannes Damascenus, ,De Haeresibus®, in: Patrologia Graeca (PG) 94, Jacques-Paul
Migne, Hg., Athen 1989 [Faks. der 1. Aufl. Paris 1860], 675-779.

Kassimova, Aigul 2006, Die Bekehrung des Sarazenen: Untersuchungen zum Bild des
Islam in den mittelenglischen Romanzen, (Diss.), Bonn.

Nikolaus 1., Nicolai I. papae epistolae, Ernst Perels, Hg., (Monumenta Germaniae
Historica, Epp. 6), Berlin 1902-25, 257-690.

Patrologiae Latinae (PL), Jacques-Paul Migne, Hg., Paris 1844-1855, 1862-1864.

Plinius Secundus d. A., Naturkunde, (lat.-dt.), Roderich Konig, Ubers., Buch II,
Miinchen 1974.

Rau, Reinhold, Hg. 1968, Bricfe des Bonifatius: Willibalds Leben des Bonifatius, (Frei-
herr vom Stein Gedichtnisausgabe 4b), Darmstadt.

Riedinger, Rudolf, Hg.1984, Concilium Lateranense a. 649 celebraitum, (Acta Concilio-
rum Oecumenicorum 2,1), Berlin.

Rotter, Ekkehart 1979, Die Darstellung der Araber in den lateinischen Quellen des friiheren
Mittelalters vom ansgebenden sechsten bis zur Mitte des achten Jabrbunderts, Frankfurt
a.M.

Rotter, Ekkehart 1993, ,Die Sarazenenseuche oder Wie ein Feindbild entsteht®, in:
Die Welten des Islam. Neunundzwanzig Vorschlige, das Unvertraute zu verstehen, Ger-
not Rotter, Hg., Frankfurt a.M., 52-59.

Southern, Richard W. 1981, Das Islambild des Mittelalters, Stuttgart et al.

Strack, Hermann und Paul Billerbeck 1924, Das Evangelium nach Markus, Lukas und
Johannes und die Apostelgeschichte erliutert aus Talmud und Midrasch, (Kommentar
zum Neuen Testament 2), Miinchen.

Zimmermann, Harald, Hg. 1984-1989, Papsturkunden 896-1046, 2 Bde., Wien.

https://dol.org/10.5771/6783856506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

