
Europe and the Crusades:  
Ideologies and Insight 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hagarener, Sarazenen, Mauren, Türken, Moabiter – 
Wahrnehmung und Wertung der Araber und  
Muslime in päpstlichen Dokumenten bis zum  
12. Jahrhundert

Georg Gresser 

Spätestens seit den Ereignissen des 11. September 2001 verdient das gewählte 
Thema aus verschiedenen Gründen unsere Aufmerksamkeit. Seit diesem Ereignis 
hat sich die Forschung in großem Maße dem Fragenkomplex der Beziehungen 
zwischen Islam und Christentum zugewandt.1 Dabei besteht das größte praktische 
Problem unserer Zeit darin, unvereinbare und größtenteils feindliche Denksyste-
me, Moral- und Glaubensvorstellungen nebeneinander zu stellen. Die westliche 
Welt ist in den vergangenen rund 300 Jahren in ihrer Überlegenheit auf diesen 
Gebieten kaum herausgefordert worden. Aber das westliche Europa durchlebte 
vor mehr als 1300 Jahren genau diese schmerzhafte Erfahrung. Und das ganze 
Mittelalter hindurch lebte es mit einer mehr oder weniger ständigen Bedrohung 
seiner Selbstzufriedenheit. Für die mittelalterliche Christenheit war die Existenz 
des Islams das folgenschwerste Problem. Als praktisches Problem erforderte es Ta-
ten und ein Abwägen zwischen den Möglichkeiten: Kreuzzug, Bekehrung, Koexi-
stenz, Handelsbeziehungen. Als theologisches Problem verlangte es nach einer 
Klärung des Geheimnisses seiner Existenz: Welche Rolle in der Geschichte hatte 
die Vorsehung ihm zugedacht? Handelte es sich um ein Anzeichen für die letzten 
Tage oder lediglich um eine Stufe in der Entwicklung des Christentums? Um eine 
Häresie, ein Schisma oder eine neue Religion? Um Menschen- oder Teufelswerk? 
Es war schwer, unter diesen Möglichkeiten eine Entscheidung zu treffen. Aber ehe 
man sich entschied, musste man die Fakten kennen, und diese waren nicht leicht 
in Erfahrung zu bringen, denn vor allem die geographische und die sprachliche 
Barriere waren kaum zu überwinden. 

Das Abendland verfügte über keinen Zugang zu den Absichten und Motiven 
des Islams. Und für das Verständnis gab es auch keine wirklichen Hilfen aus der 
Antike. Intellektuell war die Position des Islams am ehesten mit der Position des 
Judentums zu vergleichen. Sie hatten viele Grundsätze gemeinsam und äußerten 
in vielerlei Hinsicht dieselben Einwände gegen das Christentum. Aber den christ-

1  Vgl. zum Folgenden vor allem die Arbeiten von Rotter, Ekkehart 1979, Die Darstellung der 
Araber in den lateinischen Quellen des früheren Mittelalters vom ausgehenden sechsten bis zur Mitte 
des achten Jahrhunderts, Frankfurt a.M.; ders. 1993, „Die Sarazenenseuche oder Wie ein 
Feindbild entsteht“, in: Die Welten des Islam. Neunundzwanzig Vorschläge, das Unvertraute zu 
verstehen, Gernot Rotter, Hg., Frankfurt a.M., 52-59; Southern, Richard W. 1981, Das Islam-
bild des Mittelalters, Stuttgart et al. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 230 

lichen Denkern stand zur Beantwortung des jüdischen Falles eine verwirrende Fül-
le von Material zur Verfügung, und die wirtschaftliche und soziale Unterlegenheit 
der Juden bestärkte die Ansicht, dass ihr Fall mit Herablassung behandelt werden 
könne. Nichts ist leichter, als die Argumente der gesellschaftlich Erfolglosen bei-
seite zu fegen, und wir können sehen, wie sich das in der traurigen Geschichte der 
jüdischen Kontroverse im Mittelalter bestätigte. 

Dieser Behandlung widersetzte der Islam sich aber vehement. Er war ungeheuer 
erfolgreich. Der Islam hielt ebenso der Eroberung wie der Bekehrung stand, und 
er weigerte sich, schwach zu werden.  

Araber: Sarazenen oder Hagarenen? 

Das Bibelwort aus Genesis 16,12 ist „locus classicus“ für die frühe Bewertung der 
Völker aus der ägyptischen Wüste: „Er wird ein Mensch sein, wie ein Wildesel. 
Seine Hand gegen alle, die Hände aller gegen ihn.“2 Rufen wir uns kurz die dazu 
gehörende Geschichte ins Gedächtnis zurück: Nachdem Sara ihrem Mann Abra-
ham keine Kinder geboren hat, übergibt Sara ihre ägyptische Magd Hagar ihrem 
Mann, um durch sie zu einem Sohn zu kommen. Als Hagar schwanger wird, läuft 
sie ihrer Herrin davon. Doch ein Engel des Herrn bringt sie mit einer Prophezei-
hung zur Vernunft: „Geh zurück zu deiner Herrin und ertrage ihre harte Behand-
lung! […] Deine Nachkommen will ich so zahlreich machen, dass man sie nicht 
zählen kann. […] Du wirst einen Sohn gebären und ihn Ismael3 nennen; denn 
der Herr hat auf dich gehört in deinem Leid.“4 Geraume Zeit später – die Bibel 
beziffert den Zeitraum mit 14 Jahren – gebar Sara dann doch noch einen Sohn 
namens Isaak.5 Sara verlangte nun die Verstoßung des Ismaels und seiner Frau. 
Nach altorientalischem Recht konnte eine kinderlose Frau ihrem Mann die Skla-
vin überlassen. Die Kinder der Sklavin galten dann als legitime Kinder des Ehe-
paares. Sollte später die Frau wider Erwarten noch eigene Kinder bekommen, 
konnte der Vater die Kinder der Sklavin nach Übergabe von Geschenken fort-
schicken, er musste die Sklavin dann aber freilassen. Abraham zögert, willigt aber 
nach einer Weissagung durch Gott ein: „Sei wegen des Knaben und deiner Magd 
nicht verdrossen! Hör auf alles, was dir Sara sagt! Denn nach Isaak sollen deine 
Nachkommen benannt werden. Aber auch den Sohn der Magd will ich zu einem 
großen Volk machen, weil auch er dein Nachkomme ist.“6 Nach der Errettung der 
Mutter und des Kindes nach ihrer Verstoßung aus dem Hause des Abraham wird 

2  Gen 16,12; Anmerkung der Einheitsübersetzung: „Der Vers deutet den unbändigen Frei-
heitsdrang der Wüstenstämme an. Die arabischen Beduinen betrachten sich noch heute als 
Nachkommen Ismaels.“ 

3  Ismael, hebr. Jischmaʾel = Gott erhört dich; arab. Ismaʾīl. 
4  Gen 16,9ff. 
5  Gen 21,1-8. 
6  Gen 21,12f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 231 

abschließend berichtet: „Gott war mit dem Knaben. Er wuchs heran, ließ sich in 
der Wüste nieder und wurde ein Bogenschütze. Er ließ sich in der Wüste Paran7 
nieder und seine Mutter nahm ihm eine Frau aus Ägypten“.8 

Zwar nimmt in der christlichen Symbolik Isaak Christus vorweg, und seine 
Nachkommen die Kirche, und Ismael repräsentiert mit seiner Nachkommenschaft 
die Juden. Aber das ist nur die allegorische Bedeutung der Ereignisse. Buchstäb-
lich aber glaubt man, die wirklichen Nachkommen Ismaels seien die Araber und 
in deren Folge die Sarazenen. Heute gehen moderne Bibelwissenschaftler davon 
aus, dass es in der Tat seit dem Ende des 8. Jahrhunderts vor Christus eine proto-
beduinische Stämmekonföderation der Ismaeliter gegeben hat. Diese verschiede-
nen Stämme siedelten in der Wüste Nefud. 

Woher kommt nun aber die in der Spätantike bei den Kirchenvätern auftau-
chende Gleichsetzung dieser Völker mit den Sarazenen? Die wenigen der über ihr 
Leben bekannten Tatsachen rechtfertigen diese Gleichsetzung: Ismael steht au-
ßerhalb des Bundes – genau wie die Sarazenen. Ismael wird in die Wüste gejagt9 – 
die Sarazenen kommen aus der Wüste. Ismael ist ein Bogenschütze10 – die Sara-
zenen sind die besten Bogenschützen, vor allem zu Pferde und auf dem Kamel. 
Ismael ist ein wilder Mensch, wie ein Wildesel, dessen Hand sich gegen jeder-
mann erhebt – kann man eine bessere Beschreibung der Sarazenen finden? Im 
Lichte dieser Gleichsetzung mit den Kindern Ismaels kann der Charakter der Sa-
razenen schon früh eine scharfe Dichotomie zwischen den Christen und jenen 
unberechenbaren Feinden kennzeichnen. 

Die ersten Quellen, die eine solche Wertung vornehmen, sind schon Flavius Jo-
sephus und Eusebius von Caesarea. Aber für den Westen wichtiger ist die Inter-
pretation beim Kirchenvater Hieronymus und ihm zunächst weitgehend folgend 
dann Isidor von Sevilla und Beda Venerabilis.  

Der bedeutendste Autor für die Bewertung in vorislamischer Zeit ist der Kirchen-
vater Isidor von Sevilla (gest. 635). Während er in seinem Genesis-Kommentar 
noch die traditionelle Gleichsetzung Ismaels und seiner Nachkommen mit den 
Juden aus älteren Vorlagen übernimmt, findet man in seinem Hauptwerk, den 
Etymologien, eine andere Deutung: Ismael filius Abraham, a quo Ismaelitae, qui nunc 
corrupto nomine Sarraceni, quasi a Sara, et Agareni, ab Agar.11 

Er macht sich Gedanken über die Theorie, wonach der Name der Sarazenen 
etwa von Sara abgeleitet werden könne. Das ist natürlich falsch, denn diese stam-
men doch von Hagar, müssen folglich als Hagarener, oft im Mittellateinischen 

                                                                                          
7  Paran = Pharan, das heutige Firan, eine Oase auf dem Südsinai, ca. 40 km von der Küste 

entfernt. 
8  Gen 21,20f. 
9  Gen 21,9-21. 
10  Gen 21,20. 
11  Isidor von Sevilla, „Etymologia“, in: Patrologiae Latinae (PL) 82, Jacques-Paul Migne, Hg., 

Paris 1844-1855, 1862-1864, Liber IX, Kap. II 6, Sp. 329. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 232 

ohne die Aspiration als Agarener bezeichnet werden. Woher die Bezeichnung Sa-
razenen aber nun kommt, dazu bietet Isidor als mögliche Lösungswege folgende 
Erklärungen an: entweder ist es ein simples Versehen der biblisch Unkundigen 
oder es hat etwas mit der Landesbezeichnung „Syrien“ zu tun: Saraceni dicti, vel 
quia ex Sara genitos se praedicent; vel, sicut gentiles aiunt, quod ex origine Syrorum sint, 
quasi Syrigenae.12 Dann wird er aber sehr konkret und kommt zu dem Ergebnis, 
dass sich die Sarazenen offenbar selbst zum Zwecke der Erhöhung ihrer Position 
als Nachfahren der Sara, also der Herrin, bezeichnet haben müssen, damit sie den 
Makel der Geburt als Nachfahren der Hagar, also der Magd, abstreifen könnten: 
Ipsi sunt et Ismaelitae, ut liber Geneseos docet, quod sint ex Ismaele. Ipsi cedar a filio Ismae-
lis. Ipsi Agareni ab Agar, qui, ut diximus, perverso nomine Saraceni vocantur, quia ex Sa-
ra se genitos gloriantur.13 Wir erkennen also: Es liegt schon in der Bezeichnung 
selbst ein äußerst kritischer Ton, der mit einer negativen Bewertung einhergeht. Es 
kommt also nur auf den Standpunkt an: von einer korrekten Genealogie kann 
hier ohnehin nicht die Rede sein. Für polemische Zwecke kann man sich aber für 
den einen oder den anderen Ausdruck entscheiden. Auch die Problematik der 
Herleitung der Bezeichnung Agarener von Hagar muss dann nicht kollidieren mit 
der historischen Tradition, die immer nur die Bezeichnung Sarazenen kannte. „In 
der jeweiligen Entscheidung für den Terminus Agareni darf man daher das wohl-
überlegte Bemühen erkennen, die sonst allein als Saraceni bekannten Araber mit-
tels ihrer als nicht makellos empfundenen Abkunft negativ zu bestimmen und 
ihnen für die Zukunft generell […] eine den christlichen Völkern unterlegene Po-
sition zuweisen zu wollen.“14 Griechische Autoren haben in diesem Zusammen-
hang eine ganz andere Herleitung gefunden. Sie konstruieren hier ein Wortspiel: 
tēs Sarras xenous, id est a Sarra vacuous, womit sie den Worten Hagars folgen: Sarra 
vacuam me dimisit. Diese Erklärung ist den Lateinern freilich nicht zugänglich.15 

Sarazenen: Heiden oder Götzendiener? 

Der frühmittelalterliche Kirchenvater Beda hat in England gelebt und stirbt im 
Jahre 735. Seine Aussagen zu unserem Thema sind ohne Zweifel die wichtigsten 
für das Bild des Islams im gesamten Mittelalter.16 Seine Autorität in Fragen der 
Bibelexegese und der Geschichte wird niemals in Zweifel gezogen; zudem errei-
chen seine Werke eine enorme Verbreitung und Rezeption. Beda lebt zu einer 
Zeit, als das Problem zum ersten Male auch in der Realität des europäischen Men-
schen einen bedeutenden Platz einnimmt. Noch bevor Beda stirbt, haben die Sa-

12  Ebd. Liber X, Kap. II 57, PL 82, Sp. 333. 
13  Ebd. 
14  Rotter 1979, 32. 
15  Johannes Damascenus, „De Haeresibus“, in: Patrologia Graeca (PG) 94, Jacques-Paul Migne, 

Hg., Athen 1989 [Faks. der 1. Aufl., Paris 1860], Sp. 675-779, hier Sp. 763. 
16  Zum Folgenden vgl. Southern 1981, 18f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 233 

razenen bereits die Grenze ihrer nach Westen gerichteten Expansion erreicht. Be-
da sieht in ihnen Ungläubige von großer Wildheit. Aber in seiner Historia, einer 
ausführlichen Kirchengeschichte, widmet er ihnen doch nur einen bescheidenen 
Platz: Er erwähnt lediglich, dass sie für ihre Verwüstungen die einzig denkbare 
und gebührende Strafe in der Schlacht von Poitiers erhalten hätten.  

Wesentlich gesprächiger ist Beda aber in seinen Bibelkommentaren. Zunächst 
beschreibt er den Lebensraum: Faran nunc oppidum trans Arabiam iunctum Sarrace-
nis qui in solitudine uagi errant. […] In deserto autem Faran scriptura commemorat habi-
tasse Ismahelem unde et Ismahelitae qui nunc Sarraceni.17 

Alle Quellen sind sich darüber einig, dass die Araber in der Wüste leben. Dabei 
sind sie ein Nomadenvolk, das rastlos in der Wüste umherzieht. Hinzu kommt, 
dass sie allen Völkern, die am Rande der Wüste leben, ständig zur Gefahr werden. 
Wir erinnern uns wieder an das Wort aus Genesis 16,12. Beda spricht sogar von 
einer Sarazenen-Wüste: in seiner Beschreibung der Sinai-Halbinsel im Genesis-
Kommentar ist von Sarracenorum heremum18 die Rede. Wüste und Sarazenen bil-
den gewissermaßen eine abhängige Einheit, die wieder Umkehrschlüsse erlaubt. 
Es ist nicht nötig, Sarazenen in der Wüste anzutreffen, um sie dort zu vermuten. 
In einigen Quellen ist bei Ortsbeschreibungen mit Wüstencharakter schnell ein-
mal ein inter Saracenos eingeflochten, ohne dass der Autor genau wüsste, ob dort 
wirklich welche leben. 

Doch wie sieht es mit dem religiösen Bekenntnis der Araber bzw. Sarazenen 
aus? In der Gleichsetzung mit den Ismaliten stehen sie freilich außerhalb des 
Bundes, aber welche Götter verehren sie denn nun?  

Beda schlachtet auch hier zunächst einmal eine Bibelstelle aus, die einschlägig 
ist: „Als aber Gott, der mich schon im Mutterleib auserwählt und durch seine 
Gnade berufen hat, mir in seiner Güte seinen Sohn offenbarte, damit ich ihn un-
ter den Heiden verkündige, da zog ich keinen Menschen zu Rate; ich ging auch 
nicht sogleich nach Jerusalem hinauf zu denen, die vor mir Apostel waren, son-
dern zog nach Arabien und kehrte dann wieder nach Damaskus zurück.“19 In 
Arabien leben also nur Heiden und offenbar lohnt sich eine längere Beschäfti-
gung mit diesen nicht. Beda schließt hier in seinem Kommentar der Apostelge-
schichte auch direkt an, wenn er feststellt, dass der Evangelist Lukas ganz bewusst 
Judäa, Galiläa und Samarien als Missionsgebiete des Paulus nennt und Arabien 
auslässt: […] primo abiisse in Arabiam, et iterum reversum esse Damascum […] Idcirco 
autem Lucas Arabiam pratermittere videtur, quod ibi minime praedicaverit.20 Beda geht 
noch einen Schritt weiter, wenn er konstatiert, dass die Araber nicht nur Heiden 

                                                                                          
17  Beda Venerabilis, Opera exegetica, Teil 2, D. Hurst, Hg., (Corpus Christianorum, Series La-

tina 119), Turnhout 1962, 278 (Nomina locorum). 
18  Beda Venerabilis, Opera exegetica, Teil 1, C. W. Jones, Hg., (Corpus Christianorum, Series 

Latina 118A), Turnhout 1967, 232 (In Genesim IV, 20). 
19  Gal 1,15-17. 
20  Beda, „Super acta apostolorum“, Kap. 9, PL 92, Sp. 964. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 234 

sondern sogar Häretiker sind, die an die Sterblichkeit der Seele glauben: Arabici, 
qui animam simul cum corpore mori putant.21 Bei der Betrachtung der päpstlichen 
Quellen werden wir noch sehen, dass man in Rom im 7. Jahrhundert noch von 
einer gänzlich anderen Situation in diesem Gebiet ausgeht. 

Schon der griechische Kirchenvater Eusebius von Caesarea und ihm folgend Hie-
ronymus berichten, dass die Araber im Nordosten der Sinai-Halbinsel einen 
Stein-Kult ausüben und die Venus verehren.22 Der anonyme Pilger aus Piacenza 
berichtet im 6. Jahrhundert von einer angeblich von ihm selbst beobachteten Ze-
remonie, wo ein zunächst aus schneeweißem Marmor bestehendes Steinidol nach 
einer kultischen Handlung durch einen Priester (sacerdos ipsorum) bei Neumond 
sich vollkommen schwarz verfärbt habe.23 

Besonders der Hinweis auf die Venusverehrung hat Beda und seine Leser dann 
zu einer folgenschweren Kombination geführt: denn die Venus ist – nach antiker 
und uns durch den „Naturwissenschaftler“ Plinius vermittelten Lehre – die Licht-
bringerin, oder nach dem lateinischen Original, eben Luzifer. Entweder durch ein 
bildungsmäßiges Defizit oder einen gezielt provozierten Irrtum wurden so die Sa-
razenen schließlich zu Teufelsanbetern.24 Durch seine Bibelexegese gelangt Beda 
zu einer folgenschweren Erklärung, die sich noch lange in der exegetischen Litera-
tur halten wird. In seiner Erläuterung der Apostelgeschichte kommentiert er die 
Rede des Stephanus vor dem Hohen Rat: „Und sie fertigten in jenen Tagen das 
Standbild eines Kalbes an, brachten dem Götzen Opfer dar und freuten sich über 
das Werk ihrer Hände. Da wandte sich Gott ab und überließ sie dem Sternenkult, 
wie es im Buch der Propheten heißt: Habt ihr mir etwa Schlachtopfer und Gaben 
dargebracht während der vierzig Jahre in der Wüste, ihr vom Haus Israel? Das 
Zelt des Moloch und den Stern des Gottes Romfa habt ihr herumgetragen, die 
Bilder, die ihr gemacht habt, um sie anzubeten.“25 Wer oder was ist nun Romfa? 
Beda erklärt: Dimisistis (inquit) Deum verum et vivum, et sidus Remphan, id est, facturae 
vestrae, vobis pro Deo suscepistis. Significat autem Luciferum, cujus cultui Sarracenorum 

21  Beda, „Quastiones super Leviticum“, Kap. 11, PL 93, Sp. 391. 
22  Hieronymus, „Vita des heiligen Einsiedlers Hilarion“, in: Des heiligen Kirchenvaters Eusebius 

Hieronymus ausgewählte Schriften, Bd. 1, Ludwig Schade, Übers., (Bibliothek der Kirchenvä-
ter 15), Kempten / München 1914, Kap. 25, 53f.: „Es war gerade der Tag, an welchem eine 
alljährlich stattfindende Feier die ganze Stadt [Elusa] im Tempel der Venus zusammenge-
führt hatte. Die Bewohner verehrten sie als Morgenstern, dessen Kult die Sarazenen erge-
ben sind.“ (Pseudo-) Gordianus bringt in seiner „Vita und Passio des hl. Placidus“, Kap. 61, 
den Hinweis, dass der Sarazenenfürst Abdallah den Kult des Lucifer auszubreiten suchte, 
um das Christentum auszurotten (in: Acta Sanctorum (AASS), Octobris III, Constantinus 
Suyskenus et al., Hg., Cambridge 2002 [Antwerpen 1770], 114-138). 

23  Antonini Placentini, „Itinerarium“, in: Itineraria et alia geographica, P. Geyer et al., Hg., 
(Corpus Christianorum, Series Latina 175), Turnhout 1965, 127-174, hier Kap. 38, 2ff., 
148. 

24  Beda, „Expositio super Acta Apostolorum“, Kap. 9, PL 92, Sp. 964: Rex Areta, qui interpre-
tatur descensio, diabolus intelligitur. – Aretas war der Name des Araberkönigs. 

25  Apg 7,41ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 235 

gens ob honorem Veneris erat mancipata.26 Damit ist allerdings noch nicht gesagt, dass 
Beda bei dem Begriff Luzifer an den Teufel nach christlichem Verständnis denkt. 
Was lesen wir bei Plinius: „Unterhalb der Sonne wandelt ein sehr großer Stern, 
namens Venus, mit abwechselndem Lauf und in den Beinamen mit Sonne und 
Mond wetteifernd. Erscheint sie früher (als die Sonne) und vor Tagesanbruch, so 
heißt sie Lucifer (Lichtbringer), weil sie wie eine zweite Sonne den Tag früher 
bringt; leuchtet sie aber nach Sonnenuntergang, so heißt sie Vesper (Abendstern), 
weil sie den Tag verlängert und an die Stelle des Mondes tritt.“27 Aber man darf 
nicht vergessen, dass Luzifer eben auch schon seit den frühen Kirchenvätern als 
Bezeichnung für den Teufel bekannt ist. Nach dem Propheten Jesaja gibt es im 
Spottlied über den König von Babel einen hier einzureihenden Vers: „Ach du bist 
vom Himmel gefallen, du strahlender Sohn der Morgenröte.“28 Ein Bibelkenner 
wie Beda kommt freilich sofort auf ein Wort beim Evangelisten Lukas: „Da sagte 
er [Jesus] zu ihnen: Ich sah den Satan wie einen Blitz vom Himmel fallen.“29 Die 
Kombination beider Verse ergibt dann die entsprechende Interpretation. Für Beda 
sind die Sarazenen auch ohne diese explizite Interpretation ohnehin Heiden, da 
sie als Verehrer von Romfa oder Venus eben sowieso Götzendiener sind. Und 
Götzendienst ist auch eine Form der Teufelsanbetung. Hier hat Beda eine Saat 
ausgesät, die später ihre Früchte tragen sollte: Bei den meisten Lesern in späterer 
Zeit überwiegt eindeutig die Nennung Luzifers im Sinne von „Teufel“ und – ge-
stützt auf das Zeugnis des großen Beda, und so außerhalb jeder Kritik – damit ein 
hervorragendes Argument, die Sarazenen auch in der jeweiligen Gegenwart als 
Teufelsanbeter abzuqualifizieren. Wenn nun die Muslime besonders den Freitag, 
also den dies veneris verehren, dann ist der Beweis für ihren Götzendienst schon 
erbracht. Es soll in diesem Zusammenhang auch nicht unerwähnt bleiben, dass in 
vorislamischer Zeit in Arabien durchaus einige Heiligtümer bereits verehrt worden 
sind, deren Ursprung auf den Propheten Abraham, Hagar und Ismael als deren 
monotheistische Stifter zurückgehen, weshalb sie Mohammed auch aus Pietät ge-
gen diese drei beibehalten hat, freilich aus ihren heidnischen Zusammenhängen 
gelöst: darunter sind zudem die drei Bäume in Nachla östlich von Mekka, wo al-
Uzza, also der Planet Venus, von den Quraisch verehrt werden.30 Und der große 

                                                                                          
26  Beda, „Expositio in Acta Apostolorum“, Kap. 7, PL 92, Sp. 959. Diese Interpretation 

stammt sicher nicht von Hieronymus, wie man aus dessen Auslegung dieser Stelle leicht 
ersehen kann (Hieronymus, Hebraicae quaestiones in libro Geneseos. Liber interpretationis hebrai-
corum nominum. Commentarioli in psalmos. Commentarius in Ecclesiasten, P. de Lagarde, G. 
Morin, und M. Adriaen, Hg., (Corpus Christianorum, Series Latina 72), Turnhout 1959, 
148). Ob diese Auslegung von Beda selbst kommt, oder ob er sie bei einem anderen Autor 
bezogen hat, kann nicht nachgewiesen werden. 

27  Plinius Secundus d. Ä., Naturkunde, Nat. hist. II, 6; hier in der dt. Übersetzung nach Rode-
rich König, München 1974, 35. 

28  Jes 14,12. 
29  Lk 10,18. 
30  Vgl. dazu jetzt auch Kassimova, Aigul 2006, Die Bekehrung des Sarazenen: Untersuchungen 

zum Bild des Islam in den mittelenglischen Romanzen, Diss., Bonn, 115 mit den Einzelnachwei-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 236 

Kirchenvater Johannes Damascenus, christlicher Bischof in arabischen Diensten, 
setzt den schwarzen Stein der Kaaba mit der Venus in Beziehung. Damit schließt 
sich der Kreis: Jede einzelne der drei Stationen, nämlich Stein-, Venus und Luzi-
ferverehrung, trägt den Sarazenen von christlicher Warte aus unweigerlich die Kri-
tik der Ungläubigen, der Götzendiener, ein. 

Muslime: „Feinde des Kreuzes“ und Monotheisten? 

Genau auf die bis hierher beschriebene Linie schwenkt von Anfang an auch das 
Papsttum ein. Es gibt keine von der Position der Kirchenväter abweichende Hal-
tung oder Wertung der Araber bzw. Sarazenen in Rom. 

Der früheste Beleg für den Namen Sarraceni in einem päpstlichen Schriftstück 
überhaupt scheint eine Bezeichnung bei Leo I. zu sein. Er nennt einen „Bischof 
der Sarazenen Johannes“.31 Ältere Literatur geht noch davon aus, dass Gregor I. in 
Arabien eine intakte kirchliche Struktur angenommen habe.32 Viel hat sich verän-
dert, als Martin I. (649-655) auf der cathedra Petri sitzt. Die großen kriegerischen 
Auseinandersetzungen des byzantinischen Reiches mit den Sarazenen sind in vol-
lem Gange. Papst Martin I., der in entscheidender Weise in den Monotheleten-
Streit eingreift und die berühmte Lateransynode von 64933 abhält, wird 653 nach 
Byzanz verschleppt und stirbt an den Folgen seiner Misshandlungen am 16. Sep-
tember 655 auf der Krim. Im Zuge seiner Verteidigung erwähnt er in einem Brief 
an seinen Freund Theodor, einen Mönch im Spoudaios-Kloster zu Jerusalem, 
zweimal die Sarazenen: De falsis autem accusationibus, quas noviter haeretici faciunt, 

sen. Nach Johannes Damascenus hat die Kaaba in Mekka ebenfalls etwas mit der Venus zu 
tun. Rotter 1979, 27: „Damit schließt sich in überzeugender Weise der Kreis, […] Jede ein-
zelne der drei Stationen, nämlich Stein-, Venus- und Luziferverehrung, trägt den Sarazenen 
von christlicher Warte aus unweigerlich Kritik ein.“ 

31  Leo I., „De Eutychiana haeresi et historia“, PL 55, Sp. 1277: Legitur enim in Euthymii Vita 
Stephanum Famniae et Joannem Sarracenorum episcopos, qui Chalcedonensi aderant synodo, fidei 
decreto edito, celerrime abscedentes, illud Euthymio detulisse, putantes iam absolutam synodum. 

32  Rotter 1979, 23f. Zumindest legt ein Brief des Papstes an einen episcopum Arabiae dies na-
he: Gregorii I papae Registrum epistolarum VIII-XIV, Paul Ewald und Ludo M. Hartmann, 
Hg., (Monumenta Germaniae Historica, Epp. 2), Hannover 1892-1899, 281 (XI, 20). Al-
lerdings ist dieses Quellenzeugnis aufgrund der Überlieferungsumstände nicht sehr belast-
bar. Der Brief aus dem Codex Parisiensis 2278 stammt aus dem 9. Jahrhundert und hat 
Korrekturen einer Hand des 11. Jahrhunderts, die den Ortsnamen „Arabiae“ zu „Raven-
nae“ verändert haben. Vgl. auch Jaffé, Philipp, Hg. 1885-1888, Regesta pontificum Romano-
rum, 2. korr. Aufl. besorgt von S. Loewenfeld (JL), F. Kaltenbrunner (JK) und P. Ewald 
(JE), Leipzig, hier JK 1809. Der angesprochene Bischof Marinianus ist in Ravenna für diese 
Zeit nachweisbar. 

33  Die Akten dieser Synode liegen im Druck vor. Darin finden sich auch zwei Stellen in de-
nen auf die Sarazenen eingegangen wird, einmal in bewusster Unterscheidung von den 
Persern: Riedinger, Rudolf, Hg. 1984, Concilium Lateranense a. 649 celebratum, (Acta Conci-
liorum Oecumenicorum 2,1), Berlin, 172f.: […] a tyrannica potestate et Persarum ferocitate nec 
non Saracenorum temeritate. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 237 

abiicientes veritatem Christi Dei, qualem omnino poterunt hominibus veritatem loqui, qui 
Dei veritati resistunt? Tibi igitur reddo rationem, dilectissime frater, per eum qui iudicaturus 
est mundum istum per ignem, qui et reddet unicuique secundum opus suum. Ego aliquando 
ad Sarracenos nec litteras misi, nec quem dicunt tomum qualiter credere debeant, aut pecu-
nias unquam transmisi, exceptis duntaxat quibusdam illuc venientibus servis Dei causa 
eleemosynae, quibus et modicum quid praebuimus minime ad Sarracenos transmissum.34 
Im Zusammenhang mit seinem Hochverratsprozess scheint es Martin notwendig, 
sich gegen den Vorwurf der Konspiration mit dem Feind im Osten verteidigen zu 
müssen. Problematisch mutet lediglich der Hinweis an, dass er den Sarazenen 
auch kein Buch (tomus) bezüglich ihrer Glaubensunterweisung gesandt habe. Im-
merhin geht der Papst auch davon aus, dass diese Menschen mindestens Heiden, 
wenn nicht vielleicht sogar Häretiker sind. Für unser Thema ist hier nur wichtig, 
dass Martin in anderen Briefen, die mit dem Monotheletenstreit in Zusammen-
hang stehen, rege Korrespondenz mit Bischöfen bzw. anderen kirchlichen Wür-
denträgern unterhält, die in Arabien agieren. Zu diesem Zeitpunkt existiert also 
eine kirchliche Struktur im Gebiet der Sarazenen und übt auch Funktionen aus.35 

In fränkischer Zeit werden aber die Probleme mit den Sarazenen auch im latei-
nischen Westen zunehmend unübersehbar. Die Expansion dieser Völker erreicht 
die christlichen Gebiete: der gesamte Nahe Osten, die nordafrikanische Küste und 
Spanien werden in kürzester Zeit erobert und es stellt sich für den Papst die Frage, 
ob denn die dort lebenden Christen auch genügend Widerstand leisten. Zweifel-
los haben die politischen Umstände die Expansion sehr begünstigt. Der zermür-
bende Kampf zwischen Byzanz und dem Perserreich hat beide Gegner ausbluten 
lassen. Die Kräfte reichen zur Verteidigung Afrikas nicht mehr aus und die Völ-
kerwanderung hat die verbliebenen Strukturen beseitigt. Dass Christen sich vom 
Einmarsch der Sarazenen eine Verbesserung ihrer Situation oder gar „Linderung“ 
versprochen haben, lässt sich nirgendwo nachweisen und spricht den Zeugnissen 
vor allem aus koptischen Quellen Hohn.36 Doch welche Gründe kann es dafür 
geben, dass Gott diese Heimsuchung zulässt? Bereits in ganz frühen Quellen aus 
dem Nahen Osten wird von christlicher Seite aus konstatiert, dass diese expansi-
ven Kräfte, die gegen alle und jeden immer gewinnen, nur von Gott gesandt sein 
können, um die Sünden der Menschen zu bestrafen. Das Erscheinen des Islams 
wird als vorübergehende Prüfung angesehen, die es mit strengeren Bußübungen 
und überzeugendem Glaubenszeugnis zu bestehen gilt.37 Bei Beda klingt das so, 

                                                                                          
34  Martin I., Epistola 14, PL 87, Sp. 199; vgl. Hoyland, Robert G. 1997, Seeing Islam as others 

saw it: A survey and evaluation of Christian, Jewish and Zoroastrian writings on early Islam, (Stu-
dies in late antiquity an early Islam 13), Princeton (New Jersey), 76f. 

35  Martin I., Epistolae 5ff., PL 87, Sp. 154-168 an Bischof Johannes von Philadelphia = Am-
man (JK 2064), an Bischof Theodor von Esbuntiorum (JK 2065) und an Bischof Antonius 
von Bacathorum (JK 2066). 

36  Dies gegen die Meinung bei Rotter 1979, 36, der ein solches Szenario unterstellt. 
37  So ausdrücklich im Brief des Bonifatius an König Aethelbald von Mercien (746-747), Brief 

73, hrsg. von Rau, Reinhold 1968, Briefe des Bonifatius: Willibalds Leben des Bonifatius, (Frei-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 238 

als ob die Invasion der Araber eine neue biblische Plage sei: er spricht von der Sa-
razenenpest.38 Um so negativer fällt die Bewertung derjenigen aus, die sich dem 
Kampf gegen die Muslime nicht stellen und statt dessen im restlichen Europa 
nach neuen kirchlichen Betätigungsfeldern Ausschau halten. Papst Gregor II. (715-
731) macht dies in Briefen an Kleriker aus Afrika sehr deutlich: „Afrikaner, die 
sich allenthalben zu kirchlichen Weihen herandrängen, soll er auf keinen Fall an-
nehmen, weil einige von diesen schon öfters als Manichäer, andere als wiederge-
taufte überführt worden sind.“39 Es handelt sich bei diesem Passus um eine For-
mel aus dem Liber Diurnus, die seit dem 5. Jahrhundert bis in die Zeit Nikolaus II. 
in päpstlichen Urkunden in Gebrauch ist. Vor Manichäern und Donatisten zu 
warnen, macht freilich hier bei Gregor II. wenig Sinn, doch ist die Verwendung 
eindeutig in den Zusammenhang mit in Italien in größerer Zahl eintreffenden 
Flüchtlichen aus Nordafrika zu erklären.40 

Es ist vor allem Papst Leo IV. (847-855), der sich dezidiert zum Sarazenenpro-
blem äußert. Das verwundert auch nicht, hat er doch selbst in seinem Pontifikat 
mit den Sarazenen zu kämpfen. Der früher doch recht weit entfernte Krieg hat 
jetzt auch Italien erfasst. Die nach ihm benannte Leostadt darf als ein Befesti-
gungswerk gegen Angreifer der Urbs gesehen werden. 849 erringt er mit süditalie-
nischer Hilfe einen Sieg bei Ostia. Noch tief sitzt der Schock über die Attacke der 
Muslime auf Rom im Jahre 846 unter Papst Sergius II.: „Im Monat August kamen 
die Sarrazenen und Mauren auf dem Tiber nach Rom, verwüsteten die Kirche des 
hl. Petrus, des Apostelfürsten. Mit dem Altar über dem Grab des Apostelfürsten 
nahmen sie den ganzen Schmuck und Schatz fort und besetzten einen stark befe-
stigten Berg hundert Meilen von der Stadt. Einige der Herzöge Lothars griffen 
dieselben ziemlich ungescheut an und wurden vernichtet; ein Teil der Feinde aber 
wurde, als er in die Kirche des hl. Apostels Paulus drang, von der Landbevölke-
rung völlig überwältigt und niedergemacht.“41 Doch die Feinde ereilt bald die 

herr vom Stein Gedächtnisausgabe 4b), Darmstadt, 220f.: „Wie das bei andern Völkern 
Spaniens und der Provence sowie bei den Burgundern der Fall gewesen ist, die sich von 
Gott abwandten und in Hurerei lebten, bis der allmächtige Richter Strafen zur Buße für 
solche Verbrechen durch die Unkenntnis des Gesetzes Gottes und durch die Sarazenen 
kommen und wüten ließ.“ 

38  Beda, Bede’s Ecclesiastical History of the English People, Bertram Colgrave und R. A. B. My-
nors, Hg., (Oxford Medieval Texts), Oxford 1969, 556, V. 23: Sarracenorum lues – vgl. zu 
dieser Problematik die sehr einseitige, in ihrer Literaturauswahl begrenzte, nicht an den 
Originalquellen arbeitende und pro-muslimische Arbeit von Kassimova 2006, 65ff. u. ö. 

39  Brief Gregors II. an Bonifatius vom 1. Dezember 722, Rau 1968, 68f.; ebd. Anm. 1: „Die 
Afri sind die Bewohner der nordafrikanischen Gebiete, die vor den Arabern geflohen wa-
ren; das Exarchat Karthago, der letzte Rest römischer Herrschaft, wurde 697 erobert.“ 

40  Vgl. hierzu Hettinger, Anette 1993, Die Beziehungen des Papsttums zu Afrika von der Mitte des 
11. bis zum Ende des 12. Jahrhunderts, (Beihefte zum Archiv für Kulturgeschichte 36), Köln /
Weimar / Wien, 122-142, insbes. 136f., mit allen Belegen für die Formel Afros passim und 
die entsprechenden arabischen Quellen zu dieser Fluchtbewegung. 

41  „Annales Bertiniani“ zu 846, in: Quellen zur karolingischen Reichsgeschichte, Teil 2, Reinhold 
Rau, Hg., (Freiherr vom Stein Gedächtnisausgabe 6,2), Darmstadt 1958, 11-287, hier 68f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 239 

Strafe: „Als die Sarrazenen mit ihren Schiffen, die sie mit der Masse der aus der 
Kirche des hl. Apostels Petrus geraubten Schätze beladen hatten, den Rückweg an-
traten, erhob sich plötzlich, als sie auf der Fahrt Gott und unseren Herrn Jesus 
Christus sowie seine Apostel mit verpestetem Munde lästerten, ein unausweichli-
cher Wirbelwind, dass die Schiffe aneinanderprallten und alle untergingen; einiges 
aber von den Schätzen wurde in den Taschen der Toten, die das Meer ans Land 
warf, gefunden und zum Grab des hl. Apostels Petrus zurückgebracht.“42 

Die Reaktion des Papstes Leo auf diese Ereignisse ist aber nicht nur eine militä-
rische Aktion, sondern eine ganz neue Dimension des Krieges. Leo IV. verspricht 
den Kämpfern, die gegen die Muslime zu Felde zogen, mehr als nur Geld und 
Reichtümer, wie es für angeworbene Söldner üblich ist. Leo verspricht noch viel 
mehr: er verspricht den Kämpfenden auch Schätze im Himmelreich: „Wir hoffen 
inständig, dass keiner von Euch im Kampf erschlagen wird, aber wir wünschen, 
dass jeder weiß, dass ihm das Königreich des Himmels als Belohnung gegeben 
werden soll, wenn er denn in diesem Krieg sterben sollte. Denn der Allmächtige 
weiß, dass sie ihr Leben gaben im Kampf für die Wahrheit und den Glauben, für 
die Verteidigung ihres Landes und für die Verteidigung der Christenheit.“43 Es soll 
nicht der Anschein erweckt werden, dass Leo IV. hier völliges Neuland betritt. Sei-
ne Vorgänger Gregor III. , Stefan II. und Paul I. haben ähnliche Formulierungen 
gewählt, um die Franken im Kampf gegen die Langobarden zu motivieren. Nach 
Leo IV. ist es dann vor allem Papst Johannes VIII. (872-882), der den Erlass der 
Sünden für Bekämpfer von Sarazenen und anderen Heiden publiziert.44 Johannes 
VIII. ist in der Wortwahl insgesamt recht erfinderisch. Nur in seinen Briefen finden 
sich Ausdrücke wie „Idumäer“ oder Formulierungen wie Agarenis, qui sunt filii forni-
cationis, ist von pyratis Arabibus oder den Taten latrunculorum Agarenorum die Rede. 
Die Schriftstücke beider Päpste werden später auch in die Dekretalen-Sammlungen 

                                                                                                                                                                                                                          

Nach dem Liber Pontificalis und anderen Quellen waren 11 000 Sarazenen am Montag, 
dem 23. August bei Ostia mit 73 Schiffen und 500 Pferden gelandet; vgl. Böhmer, J. F., 
Hg. 1999, Regesta Imperii I 4: Papstregesten 800-911, Teil 2,1: 844-858, bearb. von Klaus Her-
bers, Köln / Weimar / Wien, Nr. 59. Zum Jahre 838 wird von einem Überfall der Saraze-
nen auf Marseille berichtet; auch dort nahmen die Feinde die Schätze der christlichen Kir-
chen mit. 

42  „Annales Bertiniani“, 70f. zu 847. 
43  Leo IV., Brief Leos an die Franken von 853, PL 115, Sp. 656. 
44  Johannes VIII., PL 126, Sp. 816: Rescribit de indulgentia eorum qui contra paganos pugnantes 

occubuerant. Weitere Belegstellen: Epistolae Karolini aevi (V), Erich Caspar et al., Hg., (Mo-
numenta Germaniae Historica, Epp. 7), Hannover 1912-1928, Nr. 1, 7, 8, 22, 31, 34, 37, 51, 
52, 61, 214, 230, 245, 273, 305 u. ö. Bei Johannes fällt dabei eine häufige Verwendung der 
Adjektive nefas, incredulis, inpius auf, sowie die Betonung, die Sarazenen seien eben nur filii 
ancillae. – Ado von Vienne (800-875) beschreibt den Wechsel der Bezeichnungen aus bibli-
scher Sicht als eine Entwicklung, wenn er sagt (PL 123, Sp. 33): Abraham annorum octoginta 
sex genuit Ismael, a quo Ismaelitae, qui postea Agareni, ad ultimum Saraceni sunt dicti. So hatten 
es Hieronymus, Isidor und Beda sicher nicht verstanden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 240 

eingehen.45 Im letzten Drittel des 9. Jahrhunderts werden immer wieder Nachrich-
ten über die Sarazenen und ihre Übergriffe, vor allem in Süditalien, auch in Rom 
bekannt und tauchen sporadisch in päpstlichen Dokumenten auf, die einen be-
schleunigten Eintritt ins Paradies für die christlichen Krieger in Aussicht stellen.46 
Doch der zunächst noch recht moderate Ton, in dem diese Schreiben gehalten 
sind, verschärft sich in der nächsten Zeit zusehends. Bereits Papst Benedikt IV. 
(900-903) bezeichnet die Muslime als ipsa nefandissima gente Saracenorum.47 Diese 
Redewendung findet man dann auch bei seinem Nachfolger Sergius III. (904-911) 
in einer Urkunde für das von Sarazenen heimgesuchte Silva Candida.48 In der Zeit 
Papst Johannes X. (914-928) sind einige Dokumente im Zusammenhang mit dem 
Kampf gegen die Sarazenen nach der Zerstörung des Klosters Montecassino und 
den kriegerischen Auseinandersetzungen 914/15 zu nennen, die in die Schlacht am 
Garigliano münden. Bedeutsam für unser Thema ist hier die Bemerkung des Pap-
stes in einer Urkunde für den Kölner Erzbischof Hermann I. vom Herbst des Jah-
res 915, wonach die Apostelfürsten Petrus und Paulus selbst in das Schlachtgesche-
hen eingegriffen hätten und nur durch ihre Hilfe der Sieg über die Sarazenen ge-

45  Decretum Gratiani, 23 q. 8 c. 9 und q. 5 c. 46, beide Nikolaus I. zugeschrieben („Nicolai I. 
papae epistolae“, Ernst Perels, Hg., in: Monumenta Germaniae Historica, Epp. 6, Berlin 1902-
25, 257-690). Zur Diskussion um die Einrichtung eines Kreuzzugsablasses vgl. Gilchrist, 
John 1988, „The Papacy and War against the ‚Saracens‘, 795-1216“, The International History 
Review 10,2, 174-197, hier 181f.; Chevedden, Paul E. 2005, „Canon 2 of the Council of 
Clermont (1095) and the Crusade Indulgence“, Annuarium Historiae Conciliorum 37, 253-
322, passim. Für unsere Fragestellung ist diese Diskussion wenig ergiebig; die negative Be-
wertung des Heiden, des Häretikers, Schismatikers ist stets präsent. Dass die Sarazenen 
(oder andere Bezeichnungen für die Muslime s. u.) einer oder gar mehrerer dieser Katago-
rien angehörten, war niemals strittig. 

46  Hadrian II. (867-872), Brief 4, PL 122, Sp. 1263 an König Ludwig: De victoriis Ludovici im-
peratoris adversus Saracenos, cujus interim et Lotharii fratris quae sunt, tangi vetat (JE 2895; Epi-
stolae Karolini aevi (IV), Ernst Dümmler et al., Hg., (Monumenta Germaniae Historica, 
Epp. 6), Hannover 1902-1925, 703f.); Brief 20, PL 122, Sp. 1291C: „Ad proceres regni Ca-
roli calvi“ von 869: fines nostros infestatio propemodum Sarracenorum invaderet; Brief 24, Sp. 
1298C: „Ad Carolum calvum regem“ von 870: Sed illi contra hostes Christiani nominis dimi-
canti, pro liberatione populi Dei multis laboribus insistenti, et bella Domini praeliando, Sarraceno-
rum multitudinem superanti, ut pax fieret, cedere noluisti; Brief 25, Sp. 1300B: „Ad episcopos in 
regno Caroli constitutos“ von 870: Praefatus siquidem imperator, terrena regna non ambiens, pro 
liberatione populi Dei multis laboribus fatigatus, triumphales in Sarracenorum cervices potius manus, 
quam in eum regnum suum tollentem extendit. Ebd. 16, 21, 22 u. 24. 

47  Benedikt IV., PL 131, Sp 44 (=Zimmermann, Harald, Hg. 1984-1989, Papsturkunden 896-
1046, 3 Bde., Wien, Nr. 12): Sanctitati seu omnium Christianorum religiositatibus notum esse vo-
lumus, quia iste praesens Malagenus venerabilis episcopus Hierosolymitanae Ecclesiae, una cum suis 
fidelibus a Saracenorum gentibus a sua Ecclesia depraedatus est, et etiam quidam de suis hominibus 
ab ipsa nefandissima gente Saracenorum occisi sunt, pro eo quod fidem illorum minime celebrare vo-
luerunt. 

48  Sergius III., Urkunde vom 23. Mai 905: Ex hoc enim lucri potissimum premium apud condito-
rem omnium Deum reponitur, quando venerabilia loca opportune ordinata ad meliorem fuerint sine 
dubio statum perducta, et ideo considerantes desolationem ecclesiae SS. Rufinae et Secundae, quae 
appellatur Silva Candida, quam passa est a nefandissima Sarracenorum gente, sicut ruina ipsius loci 
testatur. (Zimmermann 1984-1989, Nr. 22; JL 3535). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 241 

lungen sei.49 Damit wird augenfällig betont, dass es sich hier um einen Krieg für 
die gerechte Sache des christlichen Glaubens handelt und nicht um einen Kampf 
um Geld, Gut und Boden. Einen der wenigen Belege aus dieser Zeit stellt eine in-
teressante Bemerkung in einer Urkunde des Papstes Marinus II. dar: Bischof Sico 
von Capua wird wegen seines verwerflichen Lebenswandels getadelt. Er habe sich 
sogar gegen seinen Vorgänger und Wohltäter Petrus gewandt, obwohl dieser ihn 
doch einst von den Sarazenen freigekauft habe. Der Papst verwendet hier wieder 
den abwertenden Terminus ab Agarena gente als Bezeichnung für die mit christli-
chen Sklaven Handel treibenden Araber.50 In der Zeit zwischen dem Anfang des 
10. und der Mitte des 11. Jahrhunderts hören wir fast nichts aus päpstlichen Quel-
len zu unserem Thema.51 Das verwundert auch nicht wirklich, ist es doch eine Pha-
se der Schwäche und Gebundenheit des Papsttums vor allem in innerrömische 
Querelen.  

Eine nächste Stufe ist dann in der Zeit der Reformpäpste erreicht. Nach einem 
Umschwung in der päpstlichen Politik im Bezug auf die Normannen, deren Hilfe 
man gegen die Muslime nunmehr in Anspruch nimmt, muss Robert Guiscard auf 
der Synode von Melfi 1059 einen Eid leisten, der unter anderem beinhaltet, dass 
der Normanne jegliche muslimische Jurisdiktion über Sizilien vernichten und da-
für die christliche Ordnung wieder errichten müsse. Damit hat der Papst eine 
neue Qualität in den Heidenkampf gebracht: 1. er sanktioniert jede Form des 
Vorgehens zur Befreiung der Kirche von der islamischen Herrschaft, und 2. er 
etabliert eine von Gott gewollte christliche Jurisdiktion über alle Gebiete, die von 
den Muslimen erobert bzw. zurückerobert werden sollen. Vor allem der zweite 
Punkt wird von diesem Moment an zu einem der wichtigsten Programmpunkte 
päpstlicher Politik in den nächsten Jahrhunderten werden.52 

Eine interessante Rolle spielt unser Thema bei Papst Gregor VII. Durch den 
glücklichen Umstand der Überlieferung seines Registers können wir seine Position 
in dieser Frage leichter bestimmen. Viele einzelne Zeugnisse liegen dazu vor. Auf-
fälligster Befund ist zunächst die Tatsache, dass Gregor nur den Ausdruck „Sara-

                                                                                          
49  JL 3556; Böhmer, J. F., Hg. 1969, Regesta Imperii II 5: Papstregesten 911-1024, bearb. von Ha-

rald Zimmermann, Wien / Köln / Graz, Nr. 35 (und ähnlich 36f.): beatissimis scilicet aposto-
lis intercedentibus […] Saraceni [..] dissipati sunt. 

50  JL 3628; Böhmer 1969, Nr. 174. 
51  Marinus II. (942-946), Brief an Bischof Sico von Capua, PL 133, Sp. 874 (Zimmermann 

1984-1989, Nr. 100). Johannes XIII. (965-972), Zimmermann 1984-1989, Nr. 198, 206 u. 
216, in denen auf Zerstörungen der Sarazenen in der Vergangenheit Bezug genommen 
wird. Benedikt VIII. (1012-1024), Urkunde vom Februar 1014 für das Kloster Breme bei 
Pavia: […] et postmodum imminente Sarracenorum persecutione studio Adalberti Deo devoti mar-
chionis translatum est. (JL 4002). Benedikt IX. (1033-1048 mit Unterbrechungen), Urkunde 
für Silva Candida vom November 1037, PL 141, Sp. 1353 (JL 4110; Zimmermann 1984-
1989, Nr. 608). 

52  Zur Synode von Melfi vgl. Gresser, Georg 2006, Die Synoden und Konzilien in der Zeit des Re-
formpapsttums in Deutschland und Italien von Leo IX. bis Calixt II. 1049-1123, (Konzilienge-
schichte Reihe A), Paderborn et al., 48-51. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 242 

zenen“ kennt und zum zweiten diese bis auf wenige Ausnahmen mit paganis 
gleichsetzt. Andere Bezeichnungen (Ismaeliten, Agarener etc.) kommen im Regi-
ster und den Extravaganten nicht vor. Die Forschung hat zurecht auf den einzig-
artigen Briefwechsel dieses Papstes mit Afrika und einem muslimischen Adressa-
ten hingewiesen. Leider gibt es aus dieser Epoche keine vergleichbaren Stücke. 
Gregors Eingreifen in die Streitigkeiten der Diözese Karthago und ihren Bischof 
Cyriacus gipfelt in einem Briefwechsel mit dem muslimischen Herrscher dieses 
Gebietes, dem Hammaditen an-Nāṣir (En-Nacer, gest. 1088/89).53 Dieses Doku-
ment steht in der Geschichte des Verhältnisses von Papsttum und Islam einzigar-
tig dar. Der mehr als konziliante Ton des Papstes gegenüber dem Muslim an-Nāṣir 
ist besonders im Hinblick auf den Kreuzzugsaufruf Gregors VII. wenige Jahre zu-
vor erstaunlich. In allen anderen Schreiben wird besonders der heidnische Cha-
rakter der Sarazenen immer wieder betont.54 Bis in unsere Gegenwart ist daher 
dieses Schreiben immer wieder zitiert worden, weil es quasi der locus classicus für 
den christlich-islamischen Dialog ist.55 

53  Insgesamt sind es fünf Briefe: Gregor VII., Das Register Gregors VII. (Reg. Greg.), Erich Cas-
par, Hg., (Monumenta Germaniae Historica, Epp. sel. 2), Teil 1 (Buch I-IV), Teil 2 (Buch 
V-IX), Berlin 1920-1923, hier I 22, 23 sowie III 19ff. Vgl. zu den Vorgängen selbst Hettin-
ger 1993, 147-189. Dieser an-Nāṣir war der Vater des bekannten al-Manṣūr (1088/89-1105). 

54  Belegstellen: Reg. Greg. I 7 vom 30.4.1073 an die französischen Barone, die das maurische 
Spanien erobern wollen; Reg. Greg. I 22 vom 15.9.1073: Pastoralschreiben nach Karthago; 
Reg. Greg. I 23 vom 15.9.1073 an den Bischof Cyriacus von Karthago, der von Sarazenen 
und ungetreuen Christen bedrängt wird; Reg. Greg. I 46 vom 2.2.1074: Aufforderung an 
Wilhelm von Burgund, entweder gegen die Normannen oder aber zur Hilfeleistung der 
konstantinopolitanischen Christen zu eilen; Reg. Greg. I 49 vom 1.3.1074 mit dem Aufruf 
zur Verteidigung von Konstantinopel gegen die Heiden; Reg. Greg. I 64 vom 19.3.1074 an 
Alfons VI. von Leon und Sancho IV. von Navarra; Reg. Greg. II 3 vom 10.9.1074 an Wil-
helm VI. Graf von Poitou; Reg. Greg. II 9 vom 16.10.1074 an Beatrix und Mathilde von 
Tuscien; Reg. Greg. II 31 vom 7.12.1074 an Heinrich IV. mit dem Bericht über seine große 
überseeische Unternehmung; Reg. Greg. III 11 vom 14.3.1076 an Erzbischof Arnold von 
Acerenza; Reg. Greg. IV 28 vom 28.6.1077 an alle Könige Spaniens; Reg. Greg. VI 16 vom 
2.1.1079 an den Bischof Berengar von Gerona. 

55  So stand dieser Brief wörtlich Pate bei der entsprechenden Formulierung des Vaticanums II. 
In der Konstitution „Nostra aetate“, Art. 3 heißt es: Ecclesia cum aestimatione quoque Muslimos 
respicit qui unicum Deum adorant, viventem et subsistentem, misericordem et omnipotentem, Creato-
rem caeli et terrae, homines allocutum, … In der Fassung von Gregor VII. (III 21), auf die in der 
offiziellen Ausgabe des Dokumentes eigens verwiesen wird, heißt dieser Passus: Hanc utique 
caritatem nos et vos specialibus nobis quam ceteris gentibus debemus, qui unum Deum, licet diverso 
modo, credimus et confitemur, qui eum creatorem seculorum et gubernatorem huius mundi cotidie lau-
damus et veneramur. Papst Benedikt XVI., der als Dogmatiker stets die Kirchen- und Dog-
mengeschichte im Hinterkopf hat, nahm anlässlich seiner Ansprache am 28. November 
2006 in Ankara vor dem Präsidenten für religiöse Angelegenheiten die Worte Papst Gregors 
VII. aus dem Jahre 1076 an den muslimischen König von Mauretanien in seine Rede auf:
„Wir glauben und bekennen den einen Gott, wenn auch auf verschiedene Weise, jeden Tag 
loben und verehren wir ihn als Schöpfer der Jahrhunderte und Herrscher dieser Welt.“ 
(http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/november/documents/hf_ 
ben-xvi_spe_20061128_pres-religious-affairs_ge.html, vom 4. Dezember 2010). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 243 

Gregor zeigt sich hier über den muslimischen Glauben in hohem Maße infor-
miert. Der Brief ist eines der wenigen, aus päpstlichem Umkreis sogar das einzige 
Zeugnis aus der Zeit vor den Kreuzzügen und außerhalb Spaniens, dass den isla-
mischen Glauben behandelt. Von taktischer Finesse und großem Feingefühl für 
die religiösen Gefühle des muslimischen Königs zeugt die Betonung der Gemein-
samkeiten zwischen Christentum und Islam: Jesus Christus, der vom Islam nicht 
als der Messias anerkannt wird, kommt im Text gar nicht vor. Statt dessen wird 
Abraham genannt: Scit enim Deus, quia pure ad honorem Dei te diligimus et salutem et 
honorem tuum in presenti et in futura vita desideramus atque, ut ipse Deus in sinum beati-
tudinis sanctissime patriarche Abrahe post longa huius vite spatia te perducat, corde et ore 
rogamus.56 

Dass hier eine Missionsabsicht des Papstes zu erkennen ist, scheint nicht sehr 
wahrscheinlich.57 Auch aus den anderen Briefen ist die Sorge Gregors um die im 
Hammaditenreich lebenden Christen ersichtlich. Aber einen Herrscher mit Hilfe 
eines Briefes zu bekehren, den das Beispiel tausender Christen und ihr durch 
christliche Nächstenliebe geprägtes Leben58 nicht umstimmen konnten, ist doch 
weit hergeholt. Man hat hier wohl an einen anderen Hintergrund zu denken. Ne-
ben den glaubhaft zu machenden wirtschaftlichen Anknüpfungspunkten eines re-
gen Handelsverkehrs zwischen der nordafrikanischen Küste und Italien, bei denen 
der Papst seine beiden familiares Albericus und Cencius ins Spiel bringen will, 
scheint der letzte Satz in eine andere Richtung zu weisen. Der vom Papst ausge-
sprochene Wunsch, Gott solle den muslimischen Herrscher in den Schoß der 
Glückseligkeit Abrahams führen, könnte einem Formular für andere Empfänger 
entsprungen sein, für das wir aber keine erhaltenen Belege haben: hier ist an jüdi-
sche Empfänger zu denken. Aus zahlreichen anderen Belegen wissen wir um die 
hervorragenden Kenntnisse Gregors über das Judentum, so dass eine solche For-
mulierung ihm leicht von der Hand gegangen sein muss.59 Da es keine vergleich-
baren Schreiben aus der päpstlichen Kanzlei gibt, müssen diese Überlegungen im 

                                                                                          
56  Reg. Greg. III 21 (288, Z. 28-32). 
57  Dies vermutet Hettinger 1993, 170f.: „Ein islamischer Herrscher zum Christentum be-

kehrt, zudem ein Herrscher über die darniederliegende afrikanische Kirche, hätte nach 
Auffassung Gregors wohl eine nicht abschätzbare Bedeutung für diese Kirche gehabt.“ 
Richtig ist die Beobachtung, dass es in diesem Brief um Kooperation anstelle von Kon-
frontation ging. 

58  In Reg. Greg. III 20 fordert der Papst die Gläubigen dazu auf: […] quatinus populi Saraceno-
rum, qui circa vos sunt, videntes sinceritatem fidei vestre puritatem quoque mutue inter vos divine ca-
ritatis ac fraterne dilectionis potius ad emulationem quam ad contemptum christiane fidei ex vestris 
operibus provocentur. 

59  Ohne die Mutmaßung, es habe sich bei Gregor selbst um einen getauften Juden gehandelt, 
hier wiederholen zu wollen, darf doch auf andere Momente verwiesen werden; vgl. dazu 
Gresser, Georg 2007, „Petrinische Ekklesiologie und Eschatologie bei Gregor VII. und ihre 
Auswirkung auf die päpstliche Synode“, in: What is ‚theology‘ in the Middle Ages? Religious 
cultures of Europe (11th-15th centuries) as reflected in their self-understanding, Mikolaj Olszewski, 
Hg., (Archa verbi: Subsidia 1), Münster, 473-486. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 244 

Bereich des Spekulativen bleiben. Aber die von Gregor gewählte Formulierung 
würde eine Kenntnis des Islams voraussetzen, die man sich wirklich nicht erklären 
könnte. Gregor wusste freilich von Abraham als Vater Ismaels, auch wenn der Be-
griff „Ismaeliten“ oder „Hagarener“ bei ihm nicht vorkommt. Wichtig ist es, daran 
zu erinnern, dass der Ausdruck paganus, den Gregor sonst stets verwendet, im 
damaligen Sprachgebrauch den Heiden im Sinne von „Nicht-Jude“ meint, den 
Gottesfeind oder Gottlosen, der unbekehrbar und unbelehrbar äußerer Feind der 
Kirche ist. Erst in der Auseinandersetzung mit den Muslimen in Spanien und 
dann eben auf den Kreuzzügen tritt ein Wandel in der Theologie ein, als man er-
kannt hat, dass diese „Feinde des Kreuzes“ eine philosophische Gotteslehre vertre-
ten, mit der man sich beschäftigen muss. Dies wird aber nicht vor der Mitte des 
12. Jahrhunderts greifbar. Gregor muss in der konkreten Situation nun an einen
nach seiner Auffassung heidnischen Herrscher schreiben, dem man möglichst 
freundlich entgegen kommen muss, um des Heiles der Kirche in Afrika willen. 
Dafür gibt es freilich kein Formular. Aus diesem Grund liegt es nahe, dass man 
hier auf Formulierungen zurückgegriffen hat, wie man sie im Kontakt mit den Ju-
den verwendet, die eben keine Heiden und zugleich auch Söhne Abrahams sind. 
Die einschlägige Stelle, wo vom Schoß Abrahams berichtet wird, ist die Geschich-
te vom armen Lazarus: „Als nun der Arme starb, wurde er von den Engeln in 
Abrahams Schoß getragen.“60 Auch in jüdischen Schriften ist die Vorstellung vom 
Liegen in Abrahams Schoß verbreitet und bekannt. Er ist Ausdruck der liebenden 
Gemeinschaft, die im Jenseits zwischen Abraham und seinen frommen Nach-
kommen besteht.61 Selbstverständlich spielt Abraham (Ibrāhīm) auch im Islam ei-
ne besondere Rolle. Öfters wird er im Koran genannt: Er ist der erste und allen re-
ligiösen Gesetzen gehorchende Muslim. Er hat zusammen mit seinem Sohn Is-
mael die Kaaba erbaut und um die Entsendung eines Propheten gebeten. Aber die 
Vorstellung von einem Aufenthalt in Abrahams Schoß findet sich nicht im Koran. 

Bei seinen Nachfolgern, Victor III. (1086-1087)62, Urban II. (1088-1099), Paschalis 
II. (1099-1118) und Calixt II. (1119-1124) stellt sich die Sichtweise in einer ganz
neuen Dramatik dar. Von nun an ändert sich die Sicht auf die Muslime insofern, 
dass zum einen eine stärkere Binnendifferenzierung vorgenommen wird, und 
zum anderen der Ton wesentlich an Härte zunimmt. Wird in der Zeit zuvor im-

60  Lk 16,22. 
61  Vgl. Strack, Hermann und Paul Billerbeck 1924, Das Evangelium nach Markus, Lukas und Jo-

hannes und die Apostelgeschichte erläutert aus Talmud und Midrasch, Kommentar zum Neuen Te-
stament 2, München, 225-227 mit allen Belegen aus Talmud und Midrasch. 

62  Victor III. erneuert nach der Chronik von Montecassino den Kreuzzugsablass: Estuebat in-
terea ingenti desiderio idem Victor apostolicus, qualiter Saracenorum in Africa commorantium con-
funderet, conculcaret atque contereret infidelitatem. Unde cum episcopis et cardinalibus consilio habito 
de omnibus fere Italie populis christianorum exercitum congregans atque vexillum beati Petri apostoli 
illis contradens sub remissione omnium peccatorum contra Saracenos in Africa commorantes direxit. 
(Chronica monasterii Casinensis: Die Chronik von Montecassino, Hartmut Hoffmann, Hg., 
(Monumenta Germaniae Historica, SS 34), Hannover 1980, 453). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 245 

mer von „Heiden“ oder „Sarazenen“, von „Ismaeliten“ und „Hagarenern“ gespro-
chen, so erweitert sich jetzt das Spektrum. Diese Erweitertung ist verursacht zum 
einen durch die veränderte geopolitische Lage, zum anderen durch das Inb-
licknehmen des Kreuzzugs als gesamteuropäisches Geschehen.  

Hier tauchen zunächst in päpstlichen Dokumenten die relativ wertfrei klingen-
den Begriffe „Mauren“ und „Türken“ auf. In früheren Quellenzeugnissen sind die 
Mauren zunächst ein Sammelbegriff für die verschiedenen Berbervölker in Nord-
afrika westlich von Ägypten. So weiß Isidor als einzige Tatsache von ihnen zu be-
richten, dass sie niger seien. Papst Leo III. kennt den Namen „Mauren“ immerhin 
schon in Zusammenhang mit Piratenbanden, die das Mittelmeer heimsuchen: 
Mauros latrocinatos in insulis Lampadusa, Pontia, et Iscia.63 Erst bei Urban II. kommt 
die Bezeichnung „Mauren“ als Sammelbezeichnung für alle Muslime im Westen 
vor, hier denkt er freilich in erster Linie an Spanien. Inhaltlich knüpft Urban bei 
seinen Vorgängern an: alle Christen sollen sich dem Kampf gegen die Muslime 
anschließen, um im Geist der Buße und der Gottesfurcht ein frommes Werk zu 
erbringen, wofür ihnen ein Erlass ihrer Sündenstrafen in Aussicht gestellt wird: Eis 
autem qui vel in Hierusalem vel in partes alias poenitentiae spiritu vel devotionis ituri sunt, 
suademus totam illam viae et sumptus operam restitutioni ecclesiae Tarraconensis impende-
re, quatenus auxiliante Domino et cathedra inibi tuto habeatur episcopalis, et civitas eadem 
Saracenorum opposita populis in murum et antemurale Christicolae populi celebretur, qui-
bus eamdem ex Dei misericordia indulgentiam pollicemur quam promererentur si indictae 
viae prolixitatem explerent.64 In einem Brief an den Grafen Hugo von Besalu von 
1096 wird deutlich, dass diese in späteren Zeugnissen zu findende Unterschei-
dung vor dem Beginn des Kreuzzuges nicht immer durchgehalten wird: Si quis er-
go vestrum in Asiam ire deliberaverit, hic devotionis sue desiderium studeat consummare. 
Neque enim virtutis est alibi a Saracenis christianos eruere, alibi christianos Saracenorum 
tyrannidi oppressionique exponere. Hier werden also die Sarazenen in Asien und die-
jenigen in Spanien mit dem gleichen Ausdruck bezeichnet. Erst ab 1098 wird die 
Differenzierung greifbar. In seinem Brief an den Bischof Petrus von Oca trennt er 
sehr sorgfältig zwischen den verschiedenen Territorien: Urbanus episcopus, servus 
servorum Dei, venerabili fratri Petro, Oscensi episcopo, […], quia post multa annorum cur-
ricula nostris potissimum temporibus Christiani populi pressuras relevare, fidem exaltare 
dignatus est. Nostris siquidem diebus in Asia Turcos, in Europa Mauros Christianorum 
viribus debellavit, et urbes quondam famosas religionis suae cultui gratia propensiore resti-
tuit. Inter quas Oscam quoque pontificalis cathedrae urbem Saracenorum tyrannide libera-
tam, charissimi filii nostri Petri Aragonensis regis instantia catholicae suae Ecclesiae refor-
mavit.65 Mit diesem Brief haben wir den ersten Quellenbeleg für das Wort „Türke“ 

                                                                                          
63  Leo III., Epistola VIII 72, PL 98, Sp. 540; ebd. Sp. 542: Postmodum vero, ut audivimus, in-

gressi sunt ipsi nefandissimi Mauri, tredecim scilicet navigia, in insulam quae dicitur Lampadusa, 
partibus Siciliae constituta, et praedavere eam. 

64  Urban II., Brief an die Bewohner der Provinz Tarragona von 1089, PL 151, Sp. 303. 
65  Urban II., Brief an Petrus von Oca von 1098, PL 151, Sp. 504. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 246 

in einem offiziellen Schriftstück des Papstes in Händen. Denn die übrigen Quel-
lenzeugnisse, die dem Papst den Ausdruck in den Mund legen, entstammen alle 
zum einen aus den historiographischen Werken zum Ersten Kreuzzug und sind 
zum anderen alle post festum verfasst worden. So lässt Wilhelm von Malmesbury 
Papst Urban II. in Clermont in seiner Fassung der berühmten Kreuzzugsrede sa-
gen: Hanc igitur nostri mundi portiunculam Turci et Sarraceni bello premunt, iamque a 
trecentis annis Hispania et Balearis insulis subiugatis, quod reliquum est spe devorant, ho-
mines inertissimi, et qui cominus pugnandi fiduciam non habentes, fugax bellum diligunt.66 
Bei Wilhelm und auch bei Balderich von Dol wird dem Papst an mehreren Stel-
len auch das Wortspiel Turci spurci in den Mund gelegt.67 In den Briefen und Ur-
kunden Urbans findet sich jedoch kein einziger Beleg für diese Verwendung. 

Bei Paschalis II. und Calixt II. wird das Spektrum der Bezeichnungen um eine 
wesentliche Variante erweitert: „Moabiter“. Diese zunächst lediglich nach einer 
weiteren geographischen Bezeichnung klingende Kennzeichnung ist in Wirklich-
keit eine Chiffre für eine zutieftst moralisch zu verwerfende Gruppe von Men-
schen. Betrachtet man die einschlägigen Bibelstellen, wird dies sehr schnell deut-
lich: Die beiden Töchter des Lot machen ihren Vater betrunken und lassen sich 
von ihm schwängern; daraus entstehen Moab, der Stammvater der Moabiter, und 
Ammon, der Stammvater der Ammoniter.68 Die Moabiterinnen treiben Unzucht 
mit Fremden.69 Moabiter und Ammoniter sind Blutschändern und Bastarden 
gleichgestellt; mit ihnen darf man kein Friedens- oder Freundschaftsbündnis 
schließen.70 Der Herr nimmt grausame Rache an den Moabitern und Moab wird 
wie Sodom sein; ein großes Gericht kommt über Moab.71  

In einer Urkunde Paschalis II. vom 14. Oktober 1100 für Compostella heißt es: 
Porro sicut militibus, ita etiam clericis vestrarum partium interdicimus ne occasione Jeroso-
lymitanae visionis Ecclesiam et provinciam suam deserere praesumant, quam Moabitarum 
feritas tam frequenter impugnat.72 Häufiger erscheint die Kombination und damit 

66  Wilhelm von Malmesbury, „Historia“, PL 151, Sp. 572. 
67  Wilhelm von Malmesbury, „Historia“, PL 151, Sp. 565: Turcae spurci et immundi nostris fra-

tribus dominantur. Balderich von Dol, PL 166, Sp. 1066: Turci, spurci et immundi und spurci-
tiam Paganorum. – Eine Durchsicht der Kreuzzugsliteratur der Zeit zeigt, dass die Verwen-
dung des Ausdrucks Turci die geläufige Bezeichnung geworden ist. Allein in der „Historia 
Hierosolymitanae Expeditionis“ des Albert von Aachen (PL 166, Sp. 389-716) kommt der 
Begriff ca. 800 mal vor. Petrus Tudebodus schreibt in seiner „Historia de hierosolymitano 
itinere“ (PL 151, Sp. 580): Paucos ante annos, gens a Perside Agarena, quam corrupte Sarracenam 
dicitis, sanctam civitatem Hierusalem, sanctamque terram invadens, cepit, diripuit, incendit, sacro-
sanctum Domini sepulcrum (quod sine lacrymis dicere nequimus) profanatum. Hier wird also sogar 
schon deutlich zwischen Muslimen aus dem Osten und denen aus Afrika unterschieden, 
bzw. es setzt sich die Erkenntnis durch, dass die Gegner in Spanien eben andere Leute 
sind, als diejenigen, die man im Heiligen Land bekämpft. 

68  Gen 19,30-38. 
69  Num 25,1f.; Hos 9,10. 
70  Dtn 23, 3f.,7. 
71  Am 2,1ff.; Zef 2,9; Jes 15f.; 25,9-12; Jer 48. 
72  Paschalis II., Urkunde für Compostella, PL 163, Sp. 45. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 247 

auch Abgrenzung von „Moabitern“ und „Mauren“. Diese Bezeichnungen tauchen 
nur in Urkunden mit spanischen Empfängern auf: Vobis ergo omnibus iterata prae-
ceptione praecipimus ut in vestris partibus persistentes Moabitas et Mauros totis viribus 
impugnetis: ibi largiente Deo vestras poenitentias peragatis: ibi sanctorum apostolorum Pe-
tri et Pauli et apostolicae eorum Ecclesiae remissionem et gratiam percipiatis.73 Die christli-
chen Kämpfer sollen eben nicht ihr Land verlassen, um auf die Fahrt nach Jerusa-
lem zu gehen, sondern vielmehr in ihrem Land bleiben und mit aller Kraft gegen 
die Moabiter (Almoraviden?) und die Mauren (spanische Muslime?) kämpfen. 
Der Kreuzzug ist die Bußübung für die Sünden der Kastilier: mit Gottes Hilfe 
werden sie ihre Buße dort tun; dort werden sie auch die Befreiung von ihren 
Sünden erhalten und die Gnade der Apostelfürsten Petrus und Paulus und der 
apostolischen Kirche. In gleicher Weise wird der Ausdruck auch bei Papst Gelasius 
II.74 und bei Calixt II.75 verwandt. Es muss auffallen, dass die Bezeichnung „Am-
moniter“ oder die eines der anderen Stämme keine Verwendung findet. Die Be-
zeichnung „Moabiter“ tritt uns erst zu einem Zeitpunkt entgegen, als man mit der 
Rückreise größerer Zahlen von Kreuzrittern in den Westen rechnen kann. Da-
durch dürften sich die Kenntnisse über die Muslime drastisch erhöht haben. Ins-
besondere die sexuellen Verhaltensweisen, die Vielweiberei und das Fehlen der 
Askese dürfte bei der Wahl des biblischen Ausdrucks Pate gestanden haben. 

Ergebnis 

Die Auswertung der einschlägigen Quellenbelege, die keinen Anspruch auf Voll-
ständigkeit erheben wollen, zeigt eine Tendenz. Das vorislamische Araberbild, 

                                                                                          
73  Urkunde für die Kleriker von Santiago di Compostella vom 25.3.1101 (PL 163, Sp. 65); 

ähnliche Wendungen in einer Urkunde vom 6.3.1101 für Bernhard von Toledo (PL 163, 
Sp. 61) und am 25.3.1101 an König Alfons VI. von Leon-Kastilien (PL 163, Sp. 64): 
Scripsimus enim vobis preterito tempore, ne hierosolimitanae expeditionis occasione partes vestras de-
sereretis, quae Maurorum et Mohabitarum quotidianis incursionibus impugnantur; Brief an Rai-
mund von Barcelona vom 23.5.1101 und vom 23.5.1116 (PL 163, Sp. 407); sowie einem 
Privileg für Coimbra (PL 163, Sp. 201). Nur einmal erscheint die Identifizierung der Moa-
biter mit den Sarazenen: Urkunde vom 2.5.1110 für Raimund von Barbastro: Saracenorum 
vel Moabitorum (PL 163, Sp. 276). 

74  Gelasius II., Urkunde an die christliche Armee, die Zaragossa belagert vom 10.12.1118, PL 
163, Sp. 508: urbis ecclesiae a Saracenis et Moabitis dirutae. 

75  Calixt II., Urkunde für den Erzbischof von Compostella vom 26.2.1120, PL 163, Sp. 1168-
69: Cum enim inter nobiles Hispaniarum civitates et ipsa nobilis appareret, ita divina dispositione 
mutatis temporibus Moabitarum sive Maurorum est tradita potestati, ut in ea, et pontificalis gloria, 
et Christianae fidei dignitas deperierit. Ebenso Sp. 1300 an Pelagius von Braga. Für die spätere 
Zeit gibt es noch einen Beleg für die Verwendung der Bezeichnung „Moabiter“ bei Papst 
Innozenz III., PL 217, Sp. 858: repugnant in Hispania Moabitis. – Auch in den Urkunden 
von Paschalis II. und Calixt II. werden daneben weiterhin die bereits oben erläuterten Be-
griffe weiter verwandt; vgl. z. B. die Urkunden für Empfänger im Heiligen Land, Hiestand, 
Rudolf 1985, Papsturkunden für Kirchen im Heiligen Lande, Vorarbeiten zum Oriens Pontificius 
III, Göttingen, Nr. 10, 12, 17. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 248 

dass durch die Bibel geprägt ist, wird durch die frühen lateinischen Exegeten für 
das Mittelalter fruchtbar gemacht. Die Autorität der Bibel und ihrer berühmten 
Ausleger wird dabei niemals in Zweifel gezogen. Dieses Urteil gilt zumindest bis 
in die Zeit des Ersten Kreuzzuges. Die Stellung der Araber und in deren Gefolge 
der Muslime wird durch ihre Abkunft von der Magd und nicht der Herrin deter-
miniert. Die Verquickung dieser Interpretation mit den gewagten Spekulationen 
zu ihrem Glauben führen zu dem skizzierten Fehlurteil der Frühzeit. Erst die 
nachhaltigere Auseinandersetzung mit muslimischen Gelehrten ab der 2. Hälfte 
des 12. Jahrhunderts führt zu neuen Ufern der Erkenntnis. Dabei sind zwei 
Aspekte leitend gewesen: zum einen wird zunehmend deutlich, dass der lateini-
sche Westen die Kriege im Orient nicht gewinnen kann, zum anderen wird eben-
so deutlich, dass das Phänomen Islam keine vorübergehende Erscheinung ist, die 
– wie die biblischen Plagen – nach einer Weile der Bestrafung für die begangenen
Sünden auch wieder verschwindet. Man hatte das militärische, aber eben auch das 
religiöse Gegenüber unterschätzt. Nicht erkannt wurde aber die gegenüber dem 
Judentum völlig anders gelagerte Ausgangssituation in Fragen des interreligiösen 
Dialoges. Diese Erkenntnis haben wir erst in unseren Tagen erlangt und man wird 
sehen, was die gerade angelaufenen Gespräche zeitigen werden.76 

Bibliographie 

Acta Sanctorum (AASS), Octobris III, Constantinus Suyskenus et al., Hg., Cam-
bridge 2002 [Antwerpen 1770]. 

„Annales Bertiniani“, in: Quellen zur karolingischen Reichsgeschichte, Teil 2, Reinhold 
Rau, Hg., (Freiherr vom Stein Gedächtnisausgabe 6), Darmstadt 1958, 11-287. 

Antonini Placentini, „Itinerarium“, in: Itineraria et alia geographica, P. Geyer et al., 
Hg., (Corpus Christianorum, Series Latina 175), Turnhout 1965, 127-174. 

Beda Venerabilis, Opera exegetica, Teil 1, C. W. Jones, Hg., (Corpus Christianorum, 
Series Latina 118A), Turnhout 1967; Teil 2, D. Hurst, Hg., (Corpus Chris-
tianorum, Series Latina 119), Turnhout 1962. 

76  In der vierzehnhundertjährigen Geschichte der muslimisch-christlichen Beziehungen hat es 
eine solche Initiative noch nicht gegeben: 138 muslimische Führungspersönlichkeiten und 
Gelehrte haben zum diesjährigen Fest des Fastenbrechens einen gemeinsam unterzeichne-
ten „Offenen Brief und Aufruf“ veröffentlicht. Die Regensburger Vorlesung des Papstes 
erweist sich trotz oder gerade wegen ihres provokativen Gehaltes als fruchtbar. Vor einem 
Jahr bereits hatten 38 muslimische Gelehrte an Papst Benedikt geschrieben. Nun scheint 
sich ein dauerhafter Dialog auf breiter Grundlage zu entwickeln. Der neue Brief richtet sich 
nicht nur an Papst Benedikt XVI., sondern auch an den Patriarchen der Orthodoxen Kir-
che von Konstantinopel, den Erzbischof von Canterbury und die Häupter der Lutheri-
schen, Methodistischen, Baptistischen und Reformierten Kirchen. Der Titel „Ein uns und 
euch gemeinsames Wort“ ist dem bekannten Koranvers entnommen, der sich an die „Leu-
te des Buches“, also Juden und Christen, wendet: „Kommt her zu einem zwischen uns und 
euch gleich angenommenen Wort: dass wir Gott allein dienen und ihm nichts beigesellen, 
und dass wir nicht einander zu Herren nehmen neben Gott“ (Q 3:64). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HAGARENER, SARAZENEN, MAUREN, TÜRKEN, MOABITER 249 

Beda, Bede’s Ecclesiastical History of the English People, Bertram Colgrave und R. A. B. 
Mynors, Hg., (Oxford Medieval Texts), Oxford 1969. 

Benedikt XVI., An den Präsidenten für religiöse Angelegenheiten, Ankara, 28. No- 
vember 2006, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/ 
november/documents/hf_ben-xvi_spe_20061128_pres-religious-affairs_ge. 
html, vom 4. Dezember 2010. 

Böhmer, J. F., Hg. 1969, Regesta Imperii II 5: Papstregesten 911-1024, bearb. von Ha-
rald Zimmermann, Wien / Köln / Graz. 

Böhmer, J. F., Hg. 1999, Regesta Imperii I 4: Papstregesten 800-911, Teil 2,1: 844-858, 
bearb. von Klaus Herbers, Köln / Weimar / Wien. 

Borgolte, Michael 2002, Europa entdeckt seine Vielfalt 1050-1250, (Handbuch der Ge-
schichte Europas 3), Stuttgart. 

Chevedden, Paul E. 2005, „Canon 2 of the Council of Clermont (1095) and the 
Crusade Indulgence“, Annuarium Historiae Conciliorum 37, 253-322. 

Chronica monasterii Casinensis: Die Chronik von Montecassino, Hartmut Hoffmann, 
Hg., (Monumenta Germaniae Historica, SS 34), Hannover 1980. 

Epistolae Karolini aevi (IV), Ernst Dümmler et al., Hg., (Monumenta Germaniae 
Historica, Epp. 6), Hannover 1902-1925. 

Epistolae Karolini aevi (V), Erich Caspar et al., Hg., (Monumenta Germaniae His-
torica, Epp. 7), Hannover 1912-1928. 

Gilchrist, John 1988, „The Papacy and War against the ‚Saracens‘, 795-1216“, The 
International History Review 10,2, 174-197. 

Gregor I.,Gregorii I papae Registrum epistolarum VIII-XIV, Paul Ewald und Ludo 
M. Hartmann, Hg., (Monumenta Germaniae Historica, Epp. 2), Hannover 
1892-1899. 

Gregor VII., Das Register Gregors VII., Erich Caspar, Hg., (Monumenta Germaniae 
Historica, Epp. sel. 2), Teil 1 (Buch I-IV), Teil 2 (Buch V-IX), Berlin 1920-1923. 

Gresser, Georg 2006, Die Synoden und Konzilien in der Zeit des Reformpapsttums in 
Deutschland und Italien von Leo IX. bis Calixt II. 1049-1123, (Konziliengeschichte 
Reihe A), Paderborn et al. 

Gresser, Georg 2007, „Petrinische Ekklesiologie und Eschatologie bei Gregor VII. 
und ihre Auswirkung auf die päpstliche Synode“, in: What is ‚theology‘ in the 
Middle Ages? Religious cultures of Europe (11th-15th centuries) as reflected in their  
self-understanding, Mikolaj Olszewski, Hg., (Archa verbi: Subsidia 1), Münster, 
473-486. 

Hettinger, Anette 1993, Die Beziehungen des Papsttums zu Afrika von der Mitte des 11. 
bis zum Ende des 12. Jahrhunderts, (Beihefte zum Archiv für Kulturgeschichte 36), 
Köln / Weimar / Wien. 

Hieronymus, Des heiligen Kirchenvaters Eusebius Hieronymus ausgewählte Schriften, 
Bd. 1, Ludwig Schade, Übers., (Bibliothek der Kirchenväter 15), Kempten / 
München 1914. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEORG GRESSER 250 

Hieronymus, Hebraicae quaestiones in libro Geneseos. Liber interpretationis hebraicorum 
nominum. Commentarioli in psalmos. Commentarius in Ecclesiasten, P. de Lagarde, G. 
Morin und M. Adriaen, Hg., (Corpus Christianorum, Series Latina 72), Turn-
hout 1959. 

Hiestand, Rudolf 1985, Papsturkunden für Kirchen im Heiligen Lande, Vorarbeiten zum 
Oriens Pontificius III, Göttingen. 

Hoyland, Robert G. 1997, Seeing Islam as others saw it: A survey and evaluation of 
Christian, Jewish and Zoroastrian writings on early Islam, (Studies in late antiquity 
an early Islam 13), Princeton (New Jersey). 

Jaffé, Philipp, Hg. 1885-1888, Regesta pontificum Romanorum, 2. korr. Aufl. besorgt 
von S. Loewenfeld (JL), F. Kaltenbrunner (JK) und P. Ewald (JE), Leipzig. 

Jaspers, Detlev und Horst Fuhrmann 2001, Papal Letters in the Early Middle Ages, 
(History of Medieval Canon Law 2), Washington. 

Johannes Damascenus, „De Haeresibus“, in: Patrologia Graeca (PG) 94, Jacques-Paul 
Migne, Hg., Athen 1989 [Faks. der 1. Aufl. Paris 1860], 675-779. 

Kassimova, Aigul 2006, Die Bekehrung des Sarazenen: Untersuchungen zum Bild des 
Islam in den mittelenglischen Romanzen, (Diss.), Bonn. 

Nikolaus I., Nicolai I. papae epistolae, Ernst Perels, Hg., (Monumenta Germaniae 
Historica, Epp. 6), Berlin 1902-25, 257-690. 

Patrologiae Latinae (PL), Jacques-Paul Migne, Hg., Paris 1844-1855, 1862-1864. 
Plinius Secundus d. Ä., Naturkunde, (lat.-dt.), Roderich König, Übers., Buch II, 

München 1974. 
Rau, Reinhold, Hg. 1968, Briefe des Bonifatius: Willibalds Leben des Bonifatius, (Frei-

herr vom Stein Gedächtnisausgabe 4b), Darmstadt. 
Riedinger, Rudolf, Hg.1984, Concilium Lateranense a. 649 celebratum, (Acta Concilio-

rum Oecumenicorum 2,1), Berlin. 
Rotter, Ekkehart 1979, Die Darstellung der Araber in den lateinischen Quellen des früheren 

Mittelalters vom ausgehenden sechsten bis zur Mitte des achten Jahrhunderts, Frankfurt 
a.M. 

Rotter, Ekkehart 1993, „Die Sarazenenseuche oder Wie ein Feindbild entsteht“, in: 
Die Welten des Islam. Neunundzwanzig Vorschläge, das Unvertraute zu verstehen, Ger-
not Rotter, Hg., Frankfurt a.M., 52-59.  

Southern, Richard W. 1981, Das Islambild des Mittelalters, Stuttgart et al. 
Strack, Hermann und Paul Billerbeck 1924, Das Evangelium nach Markus, Lukas und 

Johannes und die Apostelgeschichte erläutert aus Talmud und Midrasch, (Kommentar 
zum Neuen Testament 2), München. 

Zimmermann, Harald, Hg. 1984-1989, Papsturkunden 896-1046, 2 Bde., Wien. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227 - am 22.01.2026, 04:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

