I Thomas Bernhards Korrektur (1975):
Die auBBere Konstruktion der inneren Sprache

Der dreistufigen Untersuchung von Thomas Bernhards Roman Korrektur,
die in der Einfithrung skizziert wurde, sind vier Unterkapitel gleichsam als
klarende Prolegemona vorgeschoben: Das erste gibt eine kurze, problemati-
sierende Zusammenfassung der Narration (a), die drei darauffolgenden (b—d)
konturieren die Untersuchungsperspektive unter Einbezug der bisherigen
Forschung zu Bernhards Roman. Da die Arbeit sich gezielt gegen bisher
etablierte Untersuchungsergebnisse richtet, muss sie ithre Pramissen so weit
wie moglich transparent machen. Besagte Grundlegung geschieht also als
abgrenzende Forschungsdiskussion, welche die Notwendigkeit einer Dis-
kussion des Romans unter einem architekturtheoretischen und -historischen
Blickwinkel unterstreicht.

Konkret werden die Fragen beantwortet, warum Thomas Bernhard nicht als
literarischer Architekt« betrachtet werden soll (b), inwiefern seine praktische
Erfahrung von und mit Architektur als >Einfluss< nur eine marginale Rolle
zu spielen hat (c) und dass dies auch fir den >Einfluss< der Biographie und
des Bauens Ludwig Wittgensteins, nicht jedoch fiir seine Philosophie gilt (d).
Ziel dieser Prolegomena ist also die Kritik am Einfluss dreier Autorenbilder:
an jenem von Thomas Bernhard als >Architekts, als >Hausbesitzer< und als
»Wittgenstein-Biograph:.

a. Die widerspruchliche Narration

Eine Nacherzidhlung des Romans und vor allem der darin geschilderten
Abléufe in korrekter Chronologie erweist sich aufgrund der vielen Vor- und
Riickspriinge in der erzdhlten Zeit, inhaltlicher Ungenauigkeiten und gar
Fehler eines notorisch unzuverlissigen Erzihlers als schwierig.! Es wird im
Folgenden darum nur ein Uberblick skizziert, der beziiglich bestimmter
Motive spiter en passant erganzt wird, aber bereits jetzt auf Widerspriiche
der Narration aufmerksam machen soll.

Die partielle Widerspriichlichkeit des Textes kann weder vernachlissigt noch
durch Interpretationen kompensiert bzw. eliminiert werden. Widerspriiche

! Vgl. z.B. Kohlenbach, Margarete: Das Ende der Vollkommenheit. Zum Verstindnis von
Thomas Bernhards »Korrektur«. Tibingen 1986. S. 64f. Marquardt, Eva: Gegenrichtung.
Entwicklungstendenzen in der Erzihlprosa Thomas Bernhards. Tubingen 1990. S. 44.

41

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

entstehen einerseits aufgrund der Diskrepanz zwischen Aussagen des Erzéh-
lers und solchen der Hauptfigur, andererseits aufgrund davon unabhangiger
logischer Unmoglichkeiten. Ob es sich um unbeabsichtigte >Fehler< des Au-
tors oder bewusst gelegte >Fallstricke« handelt, lasst sich nicht abschlieffend
kliren. Ersteres mag aufgrund der nachweislich schnellen Arbeitsweise”
Bernhards einen Teil der Inkohédrenzen erkliren. Dass offensichtlich prob-
lematische Stellen nicht getilgt wurden, spricht aber dafiir, dass Bernhard
zumindest kein Interesse an einer kohérenteren Narration hatte. Dieses Indiz
geniigt, um auch die >Fehler« von Korrektur als integralen Bestandteil der
Narration zu betrachten.?®

Korrektur erzahlt die Geschichte des sterreichischen Naturwissenschaftlers
Roithamer, der seit Jahren in Cambridge lebt. Roithamer kehrt sporadisch
in seine Heimat Oberosterreich zuriick, um aus seinem unermesslichen Erbe
einen »Kegel fiir Wohnzwecke« (Ko 192) fiir seine geliebte Schwester zu bau-
en, der ithr zum »ho6chsten Gliick« (Ko 47) verhelfen soll. Der Vater vererbt
thm den Familiensitz Altensam und verpflichtet ihn, seine Schwester und
seine zwel Briider auszuzahlen. Gegen den Willen der Briider plant er den
Verkauf des Familiensitzes, der metonymisch fiir eine leidvolle Kindheit und
eine verknocherte sterreichische Gesellschaft steht. Der Erlos soll deshalb
entlassenen Haftlingen zugutekommen, der ehemalige »Kerker« (Ko 68) soll
eine gegenteilige, befreiende Wirkung entfalten.

Auch der Wohnkegel fiir die Schwester kann als »Gegenentwurf«* zu Alten-
sam bezeichnet werden. Wihrend dreier Jahre entwirft Roithamer diesen
Kegel in der Dachkammer seines Freundes, des Tierpréparators Holler,
weitere drei Jahre dauert seine Errichtung (vgl. Ko 12). Roithamer bezeichnet
das Gebiude als »[d]reigeschossig« (Ko 194), obschon seine Beschreibung
auf vier Stockwerke hinweist: In der Spitze befindet sich ein Aussichtsraum

2 Nach mehreren, vermutlich bereits 1972 einsetzenden Vorarbeiten, die von der letzten
Fassung stark abweichen, wurde die Hauptarbeit am Roman wohl nicht vor Friihling 1974
begonnen. Bernhard Judex glaubt aufgrund dieser geradezu tiberstiirzten Entstchung, der
Roman sei seinem Autor tiber den Kopf gewachsen, vgl. Judex, Bernhard: »Tausende von
Umwegen«. Thomas Bernhards »Korrektur« im Lichte der Philosophie Martin Heideggers
und die Rekonstruktion seiner Entstehung aus dem Nachlass. In: Sprachkunst 35 (2004).
S. 269-285; hier: S. 270.

Unabhingig von autorintentionalen Uberlegungen wird deshalb in Kapitel IT 3 die fehlende
Logik gewisser Textstellen als Teil einer tibergeordneten Textlogik analysiert.

Beschel, Melanie: Der Kegelbau in Thomas Bernhards Korrektur. In: Andreas Beyer/
Ralf Simon/Martino Stierli (Hg.): Zwischen Architektur und literarischer Imagination.
Miinchen/Paderborn 2013. S. 77-90; hier: S. 78.

S

42

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mit Ausblick auf den Wald ringsum, darunter ein komplett abgedunkelter
Meditationsraum und unter diesem die »Zerstreuungsraumex, die eigentli-
chen Wohnraume der Schwester. »Unter den Zerstreuungsraumenc liegen im
Erdgeschoss die »Vorraume, die den Eintretenden auf den Kegelaufenthalt
vorbereiten sollen. Der Aufbau der vier Kegelgeschosse von unten nach oben
fasst sich also wie folgt zusammen: Vorbereitungsraume, Zerstreuungsraume,
Meditationsraum, Aussichtsraum (vgl. Ko 194f.).5

Der Schwester wird das Bauvorhaben als einzigem Familienmitglied nicht
verschwiegen. Es geschieht jedoch explizit gegen ihren Willen; Aufforderun-
gen, die Baustelle zu besichtigen, lehnt sie kategorisch ab (vgl. Ko 107). Zum
Emnzug in das Gebdude kommt es wahrscheinlich nicht, der Text schweigt
sich diesbeziiglich aber aus.® Unverziiglich nach der Besichtigung des voll-
endeten Kegels beféllt die Schwester eine »Todeskrankheit«. Das Wesen der
Krankheit und ihre Dauer bis zum Tod lisst der Roman offen.” Am Sterben
der Schwester soll das schockierend vollkommene Gebdude schuld sei. Auch
hier vertreten Erzdhler und Roithamer unterschiedliche Positionen: Wahrend
der Erzéhler meint, Roithamer hitte erkannt, dass der Kegel nicht hochs-
tes Gliick, sondern Tod verursacht habe (vgl. Ko 106), besteht Roithamer
riickblickend darauf, dass Tod und hochstes Gliick ein und dasselbe seien
(vgl. Ko 303).

Indessen hat Roithamer nach der Vollendung des Kegels begonnen, eine
Schrift iiber den Familiensitz, den Kegelbau und seine Kindheit zu verfassen:
»Uber Altensam und alles, das mit Altensam zusammenhingt, unter beson-
derer Beriicksichtigung des Kegels« (Ko 76). Nach dem Tod der Schwester

% Freilich kann man hier einwenden, beim Aussichtsraum handle es sich um ein Dachge-
schoss und darum nicht um eine bewohnbare Etage. Den sowohl in Funktion als auch
Form unkonventionellen Raum als Mansarde zu bezeichnen, wiirde seiner Wichtigkeit in
der Gesamtkonstruktion jedoch nicht gerecht. Obschon der Kegel einen riesigen Aushub
hat (vgl. Ko 18), wird auf die vermutlich vorhandene Unterkellerung nicht eingegangen.
Oft wird das Nichteinziehen der Schwester als Tatsache beschrieben, vgl. z.B. Mittermayer,
Manfred: Thomas Bernhard. Stuttgart 1995. S. 77.

Kohlenbach thematisiert en detail die Zeit zwischen Kegelbesichtigung und Tod der Schwes-
ter und kommt zum Schluss, dass die Leserschaft kein sicheres Wissen vom Todesfall hat
bzw. dass Roithamer diesen >entstellt, vgl. Kohlenbach, Das Ende der Vollkommenheit,
S. 139-144. In einer Vorankiindigung des Romans, die Bernhard ein Jahr vor dessen
Veroffentlichung schrieb, legte er die Krankheitsdauer noch auf acht Monate fest, vgl.
Bernhard, Thomas: Korrektur [Vorankiindigung 1974]. In: Ders.: Korrektur. Roman.
Hg. v. Martin Huber/Wendelin Schmidt-Dengler. Frankfurt a.M. 2005. S. 336-338; hier:
S. 337. Da viele Angaben in der Vorankiindigung vom fertigen Roman abweichen, muss
fur diesen die Zeitangabe aber nicht gelten.

43

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

korrigiert er dieses biographische, philosophische und architekturanaly-
tische Lebenswerk. Ort des Schreibens ist laut dem Erziahler Cambridge
gewesen, Ort der Korrektur wiederum die Holler’sche Dachkammer (vgl.
Ko 76). Wie Roithamer das umfangreiche Manuskript innerhalb der kurzen
Zeit zwischen der Fertigstellung des Kegels und dem Tod der Schwester ge-
schrieben hat, bleibt unklar. Immerhin soll die erste, unkorrigierte Fassung
800 Seiten umfassen. In der dritten Fassung ist das Konvolut auf 80 Seiten
zusammengestrichen (vgl. Ko 157). Eine weitere derartige Korrektur, welcher
der Roman seinen Titel verdankt, wiirde in der Auflésung, ja Vernichtung
des Textes resultieren (vgl. Ko 158), doch Roithamers eigener Tod kommt
diesem Unterfangen zuvor. Anstelle der finalen Korrektur der Schrift begeht
er als »eigentliche wesentliche Korrektur«® seines Lebens Suizid (Ko 286). Nach
der Beerdigung der Schwester erhdngt sich Roithamer auf einer Lichtung,
wo ihn der Tierpraparator Holler findet. Der Roman endet mit der letzten
Eintragung Roithamers: »Das Ende ist kein Vorgang. Lichtung.« (Ko 318)
Alle diese Geschehnisse werden aus der Sicht eines weiteren, dem Leser
nicht namentlich bekannten Freundes von Héller und Roithamer geschil-
dert. Die Binnenerzihlung setzt nach dem Suizid Roithamers ein, als der
Ich-Erzéhler das Manuskript von Roithamers Schrift in der Dachkammer
Héllers sichten und ordnen will. Der erste Teil, der die Uberschrift »Die
hollersche Dachkammer« triagt, gibt die Gedanken des Erzihlers wieder, die
sich einerseits um Leben und Tod des Freundes drehen, andererseits immer
wieder reflektieren, was mit dem riesigen Textkonvolut zu tun sei. Seine
Gedankenginge befassen sich nicht zuletzt mit der gemeinsamen Kindheit.
Der Erzihler wuchs in mittelstindischen Verhéltnissen in einem nahege-
legenen Dorf namens Stocket auf und besuchte dort mit Roithamer und
Holler die Schule. Im Wald zwischen Stocket und Altensam befindet sich
eine Lichtung, auf welcher sich die Freunde mehrfach trafen und auf der
sich Roithamer schliefilich erhidngt. Diese Lichtung ist nicht identisch mit
jener im Mittelpunkt des Kobernauflerwaldes, die Roithamer roden lésst,
um darauf seinen Kegel zu bauen.’

8 Kursivierung im Original.

9 Ein nicht unwichtiges Detail, da es die bewusste Spiegelung der Lebensverhaltnisse durch
Roithamer versinnbildlicht. In der Sekundarliteratur werden teilweise die beiden Lichtun-
gen nicht auseinandergehalten, vgl. Betz, Uwe: Polyphone Rdume und karnevalisiertes
Erbe. Analysen des Werks Thomas Bernhards auf der Basis Bachtinscher Theoreme.
Wiirzburg 1997, S. 191. Betz’ Interpretation der Lichtung als zentraler Ort der Kreuzung
wird dadurch problematisch. Auch Felka hilt die beiden Lichtungen nicht auseinander,

44

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der zweite Teil des Romans mit dem Titel »Sichten und Ordnen« gibt Ein-
blick in den Inhalt von Roithamers Nachlass-Konvolut. Dieser Einblick ist
jedoch nur durch die Rede des Erzihlers vermittelt, der zwar angeblich
wortlich zitiert, die Textstellen aber womdglich frei nach eigenem Gutdiin-
ken anordnet. Ob die aufgezeigte Ungenauigkeit und Inkohérenz deshalb
Roithamer und dem Erzahler oder nur Letzterem anzulasten ist, lasst sich
nicht entscheiden.

b. Der Schriftsteller als >Text-Architekt<?

Die Verschrinkung von Schrift und Architektur in Korrektur ist offensicht-
lich: Das Schreiben Roithamers reflektiert riickblickend sein Bauen, die
in schriftlicher Form vorliegenden Gedanken des Erzihlers reflektieren
wiederum Bauen und Schreiben Roithamers (ob der Erzihler deshalb der
fiktive Autor des Romans ist, lasst der Text offen). Da ein inhaltlicher Bezug
zwischen Architektur und Schrift nicht nur im Text gegeben, sondern vom
Text auch immer wieder unterstrichen wird, stellten bereits verschiedene
Interpretationen auch einen formalen Bezug zwischen >Kegel-« und >Wortge-
biude« her. Der eigenwillige Sprachstil der Hauptfigur und des Erzéhlers, der
sich stirker noch als derjenige anderer Figuren im Werk Thomas Bernhards
durch Wiederholungen, Ellipsen und hypotaktische Struktur auszeichnet, *°
wurde mehrfach als Mimesis der Kegelform interpretiert.

Eine »Spiralfigur« sieht Rike Felka sowohl im Kegel als auch in den sich
zuspitzenden und >um sich selber drehenden« Sitzen.'! Melanie Beschel
findet die Form-Mimesis nicht in den einzelnen Sitzen, sondern in ihrer
Anordnung. Sie macht an konkretem Textmaterial nachvollziehbar, wie
aufeinanderfolgende Sdtze nach demselben Prinzip angeordnet sind: Die

vgl. Felka, Rike: Das raumliche Gedachtnis. Untersuchungen zu Bernhard, Bachmann,
Antonioni, Doderer, Stifter, Duras, Kafka. Berlin 2010. S. 9.

Zu den grammatikalischen Fehlern in Korrektur vgl. Huber, Martin/Schmidt-Dengler,
Wendelin: Anmerkungen zur Textgestaltung. In: Thomas Bernhard: Korrektur. Roman
(1975). Hg. v. Martin Huber/Wendelin Schmidt-Dengler. Werke. Bd. 4. Frankfurt a.M.
2005. S. 357-381; hier: S. 359f. Eine genaue Auffithrung dieser Fehler findet sich ebd.,
S. 361-381.

Felka, Das rdumliche Gedichtnis, S. 10. Ob die fragile Form der Spirale und der architek-
tonische Entwurf von Tatlins Turm, der diese Form aufnimmt, tatséchlich die adiquaten
Bezugspunkte fiir den massigen, ohne spiralformiges Metallgertist gebauten Kegel Roitha-
mers darstellen, muss bezweifelt werden. Zu Tatlin vgl. ebd., S. 14. Die ins Unendliche
verweisende Spiralform sicht Felka zudem darin bestitigt, dass der Kegel nie vollendet
worden sei, was schlichtweg falsch ist, vgl. ebd., S. 11.

10

11

45

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Satzlange verkiirzt sich in einer Reihe von drei oder vier Sitzen, manchmal
sogar so weit, bis ein Einwortsatz die Reihe abschliefit wie im letzten Satz
des Romans. Die »intendierte Konstruktion« sei als Pyramiden- oder eben
Kegelform zu erkennen.'? Die Analogie zwischen literarischem Formgefiige
und architektonischem Bau kann Beschel zudem auf poetologische Aussagen
von Thomas Bernhard stiitzen. 1970 gibt der Autor in einem Interview zu
Protokoll, »daf} die einzelnen Kapitel in einem Buch so wie einzelne Rdume in
diesem Haus [seinem eigenen Vierkanthof in Obernathal, E.Z.]«!?
dass »Wand und Buchseite sich vollkommen«!** glichen. Zudem beschreibt
Bernhard hier sein eigenes Schreiben als Aufbauen und Einsttirzenlassen
von Spielkldtzen,'” was laut Beschel dem immer neuen Aufbau von >Satz-
pyramiden< bzw. »kegeln« in Korrektur entspreche.'®

Wihrend die formale Analogie zwischen Satz und Architektur nachvollzieh-
bar ist und die Aussagen Bernhards tatsachlich auf ein bewusstes Spiel mit
dieser Analogie hinweisen, wirken Beschels Schliisse daraus vorschnell. Sie
folgert eine umfassende, inhaltliche Ubereinstimmung: Nicht der Kegel sei
ein »verriicktes, wahnsinniges, exzentrisches, blasphemisches, irrsinniges
Bauwerk« (Ko 185), sondern »Thomas Bernhards Text selbst«.!” Ist ein Text
bereits ein »Bauwerk«, wenn er sich auf abstrakte Weise den Formprinzipien
der Architektur annihert? Daraus wire zu folgern, dass Bauwerk und Text
sich nicht erginzen oder gegenseitig beleuchten, sondern dass Kegel und
Schrift in Korrektur denselben Status besitzen. Sobald man diesen Status
genauer betrachtet, finden sich jedoch grundlegende Differenzen zwischen
Architektur und Schrift.'"® Bernhards Interviewaussagen kénnen nur auf
das Bewusstsein des Autors fiir die Architektur-Schrift-Analogie hinweisen,
nicht aber den Romantext erkldren. Abgesehen davon, dass Bernhard hier
nur vergleichend (»wie Wande«) spricht, muss der Text nicht unbedingt die
einst geduflerte Poetologie wiedergeben, sondern kann diese auch ironisieren
oder revidieren.

Trotz der begriindeten Skepsis gegeniiber den Konsequenzen des Schrift-
Architektur-Vergleiches bleibt die Frage offen, ob sich die Rolle des Autors an-

seien und

12 Beschel, Der Kegelbau in Thomas Bernhards Korrektur, S. 83.

13 Bernhard, Drei Tage, S. 81.

' Ebd.

15 Val. ebd., S. 80.

16 Vgl. Beschel, Der Kegelbau in Thomas Bernhards Korrektur, S. 84.
7 Ebd.

18 Vgl. Kap. 11 1.3.2.

46

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gesichts seiner syntaktischen Architektur-Mimesis nicht doch derjenigen des
Architekten angleicht. Zu dieser Position tendiert Birgit Nienhaus: »Schrei-
ben heifit fiir Bernhard, imaginére Hauser zu bauen.«'? Im Resumée ihrer
Dissertation spitzt sie diese Behauptung in einer rhetorischen Frage zu und
gibt zugleich einen vielsagenden Ausblick:

Erscheint der Schriftsteller somit regelrecht als Architekt? Eine kithne gedankliche
Konzeption, derer Thomas Bernhard sich allem Anschein nach gleichwohl bewusst
war, deren Konsequenzen und Dimensionen die Literaturwissenschaft dennoch
erst zu erahnen scheint.?’

Da architektonische Motive zentrale Topoi in Bernhards Werk bilden, inter-
pretiert Nienhaus das Gesamtwerk als »Gebilde, dessen originére Beschaffen-
heit nach eigengesetzlichen Bauprinzipien gestaltet ist«.?! Thre Schliisse fulen
auf einer von Bachelard inspirierten, phinomenologischen Raumanalyse,*
die Architektur nicht als Wissens- und Diskursfeld, sondern als symbolisch
aufgeladenes Raumgefiige versteht.”® Die rhetorische Frage, ob Bernhard
als Architekt verstanden werden kann, ist innerhalb ithres metaphorischen
Verstindnisses von Architektur zu bejahen: Bernhard stellt in seiner Literatur
tatsdchlich ein zeichenhaftes Raumgefiige her. Das tun jedoch alle Autoren
von Raum- und insbesondere Gebdudedarstellungen. Das differenzierende
Merkmal von Bernhards — und, wie wir sehen werden, auch von Hermann
Burgers — Texten ist, dass sie explizit auf die Zeichenhaftigkeit ihrer Archi-
tektur aufmerksam machen und damit auf den architekturtheoretischen
und -historischen »Ursprung« (Ko 186) des architektonischen Handelns
hinweisen.

Will man diesem »Ursprung« gerecht werden, kann eine phédnomenologi-
sche Textanalyse nicht mehr gentigen; diese ist nicht darauf ausgerichtet,
die literarisch-architektonischen Zeichen mithilfe von auflerliterarischen

19 Nienhaus, Architekturen und andere Raume, S. 17.

20 Epd., S. 232.

2L Ebd., S. 223.

22 Vgl. Bachelard, Gaston: Poetik des Raumes. Miinchen 1960. Nienhaus: »Bernhards Poetik
kann als eine Poetik des Raumes bezeichnet werden.« Nienhaus, Architekturen und andere
Riume, S. 15. Auf Bachelard im engeren Sinne fuft die Studie von Eck-Koeniger, Andrée:
Das Gasthaus. Der Raumbegriff im erzihlenden Werk Thomas Bernhards. Weitra 1994.
Darin schlief3t sie auch an eine strukturalistische Tradition an, vgl. Lotman, Jurij Michaj-
lovi¢: Kiinstlerischer Raum, Sujet und Figur (tibersetzt 1973). In: Jérg Diinne u.a. (Hg.):
Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften. Frankfurt a.M.
2006. S. 529-543.

23

47

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diskursen zu untersuchen. In der Entstehungszeit des Romans findet eine
mntensive Auseinandersetzung mit dem Erbe der Moderne statt, die in der
Architektursemiotik einen neuen und wichtigen Stellenwert einnimmt. Dies
muss berticksichtigt werden, wenn ein Text die Modernitit und/oder Semio-
tik fiktionaler Architektur verhandelt. Nienhaus fragt nicht nach den mog-
lichen Kontexten der Priferenz fiir jene zeichenhafte Raummarkierung.?*
Nur deshalb kann sie zum Schluss kommen, Bernhards Architekturdarstel-
lungen befassten sich nicht it Architektur und ihren Diskursen, sondern
seien selbst eine Form von Architektur.

Auflerhalb von Nienhaus’ Metaphorik kann Bernhard nicht als Architekt
verstanden werden. Architektur und Literatur sind zwar Felder, deren As-
thetik sich zuweilen aus denselben Quellen speist, die sich immer wieder
gegenseitig beeinflussen und in denen sich dhnliche Methoden planenden
Arbeitens anbieten (wie wir mehr noch als bei Bernhard bei Hermann Burger
sehen werden). Doch diese Analogien verweisen zugleich auf fundamentale
Differenzen: Die Asthetik eines geschriebenen Raumes ist nicht die Asthe-
tik eines gebauten Raumes, und eine architektonische ist keine literarische
Skizze, selbst wenn sich ein schriftliches Architekturprojekt der Poetizitéit der
Sprache oder eine literarische Exposition Ordnungsprinzipien der Baukunst
bedient. Anstatt die Bedeutungsdifferenzen zwischen realer Architektur,
fiktionaler Architektur und literarischer >Konstruktion< einzuebnen, muss
analysiert werden, was diese Differenzen und Relationen zwischen Architek-
tur und Literatur spezifisch kennzeichnen und in ihren kulturgeschichtlichen
Kontexten bedeuten.

c. Der>Architekt« als Schriftsteller?

Wenn Bernhard sich nicht als architektonischer Schriftsteller begreifen lasst,
d.h. wenn sein Schreiben sich nicht dem >praktischen< Bauen annéhert, so
wire immerhin das Umgekehrte moglich, ndmlich dass der Schriftsteller sein
Werk aus der praktischen Erfahrung mit Architektur gewinnt. Martin Huber
etwa ist sich dessen gewiss: »Denn dafd Korrektur auch eine >Apotheose des
Bauens< (Héller 1993, 89) darstellt, in der sich Bernhards eigene Bauprojek-
te spiegeln, ist evident.«** Auch diese These verdient Aufmerksamkeit, ist

24 Vg1, 2.B. Nienhaus, Architekturen und andere Réume, S. 227. Dort begniigt sie sich mit der
Festellung, dass Bernhard die vertikale Raumachse gegentiber der Horizontalen vorziehe.
% Huber, Martin: »Roithamer ist nicht Wittgenstein, aber er ist Wittgenstein.« Zur Prisenz
des Philosophen bei Thomas Bernhard. In: Klaus Kastberger/Konrad Paul Liessmann

48

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

doch der biographische Beweis fiir Thomas Bernhards persénliche >Hauser-
Obsession« langst ausfiihrlich erbracht worden. Inwiefern diese fiir Korrektur
relevant ist, muss allerdings genauer gepriift werden.

Wieland Schmied, ein enger Freund Thomas Bernhards, spricht von einem
»Haus-Enthusiasmus«, der diesen »mindestens ein Jahrzehnt lang getragen
und seine Aktivititen bestimmt« habe.?® Dabei gebirdete sich Bernhard
aber nicht als eigentlicher Architekt, wie Hubers Diktum vermuten lasst,
er baute keine eigenen Gebdude. Die bestindige Renovation seiner drei
Hiuser, der Abbruch von alten Gebaudeteilen” und seine grofie Liebe zum
innenarchitektonischen Detail®® lassen immerhin ein ausgeprigt praktisches
architektonisches Interesse erkennen, das durch die nahe Bekanntschaft
mit dem Wiener Architekten Viktor Hufnagl zusitzlich geférdert wurde.?’
Die >hédusliche« Selbstinszenierung des Autors hat eine ganze Reihe von
Untersuchungen tiber Kreuzungspunkte zwischen Biographie und Werk
hervorgebracht.?” Bernhards >Haus-Biographie« wird hier kurz zusammen-
gefasst, um ihre Implikationen fiir die Werkanalyse bestimmen zu kénnen.

(Hg.): Die Dichter und das Denken: Wechselspiele zwischen Literatur und Philosophie.
Wien 2004. S. 139-157; hier: S. 152. Huber zitiert hier aus: Holler, Hans: Thomas Bern-
hard. Reinbek bei Hamburg 1993. S. 89.
26 Schmied, Wieland/Schmied, Erika: Thomas Bernhards Héuser. Salzburg 1995. S. 11.
%7 Laut Karl Ignaz Hennetmairs Tagebuchaufzeichnungen hatte Bernhard Freude am Ab-
bruch diverser unniitzer oder unschéner Gebdude, die zu seinen Anwesen gehorten, z.B.
einem Feuerwehrhiuschen, vgl. Hennetmair, Karl Ignaz: Ein Jahr mit Thomas Bernhard.
Das notariell versiegelte Tagebuch 1972. Salzburg 2000. S. 132.
Bernhards Obsession fiir die Inneneinrichtung seiner Hauser kommt in verschiedenen An-
ekdoten bei Hennetmair zum Ausdruck, vgl. Hennetmair, Ein Jahr mir Thomas Bernhard,
S. 412,497, 521. Ein anschauliches Zeugnis davon gibt auch Bernhards Haus in Ohlsdorf
ab, das heute noch im Originalzustand zu besichtigen ist. An anderer Stelle interpretierte
der Verfasser die schon zu Lebzeiten museale Einrichtung von Bernhards Hauser im Zu-
sammenhang seines Kulturkonservatismus, vgl. Zimmermann, Elias: Architekturen der
verlorenen Mitte. Thomas Bernhard und der Kulturkonservatismus der finfziger Jahre.
In: treibhaus. Jahrbuch fiir die Literatur der fiinfziger Jahre 10 (»Osterreich«) (2014).
S. 159-186.
Vgl. Dreissinger, Sepp: Was reden die Leute. 58 Begegnungen mit Thomas Bernhard.
Salzburg 2011. S. 100-105. Vgl. auch Hennetmair, Ein Jahr mir Thomas Bernhard, S. 124f.,
158,236, 416. Zu Hufnagl als Architekt vgl. Kaiser, Gabriele/Platzer, Monika: Architektur
in Osterreich im 20. und 21. Jahrhundert. Basel 2006. S. 370.
Oft bleiben dabei die genauen Implikationen fiir das Werkverstindnis unklar. Kreuzwieser,
Markus: »Mein Haus ist mein Hof«. Obernathal als Schnittpunkt von Leben und Werk
Thomas Bernhards. In: Franz Gebesmair/Alfred Pittertschatsche (Hg.): Bernhard Tage
Ohlsdorf 1996. Materialien. Weitra 1996. S. 234-254. Vogt, Steffen: Zur Sprache bringen.
In: Joachim Hoell/Alexander Honold/Kai Luers-Kaiser (Hg.): Thomas Bernhard - eine

28

29

3

IS

49

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1964 kauft sich Bernhard sein erstes Haus, den mittlerweile legendéren
und musealisierten Vierkanthof in Obernathal. Die Renovation, die er mit
seinem Bruder Peter Fabjan und dem Immobilienhdndler und Nachbarn
Karl Ignaz Hennetmair vornimmt, dauert tiber ein halbes Jahr. Nach diesem
»Abenteuer«*! ist Bernhard das Haus zuwider: »[IJch habe eingesehen, dass
es zu frith ist, mich festzusetzen; ich bin auf einmal fiirchterlich unbeweglich;
ich verrammle mir alle Méglichkeiten«.** Hennetmair kann ihn umstimmen,
und noch im selben Jahr wird das >Verrammeln der Méglichkeiten< zu einem
gewiinschten Verrammeln im eigenen Haus - zumindest wenn man dem
Text Meine eigne Einsamkeit (1965), Bernhards frithsten publizierten Gedanken
zu seinem Wohnhaus, Glauben schenken will: »Mein Hof verbirgt, was ich
tue. Ich habe ihn zugemauert, ich habe mich eingemauert. Mit Recht. Mein
Hof schiitzt mich.«** »Weglaufen«** kénne er davon immer noch, wenn es
notig sei. Wirklich nétig — wohl hauptsachlich aus gesundheitlichen Griin-
den - wird das >Weglaufen« erst gegen Ende der 1970er Jahre.*> Dazwischen
kaufte er sich 1971 ein altes Bauerngehoft auf dem Grasberg bei Gmunden,
die sogenannte »Krucka«, und ein Jahr spiter ein Haus am Waldrand in
Niederpuchheim,*® Hiuser, die jeweils noch abgelegener als der Vierkanthof

Einschérfung. Berlin 1998. S. 10-16. Hinterholzer, Erich/Hoéller, Hans: Poetik der Schau-

plétze. Fotos und Texte zu Romanen Thomas Bernhards. In: Manfred Mittermayer (Hg.):

Thomas Bernhard, Johannes Freumbichler, Hedwig Stavianicek. Bilder, Dokumente,

Essays. Linz 1999. S. 145-166. Kreuzwieser, Markus: »Ich habe den Bau eingerichtet

und er scheint wohl gelungen.« Zum lebens- und werkgeschichtlichen Motiv des Bau(en)s

bei Thomas Bernhard. In: Manfred Mittermayer (Hg.): Thomas Bernhard, Johannes

Freumbichler, Hedwig Stavianicek Bilder, Dokumente, Essays. Linz 1999. S. 167-176.

Holler, Hans: »Holler« und »Hollerhaus« in Thomas Bernhards Roman »Korrektur«. In:

Thomas Bernhard und der Tierpraparator Holler. Weitra 2009. S. 5-13.

So Bernhard in einem Brief an Hennetmair am 18.9.1965. Bernhard, Thomas/Hennetmair,

Karl Ignaz: Ein Briefwechsel 1965-1974. Weitra 1994. S. 25.

52 Ebd.

33 Bernhard, Thomas: Meine eigene Einsamkeit. In: Die Presse 24.12.1965. Vgl. auch ders.:
Meine eigene Einsamkeit (1965). In: Wieland Schmied/Erika Schmied: Thomas Bernhards
Hauser. Salzburg 1995. S. 5f.

34 Fbd., S. 6.

35 Ab dann hilt sich Bernhard immer langer im klimatisch giinstigeren Ausland (Italien,
Spanien, Jugoslawien) auf. Literarisch wird die Hassliebe gegeniiber dem Reisen in Beton
(1982) inszeniert. Bernhard, Thomas: Beton (1982). Werke. Bd. 5. Hg. v. Martin Huber/
Wendelin Schmidt-Dengler. Frankfurt a.M. 2006.

36 Vgl. Schmied/Schmied, Thomas Bernhards Hauser, S. 11. Hinzu kommen Land- und
Waldkaufe sowie der Kauf einer Eigentumswohnung in Gmunden, die Schmied hier
cbenfalls auflistet.

31

50

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sind. Wieland fiithrt eine ganze Reihe von Griinden fiir Bernhards Hauskaufe
an: den anfinglichen Wunsch, im Falle der literarischen Flaute autark zu
leben, den Drang, sich vom zunehmenden 6ffentlichen Interesse abzuschot-
ten, die Kompensation einer Kindheit in Armut, zugleich aber auch das
Wiederankniipfen an eben diese Kindheit auf dem Land und das Inszenieren
der quasibduerlichen Identitdt im Modell der eigenen, beherrschbaren Welt;
endlich die literarische Stoffgewinnung, das Transformieren der eigenen
»Kerker« in literarische Schauplitze.?’

Bernhard funktionalisiert Architektur nicht nur zur Inszenierung seiner gege-
benen lebensweltlichen Umstinde um,*® sondern inszeniert darin auch deren
Verdnderung und Beherrschung. Das gemahnt an die Figur Roithamer, der
seinen Kegel-Enthusiasmus< ebenso explizit hervorstreicht wie Bernhard sei-
nen »Haus-Enthusiasmus« im Text Meine eigene Einsamkeit. Beiden geht es um
schiitzende Isolation und Verbergung — im Falle Roithamers der Schwester,
die er in den abgelegenen Kegel »[ ]steckt« (Ko 185). Bernhard und Roitha-
mer schreiben beide exzessiv tiber thre Hauser und ihre Kindheitserfahrun-
gen.? Es verwundert deshalb nicht, dass eine Vorstufe des Romans starke
Ahnlichkeit zu autobiographischen Aufzeichnungen Bernhards aufweist.*’

Gerade aber das kiinstliche bzw. kiinstlerische Wesen der gezielten Selbst-
inszenierung Bernhards erschwert Schliisse von seiner realen Biographie
auf das Werk. Ein Vergleich von Korrektur mit autobiographischen oder
biographischen Texten ist nur sinnvoll, wenn er dem Inszenierungscharakter
von Bernhards Umgang mit Architektur Rechnung tragt. Das >Spiegeln von
Bernhards eignen Bauprojekten< im Kegelbau gibt Auskunft tiber Bernhards
Selbstinszenierung und ist deshalb fiir die Untersuchung derselben, nur

3 Vgl. ebd., S. 12-14.

38 Zu ciner differenzierteren Heuristik der Autoreninszenierung vgl. Jirgensen, Christoph/
Kaiser, Gerhard: Schriftstellerische Inszenierungspraktiken. Heuristische Typologie und
Genese. In: Dies. (Hg.): Schriftstellerische Inszenierungspraktiken. Typologie und Ge-
schichte. Heidelberg 2011. S. 9-30.

Bernhard veroffentlicht 1975 nicht nur Korrektur, sondern auch den ersten Band seiner
Kindheitsautobiographie, vgl. Bernhard, Thomas: Die Ursache. Eine Andeutung (1975).
In: Ders.: Die Autobiographie. Werke. Bd. 10. Hg. v. Martin Huber u.a. Frankfurt a.M.
2004. S. 7-110.

Eine Vorstufe von Korrektur enthilt Motive, die im autobiographischen Text wiederauftau-
chen. So beschreibt ein Erzihler aus der Ich-Perspektive Spazierginge mit dem Grofivater
withrend der Zeit des Gymnasiumbesuchs, vgl. Bernhard, Thomas: Korrektur: W4/1b.
Thomas-Bernhard-Archiv, Forschungseinrichtung der Thomas Bernhard Privatstiftung.
S. 2. Vgl. dazu auch ders., Die Ursache, S. 88f.

39

40

51

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bedingt aber fiir die Interpretation des Kegelbaus von Interesse.*! Verweise
auf biographische Daten sollen und kénnen deshalb >nur< dazu dienen, die
Verbindung zu kultur- und architekturhistorischen Kontexten herzustellen.
Dies soll im néchsten Unterkapitel veranschaulicht werden, in dem der Re-
ferenz auf Ludwig Wittgenstein auch mithilfe von metapoetischen Texten
Bernhards nachgegangen wird.

d. Thomas Bernhard als Wittgenstein-Biograph?

In einer Vorankiindigung von Korrektur, die Bernhard 1974 verfasst, spricht
der Autor derart explizit tiber realweltliche Referenzen seines Werkes, dass
das Zeugnis unter allen poetologischen Aussagen des Autors eine Singularitit
darstellt.*? Freilich bleibt seine Ausfithrung iiber den Protagonisten der Nar-
ration, die es zu diesem Zeitpunkt so noch gar nicht gibt,*? ein Vexierspiel:
»Wer ist Roithamer, Mathematiker, Physiker? Die Antwort ist: er ist nicht
Wittgenstein, aber er ist Wittgenstein.«** Da der Roman danach nicht, wie
angekiindigt, im Herbst 1974, sondern erst im Frithling des néchsten Jahres
erscheint, wird der ausdriickliche, aber paradoxe Hinweis auf Wittgenstein
bis zur Aufarbeitung des Nachlasses vergessen.

Dessen bedarf es allerdings gar nicht, um auf biographische Parallelen zwi-
schen Roithamer und dem Sprachphilosophen Ludwig Wittgenstein auf-
merksam zu werden:*® Beide Osterreicher stammen aus reichen Verhilt-

41 Dies wurde vom Verfasser bereits in einem Aufsatz aus gelotet, vgl. Zimmermann, Archi-
tekturen der verlorenen Mitte, S. 159f.

2 Vgl. Huber, Martin/Schmidt-Dengler, Wendelin: Kommentar. In: Thomas Bernhard:

Korrektur. Roman (1975). Werke. Bd. 4. Hg. v. Martin Huber/Wendelin Schmidt-Dengler.

Frankfurt a.M. 2005. S. 321-357; hier: S. 336.

Im Vorankundigungstext vom April 1974 fehlen zentrale Motive der Endfassung, etwa

die hollersche Dachkammer, der Tod Roithamers und seiner Eltern oder die Erzahlerfigur

und ihre Beschiftigung mit dem Nachlass. Details weichen stark ab, stimmen aber mit
kurzen Vorentwiirfen tiberein, z.B. die Rolle der Schiffsreise zum Begrabnis der Schwester,

vgl. Bernhard, Korrektur [Vorankiindigung 1974].

4 Fbd., S. 338.

15 Josef Konig findet sogar Gemeinsamkeiten in kleinesten Details, etwa die Angst vor dem
Verbrennen der eigenen Schriften oder die Vorliebe fir Jahrmarkte, vgl. Konig, Josef:
»Nichts als ein Totenmaskenball«. Studien zum Verstandnis der dsthetischen Intentionen im
Werk Thomas Bernhards. Frankfurt a.M./New York 1983. S. 128. Auf Gemeinsamkeiten
weisen en passant mehrere Interpretationen hin: Pfabigan, Alfred: Thomas Bernhard.
Ein 6sterreichisches Weltexperiment. Wien 1999. S. 195. Pause, Johannes: Die ironische
Korrektur. Vom philosophischen Paradigmenwechsel Thomas Bernhards. Berlin 2004.
S. 82-86. Judex, Bernhard: Thomas Bernhard. Epoche, Werk, Wirkung. Miinchen 2010.
S. 73. Felka, Das raumliche Gedachtnis, S. 16.

43

52

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nissen, denen sie sich durch ihre wissenschaftliche Tatigkeit in Cambridge
zu entziehen versuchen. Auch Wittgenstein hat ein kritisches Verhiltnis zu
seiner Herkunft, ist jedoch seinen beiden Schwestern sehr zugetan. Und auch
er versucht aufs Konsequenteste seine Ideen zu verwirklichen; dies zeigt sich
hochst anschaulich, als er fir die Schwester Margaret zwischen 1926 und
1928 ein Haus in Wien entwirft. Der kubisch-moderne Bau an der Kund-
manngasse 19 hat mit grofler Wahrscheinlichkeit das Motiv des Kegelbaus
bei Thomas Bernhard beeinflusst. Die Planungsphase von Korrektur, die mit
der ersten Erwdhnung des Titels 1972 beginnt,*® iberschneidet sich mit
einer Zeit, in der die Offentlichkeit verstirkt auf das >Wittgenstein-Haus«
aufmerksam wird. 1971 wird der geplante Abbruch des Gebdudes in den
osterreichischen Medien kontrovers diskutiert und schliefilich gestoppt, 1972
werden auch die Neubebauungspline des Areals aufgegeben.*” Verschiedene
Zeitungsartikel machen zudem seit 1969 auf die federfithrende Rolle des
Philosophen im Hausbau aufmerksam, 1973 wird dieser sogar eine ausfiihr-
liche Baudokumentation gewidmet. Dort ist erstmals ein Aussage Hermine
Wittgensteins iiber den Bau ihres Bruders abgedruckt:

Es schien mir ja viel eher eine Wohnung fuer die Goetter zu sein, als fuer eine
kleine Sterbliche, wie ich es bin, und ich hatte sogar zuerst einen leisen inneren
Widerstand gegen diese *hausgewordene Logiks, wie ich es nannte, Vollkommen-
heit und Groesse zu ueberwinden.*8

Das Zitat wurde mehrfach als ein von Bernhard angeeigneter Leitgedanke
fiir Korrektur interpretiert,** obschon Hermine hinzufiigt, dass die »Wohnung
fuer Goetter« im Gegensatz zu ithr »wie der Handschuh auf die Hand« zur
Schwester Margaret passe, die diese tatsdchlich bis zu ithrem Tod 1958 be-
wohnt.”® Im Gegensatz zu Roithamer erméglicht Wittgensteins Haus das
gliickliche Leben der Schwester. Dass das Haus ein simples »Analogon des

46 Vgl. Huber/Schmidt-Dengler, Kommentar, S. 322f.

4 Vgl. Sarnitz, August: Die Architektur Wittgensteins. Rekonstruktion einer gebauten Idee.
Wien 2011. S. 162.

Leitner, Bernhard: Die Architektur von Ludwig Wittgenstein. Eine Dokumentation. Ha-
lifax 1973. S. 32.

49 Vgl. Weil3, Gernot: Ausléschung der Philosophie. Philosophiekritik bei Thomas Bernhard.
Wiirzburg 1993. S. 82f. Héller, »Holler« und »Hoéllerhauss, S. 6.

Das heifit, sie lebt an der Kundmangasse von 1928 bis 1958 aufier in den Exiljahren
1940-1948, vgl. Leitner, Die Architektur von Ludwig Wittgenstein, S. 11.

48

50

53

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kegels« ist, wie Martin Huber meint,” muss bezweifelt werden. Der Gedanke
einer >hausgewordenen Logik« mag Bernhard beeinflusst haben, seine Um-
setzung weicht aber sowohl im Narrativ als auch in der architektonischen
Gestaltung stark ab. Das gilt auch fiir die verbreitete These, dass sich tiber
Wittgenstein die Asthetik von Adolf Loos auf das Kegelprojekt ausgewirkt
habe.”* Mag sie fiir Wittgensteins Haus eine gewisse Rolle gespielt haben,
so ist die Loos’sche Architektur fiir den Kegel nicht relevanter als irgend-
eine ornamentlose Architektur®® — auch deswegen, weil Roithamer die Or-
namentlosigkeit niemals zum Thema macht. Hingegen betont er, dass er
seine Architektur als Kunst bzw. »Baukunst« (Ko 14) verstanden haben
will, wahrend Loos Architektur und Kunst streng voneinander trennt: »Das
Kunstwerk ist eine Privatangelegenheit des Kiinstlers. Das Haus nicht.<**
Genau als kiinstlerische Privatangelegenheit betrachtet Roithamer aber sein
Bauprojekt, das er konsequent von der Offentlichkeit abschottet und sogar
nach seinem Tod nicht zur Besichtigung frei gibt (vgl. Ko 20).

Unabhingig von Loos’ Einfluss sind sich die beiden Héauser auch sonst wenig
dhnlich: Die verschachtelte Form des Wittgenstein-Hauses hat nichts mit der
klaren Geometrie des Kegels zu schaffen, der funktionalen Raumaufteilung
und -bezeichnung Wittgensteins steht Roithamers Gebot gegentiber, die ein-
zelnen Raume des Kegels mit Ausnahme des Meditationsraumes nicht naher
zu bestimmen (vgl. Ko 195). Es kann also nicht verwundern, dass Fatima
Nagqvi die Offenheit und Durchlassigkeit von Wittgensteins Haus gegen die

51 Huber, Roithamer ist nicht Wittgenstein, aber er ist Wittgenstein, S. 152. Etwas diffe-

renzierter spricht Huber frither von einer »Reihe von Analogien« zwischen Kegel und
Wittgenstein-Haus und macht dort auch auf fundamentale Differenzen aufmerksam.
Huber, Martin: Wittgenstein auf Besuch bei Goethe. Zur Rezeption Ludwig Wittgensteins
im Werk Thomas Bernhards. In: Wendelin Schmidt-Dengler/Martin Huber/Michael Huter
(Hg.): Wittgenstein und Literatur. Wien 1990. S. 193-207; hier: S. 200.
Vgl. Pfabigan, Thomas Bernhard, S. 195. Steutzger, Inge: Zu einem Sprachspiel gehort eine
ganze Kultur. Wittgenstein in der Prosa von Ingeborg Bachmann und Thomas Bernhard.
Freiburg 1.Br. 2001. S. 222f.
Der mithelfende Architekt und Freund Wittgensteins, Paul Engelmann, ist ein Schiiler von
Adolf Loos, wohl deshalb erinnert Leitner zumindest das »aeussere des Baus« an Loos,
das Innere sei aber vollig neuartig, Leitner, Die Architektur von Ludwig Wittgenstein,
S. 15. August Sarnitz widerspricht Leitners Loos-These und hélt dagegen, dass 1926
Ornamentlosigkeit langst verbreitet ist, vgl. Sarnitz, Die Architektur Wittgensteins, S. 10.
5 Loos, Adolf: Architektur (1910). In: Ders.: Warum Architektur keine Kunst ist. Fundamen-
tales tiber scheinbar Funktionales. Wien 2009. S. 58-83; hier: S. 75. Erstveroffentlichung
in Ausziigen: Loos, Adolf: Architektur. In: Der Sturm 15.12.1910.

52

53

54

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hermetik des Kegels ausspielt.”” Dass Bernhards fiktionaler Bau aufgrund
dieser Differenz aber implizit den modernen Funktionalismus kritisiere,’
ist ein Fehlschluss in Naqvis Argumentation: Die Unterstellung, Roithamer
verfolge tiberhaupt ein modernes Projekt, kann im Detail zurtickgewiesen
werden.”” Wittgensteins Hausbau fiir seine Schwester ist hingegen klassisch
modern. Seine Schwester soll nicht wie diejenige von Roithamer mithilfe von
Meditation befreit¢, sondern so funktional wie méglich akkommodiert wer-
den. Ob Roithamer ein »Wittgenstein mit Maske« ist, wie Alfred Barthofer
vermutet, °® lsst sich bereits anhand dieser wenigen Unterschiede beant-
worten: Wittgensteins Bau-Biographie ist hochstens eine in ihrer Grund-
struktur dhnliche Folie, vor der sich Roithamers Eigenart umso deutlicher
abzeichnen kann.

Ahnlich, wenn auch komplexer zeigt sich das Verhiltnis zwischen der Sprach-
philosophie Wittgensteins und dem philosophischen Gehalt des Textes, den
Bernhard ebenfalls reichlich kryptisch in der Vorankiindigung von 1974
andeutet: »Die abstrakte Frage nach dem Wahrheitsbegriff der Wissenschatt,
Erkenntnis- und Methodenkritik, das ist die Thematik dieses Romans, des-
sen intensive sinnliche Konkretheit als dialektische Antwort hierauf begrif-
fen wird.«*® Martin Huber hilt entgegen diesem Zitat die >Philosophismenc
Wittgensteins fiir weniger relevant als die >Biographismen<.®” Demgegeniiber
wird im KAprTeL II 3.2 dieser Arbeit eine gegenteilige Argumentation ent-
wickelt, die nicht nur eine intensive Auseinandersetzung Bernhards mit dem
Frithwerk, sondern auch dem Spatwerk Wittgensteins nahelegt. Freilich
handelt es sich bei Korrektur aber auch nicht um einen Tractatus oder eine
Philosophische Untersuchung mit Maske¢, sondern um ein freies Verhandeln von
Wittgensteins Philosophie.

Die vorgenommene Ubersicht zu Interpretationsmustern von Korrektur ist
notwendig liickenhaft, die kritische Auseinandersetzung mit der Forschungs-
literatur wird im Verlauf der folgenden Kapitel an gegebener Stelle im Detail
weitergefithrt. Der Forschungsbericht ist jedoch richtungsweisend, da er die

5 Vgl. Naqvi, How We Learn Where We Live, S. 146.

5 Vgl. cbd., S. 141.

57 Naqvis These, die dhnlich argumentierende Sekundrliteratur wiederholt, wird in Kap.
I1 2 zurtickgewiesen.

58 Barthofer, Alfred: Wittgenstein mit Maske. Dichtung und Wahrheit in Thomas Bernhards
Roman >Korrektur«. In: Osterreich in Geschichte und Literatur 23 (1979). S. 186-207.

59 Bernhard, Korrektur [Vorankiindigung 1974], S. 338.

60 Vgl. Huber, Roithamer ist nicht Wittgenstein, aber er ist Wittgenstein, S. 155.

55

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Probleme einer Untersuchung der Architekturdarstellungen im Roman her-
ausgearbeitet hat und damit ex negativo die eigene Untersuchung strukturiert:
Erstens hat die Forschung zwar zu Recht auf strukturelle Analogien zwischen
dem Romantext und in ihm dargestellte Architektur aufmerksam gemacht.
Diese Ahnlichkeit darf jedoch nicht vorschnell als »architektonisches Struk-
turprinzip< gewertet werden, in dem sich Architektur der Schrift gleichsam
als Steigbiigelhalter und Inspiration unterordnet. Text und Gebdude haben
distinkte Aussagewerte, die es vor allem hinsichtlich einer dritten Instanz,
den Romanfiguren, herauszuarbeiten gilt.

Zweitens findet sich eine bestechende Fiille biographischer Dokumente, die
auf Thomas Bernhards eigenes Interesse an praktischen und theoretischen
Dimensionen von Architektur hinweisen. Architektur in Korrektur kann je-
doch nicht auf die Verarbeitung der architektonischen Erfahrungswelt des
Autors zurtickgefithrt werden, da dessen Selbstzeugnisse primar Inszenie-
rungscharakter haben. Nichtsdestoweniger sind biographische Informationen
vorsichtig fruchtbar zu machen, insofern sie die Lektiire von Korrektur in
architekturtheoretischen und -geschichtlichen Kontexten plausibilisieren.
Dieser Umstand wird insbesondere im KAPITEL II 2: ARCHITEKTUR DER
PrysioeNoMIK wirksam, in dem der Romantext nach seinen historischen
und theoretischen Kontexten befragt wird. Die Physiognomik erweist sich
hierbei auch im Gesamtwerk Bernhards als zentrale Denkfigur.

Drittens fiel schon der zeitgendssischen Rezeption die Néahe von Korrektur
zum Leben und Werk Ludwig Wittgensteins auf. Den Roman deshalb als
Quasibiographie des Philosophen zu lesen, greift jedoch zu kurz. Stattdessen
fokussiert die Untersuchung im KAPITEL II 3: ARCHITEKTUR DER BEDEUTUNG
auf die Auseinandersetzung des Textes mit Wittgensteins Sprachphilosophie.
Greift diese immer wieder auf eine Metaphorik der Architektur zuriick, so
tibertridgt der Roman Wittgensteins semiotische und semantische Kernpro-
bleme in eine konkrete architektonische Situation. Architektur wird dadurch
zum Verhandlungsort der Sprach- und Leseaporien in Wittgensteins Werk.

56

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Die Architektur der Entsprechung

Der signifikante Zusammenhang zwischen Mensch und Architektur in
Korrektur ist ebenso offensichtlich wie vielschichtig. Er ist jedoch nicht im
Sinne von Uwe Betz zu verstehen, der tiber Korrektur schreibt: »Die Orte
scheinen sogar das eigentliche Personal des Romans zu sein.«<*! Betz reifit
zugunsten seiner Metapher (Raum als Person<) die im Text aufgebauten Be-
deutungsgrenzen zwischen Person und Raum nieder. Diese sind in Korrektur
zwar tatsichlich diinn, ja hypothetisch durchlissig dargestellt, aber gerade
in dieser Darstellung wird die Differenz aufrechterhalten: Wo eine simple
Einheit von Figur und Raum behauptet wird, bleibt die Behauptung nicht
unwidersprochen — das wird insbesondere im nichsten Kapitel im Hinblick
auf das Motiv der Dachkammer offensichtlich.

Die Orte bzw. Rdume sind nicht selbst »Personal«, sondern raumliche »Ent-
sprechungen« von Personen. Damit ist ein Begriff eingefithrt, der im Roman
immer wieder auftaucht und einer grundlegenden Analyse bedarf. Allen
Raumen der Narration wird durch verschiedene Rede- bzw. Schrift-Instanzen
unterstellt, dass sie Figuren entsprechens, also in einer distinkten Beziehung
zu ihnen stehen. Umgekehrt wird eine Entsprechung der Rdume durch
bewusste architektonische Eingriffe hergestellt. Durch Rédume, d.h. durch
thren raumlichen Symbolgehalt, wird kommuniziert und manipuliert. Als
kiinstlich gemachte Raume, als welche die »Orte« in Korrektur erkennbar
bleiben, bedarf diese Funktion immer der Unterscheidung zwischen dem
entsprechenden Raum und seinem Entsprochenen: Der Raum bleibt trotz
gegenseitiger Bedingtheit von der Figur unterscheidbar, woraus grundlegende
Spannungen zwischen Raum und Figur entstehen.®

Zentrale Rdume in Korrektur sind — mit Ausnahme des Waldes, des Flusses
Aurach und der Lichtung des Selbstmordes — durch Menschen bestimmt,
die sie bewohnen, bewohnen sollen oder erbaut haben.®® Altensam ist nicht
nur Wohnsitz der Familie, sondern symbolisiert zugleich die Familie und

61 Betz, Polyphone Rédume und karnevalisiertes Erbe, S. 189.

2 Bei Herman Burger, in dessen Texten die Maskenhaftigkeit von Rdumen und insbeson-
dere ihrer architektonischen Qualitit reflektiert wird, 16st sich die Unterscheidbarkeit von
Maske und Tréager hingegen auf, vgl. Kap. III 2.1.2.

%3 Diese Beobachtung ist auf den ersten Blick trivial, macht aber eine grundlegende Unter-
scheidung zu menschgemachten, aber unpersonlichen Rdumen wie anonyme Stadtarchi-
tekturen aus.

57

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ihre Tradition, es ist ein »Gebilde aus Mauern und Menschen, in welchem
ohne zu denken gehandelt worden ist, Jahrhunderte so gehandelt worden ist«
(Ko 172). Holler hat laut Roithamer ein ideales Gebaude fiir sich und seine
Familie erbaut (»das eine war gleichzeitig auch die Erklarung des anderenc,
Ko 250), wodurch es fiir Roithamer zum Vorbild und Sinnbild seiner eige-
nen Bautdtigkeit wird. Das dem Holler entsprechende Hollerhaus ist laut
Roithamer optimal auf die Bediirfnisse der Familie abgestimmt und wird
dadurch zum Studienobjekt fiir das Kegelprojekt. Birgit Nienhaus sieht im
Hollerhaus eine Utopie Roithamers verwirklicht: »Das Hoéllerhaus erscheint
ithm als ideal konstruierter Ort, der seine utopische Vision der totalen Ent-
sprechung von Mensch und Raum verkérpert.«** Die stotale Entsprechung
von Mensch und Raumc ist fraglos nicht nur eine Grundmotivation Roitha-
mers, sondern ein Grundmotiv des gesamten Romans. Denn Roithamers
Prinzip architektonischer Entsprechung strahlt in verschiedene Bereiche aus
und infiziert auch den Erzdhler und damit die Struktur seiner Erzahlung,
den Romantext. In diesem Sinne >entsprechen< unterschiedliche Teile des
Romans unterschiedlichen Personen und den ihnen zugehorigen Gebéauden.
Die zwei Hélften des Textes — »Die hollersche Dachkammer« und »Sichten
und Ordnen« - spiegeln sowohl raumliche als auch personale Anordnungen
an der Mittelachse des Romans.

Die Entsprechung zwischen Architektur und Mensch formuliert sich deshalb
nicht in einer einzigen, utopischen Gedankenfigur, sondern entwickelt je nach
Figur und der ihr zugewiesenen Architektur eine eigene Logik. Zwischen
dem Entsprechungsbegriff des Erzéhlers und Roithamers kénnen entschei-
dende Differenz ausgemacht werden, ist sie Ersterem doch eine gegebene,
vermeintlich absolute Konstellation (»die Dachkammer« sei »Roithamer «,
Ko 22), wihrend Zweiter sie baulich herbeifithren will (das »Innere des
Kegels« soll »wie das Wesensinnere« seiner Schwester sein, Ko 190). Als der
Erzihler realisiert, dass er die vermeintliche Einheit von Raum und Person
nicht passiv hinnehmen muss, wendet er sich wihrend seines Aufenthalts in
der Dachkammer von der bedrohlichen Vorstellung ab. Roithamers Tragik
hingegen ldsst sich gerade auf die aktive Verfolgung eines totalen Entspre-

64 Nienhaus, Architekturen und andere Riume, S. 115. Ahnlich betrachtet auch Birke den
Begriff der Entsprechung als zentral, tibersieht aber, dass der Begriff durch den Erzahler
problematisiert wird und behauptet stattdessen, dass sich auch Kegel und Schrift reibungs-
los entsprechen, vgl. Birke, Baustellen der Zerstérung, S. 112-122.

58

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

chungsprogrammes zuriickfithren. Er begriindet und rechtfertigt den Tod
der Schwester und den eigenen Suizid als dessen logische Konsequenz.
Die antagonistische Funktion von Erzihler und Roithamer wird im Folgen-
den anhand dreier Motive herausgearbeitet: Wihrend die Dachkammer
(KaprreL IT 1.1) und der Kegel (KaprTeL 11 1.3) als spezifische Raume fun-
gieren, anhand welcher sich das unterschiedliche Denken des Erzihlers und
Roithamers jeweils entwickeln, stellt das Motiv der Statik (KaprreL II 1.2)
einen gemeinsamen sprachlichen Topos dar, der vom einen zum anderen
iiberleitet.

1.1 Die hollersche Dachkammer

Handelt der zweite Teil des Romans hauptsichlich vom Kegel und seiner
Entstehungsgeschichte, so bezieht sich der erste Teil, wie es schon sein Name
ankiindigt, auf »die héllersche Dachkammer« (Ko 7). Als Entstehungsort
sowohl der Kegelidee als auch ihrer Konstruktionsplanung und als Ort, an
dem Roithamer seine Schrift tiber den Kegel korrigiert und diese durch den
namentlich unbekannten Erzéhler >gesichtet und geordnet< wird, erscheint
die Kammer als raumliche Klammer der gesamten Narration. Sie ist jedoch
weit mehr als nur Schauplatz, sondern wirkt selbst aktiv auf Figuren und
Geschehen ein.

Der Erzahler fithrt den Leser zum Anfang des Romans minutits in die
Eigenschaften der Dachkammer ein und macht ihn mit der besonderen
Beziehung Roithamers zu diesem Raum bekannt. So funktioniert die Ortsbe-
schreibung als Figurenbeschreibung, weil der Ort essenzielle Charaktereigen-
schaften, Wiinsche und Interessen der Figur zum Vorschein bringt. Notabene
entsteht die Idee zum Kegelbau im »idealen Gebédudes, am Schreibtisch der
Holler’schen Dachkammer, die wiederum der ideale »Denkraum« (Ko 201) fir
Roithamer sei. Die Dachkammer habe diesem das Denken erst erméglicht
(vgl. Ko 9) und ithm nach eigener Aussage den Bau des Kegels gleichsam
eingegeben (vgl. Ko 47).

Uwe Betz betrachtet die Dachkammer darum als >Kopf< des Hauses, das
dementsprechend einem »Makroanthropos« gleichkomme.% Einer solchen

%5 Betz, Polyphone Raume und karnevalisiertes Erbe, S. 200. Etwas weniger problematisch
beschreibt Nienhaus die Dachkammer als »Kopfwelt« Roithamers. Nienhaus, Architekturen
und andere Raume, S. 110.

59

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

anthropomorphen Interpretation der Architektur leistet zwar der Erzih-
ler Vorschub, der Text selbst aber stellt die naheliegende, aber vorschnelle
Gleichsetzung von Raum und Mensch in Frage. Die Beziehung Roithamers
zur Dachkammer erscheint dem Erzahler anfinglich derart intensiv, dass er
thn mit dem Raum gleichsetzt: »[I]ch ging sogar soweit, zu sagen, dafl die
Dachkammer Roithamer ist, wahrend der Kopf doch vorsichtig sein muf} in
solchen Urteilen, lieferte ich schon im ersten Augenblick meines Eintretens
meine ganze Existenz diesem Urteil aus.« (Ko 22) Die Vorsicht, mit welcher
der Erzahler die Gleichsetzung sogleich relativiert, ist bezeichnend fiir sei-
ne eigene Beziehung zum Protagonisten, die durch eine jahrelange geistige
Abhingigkeit geprigt ist. Problematisch ist die Gleichsetzung von Raum
und Freund, weil die Vorstellung, sich génzlich in Roithamers Wesen und
Gedanken >zu bewegeny, fiir den Erzdhler mit der Angst vor einem erneuten
Selbstverlust einhergeht. Wenige Seiten spater behauptet der Erzahler hin-
gegen, gerade diesem Selbstverlust mit dem Eintreten in die Dachkammer
entkommen zu sein:

Da mein Denken in Wirklichkeit das Denken Roithamers gewesen war, war ich in
dieser Zeit gar nicht da gewesen, nichts gewesen [...]. Dafl ich plétzlich mit dem
Betreten der hollerschen Dachkammer aus der langjihrigen Gefangenschaft, wenn
nicht Kerkerhaft des roithamerschen Gedankengefangnisses — oder roithamerschen
Gedankenkerkers herausgetreten bin. (Ko 34)

Der Erzahler widerspricht sich hier nicht ohne Grund. Sieht er sich namlich
zuerst dem eigenen >Urteil ausgeliefert:, die Dachkammer se: Roithamer, so
relativiert er offensichtlich dieses Verstéindnis und gewinnt daraus Distanz.%®
Roithamers Gedankenwelt nicht  persona, sondern im Raum zu sehen,
fahrt zu einer emanzipierten Sicht des Erzahlers auf seinen verstorbenen
Freund. Sie erlaubt die Befreiung vom tibermichtigen Einfluss der Gedan-
ken Roithamers.

Die Frage, auf welche Weise der Freund sich in »seinem< Raum materialisiert,
wird vom Erzahler im Verlauf des Textes unterschiedlich beantwortet. Wih-
rend am Anfang Roithamer die Dachkammer »ist«, erfillt diese spater und
im Riickblick nur noch seinen »Geist« (Ko 253). So reformuliert der Exzdhler
1m zweiten Romanteil seine Ansicht tiber die Anwesenheit Roithamers im

66 Marquardt argumentiert, dass sich hier im Gegensatz zum Protagonisten von Thomas
Bernhards Erstling Frost (1963) eine Emanzipation der Erzahlerfigur abzeichne, wenn auch
ihrer Meinung nach nur eine »vermeintliche«. Marquardt, Gegenrichtung, S. 43.

60

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Raum. Dass eine Gleichsetzung vom Raum und Mensch am Beispiel der
Dachkammer nicht haltbar ist, macht die erzdhlte Handlung selbst deutlich:
Der tote Roithamer verliert seine Macht iiber den Erzihler.” Ein Raum oder
ein Gebaude kann hier nicht die Position eines Menschen einnehmen oder
dessen Sterblichkeit aufheben, anders als im Genre der Geistergeschichte,
wo Haus und Mensch eine tatsdchlich Einheit einnehmen kénnen (ein pro-
totypisches Beispiel hierfiir ist Edgar Allan Poes Full of the House of Usher).%®
Im Gegensatz zum Erzihler scheint Holler die geisterhafte Anwesenheit
Roithamers im und als Dachkammer-Raum bewusst bewahren zu wollen.
Er habe seit seinem Tod »nichts mehr in der Dachkammer verandert«, er
»rithrte keinen Gegenstand mehr an« (Ko 24). Mit dem Einzug des Erzih-
lers kann dieser Zustand aber nicht langer aufrechterhalten werden. Der
erste Romanteil, der in das Sichten und Ordnen des Nachlasses miindet,
endet damit, dass der Erzdhler den »grofien Kleiderstinder« Roithamers
aus Versehen umwirft. Neben der fraglos komischen, da slapstickartigen
Konnotation des »Um-Falls< verweist dieser auch auf die tragisch aufgelade-
ne Bedeutungsebene,” welche die zahlreichen Fallbewegungen im Roman
etablieren. In einer symbolischen Lesart kann das Umstofien der Authidnge-
vorrichtung fir Roithamers Kleider (als »zweite Héute() verstanden werden
als die unbeabsichtigte Beschwoérung seines Suizids durch Erhidngen und
damit als schockartiges Realisieren seines Todes, der hier unbeabsichtigt

57" Ahnlich interpretiert Nienhaus den Plan des Erzahlers, aus dem Héllerhaus und vor der
Sichtung des Nachlasses zu flichen, als Anzeichen einer Emanzipation, vgl. Nienhaus,
Architekturen und andere Raume, S. 150.

Poe spielt dort mit der doppelten Bedeutung des Hauses als Gebdude und als traditionelle
grofifamilidre Einheit. Bernhard hat sich offenbar fiir Geister- und Horrorliteratur interes-
siert, in seinem Nachlass liegen mehrere derartige Texte vor. Auf die Parallelen zwischen
der englischen Horrorliteratur von Lovecraft und Poe und Bernhards Frost (1963), Ungenach
(1968) und Kalkwerk (1970) hat Ruthner aufmerksam gemacht. Vgl. Ruthner, Clemens:
(Text)Raume des Schreckens. Thomas Bernhard und Edgar Allan Poe. In: Joachim Hoell/
Kai Luehrs-Kaiser (Hg.): Thomas Bernhard. Tradition und Trabanten. Wirzburg 1999.
S. 135-141. Folgt man Ruthners >Geister-Befunds, der vor allem in Kalkwerk zutreffend
erscheint, so ldsst sich dieser nicht te/ guel auf Korrektur tibertragen. Vielmehr stellt sich
die Frage, ob in Korrektur ein Raum-Wahn, wie ihn Konrad aufweist, vom Erzéhler zuerst
geteilt, dann aber hinterfragt wird.

Gerade das Zusammenfallen von Ernst und Komik ist ein vielbeobachtetes Phdnomen im
Werk von Thomas Bernhard. Einen Forschungsiiberblick sowie eine Untersuchung der
Begriffe >Komik, >Ironie< und >Humor« fiir die Bernhard-Analyse leistet Thill, Anne: Die
Kunst, die Komik und das Erzihlen im Werk Thomas Bernhards: Textinterpretationen
und die Entwicklung des Gesamtwerks. Wiirzburg 2011. S. 17-47.

68

69

61

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nachgespielt« wird. Die tragische und die komische Lesart des >Um-Falls¢
lassen sich damit zusammen lesen: Dass sich die vermeintliche, geisterhafte
Anwesenheit Roithamers im selbstverursachten Mobelriicken bzw. -stofien
dulert, hilt die Ernsthaftigkeit der Erzihler-Angste in der Schwebe, das
Gefahrpotenzial von Roithamers Anwesenheit als Geisterfantasie nimmt
tragikomische Ziige an.

Die Analogie zwischen dem Erhéngen Roithamers und dem Umstoflen
seines Kleiderstdnders wird durch weitere Strukturahnlichkeiten zwischen
dem ersten und zweiten Teil des Romans unterstrichen. Solche Ahnlichkei-
ten widerlegen den méglichen Leseeindruck, dass der Roman neben seiner
Zweiteilung keinen strukturierten Aufbau aufweist. Mehrere Begebenheiten
in beiden Halften gleichen sich und tauchen an korrespondierenden Stellen
auf, wodurch sich eine implizite Logik der Entsprechung - die freilich von der
expliziten Entsprechung zwischen Raum und Mensch losgel6st bleibt — auf
der formalen Ebene feststellen lasst: Der Erzdhler isst schweigend mit der
Familie Holler zu Abend (vgl. Ko 101), von der gleichen Erfahrung berichtet
Roithamer in seinem Nachlass (vgl. Ko 248). In der ersten Halfte denkt der
Erzihler tiber die Ordnung bzw. Unordnung in Roithamers Manuskripten
nach (vgl. Ko 131) — im zweiten Teil schreibt Roithamer tiber die d&ufierliche
»Ordnungsstrenge«, die ihm beim Schreiben notwendig ist (Ko 297). Die
Ordnung der Schrift spiegelt so die Ordnung beim Schreiben. Eine dhn-
liche Spiegelung, die eine ergdnzende explizierende Funktion besitzt, zeigt
sich schlieflich am Motiv der Schule: Wihrend der Erzdhler vom Suizid
der Lehrerin spricht (Ko 127), generalisiert Roithamer spiter alle Schulen
zu »Vernichtungsanstalten« (Ko 316). Es ist also nicht weiter erstaunlich,
wenn die verklausulierte Ankiindigung des Suizids (»Lichtung«), mit dem
der zweite Teil endet, vom ersten Teil durch das Umfallen des Kleiderstin-
ders vorwegnehmend reflektiert wird. Der Kleiderstdnder wird mit Hollers
Hilfe, der sofort herbeigeeilt kommt, wieder aufgestellt. Hollers plotzliches
Auftauchen stellt die Beobachtung des Erzihlers in Frage, der diesen eben
noch in seiner Werkstatt neben dem Haus sitzen sah (vgl. Ko 169). So wie
sich die Prasenz Hollers in der Praparatur als Illusion herausstellt, so ist auch
Roithamers Prisenz illusorisch. Obschon sein Kleiderstdnder wieder aufge-
richtet ist, bleibt seine Anwesenheit prekir. Die Vorstellung des Erzahlers,
dass die Héller’sche Dachkammer Roithamer »ist«, weicht der Erkenntnis,
dass Roithamer unwiderruflich tot bleibt und héchstens in seiner Kegelidee
bzw. seinem Nachlass, der die Idee explizieren soll, >weiterleben< kann. Sein
Geist rerfiillt« zwar noch die Dachkammer, aber »ist« sie nicht mehr linger.

62

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Roithamer gerit dadurch in Kontrast zu Holler, der tatsdchlich und nicht
im tibertragenen Sinn in seinem Gebidude als Idee fortlebt: Im Gegensatz
zu Roithamer »sei Holler noch am Leben, er lebte nicht nur, wie die Leute
uber einen Toten, von seiner Idee Getoteten und Vernichteten wie Roithamer
sagen, in seiner Idee fort« (Ko 109). Durch die Abgrenzung vom Leben im
Raum und dem Fortleben in der Idee entfillt die Moglichkeit, geisterhaft
im Raum fortzuleben. Folgt man der Textlogik, so ist diese implizierte Er-
kenntnis des Erzihlers die Voraussetzung dafiir, dass die Holler’sche Dach-
kammer vom »Konstruktionszimmer fir den Bau des Kegels« (Ko 14) zum
Rekonstruktionszimmer des Nachlasses wird.

Die Handlung entkriftet die anfingliche Vermutung des Erzahlers, dass
Raum und Person zusammenfallen kénnten, gerade im tragikomischen Zu-
sammenfallen und Umfallen von toter Person und unbelebtem Objekt. Die
hergestellte und aufgel6ste Einheit in der Narration behauptet deshalb nicht,
dass eine solche Einheit, wenn auch nur fiir kurze Zeit, objektiv besteht,
sondern bleibt immer im Zeichen der irrealen Angste des Erzihlers. Man
kann mit Bezug auf den ersten Teil des Romans daher durchaus von einer
Geisteraustreibung sprechen; von der Austreibung Roithamers aus dem
Dachstock durch den Erzdhler namlich. Geisteraustreibungen mithilfe von
lauten Geriuschen stellen einen weit verbreiteten Aberglauben dar,” diese
Geriusche dienen auch dem Geisterbann, der die Wiederkehr des Toten ver-
hindern soll.”* Das Verlangen des Erzihlers, Roithamer aus seinen Gedanken
zu verbannen, lisst das Umstofien des Kleiderstinders in diesem Sinne als
unbewusste, aber umso wirkungsméchtigere sdkularisierte Form derartiger
Handlungen erscheinen. Im Gegensatz dazu ist das Lesen und Zitieren von
Roithamers Nachlass im zweiten Teil allerdings keine Geisterbeschworung,
welche die Wirkung des ersten Teils riickgéingig machen wiirde. Der Geist
Roithamers materialisiert sich im zweiten Teil des Romans nicht ldnger im
Lebens- und Studierraum, sondern in dem vom Erzihler zitierten Textraum.
Dieser strahlt nicht dieselbe Bedrohlichkeit aus, ist fiir den Erzédhler jedoch
weiterhin mit der Gefahr verbunden, sich im Denken Roithamers zu verlie-

70 Vgl. Mengis, Lippert: <Geisterabwehr, -vertreibung>. In: Hanns Bichtold Stiubli (Hg.):
Handworterbuch des deutschen Aberglaubens. Bd. 3. Berlin/New York 1987. Sp. 511-512;
hier: Sp. 511.

1 So wird auch zur Geisterbannung laut gepfiffen oder mit eine Stock geschlagen, vgl.
Mengis, Lippert: <Geisterbann>. In: Hanns Béchtold Stiubli (Hg.): Handworterbuch
des deutschen Aberglaubens. Bd. 3. Berlin/New York 1987. Sp. 512-523; hier: Sp. 514.

63

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ren: »[E]s war wohl seine [Roithamers, E.Z.] Absicht gewesen, mich durch
die Beschiftigung mit seinem Nachlaf} zu vernichten« (Ko 141).

Die Entsprechungsbeziehung, die der Erzahler anhand der Dachkammer the-
matisiert, speist sich aus vorwissenschaftlichen Geistervorstellungen, denen
in der tragikomischen Volte am Schluss des ersten Teils eine psychologische
Relevanz zwar zugesprochen, ein objektiver Wahrheitswert aber abgespro-
chen wird. Der Erzdhler bedarf der Geisteraustreibung zur Stabilisierung
seiner eigenen Psyche, die Narration legt nahe, dass es sich dabei, wie bei
den nichtlichen Beobachtungen Hoéllers in der Priparatur, >nur< um ein
psychisches Phianomen handelt.

Die Annahme einer Identitit von Roithamer und Héller’scher Dachkammer
ist aber nicht alleine den Angsten des Erzihlers geschuldet, sondern auf
Roithamers eigenes Konzept der Entsprechung von Mensch und Raum zu-
riickzufiihren. Nicht ohne Effekt habe der Erzahler jahrelang die Gedanken
Roithamers gedacht und sich von seinem Denken nicht 16sen kénnen (vgl.
Ko 33), nun scheint ihm genau dies zu gelingen.” Fraglich bleibt, ob das
quasimagische Entsprechungskonzept, dem die Bedridngnis des Erzihlers
entspringt, tatsdchlich dasselbe Konzept ist, das Roithamer der Entsprechung
von Kegel und Schwester und damit dem Kegelbau zugrunde legt — oder ob
es nicht vielmehr Roithamers Vorstellung adaptiert und auf die Situation
des Erzdhlers anpasst. Im Falle des Kegels liegt die Entsprechung nicht als
natiirlicher Zustand eines gefundenen idealen Raumes vor, sondern muss auf
wissenschaftliche Weise allererst hergestellt werden. Beschreibt der Erzahler
ein >natiirliches< und damit hypothetisch auch magisches Entsprechungs-
verhiltnis zwischen Dachkammer und Roithamer, so schafft Letzterer ein
'kiinstliches< Entsprechungsverhaltnis von Schwester und idealem Haus.
Auch in der Frage nach der Entsprechung von Raum und Mensch ldsst
sich eine partielle Vorwegnahme des zweiten Teils durch den ersten Teil
feststellen. Dass in der Dachkammer die Entsprechung von Mensch und
Architektur >natiirlich, d.h. ohne theoretische Uberlegung hergestellt ist,
unterstreicht zudem die Unterscheidung Roithamers, er wohne und plane
jeweils im »Einfachen (Hoéllerhaus)[, um] sich zu stirken fiir das Komplizierte
(Kegel)«. Dieselbe »Vorbereitung« des Komplizierten durch das Einfache weist
der Romantext auf, wenn er den Leser im ersten Teil mit der »einfachens

72 Eine shnliche Emanzipationsthese vertritt Betz, er sicht jedoch als ihr stirkstes Indiz das
Veroffentlichen des Textes, vgl. Betz, Polyphone Raume und karnevalisiertes Erbe, S. 188.

64

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dachkammer, im zweiten Teil jedoch mit dem symbolisch komplexen und
schwer verstandlichen Kegel konfrontiert.

1.2 Die Statik

Das Umstiirzen des Kleiderstdnders am Ende der ersten Romanhalfte reiht
sich in eine Folge von Fallbewegungen und damit in eine iibergeordnete Mo-
tivstruktur ein, deren Bedeutung der Text oft implizit, d.h. ohne Explikation
durch die Figurenrede, herstellt. Eingefiithrt wird das Motiv bereits im Motto:
»Zur stabilen Stiitzung eines Korpers ist es notwendig, daf} er mindestens
drei Auflagepunkte hat, die nicht in einer Geraden liegen, so Roithamer.«
(Ko 6) Der Satz taucht — der Spiegelstruktur des Textes gehorchend - dhn-
lich, aber nicht identisch, gegen Ende des Romans wieder auf (vgl. Ko 304).
Wihrend die lingere Version des Satzes im Roman einen klaren Bezug zum
Kegel herstellt, bleibt das Motto vieldeutig.

Wohl darum hat das Motto verschiedene Interpretationen provoziert. Bern-
hard Judex erkennt in den drei Auflagepunkten die Trias von Zeit, Raum
und Sein. Wie nach Heidegger das Sein auf Zeit und Raum aufbaue, so
gelte dies auch fiir das Sein des Kegels.” Damit folgt Judex Roithamers Bild
nicht; Zeit und Raum als »die beiden Grundpfeiler des Seins«’* sind nur
zwel Auflagepunkte, das Sein kann gar nicht erst auf diesen Punkten zum
Stehen kommen, weil ihm der dritte Punkt fehlt. Die Heidegger’sche Lesart
des Mottos muss nach Roithamers Regeln der Statik in sich zusammenfallen.
Nienhaus hingegen bezieht die Auflagepunkte nicht auf Abstracta, sondern
auf die lebensweltlichen Bedingungen des Kegelbaus: die Schwester, die
Schrift und Roithamer.” Fraglich ist dabei jedoch, warum die Schrift, die
nicht Baubedingung, sondern nachtrégliche Reflexion des Kegels darstellt
(vgl. Ko 76), dessen >Auflagepunkt« sein soll. Josef Konig schliefilich erkennt
die Bedeutung des Mottos im menschlichen Koérper per se und damit in der
statischen Regel als conditio humana.”®

73 Vgl. Judex, »Tausende von Umwegens, S. 285.

74
Ebd.

7Ef Vgl. Nienhaus, Architekturen und andere Raume, S. 129.

76 Konigs schliefit, »der Mensch« sei »rettungslos von seiner Konstitution her instabil«. Kénig,
Nichts als ein Totenmaskenball, S. 144.

65

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Darauf aufbauend wird hier vorgeschlagen, die Aussage Roithamers auf ihn
selbst zu beziehen; sein allgemeines Gesetz menschlicher >Statik« trifft auch
auf ihn zu. Wenn »Kérper« die Person Roithamers meint, so kénnten die
»Entsprechungenc« der Auflagepunkte unter den Menschen gesucht werden,
die thm am néchsten stehen bzw. die ithn sstiitzen<. Deren sind tatsdchlich drei:
die Schwester, Holler und der Erzdhler. Dem Tod der Schwester, d.h. dem
Wegfallen eines >Auflagepunktess, fillt Roithamers eigene psychische Stabili-
tat zum Opfer, die Statik seiner >Ich-Architektur«ist nicht mehr gewéhrleistet.
Freilich ist auch diese Interpretation nicht unproblematisch, wird doch der
Erzihler nirgends von Roithamer als eine zentrale Person seines Lebens
erwihnt.”” Aus den Selbstbeschreibungen des Erzihlers, der sich »als Roitha-
mers engster Vertrauter« (Ko 253) bezeichnet, und aus der Tatsache, dass
Roithamer ihm seinen Nachlass vermacht hat, lasst sich aber eine ebenso
enge Beziehung wie diejenige zu Hoéller und zur Schwester folgern.

Noch wichtiger als die Bedeutung von »Koérper« und »Auflagepunkte« ist
der Hinweis auf die Statik. Der tibergeordnete Status der Analogie zwischen
menschlichem und architektonischem Korper zeigt sich weiter, wenn der
erste Satz des Romans dem Motto gegentibergestellt wird. »Nach einer an-
fanglich leichten, durch Verschleppung und Verschlampung aber plétzlich
zu einer schweren gewordenen Lungenentziindung, die meinen Kérper in
Mitleidenschaft gezogen hat [...]«, sei der Erzahler zuerst ins Spital und von
dort direkt in die Holler’sche Dachkammer gelangt (Ko 7). Im ersten Satz
fallt das Wort >Kérper« beziiglich eines korperlichen Gebrechens, wihrend
es zuvor im Motto noch auf einen nicht weiter markierten, stiitzungsbe-
darftigen Kérper hinweist. Die Analogie ldsst sich auch im bautechnisch
gepragten Wort Konstruktion® verfolgen, wenn der Erzihler von sich und
Roithamer als ungeschiitzt »konstruierten [...] Charakterenf« (Ko 146) spricht
oder wenn er allgemeine Urteile Giber die »Konstruktion des Menschen«
fallt: »[J]eder ist dazu bestimmt, eines Tages in irgendeinem Augenblick, der
der entscheidende ist, keinen Ausweg mehr zu finden, die Konstruktion des
Menschen ist so.« (Ko 147)

7 Angesichts der Tatsache, dass alle Zitate Roithamers durch den Erzihler gefiltert wurden,
konnte man auch vermuten, dass der Erzéihler absichtlich nicht die Meinung Roithamers
iiber ihn weitergeben will - sei dies aus Bescheidenheit, zur Herstellung emotionaler
Distanz oder um allfillige negative Aspekte der Bezichung zu verschweigen.
»Konstruktion< und >konstruierent fallen nach einer nur oberflichlichen Zahlung im Roman
mindestens 15 Mal im Kontext des Bauens, nur an besagten zwei Stellen jedoch im Sinne
der menschlichen Konstitution.

78

66

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Roithamer benennt das statische Problem als die zentrale Herausforderung
beim Bau des Kegels (vgl. Ko 47). Die statische Schwierigkeit des Kegelbaus
wird nie anschaulich, was angesichts der statisch unproblematischen Kegel-
form nicht verwundert.”” Diese unterliegt im Gegensatz zu Kuppelbauten,
freitragenden oder iiberhdngenden Konstruktionen nicht besonderen stati-
schen Anforderungen.® Selbst wenn statische Probleme dieser Art den Kegel-
bau erschwert haben sollten, so ist es doch nicht die Berechnung, sondern
das »Wort« Statik, das Roithamer nicht schlafen lasst (vgl. Ko 185). Warum
es der Begriff und nicht die dazugehérigen Berechnungen sind, klart dessen
textimmanente Bedeutung. In Korrektur weist das »Wort« Statik durchwegs
auf den Versuch hin, die Gefahr des Stiirzens zu verhindern.

Die Fallgefahr tritt auf dem Schulweg, den Roithamer, Holler und der Er-
zahler zusammen gingen, erstmals in Erscheinung und wird dann laut dem
Erzdhler bezeichnend fiir alle lebensbedrohlichen Gefahren ihres weiteren
Lebens:

Der Schulweg sei so verlaufen wie unser Leben spiter, sagte ich, mit allen seinen
Verfinsterungen, Aufhellungen, mit allen seinen Gewohnheiten und vorhergese-
henen Zuféllen, wie auf dem Schulweg sei auch unser Lebensweg immer wieder
vor allem durch abrupte Wetterumschwiinge gekennzeichnet gewesen und wie
unser Schulweg sei unser Lebensweg an einem reiflenden Fluf§ entlang gegangen,
vor welchem wir immer Angst haben mufiten, dann hatten wir auf dem Schulweg
immer Angst gehabt, in die reiflende Aurach zu stiirzen, hatten wir auf unserem
Lebensweg immer die grofite Angst gehabt, in diesen Fluf3, an welchem wir lebten
und immer in héchster Angst entlanglebten, der unsichtbar, aber immer reiflend
und immer todlich ist, hineinzustiirzen. (Ko 123)

Der reifiende Fluss neben ihrem Lebensweg ist eine Metapher fiir eine offen-
bar ebenso unsichtbare und tédliche Gefahr, der die drei Figuren ausgesetzt
sind. Worin die Gefahr besteht, entschliisselt sich am Ende ihres Schulwe-
ges und am Ende der Erzdhlung iiber denselben, mit welcher der Erzihler
bei Hoéller eine Kindheitserinnerung wachrufen will. Eines Tages ndmlich

™ Dies betont z.B. auch Johannes Pause, der daraus schlief3t, dass die statischen Berechnun-
gen Roithamers lediglich dessen Figur licherlich machen sollen, vgl. Pause, Die ironische
Korrektur, S. 95. Die genauere Analyse des statischen Problems als zentrale Metapher des
Textes lasst dies bezweifeln.

80 Dass es in der Architekturgeschichte Kegelentwiirfe gab, die tatsachlich die Fallgefahr
thematisiert haben, ohne dass ihr Bau selbst statische Probleme bereitet hitte, wird etwa
am Entwurf eines Kegel-Kenotaphen von Etienne-Louis Boullées augenscheinlich, vgl.
Kap. 112.3.3.

67

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hitten sie im Schulzimmer den erhdngten Korper ihres Lehrers gefunden
(vgl. Ko 127). Die Unfihigkeit iiber den bedeutenden Vorfall zu sprechen
(vgl. Ko 128), macht diesen gewissermaflen genauso >unsichtbar< wie den
symbolischen Fluss neben threm Lebensweg. Der mutmaflliche Grund des
Suizids riickt diesen wiederum in die Ndhe des Wassers und damit in die
Néhe der Lebenswegmetapher: Der Lehrer soll einen seiner Schiiler »an
der Aurach unten unter dem Felsvorsprung« (Ko 127) missbraucht haben.
Zur Generalisierung der Bedeutung dieses Suizids tragt bei, dass der Leh-
rer ausdriicklich (und nicht implizit wie der Erzdhler oder die Schwester)
namenlos bleibt: »der Selbstmord des Lehrers, dessen Namen ich vergessen
habe, auch Héller hat seinen Namen vergessen«. Die Erzahlung iiber den
Lehrer-Suizid endet mit der Bekraftigung seiner tibergeordneten Wichtigkeit
— eben nicht als Schicksal eines bestimmten Lehrers, sondern als Ausblick
auf das Leben Roithamers:

Wahrscheinlich besteht zwischen dem Selbstmord des Lehrers, der solange zu-
riickliegt, und dem Selbstmord Roithamers, selbstverstindlich, sagte ich zum
Holler, ein Zusammenhang [...], denn auch fiir Roithamer war, wie ich weif3, der
Selbstmord des Lehrers eine lebensentscheidende Tatsache gewesen. (Ko 129)

Der Fall ins Wasser auf dem Schulweg, der mégliche >Siindenfall< des Lehrers
am Wasser und dessen Stiirzen bzw. Fallenlassen in den Strick etablieren das
Thema des Fallens und bringen es mit Roithamers Erhdngen in Verbindung,.
Fast alle weiteren im Roman beschriebenen Suizide zeichnen sich durch
Fallbewegungen aus:

Dann stiirzen sie sich in eine Felsspalte hinein, oder von einem Briickengeldnder
herunter, oder sie erschieflen sich, wie mein Onkel, oder sie hdngen sich auf, wie
mein anderer Onkel oder sie werfen sich vor einen Zug, wie mein dritter Onkel,
so Roithamer. (Ko 276)

Ein weiterer Onkel stiirzte sich in einen »Késereischacht« (Ko 288) und in
die bereits erwihnte Felsspalte will sich Roithamer stiirzen, unterldsst dies
dann aber (vgl. Ko 276f.). In der letzten erhaltenen Vorstufe des Romans
erschieft sich Roithamer, Bernhard hat dies wohl zugunsten des Fall-Motivs
abgeindert.®! Nicht zufillig sagt Roithamer von sich selbst: »Wir selbst sind
der Selbstmordanfilligste, so Roithamer, -anfilligste unterstrichen.« (Ko 276)

81 Vgl. Huber/Schmidt-Dengler, Kommentar, S. 349. Sowie Bernhard, Thomas: Korrektur:
W4/2. Thomas-Bernhard-Archiv, Forschungseinrichtung der Thomas Bernhard Privat-

68

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Damit ist das >Fallen< des Selbstmorders hier auch auf der Wortebene her-
vorgehoben.

Wenn die Analogie zwischen der Statik des Baukoérpers und der >Stabilitét«
des menschlichen Wesens indirekt iiber das Motiv des Fallens hergestellt
wird, so fasst Roithamer diese Verbindung gegen Ende des Romans noch
auf engstem Textraum zusammen. Erst ein gréfierer Ausschnitt der Stelle,
welche dem Motto entspricht, macht offensichtlich, dass sich dieses direkt
zwar auf den Kegel, indirekt aber auch auf den menschlichen Gang »am

Abgrund« bezieht:

Wir gehen immer nahe am Abgrund und fiirchten uns vor dem Ubergewicht,
so Roithamer. Nimmt ein Kérper nach kurzfristiger Stérung des Gleichgewichts
sofort seine urspringliche Gleichgewichtslage wieder ein, so ist sein Gleichge-
wichtszustand stabil, so Roithamer. Weist ein Korper dagegen in jeder beliebigen
neuen Lage, neuen Lage unterstrichen, ohne in die urspriingliche zurtickzukehren,
wieder Gleichgewicht auf, so ist sein Gleichgewichtszustand indifferent. Kehrt ein
Kérper nach kurzfristiger Stérung des Gleichgewichts nicht in seine urspriingliche
Gleichgewichtslage zurtick, sondern strebt einer anderen zu, so ist sein Gleichge-
wichtszustand labil, so Roithamer. Der Kérperschwerpunkt des Kegels liegt auf
der Achse, so Roithamer, durch den Schwerpunkt der Grundfliche und die Spitze
des Korpers hindurch in 1/4 der Hohe, zur stabilen Stiitzung eines Kérpers ist es
notwendig, daf} er mindestens drei Auflagepunkte hat, die nicht in einer Geraden
liegen, so Roithamer. (Ko 304)

Der Gang am Abgrund - eine Metapher fiir die Gefahr des Fallens und damit
auch des Suizids, die in der Schulweg-Passage zum ersten Mal auftaucht -
wird nun direkt in Bezug gesetzt zum »Korperschwerpunkt des Kegels« und
schliefilich zur Variation des Romanmottos.

Im Gegensatz zum menschlichen Kérper »nahe am Abgrund« kann der Ke-
gel aufgrund seiner statisch unproblematischen Form, aber auch aufgrund
ihrer richtigen Berechnung nicht stiirzen. Die Gebdude-Statik figuriert fiir
Roithamer als Vorbild und zugleich als Stuitze fur die psychische Stabilitit
des Menschen. In Roithamers Bauprojekt wird Statik zum Mittel der Be-
schworung und Bewerkstelligung der Stabilisierung des Menschen. Dies
erklart zwar noch nicht, wie Roithamer die Stabilisierung erzielen will. Ihre
Analyse fithrt uns aber genau zu dem Punkt, an dem >Entsprechung« als
zentrales Problem von Korrektur erkennbar wird.

stiftung. S. 51. Womdglich hingt der getilgte Suizid durch Erschieflen mit einem schon
friher getilgten Motiv zusammen, das Roithamer als Jéger charakterisiert.

69

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

An der Aurach, die seit der Kindheit Bild der Gefahr ist, baut Héller sein
Haus ausgerechnet an die gefihrlichste Stelle. Es ist sowohl Roithamer als
auch dem Erzihler von grofler Wichtigkeit zu betonen, dass das Héllerhaus
trotz seines prekéren Standorts nicht in den Fluss stiirzen wird (vgl. Ko 8, 14,
95) und dass Héller derjenige von ihnen ist, der am wenigsten suizidanfillig
sei »well er, Holler, zum Unterschied von Roithamer, nicht von der Art sei,
die von ihrer Idee undsofort abgetdtet und vernichtet werde« (Ko 109).
In diesem Licht wird Hoéllers Bauprojekt zu einem vorbildlichen Umgang
mit der Fall-Gefahr und darum auch zum Vorbild fiir den Kegelbau. Es ist
ausgerechnet an einem »regnerischen Abend, an welchem wir wieder ein
solches alles vermurendes und verheerendes Hochwasser befuirchteten«,
also die Gefahr des Flusses fiir das Hollerhaus besonders evident wird, als
Roithamer zum ersten Mal den beiden Freunden »die Schénheit des Wor-
tes Bauen und die Schonheit des Wortes Baukunstwerk erklért« (Ko 14).
Angesichts des bedrohlichen Wassers entwickelt sich Roithamers Denken
tiber das Bauen, und angesichts eines Gebdudes, dessen Statik dem Druck
des Wassers trotzt, konzipiert er sein eigenes >Baukunstwerk«.

Wasser stellt dort nicht mehr eine Gefahr von auflen dar, da es sich auf
einer Waldlichtung befindet. Trotzdem spielt Wasser im Kegel eine wichtige
Rolle: In der Mitte des Gebaudes, im Meditationsraum, befindet sich ein
»Quellwasseranschlufi« (Ko 194).%? Dies ist deshalb signifikant, weil es die
einzige Beschreibung der Inneneinrichtung des Kegels darstellt, alle anderen
Einrichtungsgegenstinde bleiben unbekannt. Folgt man den Bedeutungszu-
schreibungen, die flieBendem Wasser im Roman zukommt, so kann hier nicht
nur von der Fassung und Nutzbarmachung von Quellwasser gesprochen
werden, sondern auch von der symbolischen >Fassung« der lebensbedrohli-
chen Gefahr. Sie soll im Meditationsraum, dem Raum hochster denkerischer

82 Kohlenbach sieht im Detail des Quellwasseranschlusses lediglich die komische Distanz
zwischen »geometrisch-idealem Kegelentwurf und dem demonstrativen bis pedantischen
Reinheitspathos«, wie sie in der franzésischen Revolutionsarchitektur als Spannung
zwischen gebauter Geometrie und Zweckarchitektur auftrete. Damit verkennt sie den
Symbolgehalt des Quellwasseranschlusses, der im Meditationsraum ja von vornherein
keinen alltédglichen Zweck zu erfiillen hat. Kohlenbach, Das Ende der Vollkommenbheit,
S. 107. Nienhaus schliefit sich (ohne dies auszuweisen) Kohlenbach an und wirft dem
Quellwasseranschluss wortwoértlich ebenfalls einen »demonstrative[n] bis pedantisch[en]
Reinheitspathos« vor, der dem »Kegelentwurf einen ironischen Anklang« verleihe. Nien-
haus, Architekturen und andere Raume, S. 123.

70

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Konzentration, doppelt »aufgehobens, d.h. zugleich in ihrer Unmittelbarkeit
entkriftet und doch fiir die Anschauung aufbewahrt werden.

Dass auch die Schwester von der Fall-Gefahr betroffen ist, der die Statik
und die Fassung des Quellwassers symbolisch entgegenwirken, scheint fiir
Roithamer Gewissheit zu sein, wenn er schreibt: »[D]as Problem der Statik
des einen (des Kegels) ist ein Wesensproblem des anderen (meiner Schwes-
ter).« (Ko 190)

Roithamers symbolische Architektursprache, zu der die innenarchitekto-
nische Idee eines Quellwasseranschlusses gehort, thematisiert die Losung
eines nichtarchitektonischen Problems: die Angst um seine Schwester, die
von thm als Person »voller Anmut« (Ko 271) beschrieben wird und deren
eigene Feinheit und Zerbrechlichkeit sich in ihrer »Miniaturmaleret [...] auf
Email und Porzellan« (Ko 272) spiegelt. Ganz realiter soll der Kegel dabei
helfen, sie aus der Umgebung der von Roithamer verachteten Familie zu
befreien:* »Dann, wenn meine Schwester im Kegel eingezogen ist, habe ich
keine Angst mehr um meine Schwester.« (Ko 197) Er will sie retten, indem
er sie in den Kegel »[ Jsteckt« (Ko 185) — womit das Projekt eine gewaltvoll-
entmiindigende Konnotation erhilt.3* Die gefihrdete Schwester soll auch vor
sich selbst oder zumindest vor ihrer eigenen neuen Freiheit geschiitzt werden;
in ein Gebdude »gesteckt« (Ko 185) werden normalerweise Kriminelle oder
Psychiatriepatienten. Wahrend aber die Dachkammer (Ko 34: »Gedanken-
kerker«) und Altensam als Kerker beschrieben werden, wird der Kegel nie
so bezeichnet. Profane Kerkerhaft ist nicht der Zweck des Baus, schlieilich
gibt es hier auch keine »Bewachende[n] und Bestrafende[n]« wie in Altensam
(Ko 68). Im Sinne seiner Ausrichtung auf Meditation misste man vom Kegel
also von einem Kloster oder einer abgeschlossenen Einsiedelei sprechen,
die freilich im Extremfall den Charakter eines Gefingnisses haben kénnen.
Im autobiographischen Text Der Atem, welcher drei Jahre nach Korrektur
erscheint, fallen nicht zufillig die >AbschlieBungs-Heterotopien®® Kranken-

83 Bereits Kohlenbach spricht dem Kegel eine Schutzfunktion fiir die Schwester zu und bringt
die Gefahr, welche ihr droht, in Verbindung mit Wasser und Statik, vgl. Kohlenbach, Das
Ende der Vollkommenheit, S. 107-109. Der Quellwasseranschluss wird jedoch anders
gewertet (s.0.). Zudem reduziert Kohlenbach die Angst vor der Kippgefahr ginzlich auf
eine tibertriebene Angst Roithamers, vgl. ebd., S. 109.

8% Darauf wird in der Sekundirliteratur mehrfach hingewiesen, vgl. z.B. Pfabigan, Thomas
Bernhard, S. 197.

8 Eine Voraussetzung der Heterotopie ist ihr »System der Offnung und Abschliefungs.
Foucault impliziert dabei graduelle Unterschiede der Abgeschlossenheit. Foucault, Von

71

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

haus, Kloster und Gefangnis zusammen, wenn sie den Zweck erfiillen, »auf
das lebenswichtige und existenzentscheidende Denken zu kommen«:*® »Es
miissen nicht Krankenhéduser sein, die uns ein solches Denken ermégli-
chen, es konnen auch Gefingnisse sein, sagte er, vielleicht auch Klgster.
Aber Gefingnisse und Kloster, so seine Fortsetzung, sind nichts anderes als
Krankenh#user und Spitiler.«*

Die >Kipp-Gefahr« als »Wesensproblem des anderen (meiner Schwester)«
kann letztlich nicht gebannt werden, weil sie stirbt, bevor sie in den Kegel
einzieht.*® Weder die >Statik< des Kegels, d.h. seine stabilisierende Kraft durch
die Trennung der Schwester von der Familie, noch der Quellwasseranschluss,
d.h. die Abkehr von der Welt durch Meditation tiber Vergénglichkeit und
Gefahr, kénnen ithre Wirkung entfalten.

Doch Roithamer revidiert den Kegel-Zweck kurzerhand. Denn anstatt
zum hochsten Gliick hitte der Kegel zugleich zum Tod gefiihrt: »Héchstes
Gliick, so Roithamer, als augenblickliche Todesursache (meiner Schwester),
so Roithamer.« (Ko 302) Nirgends klingt an, dass Roithamer den Tod der
Schwester mit dem Bau des Kegels beabsichtig hatte. Nach dem Sterben
der Schwester aber fillt fiir Roithamer das hochste Gliick mit dem Tod
zusammen: »Aber das Bauwerk als Kunstwerk ist erst vollendet, indem der
Tod eingetreten ist dessen, fiir den es gebaut und vollendet worden ist, so
Roithamer.« (Ko 303) »Denn allerhéchstes Gliick ist nur im Tod, so Roitha-
mer.« (Ko 304) War der Kegel zuvor noch ein Mittel, die Gefahr des Sterbens,
d.h. die Kippgefahr, zu bannen, so soll er gerade mithilfe des Todes seinen
zweiten Zweck erfiillt und das hochste Gliick seiner Schwester erzielt haben.
Diese Korrektur des Kegelzweckes wird oft als verzweifelter Versuch ge-
wertet, die Wirkung des Kegels im Nachhinein so zu rechtfertigen, dass er
doch noch sein Ziel erfiillt. Martin Huber nennt sie deshalb auch eine »blofie
Hilfskontruktion«.? Anstelle einer Selbsttiuschung kann man die neue Aus-
legung des Kegelzweckes aber auch als eine konsequente Neuinterpretation
verstehen, deren Logik sich genauer definieren lasst.

anderen Raumen, S. 325.

86 Bernhard, Thomas: Der Atem. Eine Entscheidung (1978). In: Ders.: Die Autobiographie.

o Werke. Bd. 10. Hg. v. Martin Huber u.a. Frankfurt a.M. 2004. S. 215-—310; hier: S. 249.
Ebd.

88 Dass das Ausbrechen der Todeskrankheit einen Einzug der Schwester verunméglicht, wird
nirgends explizit, erscheint jedoch so wahrscheinlich, dass es in der Sekundérliteratur zum
Teil als Tatsache beschrieben wird, vgl. Mittermayer, Thomas Bernhard, S. 77.

89 Huber, Roithamer ist nicht Wittgenstein, aber er ist Wittgenstein, S. 153.

72

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Roithamer reinterpretiert seinen Wunsch, die Schwester zu retten, als
Waunsch, sie durch den Tod von allem Ubel des Lebens zu befreien. Erst
im Tod, so reformuliert Roithamer seine Losung des >statischen Problemsy,
kann das Ziel der absoluten Ablésung vom Elternhaus und des Schutzes
seiner Schwester erfiillt werden. Falls Ablosung und Schutz auch ihr hochstes
Gluck sind (was freilich bezweifelt werden kann), dann hat Roithamer mit
seiner Umdeutung auf héchst paradoxe Weise Recht: Einem Toten kann
nichts mehr geschehen. In der Symbolsprache Roithamers gesprochen, kann
man auch sagen: Wer bis auf den Grund gefallen ist, ist von jeder Fallgefahr
befreit. Das ist freilich eine Aussage, die weit von der urspriinglichen Inten-
tion Roithamers entfernt ist.

Folgt man dieser Lesart, die Roithamers Aussage ernst nimmt, so wird die
Bedeutung des Quellwasseranschlusses im Mittelpunkt des Kegels als immer
schon latent vorhandenes Todessymbol evident. Nicht nur symbolisiert der
Quellwasseranschluss Roithamers Intention, die Todesgefahr zu bannen, er
lasst sich auch in umgekehrter Richtung deuten.” Ist der Fluss Ausdruck der
Lebensgefahr, so ist seine Quelle deren Ursprung — und dieser kann sowohl
auf das Leben als auch auf den Tod als Ursprung aller Gefahr hinweisen.
Das Kegelprojekt stellt so immer auch schon die Méglichkeit des Todes
in sein Zentrum und funktioniert dadurch als Vexierbild. Der Kegel ist in
diesem Sinne die Totalitdt sich widersprechender Tatsachen, von Leben
oder Tod, Motivation oder Suspendierung des Fallens. Roithamer spielt auf
diese an die Scholastik gemahnende Universalitit an, wenn er sagt: » Alles sei
schliefilich der Kegel.« (Ko 305) In der Kegel-Interpretation erweisen sich
widersprechende Deutungen als angemessen, sie untersteht ganzlich dem
Standpunkt des Betrachters — oder eben dem >Sichtkegel« seines Blickes. Das
zeigt sich nicht zuletzt an den vielféltigen Interpretationen des Kegels durch
die Literaturwissenschaft.

1.3 Der Kegel
Die Gleichsetzung von Raum und Mensch hat sich am Dachstock als unzu-

langlich erwiesen, und die Analogie zwischen der Statik von Menschen- und
Baukoérpern wurde als ambivalente Metapher erkennbar gemacht. Welche

9 Eine psychoanalytische Lektiire kénnte die ambivalente Symbolik des Quellwasseran-
schlusses auch als unterbewussten Totungs- und Todeswunsch Roithamers werten.

73

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutung kommt Roithamers Behauptung zu, der Kegel >entspreche« der
Schwester? Wird auch sie durch den Text entkriftet oder erweist sie sich
als rein rhetorisches Konstrukt? Beides kann verneint werden.

Die Forschung bietet verschiede Interpretationen an, wie der Kegel in Be-
zug auf Roithamer und seine Schwester zu verstehen ist. Dartiber, dass der
Kegel fiir das Verstindnis der Figuren Roithamers und seiner Schwester
entscheidend ist, besteht ein breiter Konsens.” Die Meinungen divergieren
hingegen dariiber, inwiefern der Kegel ein solches Verstandnis ermoglicht.
Inge Steutzger hilt ein Abbildungsverhiltnis zwischen Schwester und Kegel
fur ganzlich absurd, bestehe doch ein antagonistisches Verhiltnis zwischen
der filigranen Frau und dem monumentalen Bau. Das driicke sich im Ge-
gensatz der Kunstformen aus, derer sich die Geschwister bedienen. Wih-
rend die Schwester Miniaturen male (vgl. Ko 272) und damit eine subtile
Mimesis-Kunst betreibe, sei der Kegel abstrakt und grob.”® Uwe Betz dagegen
interpretiert den Kegel als »Elfenbeinturm« und sieht in seinen vermeintlich
drei Geschossen™ die drei Abstracta Reinheit, Keuschheit, Schonheit ver-
wirklicht.”> Damit wire der Bau immerhin ein Versuch Roithamers, seiner
Idealvorstellung der Schwester gerecht zu werden. Zugleich macht Betz im
Kegel aber auch ein »riesiges Phallussymbol« aus, in dem Roithamer unbe-
wusst sein sexuelles Begehren nach der Schwester sublimiere.”® Alfred Pfa-
bigan denkt diese Sublimierungsthese weiter. Auf die Doppeldeutigkeit des
Wortes Kegel autbauend, interpretiert er diesen als symbolisches uneheliches
Kind, das Roithamer seiner Schwester anstelle eines realen >Kegels< mache.”
Bestérkt sicht sich Pfabigan in seiner Lesart dadurch, dass verschiedene
Beschreibungen des Inzests in Bernhards Werk jeweils mit dem Tod des
Geschwisterpaares enden.”®

91 Roithamers erste Aussage diesbeziiglich betrifft die Entsprechung des Bauplatzes im

Kobernaulerwald (vgl. Ko 182), dann die Entsprechung einzelner Rdume des Kegels
(vgl. Ko 189), alsbald spricht er aber auch von der Entsprechung des ganzen Kegels (vgl.
Ko 189) und wiederholt dies mindestens vier Mal (vgl. Ko 194, 197, 292, 309).

92 Vgl. Thill, Die Kunst, die Komik und das Erzahlen, S. 185.Thill bietet hier einen aktuellen

und beinahe vollstandigen Forschungstiberblick.

Steutzger, Zu einem Sprachspiel gehort eine ganze Kultur, S. 231.

Tatsachlich handelt es sich in der genauen Beschreibung des Kegels nicht, wie von Roitha-

mer behauptet, um drei, sondern um vier Geschosse, vgl. Kap. IT a.

9 Vgl. Betz, Polyphone Riume und karnevalisiertes Erbe, S. 197.

% Vgl. cbd., S. 195.

97 Vgl. Pfabigan, Thomas Bernhard, S. 194.

%8 Pfabigan fithrt dazu Baumgrenze, Kalkwerk und Vor dem Ruhestand auf, vgl. ebd.

93
94

74

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nienhaus schliefilich erkennt in der Zuspitzung des Kegels und seiner konse-
quenten Bauweise die Architektur gewordene Zielstrebigkeit Roithamers.”
Sie kniipft mit dieser Interpretation an Kohlenbach an, die den Kegel auch
als »zugespitzte Kugel< und daraus eine Zuspitzung des Vollkommenheitssym-
bols schlechthin liest.'”” Kohlenbach, die ihre gesamte Untersuchung von
Korrektur unter den Begriff der Vollkommenheit stellt, schlief3t daraus, dass
der Kegel einerseits fiir Roithamers Vollkommenheitsstreben, andererseits
fiir dessen >Gipfeln< im Tod steht.!” Dies gelte nicht nur fiir das Abbil-
dungsverhiltnis, sondern auch fiir den Vorgang der Selbstverwirklichung
im Bauen des Kegels.'*

Angesichts der Vielzahl dieser Interpretationen, die alle in ihrer Weise die
Entsprechung des Kegels explizieren, kann man Nienhaus zustimmen, wenn
sie den Kegel eine »iiberdeterminierte Chiffre« nennt.'” Das stimmt zumin-
dest, wenn man, anders als Nienhaus, davon ausgeht, dass die >Uberdetermi-
nierung« eine literaturwissenschaftliche Reaktion auf literarische Leerstellen,
d.h. auf Unterdeterminierungen, darstellt.

Pfabigan argumentiert anfinglich gar, der Kegel kénne als »ein unauflos-
bares Ritsel [...], als boshaftes Spiel des Autors mit seinem Publikums«!%*
gedeutet werden, was Pfabigan freilich nicht von seiner eigenen symboli-
schen Deutung abhilt. Auf das Problem der offenbar durch den Text selbst
erschwerten — oder gar verunméglichten — Bedeutungsfestlegung wird im
KaprTeL IT 3 zuriickzukommen sein. Vorerst soll hier keine weitere sym-
bolische Lesart des Kegels entwickelt, sondern analysiert werden, welche
Bedeutung den »Entsprechungen« des Kegels im Roman zukommt - ein
Problem, das erstaunlicherweise von der Sekundarliteratur nur stiefmiitter-
lich behandelt wurde.

1.3.1 Veranderliche Raumentsprechung

Der Text deutet an, dass ein Raum einem Menschen zeitweise entsprechen
kann, dass das Entsprechungsverhiltnis aber nicht konstant bleiben muss,

9 Vgl. Nienhaus, Architekturen und andere Raume, S. 142.

100" vgl. Kohlenbach, Das Ende der Vollkommenheit, S. 103.

101 vl ebd., S. 112.

102 yyg1. ebd., S. 112-119.

103 Nienhaus, Architekturen und andere Raume, S. 117. Zur weiteren Ubersicht verschiedener
Lesarten vgl. ebd.

104 Pfabigan, Thomas Bernhard, S. 180.

75

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zumal sich ein Mensch verdndern bzw. in Roithamers Worten >korrigieren,
d.h. in letzter Konsequenz téten und damit jeglicher raumlicher Entsprechung
entzichen kann. Die Verdnderung des Erzéhlers vom Roithamer-Epigonen
zum distanzierten Roithamer-Exegeten hat dieses Raumverstindnis bereits
vor Augen gefiithrt: Der Erzihler hat eine ambivalente und veranderliche
Beziehung zur Dachkammer, die anfinglich in seinen Augen vollkommen,
schliefflich aber nur noch bedingt Roithamer entspricht. Entsprechung ist
darum nichts zwingend Statisches, sondern unterliegt dynamischen Prozes-
sen, infolge derer sich die Auseinandersetzung mit Raum wandeln kann.
Schon in emer Vorstufe von Korrektur vertritt Roithamer ein Raumverstand-
nis, das die Verdnderlichkeit von Rdumen durch den subjektiven Blick des
Menschen berticksichtigt. Dieses Raumverstandnis scheint dem Erzihler
offenbar zum Anfang des Romans zu fehlen.

Wir gehen in (wohlbekannte) Stidte, Ortschaften hinein und suchen einen uns
bekannten Platz auf und stellen fest, dieser Platz (Schauplatz) hat sich in der Zwi-
schenzeit unserer Abwesenheit, [sic] nicht verandert. Aber es ist nicht der gleiche
Platz (Schauplatz), fihlen wir und gehen von diesem Platz (Schauplatz) weg, weil
wir uns (sonst) augenblicklich t6ten miissten. Oder Wir [sic] bleiben auf diesem
Platz (Schauplatz), das ist Selbstmord.'?

Selbst wenn sich der »Platz« nicht verdndert hat, ist es »nicht der gleiche
Platz« — verandert hat sich der Betrachter, dem hier die Funktion zukommt,
Raum zu konstruieren. Noch in der Endfassung des Romans ist Roithamer
die Subjektivitit seiner Raumbetrachtung bewusst, auch wenn hier eine
merkliche Verschiebung stattfindet: »Ich nihere mich Altensam an, aber ich
nahere mich nicht Altensam an, um es aufzukldaren, um es mur zu erklaren,
néhere ich mich Altensam an, dem, das i/ sehe.« (Ko 285) Hier gibt es kei-
ne Instanz mehr, die den objektiv als unverandert wahrnehmbaren Raum
vom subjektiv konstruierten Raum unterscheidet. Altensam ist fiir thn nur
als Altensam, »das ich sehe«, vorhanden, »von den Andern aus ist es etwas
vollkommen anderes, wahrscheinlich das Entgegengesetzte« (Ko 285). Der
Ortsname, der als anachronistisches »dltlich< bzw. >etwas Altem gleich« iiber-
setzt werden kann, wird dadurch doppelt sprechend. Er bezeichnet nicht
nur die Giberalterte Familie, die Roithamer zugunsten des Neuen hinter sich
lassen will. Im Riickgriff auf die oben zitierte Vorstufe wird Altensam auch

105 Bernhard, Thomas: Korrektur: W4/1c. Thomas-Bernhard-Archiv, Forschungseinrichtung
der Thomas Bernhard Privatstiftung. S. 34.

76

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

als jener Ort erkennbar, welcher sich zwar nicht grundlegend verandert, aber
die Menschen zwingt, immer neu um seine subjektive Deutung zu ringen.
Mit der Pramisse, dass jeder Mensch Raum unterschiedlich wahrnimmt
und Raum somit erst konstruiert, ist Roithamers Gedanke des idealen Bau-
ens eng verkniipft. Die Raume fiir seine Schwester sollen ginzlich ihrer
Wahrnehmung und damit ithrem Bediirfnis und ithrem Charakter angepasst
sein. Nicht eine bestimmte, temporir begrenzte Wahrnehmung ist dafiir
ausschlaggebend, denn diese ist ja eben verdnderlich und bediirfte darum
veranderlicher Raume. Roithamer schwebt vielmehr eine bestdndige Archi-
tektur vor, die ein fiir allemal die Probleme der Schwester 16st. Erforderlich
ist ein Entwurf, der alles »Zusammenhingende« berticksichtigt:

Die Annahme, daff die Konzeption des Kegels genau dem Bediirfnis meiner
Schwester, genau ithrem Charakter entspricht, ihrer Natur. Novalis: der Kegel ist
nicht, was sie [die Schwester, E.Z.] zu dem jetzigen Zeitpunkt ist, er ist alles mit
ihr Zusammenhingende. Ihren Augen und Ohren entsprechend, Gehor, Gefiihl,
Verstand, Wachsambkeit, Aufmerksamkeit. (Ko 292)

Der Verweis auf Novalis erhellt den Entsprechungsbegriff weiter. Ein Frag-
ment aus Novalis’ Studien zu Schellings Von der Weltseele, das sich in in
Bernhards Nachlassbibliothek unterstrichen vorfindet, bildet gleichsam die
Grundlage der Statik-Metaphorik Roithamers: »Wenn ein Kérper im ganzen
in ein Verhiltnis tritt, so treten seine Teile in ein dhnliches Verhiltnis, wie
der ganze Kérper.«!? Das Zitat verstirkt Roithamers Behauptung, dass das
Verhiltnis des Kegels zu den einzelnen Sinnen der Schwester auch fiir das
Verhiltnis des Kegels zu ihrem ganzen Wesen gelten miisse. Die Entspre-
chung von Kegel-Raum und Raumwahrnehmung soll laut Roithamer zum
grofiten Gliick verhelfen und, wie wir sahen, zugleich die >Fallgefahr< bannen.

106 Novalis: Novalis. Hg. v. Walther Rehm. Frankfurt a.M. 1956. S. 189. Rehms Zusammen-
stellung weist die Quellen der einzelnen Fragmente nicht aus. Dazu auch Naqvi, How We
Learn Where We Live, S. 89. Das vorliegende Fragment findet sich in Novalis: [Studien zu
Schellings »Von der Weltseele«]. In: Ders.: Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs.
Bd. 3. Hg. v. Richard Samuel/Paul Kluckhohn. Stuttgart 1960. S. 102-114; hier: S. 108.
Roithamers Konzept des hochsten Gliicks im Tod dhnelt zudem Novalis’ Vorstellung des
hochsten, transzendenten Gliickes in Liebe und Tod, das sich in den Lekrlingen zu Sais
ausgerechnet in der Metapher des Wassers ausdriickt, vgl. Novalis: Die Lehrlinge zu Sais.
In: Ders.: Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs. Bd. 1. Hg. v. Richard Samuel/
Paul Kluckhohn. Stuttgart 1960. S. 69-111; hier: S. 104f. Vgl. auch Kurzke, Hermann:
Novalis. Miinchen 2001. S. 54. Novalis wird von Roithamer zudem mehrfach — meist als
von thm bevorzugter Autor - erwihnt, vgl. Ko 56, 264f., 283, 288, 292.

77

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Roithamer scheint sich im Kegelprojekt aber auch selbst verwirklichen zu
wollen: »Wir verwirklichen die Idee, um uns selbst zu verwirklichen fiir
einen geliebten Menschen« (Ko 197). Dass der Erzahler — und mit ihm viele
literaturwissenschaftliche Interpreten — im Kegel nicht in erster Linie die
Entsprechung zur Schwester, sondern jene zu Roithamer sicht, kann sich
wiederum auf Aussagen des Bauherren stiitzen: »Der Kegel ist die Folge-
richtigkeit der (meiner) Natur.« (Ko 198) Dies bestirkt Roithamer darin,
ithn auch als eine Folgerichtigkeit der Natur seiner Schwester zu sehen. Die
Schwester sei ihm mit der Zeit namlich »wie zu einem zweiten und héheren
Wesen als das eigene« geworden (Ko 268). Es wire also verfehlt, die Entspre-
chung des Kegels nur in Roithamers »>zielgerichtetem« Wesen (Kohlenbach
und Nienhaus) oder nur im idealisierten (laut Roithamer: idealen) Wesen
der Schwester (Betz) zu suchen, denn beide machen laut Roithamer die
Grundlage des Kegelbaus aus.

Als Folgerichtigkeit des eigenen Wesens entsteht der Kegel aufgrund der
Selbstbeobachtungen, der Beobachtung der Schwester sowie der Beobach-
tung Hollers, seiner Bautétigkeit und seines Hauses. Roithamer glaubt damit
die Relativitat der Raumwahrnehmung, die subjektive Konstitution von
Raum, kompensieren zu kénnen. Seine Methode verinnerlicht Subjektivi-
tit als Modus operandi der Welterschaffung und hebelt sie zugleich mithilfe
intersubjektiver, wissenschaftlicher Beobachtung aus. Wie wir spiter sehen
werden, ldsst sich die Methode dieser Beobachtung als Physiognomik ge-
nauer beschreiben und historisch kontextualisieren.

Das wissenschaftliche (physiognomische) Menschen-Studium ist zur Kegel-
konstruktion unerlisslich: »Zuerst studiere ich den Menschen, fur den ich
ein Bauwerk baue, dann baue ich das Bauwerk auf der Grundlage dieses
Studiums und ein solches Studium hat das konsequenteste zu sein.« (Ko 190)
Die Beobachtung — nun von Kegel und Schwester im Zusammenspiel - soll
sogar noch nach der Vollendung des Kegels stattfinden (vgl. Ko 197), was
freilich aufgrund des Todes der Schwester dann nicht mehr méglich ist.
Wie sehr der Kegel tatsdchlich der genau beobachteten Wahrnehmung und
damit dem Wesen der Schwester und Roithamers entspricht, lasst sich auf-
grund des Textbefundes nicht beurteilen, weil weder Roithamer noch der
Erzihler dariiber Genaueres berichten. Einer von diesen Figuren losgeldsten
Analyse entzieht sich der Text, weil wir nur ihre Meinungen kennenler-
nen, aber auch weil von ihnen keine Beschreibung der Schwester oder des
Kegels vorliegt, die ausfithrlich genug wire, um ein Urteil zu féllen. Der
Tod der Schwester allein ist kein eindeutiger Hinweis auf das Scheitern des

78

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kegelprojektes als Ausdruck vollkommener Entsprechung. Das Kegelpro-
jekt scheitert hingegen als Mittel zur Rettung des schwesterlichen Lebens.
Dass es zwischen diesen beiden Aspekten eine Verbindung gibt, legt die
Statikanalogie zwar nahe, wird jedoch nirgends expliziert und schliefllich
von Roithamer vehement abgestritten. Sein wahres Scheitern, so Roithamer,
liege eben nicht in der verfehlten Entsprechung des Baues, sondern in deren
todlichen Vollkommenbheit.

Die Beharrlichkeit, mit welcher Roithamer das Gliicken der Entsprechung
behauptet, obschon die Schwester daran zugrunde gegangen sei, hat in der
Forschung gerade aufgrund ihrer Impertinenz, nicht aber aufgrund ihrer
tiberpriifbaren Fehlerhaftigkeit Widerspruch erzeugt. Dieser Widerspruch
ist verstandlich, perlt aber von einer Logik ab, die thre Deutung der Realitit
um den Preis fiirchterlichster Konsequenzen (vdas héchste Gliick ist im "Todx)
vor Falsifizierung schiitzt.

Anstelle einer weiteren Dekonstruktion von Roithamers Behauptungen schla-
ge ich zwei verschiedene Strategien vor, wie mit diesem Problem umgegan-
gen werden soll. Einerseits wird sein Anspruch auf Entsprechung und sein
Glaube an die Zeichenhaftigkeit Architektur architekturhistorisch kontextu-
alisiert (KaprTeL II 2), andererseits werden die Griinde, welche dem Leser
eine abschlielende Bewertung iiber das Gliicken oder Missgliicken dieser
Entsprechung verwehren, unter Einbezug sprachphilosophischer Kontexte
analysiert (KAPITEL II 3). Zuerst wird jedoch abschlieflend geklart, wie weit
das Konzept der Entsprechung ein close reading zu tragen vermag.

1.3.2 Vollkommene Entsprechung

Selbstzweifel raumt Roithamer nur insofern ein, als er zu erkennen gibt,
dass absolute Vollkommenheit immer nur eine Anndherung sein kann (vgl.
Ko 196) Daraus folgt, dass der Kegel der Schwester nicht génzlich, sondern
nur »beinahe hundertprozentig entspricht« (Ko 197). Immerhin behauptet
Roithamer, die Schwester sei thm wiederum »hundertprozentig vertraut«
(Ko 252) — der vollkommenen Entsprechung steht nicht eine liickenhafte
Kenntnis der Schwester, sondern das Problem der immer >nur annihern-
den< Vollkommenheit jeglichen Bauens im Weg. Es ist denn auch nicht
der Zweifel an seinem Bild der Schwester oder an dessen architektonischer
Entsprechung im Kegel, die Roithamer zur »eigentliche[n] Korrektur« (Ko 286),
d.h. in den Suizid treibt. Vielmehr ist es das Geschriebene (und nicht das
Gebaute), tiber dessen Falschheit Roithamer erschrickt und dessen Korrek-

79

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tur in die finale Selbstkorrektur miindet: »Tatsachlich bin ich erschrocken
tiber alles, das ich jetzt geschrieben habe, daf} alles ganz anders gewesen
ist, denke ich« (Ko 285). »Die Tatsache des Begrabnisses meiner Schwester
emerseits, die Tatsache, daff alles falsch ist, andererseits« (Ko 312) bewegen
Roithamer dazu, nicht nur Manuskript, sondern auch Kegel als »Verriickt-
heit« (Ko 313) zu betrachten, doch dies hat keine Auswirkung auf den
Kegel selbst. Roithamer erwigt zwar, das Gebédude zu vernichten, er tut es
jedoch nicht, weil er den Kegelbau trotz bzw. gerade durch den Tod seiner
Schwester fuir »vollendet« halt:

Zuerst die Idee, den Kegel (nach dem Tod meiner Schwester) zu vernichten, ich
werde ihn aber der Natur tiberlassen, ginzlich. Aber das Bauwerk als Kunstwerk
ist erst vollendet, indem der Tod eingetreten ist dessen, fir den es gebaut und
vollendet worden ist, so Roithamer. (Ko 303)

In der Natur wird der Kegel, so kann man aus Roithamers Schilderung der
stabilen Bauweise folgern, sich selbst tiberlassen die Zeit tiberdauern. Noch
ganz zum Schluss, wenn Roithamer komplett desillusioniert ist und angibt,
nichts als das eigene Alleinsein erreicht zu haben, scheint im Nebensatz ein
Rest Trotz auf, immerhin das »Auflerordentliche verwirklicht« zu haben:

Die Wissenschalft einerseits, mein Vorhaben, der Kegel, andererseits, hochstes
Gliick / hochstes Ungliick, wir haben nichts erreicht, als was alle andern auch
erreicht haben, indem wir das Aufierordentliche verwirklicht und vollendet haben,
als Alleinsein, so Roithamer. (Ko 318)

Roithamer wird sich bewusst, dass der Kegel ihn nicht rettet, weil er thn nicht
dazu konstruiert hat, ihn vor der Einsamkeit zu retten. Die perfekt berechnete
»Statiks, die Stabilisierung seiner selbst und seiner Schwester, fithrt, so deutet
er im Nachhinein, zur Erstarrung, zur Einsamkeit und in den Tod. Schutz
vor der Einsamkeit war freilich nie der Zweck des Kegels, in dem er sich
und damit auch seine Einsambkeit vielmehr konsequent selbst verwirklicht
hat. Roithamers Logik der vollkommenen Entsprechung findet damit auch
in dieser letzten, vernichtenden Erkenntnis ihre Bestitigung. Selbst iiber
den durch die Einsamkeit verursachten Suizid hinaus scheint er die Ana-
logie zwischen seinem Wesen und dem Kegelbau mithilfe einer bewussten
Suizidinszenierung aufrechterhalten zu wollen: Dem erhéngten, unbelebten
Koérper auf der Lichtung zwischen Altensam und Stocket entspricht der nun
verlassene, unbelebte« Kegel auf der Lichtung im Kobernauflerwald.

80

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fraglich erscheint, warum zwar die Aufzeichnung tiber das Bauprojekt kon-
sequent relativiert wird, nur bedingt aber der Bau und die ihm zugrunde
liegenden Behauptung der Entsprechung. Auch hier schépft Roithamer seine
Uberzeugung aus der siiberlegenen< Methode des Wissenschaftlers, der Sub-
jektives dem Objektiven anndhert. Im Falle der Beobachtung seiner Schwes-
ter fallen Selbstbeobachtung und Fremdbeobachtung seines Erachtens derart
zusammen, dass die objektiven und subjektiven >Lésungen ihrer Probleme«
ebenfalls zusammenfallen miissen. An dieser Logik rithrt Roithamer auch
nach dem Tod der Schwester nicht, vielmehr unterstreicht er sie, indem er
auch fir sich selbst den Tod wihlt. Anders verhélt es sich offenbar in der
Beobachtung der iibergreifenden Zusammenhénge, der Analyse des Kegel-
projekts unter Berticksichtigung des Familienhintergrundes. Hier sicht sich
Roithamer auf seine Subjektivitit zuriickgeworfen; das wissenschaftliche
Instrumentarium, insbesondere aber auch die schriftliche Studie, ein anderes
Medium als die Architektur, hat in seinen Augen versagt. Indem Roithamer
seine Schriften durch die Korrektur »vernichtet« (tatséchlich bleiben die friithe-
ren Versionen bestehen) und den Kegel stehen ldsst, unterstreicht er seinen
Glauben an die architektonische Entsprechung und damit seinen Glauben
an die Architektur als Medium dieser Entsprechung.

Margarete Kohlenbach hingegen sieht in den inkongruenten Wesen von
Bruder und Schwester den zentralen »Denkfehler| ]« von Roithamers
Kegelprojekt. Verfehlt sei das Bauprojekt nicht deshalb, weil es der Schwester
nicht entspreche — daran hat Kohlenbach zwar Zweifel, doch diese seien nicht
ausschlaggebend.'”® Vielmehr gehe Roithamer bereits in der Grundannahme
fehl, mit einem gegen den Willen der Schwester gebauten Wohngebiude
die erfolgreiche Loslésung von Altensam und zugleich ihr héchstes Gliick
zu erzielen. Zu echtem Gliick fithre nur die Eigeninitiative, nur die von
Roithamer fir sich selbst beanspruchte Selbstverwirklichung, denn: »Selbst-

107 K ohlenbach, Das Ende der Vollkommenheit, S. 118.

108 Vgl. ebd. Unwichtig ist ihr die Frage nach der gliickenden Entsprechung jedoch nicht. So
leitet sie aus der Behauptung, der Kegel entspreche dem »Bediirfnis« der Schwester, ab,
dass er ihr eben nur wie ein »warmer Mantel [...] in kalten Wintertagen«, jedoch nicht
ihrem Wesen angemessen sei, ebd., S. 114. Diese Argumentation ist nur unter Missach-
tung der Textstellen aufrechtzuhalten, in denen Roithamer explizit auch vom Wesen der
Schwester spricht, vgl. z.B. Ko 292. Kohlenbachs Interpretation von »Entsprechung« als
reine Bediirfnisbefriedigung greift deshalb zu kurz.

81

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verwirklichung< ist Roithamer ein anderer Name fiir Gliick.«'”” Warum also
sollte fiir Roithamer gelten, was auf die Schwester nicht zutreffen muss,
warum sollten sie zwar >dasselbe« Wesen haben, nicht aber dasselbe Gliick
verdienen?

Man kann Kohlenbach entgegenhalten, dass es sich bei der Diskrepanz, die
sich zwischen der Planung des eigenen und des schwesterlichen Gliickes
auftut, zwar um eine Ungerechtigkeit handelt, nicht aber um einen Denk-
fehler Roithamers. Vielmehr scheint Roithamer von vornherein und trotz
behaupteter Wesensverwandtschaft mit der Schwester davon auszugehen,
dass es fiir beide nicht dieselbe Form des Gliickes zu erringen gilt. Dies dufiert
sich wohl am deutlichsten im einzigen Raum des Kegels, dem Roithamer
einen bestimmten Zweck zuweist: dem Meditationsraum in der geomet-
rischen Mitte des Gebédudes. Fiir die Selbstverwirklichung der Schwester,
die Roithamer offenbar in der vita contemplativa der Meditation vorsicht,
stellt er das ideale Gebaude mit zentralem Meditationsraum her. Seine eigne
Selbstverwirklichung aber besteht gerade in der Erstellung des Gebédudes
und damit im Ideal der vita activa.''® Er selbst verfiigt offenbar nirgends
iiber einen Raum zur Meditation und spricht von seinem Nachdenken nie
im Sinne der Kontemplation, sondern der strengen Zielgerichtetheit. Dass
Roithamer seine Schwester zu ihrem Gliick zwingen will, spricht gerade fiir
seine bewusste Uberlegung, dass sie ihr Gliick nicht von alleine finden kénne
und die >Bediirfnisse« der Schwester den seinen nur insofern entsprechen,
als sie sich gegenseitig erginzen.

Obschon Kohlenbachs Denkfehler-These also zu weit geht, ist die Beobach-
tung fiir die Frage nach Roithamers Vorstellung von Raum und Mensch doch
aufschlussreich. Sie weist darauf hin, dass Roithamer architektonische Ent-
sprechung als erzwingbare Beziehung zwischen Mensch und Raum auffasst.
Der Architekt ist nicht nur dienstleistender Wissenschaftler, der optimale

109 Kohlenbach, Das Ende der Vollkommenbheit, S. 114. Auch dieser Schluss Kohlenbachs
muss nicht s/ guel akzeptiert werden, beruft sie sich doch auf den »allgemeinen Gebrauch
des Wortes >Selbstverwirklichung« und nicht auf den Romantext. Auch im allgemeinen
Gebrauch ist Gliick kein Synonym fiir Selbstverwirklichung. Trotzdem kann man, wie
ich dies tue, dafiir argumentieren, dass die autoritire Fiirsorge Roithamers die Selbstver-
wirklichung der Schwester verfolge.

Zu den historischen Anfingen der Begriffe vita activa und vita contemplativa und ihrer
theologischen Bedeutungsdimension vgl. Ruh, Kurt: Geschichte der abendlidndischen
Mystik. Bd. 1: Die Grundlegung durch die Kirchenviter und die Moénchstheologie des
12. Jahrhunderts. Miinchen 1990. S. 157-163. Zu einer modernen Auslegung der Begriffe
vgl. Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom titigen Leben. Stuttgart 1960.

110

82

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Entsprechungen berechnet — wenngleich viele Aussagen Roithamers prima
vista in diese Richtung deuten. Er ist auch ein selbstbewusster Konstrukteur
von Raum und Mensch. Er passt sein Gebdude nicht nur dem subjektiven
Raumempfinden des Menschen an, sondern schliefit aus seinem Wissen um
dieses auf die Raumwirkung zuriick. Anders als durch eine gezielte Manipu-
lation ware das hochste Glick der Schwester, die laut Roithamer in Altensam
ungliicklich ist, nicht zu erreichen. Roithamer entwickelt und rechtfertigt
mithilfe seines Entsprechungsgedankens einen immensen piddagogischen
Autorititsanspruch. Er versucht, wie man hier nun tatsichlich sagen darf,
zum Architekt des eigenen und des schwesterlichen Lebens zu werden. In
seiner Selbstinszenierung als >Lebensarchitekt« gemahnt Roithamer an die
Vorstellung gottgleicher bzw. gottlicher Architektenfiguren, die sich durch
die gesamte Architekturgeschichte zieht.!'! Als Konstrukteur des neuen Le-
bens seiner Schwester verleiht sich Roithamer eine schier iibermenschliche
Autoritdt, die es im Kontext zeitgendssischer Architekturtheorien zu unter-
suchen gilt.

»Korrektur ist die Darstellung eines gescheiterten Versuchs, den Menschen
in seinen Ideen zu behausen. Roithamers Kegel ist ja nichts anderes, als
eine wohnbar gemachte Idee.«!'* An Manfred Jurgensens Zitat, das einer
der ersten intensiven Auseinandersetzungen mit Korrektur entstammt und
wohl deshalb zum vielfach affirmierten locus classicus der Forschung geworden
ist, lasst sich sehr genau zeigen, inwiefern die vorliegende Untersuchung
dem bisherigen Interpretationstenor widerspricht. Der Kegelbau entspringt
nicht einer abstrakten »Idee« Roithamers, die keinen Bezug zur Wirklich-
keit aufweist. Im Gegenteil: Sein Konstrukt soll das Problem, mit der seine
Schwester und er selbst zu kampfen haben, auf radikalste praktische Weise
l16sen — was es denn auch tut. In diesem Sinne handelt es sich auch nicht
um einen »gescheiterten Versuch[ J«, sondern tatséchlich um ein >vollen-
detes< Projekt. Zum Scheitern verdammt ist, wie wir spdter sehen werden,
Roithamers architektonischer und schriftlicher Kommunikationsakt und
nicht der Versuch, die Kegelidee >bewohnbar« zu machen. Ob die Schwester
den Kegel tiberhaupt bezieht und inwiefern er zum Wohnen taugt, lasst sich

11 Die Rolle des gottgleichen Architekten hat in der Architektur eine lange Vorgeschichte,
die sich wohl urspringlich aus dem umgekehrten Bild Gottes als Architekt speist. Zur
Ubersicht iiber das Themenfeld, vgl. Freigang, Gott als Architekt.

Jurgensen, Manfred: Thomas Bernhard. Der Kegel im Wald oder die Geometrie der
Verneinung. Bern 1981. S. 26.

112

83

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

aus Roithamers Schrift nicht rekonstruieren. Wohnen ist denn auch genau
jenes Wort, das in Roithamers Wortschatz fehlt. Weder die Wohnkonzepte
des 19. Jahrhunderts mit ihrer behiitenden Behaglichkeit noch die modernen
Wohndiskurse, welche den Komfort einer reibungslosen Funktionalitit beto-
nen, sind fiir sein Bauen anleitend. Anstelle eines wohnlichen Einrichtens in
den gegebenen Umsténden soll die Architektur Roithamers diese Umstande
grundlegend verdandern und auf finale - letztlich tddliche — Weise tiberschrei-
ben. Es ist der Begriff der Entsprechung, welcher diese Veranderung anleitet.
In ihm ist das Problem der Umsetzung von »Idee« und Ideal in materielle
Wirklichkeit, nicht, wie Jurgensen meint, ausgeblendet, sondern als zentrale
Herausforderung mitgedacht.

84

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Die Architektur der Physiognomik

Das mutmafiliche Scheitern Roithamers in seinem Architektur-, Schreib-
und Wissenschaftsprojekt muss aus der historischen Perspektive der idea-
len Mensch-Raum-Beziehung betrachtet werden, die vielen Vertretern der
modernen Architektur auf unterschiedliche Weise vorschwebte. >Korrigiert«
Roithamer mit seinem Suizid ein Scheitern als typisch moderner Architekt,
der zugunsten idealisierter Mensch-Bau-Vorstellungen das Menschliche und
damit die privaten Bediirfnisse des Individuums vergessen hat?

Die Forschung hat diese These immer wieder vertreten und vielfach vari-
iert.'"® So spricht etwa Melanie Beschel vom »moderne[n], innovative[n]
Wohnkegel«.'* Anne Thill hilt Roithamer allgemeiner fiir die »Allegorie
des modernen Kiinstlers« und zielt damit gleichsam auf die Rolle des moder-
nen Kiinstler-Architekten.!'® Rike Felka glaubt in den wenig anschaulichen
Innenrdumen des Kegels eine typisch moderne Eigenschaft zu sehen.''®
Und Fatima Naqvi schliefilich interpretiert den Kegel als Anndherung an
die Architektur von Loos und Neutra, um Roithamer dann vorzuwerfen,
dass gerade die modernen Konzepte der Transparenz und Funktionalitdt im
Kegelbau nicht verwirklicht werden.!"’

Alfred Pfabigan entwickelt mit Verweis auf frithere Werke Bernhards eine
entgegengesetzte Argumentation: »[Dlie Bauten des Thomas Bernhard oppo-
nieren jenem in den Texten oft angeprangerten kurzsichtigen Modernisie-

13 Fine besondere, von den hier aufgezihlten Thesen abweichende Variation stellt Mark
Andersons Vermutung dar, nicht Roithamers, sondern Hoéllers Architektur sei modern,
vgl. Anderson, Mark: Notes on Thomas Bernhard. In: Raritan: A Quarterly Review 7
(1987). S. 81-96; hier: S. 87f. Vgl. auch Cousineau, Thomas: Three-Part Inventions: The
Novels of Thomas Bernhard. Newark 2008. S. 73. Die angebliche Parallele zwischen
Wrights Falling Water House und dem Hollerhaus scheint der zweideutigen Formulierung
in der Ubersetzung geschuldet, da Hollers Haus kaum wortlich »over a stream« (ebd.)
wie Wrights Fulling Water House, sondern neben diesem gebaut ist.

114 Beschel, Der Kegelbau in Thomas Bernhards Korrektur, S. 78.

115 Thill, Die Kunst, die Komik und das Erzihlen, S. 255.

116 y/g]. Felka, Das riumliche Gedichtnis, S. 22.

17 Vgl. Naqvi, How We Learn Where We Live, S. 138f., 141. Naqvi glaubt, Roithamer
berufe sich insbesondere ausdriicklich auf Mies van der Rohe, wenn er schreibt: »Nichts
aus den Schriften von Neutra, alles von Mies van der Rohe« (Ko 186). Naqvi entgeht aber
die Vieldeutigkeit des Zitats in seinem Kontext. Ob Roithamer hier von seinen eigenen
Priferenzen spricht oder vielmehr Gegenwartsarchitekten vorwirft, van der Rohe gegen-
iiber Neutra vorzuziehen, ist wohl bewusst unklar formuliert, da Roithamer sein eigenes
Architekturwissen verschleiert, vgl. Kap. I12.3.1.

85

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rungsprozefll der fiinfziger bis achtziger Jahre, der Zerstérung traditioneller
Wohnkultur, dem Parallelphinomen zu >Kraftwerk< und >Beton«.«! 8 Roitha-
mers Kegel sei »der letzte Auslaufer der >linken< Studien Maxens und des
jungen Saurau und realisiert, was Max und Saurau am Beispiel von Rosa
Luxemburg und anderen studieren: die revolutiondre Kompromif3losigkeit
gegeniiber dem >Opportunismus«.« Den Nachweis einer solchen dezidiert
politischen Haltung Roithamers, welche tiber die Zerstérung der eignen
konservativ-biirgerlichen Familie hinausgeht, bleibt Pfabigan schuldig.'!’
Eine Textlektiire, die das Verhiltnis der Figuren zu Gebéduden aus verschie-
denen Blickwinkeln — Abbildungsverhdltnisse, Symbolsprache oder Mate-
rial-Ethik — betrachtet, entkriftet nun beide Positionen. Roithamer ist kein
prototypischer Vertreter der modernen Architektur und auch kein politisch
motivierter Kdmpfer gegen »Modernisierungsprozesse«. In seiner Ambi-
valenz druckt Roithamer keine >klassisch-moderne< Position aus, sondern
wird mithilfe einer kontextualisierenden Lektire einerseits als Erbe einer
langen architekturtheoretischen Tradition physiognomischer Entsprechung
von Mensch und gebautem Raum, andererseits als Schwellenfigur zwischen
Moderne und ungewisser Nach-Moderne erkennbar, die zwei Jahre nach dem
Erscheinen des Romans von Charles Jencks terminologisch als Postmoderne
konzeptualisiert wird.'*’

Eine Analyse von Korrektur, die nach architekturgeschichtlichen Diskursen
fragt, erweitert die bisherige Untersuchung von architektonischer »Ent-
sprechung« um einen zentralen historischen Aspekt: jenen der Architektur-
physiognomik. Dass sich Roithamer fiir seinen Entsprechungsbegriff einer
eigenwilligen Form der architekturphysiognomischen Beobachtung und
Konstruktion bedient, machen intra- und intertextueller Hinweise sichtbar.
Dabei ist Physiognomik nicht in einem engen Sinne der Gesichtslesekunde
zu verstehen. Daniela Bohde, die sich mit den hier relevanten kunst- und
architekturgeschichtlichen physiognomischen Theorien grundsitzlich aus-
einandergesetzt hat, versteht die physiognomische Denkfigur in einem er-
weiterten Sinn. Nach Bohde umfasst sie alle Ansitze,

118 Pfabigan, Thomas Bernhard, S. 182.

119 Pfabigan baut hier auf die Argumentation Jurgensens auf, der jedoch weniger im Kegel als
in der Korrektur der Korrektur die dezidiert politische Aussage einer »standig[en] Revo-
lution« verortet, vgl. Jurgensen, Der Kegel im Wald, oder die Geometrie der Verneinung,
S. 28.

120 Zum Begriff der Postmoderne, der hier kritisch-analytisch verwendet werden soll, vgl.
Kap.I1.

86

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die von einer unhinterfragbaren Entsprechung zwischen dufieren Formen und
mnerem Charakter ausgehen und es deshalb fiir méglich halten, aus der sichtbaren
Gestalt unmittelbar auf das Wesen von Kunstwerk, Kiinstler, Epoche oder Region
zu schlieffen, unabhéngig davon, ob der Begriff >Physiognomik< vom Autor selbst
gewihlt wurde.'?!

Bohde selbst macht darauf aufmerksam, dass der Physiognomik-Begriff
mit dieser weiten Definition in Gefahr gerit, allzu vieldeutig zu werden,
sodass auch disziplindr fest definierte und etablierte Wissensgebiete wie
Ikonologie oder Ikonographie unter ihn zu fallen drohen.'? Eingrenzen lasse
sich der Untersuchungsgegenstand Physiognomik deshalb nicht aufgrund
einer analytischen Definition allein, sondern nur mithilfe einer »genaue(n]
historische[n] Verortung der einzelnen Texte, [...] einer Analyse der rezi-
pierten Quellen und der Argumentationsmuster«.'** Genau so - strukturell,
kontextuell und quellenspezifisch - ist auch der physiognomische Diskurs
in Korrektur einzugrenzen und zu analysieren.

In KaprTEL IT 2.1 wird Roithamers Sprechen und Tun auf seine physiogno-
mische Bedeutung untersucht, wodurch Roithamer als eigentlicher Physio-
gnom beschreibbar wird. Er bewegt sich nicht nur in einer Tradition, die
von Johann Caspar Lavater bis in die Entstehungszeit von Korrektur reicht.
Er bedient sich auch einzelner Theorien von zuweilen widerspriichlichen
physiognomischen Denkrichtungen.

Um Physiognomik als wissens- und kulturgeschichtlichen Diskurs heraus-
zuarbeiten, wird in KAPITEL IT 2.2 auf das Wissen des Autors als Scharnier
zwischen Werk und auflerliterarischer Welt referiert. Ein lingerer werkzen-
trierter Exkurs erweist, dass Thomas Bernhard schon frith mit architek-
turphysiognomischen Theorien in Kontakt gekommen ist und mit diesen
Wissenssubstraten bis zu seinem Tod auf Tuchfiithlung blieb - eine >Tuch-
fuhlungs, die zuweilen betrachtliche Reibungsenergie erzeugte. Wihrend in
Bernhards ersten Romanen und Erzdhlungen Figuren an ithren Bemithun-
gen, unter den Oberfldchen von Physiognomien Essenzielles zu erkennen,
tragisch scheitern, geschieht die Auseinandersetzung mit Physiognomik im
Spatwerk nurmehr als Parodie.

121 Bohde, Danicla: Kunstgeschichte als physiognomische Wissenschaft: Kritik einer Denk-
figur der 1920er bis 1940er Jahre. Berlin 2012. S. 20.

122 Vgl. ebd., S. 21. Obschon Ikonologie und Ikonographie nicht zur Physiognomik zu zéhlen
seien, weist Bohde auf die historische Nihe der beiden Felder hin, vgl. ebd., S. 193-202.

12 Fbd., 8. 21.

87

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Korrektur, so zeigt das KaprTeL II 2.3, weicht als »dritter physiognomischer
Weg« im Schreiben Bernhards von der ihr vorhergehenden und folgenden
Werkphase ab. Ein »dritter Wege ist aber auch Roithamers architektonisches
Programm angesichts der darin verhandelten und rekombinierten histori-
schen Theoriesubstrate. Um dies nachvollziehbar zu machen, wird zuerst
Roithamers architekturgeschichtliches und -theoretisches Wissen vor dem
Hintergrund von Adolf Max Vogts Revolutions-Architektur geklart und dessen
Relevanz mit Blick auf die beiden »physiognomischen Vordenker< Ernst
Bloch und Hans Sedlmayr aufgezeigt. Das close reading des ersten Kapitels
bestitigt und konkretisiert sich damit in der intertextuellen Lesart des Kegels
als physiognomische Architektur.

2.1 Kunst- und Architekturphysiognomik

2.1.1 Roithamer als Physiognom

Vor allem hatte ich sofort die Vergleichsméglichkeit, indem ich den Héller anschau-
te und sein Haus anschaute und den Héller studierte und sein Haus studierte und
das Charakteristische des Holler war auch das Charakteristische des Hollerhauses,
wie das Innere des Holler das Innere des Hollerhauses, dadurch dass ich das
Hollerhaus studierte, hatte ich plotzlich Emnblick in den Héller, umgekehrt, indem
ich den Holler studierte, Einblick in das Hollerhaus, das eine war gleichzeitig die
Erklarung auch des anderen. (Ko 250)

Roithamers Bauvorhaben ging das Studium des Freundes und von dessen
Haus voraus, die in einem direkten und offenbar »plétzlich« evident wer-
denden Abbildungsverhiltnis zueinander stehen. Roithamers Studium des
Hollerhauses will offensichtlich nicht das bewusste bautechnische Vorgehen
Hollers nachvollziehen. Er konstatiert einen physiognomischen Zusammen-
hang, der vom Bauherren nicht geplant wurde, zumal dieser Zusammenhang
auch auf negative Seiten seines Charakters hinweist: »Ich hitte sagen konnen,
die Charakterstirke (oder -schwiche) des Hollers komme in (und an) seinem
Haus sehr deutlich zum Ausdruck.« (Ko 250) Der »plétzliche Einblick« in
die architekturphysiognomische Entsprechung, die Holler unbekannt bleibt,
erhebt Roithamer zur Grundlage seines eigenen Vorgehens beim Kegelbau.
Im Gegensatz zum Bau des Hollerhauses zielt sie auf eine bewusst hergestellte
Entsprechung. Die Begrifflichkeiten, die das »Innere« und »Charakteristi-
sche« von Haus und Mensch verbinden, bleiben sich dabei gleich:

88

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Innere des Kegels wie das Wesensinnere meiner Schwester, das Auflere des
Kegels wie ihr dufleres Wesen und zusammen ihr ganzes Wesen als Charakter des
Kegels, aber Inneres und Aufieres des Kegels sind genausowenig voneinander trenn-
bar, wie Inneres und Aufieres meiner Schwester, aber die unausgesetzte Beobachtung
der Schwester und unausgesetzte Beobachtung der Konstruktion des Kegels haben zu dem
Ergebnis gefiihrt, das jetzt in der Mitte des Kobernauflerwaldes steht. (Ko 190)

Drei Pramissen der Physiognomik sind an den Aussagen Roithamers nach-
vollziehbar: erstens die Einheit von innerem und duflerem Wesen des Men-
schen, zweitens die Moglichkeit, diese Einheit durch genaue Beobachtung zu
verstehen und drittens schliefflich aufgrund dieser Beobachtung die Einheit
von menschlichem Innen und Aufien auch auf ein unbelebtes Objekt, insbe-
sondere auf eine Architektur, zu tibertragen. Diese Operation tragt gemifd
Roithamer dem »ganze[n] Wesen« der Schwester Rechnung: »[D]er Kegel ist
nicht, was sie zu dem jetzigen Zeitpunkt ist, er ist alles mit thr Zusammen-
hingende. Ihren Augen und Ohren entsprechend, Gehor, Gefiihl, Verstand,
Wachsamkeit, Aufmerksamkeit. Entsprechend.« (Ko 292) Damit wiederholt
Roithamer am Detail, dass er unverianderliche dufiere Merkmale wie »Augen
und Ohrenc« als Objekte derselben Kategorie wie innere Merkmale (»Gefiihl«
und »Verstand«) untersucht. Offensichtlich gibt thm nicht das emphatische
Gesprach mit Hoéller oder der Schwester Auskunft tiber ihr »Charakteris-
tisches«, sondern die distanzierte Registrierung auflerer Vorgiange. Héller
wird »angeschaut, die Schwester wird >beobachtet«. >Angeschaut« wird auch
die anfanglich abstrakte Idee des Kegels, und zwar nicht in analytischer
oder gar dekonstruierender Weise, wie sie der Behauptung von Roithamers
»ungewohnlich scharfem Verstande« (Ko 25) angemessen wire, sondern
in einer alles gleichzeitig tiberblickenden Schau: »Tatsachlich immer die
Gleichzeitigkeit der Anschauung der Idee, dafl ich alles gleichzeitig anschaue
und in dieser Gleichzeitigkeit der Anschauung in der Weise schule, dafi ich
alles immer deutlicher sehe, nichts weniger scharf [...].« (Ko 291) Scharfes
und >gleichzeitiges< Sehen stehen also nach Roithamers Selbstdarstellung
keinesfalls in einem Widerspruch zueinander.

Die Rede von einer lange geschulten, »gleichzeitigen< und scharfen Anschau-
ung gehort zur klassischen (Selbst-)Charakterisierung des Physiognomen
nach dem Vorbild Johann Caspar Lavaters, dem Physiognomen schlecht-
hin.'?* Lavater betont zuweilen die Wichtigkeit des Details und des analyti-

124 Zur Verortung von Roithamers physiognomischem Denken gegeniiber wichtigen phy-
siognomischen Theorien vgl. Kap. IT 2.1.2. Dass sich Roithamers Selbstdarstellung als

89

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schen Sehens, legt aber grundsitzlich grofien Wert auf die Ganzheitlichkeit
der Betrachtung:

Der Physiognomist urtheilt nicht blos aus einzelnen, oft auch nicht einmal aus meh-
reren Handlungen — Er beurtheilt auch als Physiognomist — nicht die Handlungen,
er beobachtet die Anlagen, den Character, die Grundkraefte, die Hauptstaerke,
denen sehr oft einzelne Zufaelligkeiten durchaus zu widersprechen scheinen.'*

Lavater betont sowohl die »gute Bildung«!?® bzw. das lange Studium, das die
Fahigkeiten des Physiognomen erweitern soll, als auch die plétzliche, genia-
lische Anwandlung, die den so vorbereiteten zur sofortigen Erkenntnis der
physiognomischen Entsprechung fithrt: »Ich sehe den Menschen, seh ihn in
seinen Bewegungen und Gebaerden! Hoer thn reden — welche Bestimmtheit
fuer mich bekommen ploetzlich alle die Praedikate«.!” Roithamers >plotzli-
ches< Erkennen der Entsprechung zwischen Héller und seinem Haus folgt
dem Muster dieser genialischen physiognomischen Eingebung, die fihig ist
»alles mit ihr Zusammenhéngende« zu erfassen.

Der aus der genauen und zugleich tiberblickenden Anschauung bzw. Beob-
achtung abgeleitete »Charakter« steht im Zentrum von Roithamers Interesse
an seiner Schwester: »Und die Ursache ist nicht dieser Mensch, fiir den ich
baue, die Ursache ist der Charakter« (Ko 190). Mit der Unterscheidung von
Charakter und Mensch als unterschiedlichen Bauursachen macht Roithamer
klar, dass er nicht fiir die bewussten Bediirfnisse eines Menschen baut — im
Gegensatz etwa zu Wittgenstein, der den Bau fiir seine Schwester auf deren
alltiglichen Bediirfnisse abgestimmt hat.!*® Er legt den Fokus génzlich auf
die nichtverstellbare menschliche >Essenz< hinter der willkiirlich wandelbaren
Oberfliache. Der »Charakter« entzieht sich der direkten Manipulation ihres
Tragers. Wie der landlaufige Wortgebrauch zeigt, kann er zwar langfristig

Physiognom an der Darstellung Lavaters orientiert, prajudiziert allerdings noch keine
wextergehende Ubereinstimmung. So ist Roithamers Behauptung, dass Héllers Haus und
sein Erbauer sich gegenseitig erklaren, mit Lavaters stets unilateral verlaufender Erklarung
der Abbildung durch das Abgebildete schwer vereinbar.
Lavater, Johann Caspar: Physiognomische Fragmente, zur Beférderung der Menschen-
kenntniff und Menschenliebe. Bd. 1. Leipzig/Winterthur 1775. S. 137f. Die Typographie
wurde durch E.Z. jeweils normalisiert.

126 Ebd., S. 173.

127 Fbd., S. 158.

128 Vgl. Leitner, Die Architektur von Ludwig Wittgenstein, S. 32.

90

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»gebildet« werden, sein plotzliches Zutage-Treten aber kann zugleich verraten
oder gar >tiberfiithrenc.

»Charakter« ist denn auch eines der zentralen Paradigmen in Johann Caspar
Lavaters Physiognomik und spielt eine wichtige Rolle in »allen spateren
physiognomischen Theorien sowie [in] der die Physiognomik beerbenden
Charakterologie«.'?” Speziell in der Architekturphysiognomik um 1800, etwa
schon im Titel der anonymen Untersuchungen iiber den Charakier von Gebdiuden,"*
ist »Charakter« noch vor »Physiognomie« das anleitende Stichwort. Urspriing-
lich bezeichnete der Begriff einen Prigestempel oder ein Brandmal und
erhielt dadurch die Bedeutung der Buchstabenform bzw. des Schriftbildes.'!
Erst die Kunstliteratur des 17. Jahrhunderts tbertrug »Charakter« auf die
handwerkliche Manier eines Kunstwerkes, um ihn schliefilich auf die per-
sénliche Eigenart des Kiinstlers anzuwenden.'®? Die begriffsgeschichtliche
Entwicklung hat also gewissermaflen selbst eine physiognomische Bewegung
nachvollzogen, vom dufleren Erkennungsmerkmal zum eigentlichen Wesen
einer Person oder eines Kunstwerkes.

In diesem Sinne wird Roithamer dem Ausdruck, mit dem er gleichsam Be-
lebtes wie Unbelebtes beschreibt, auch in den verschiedenen Stadien seiner
Etymologie gerecht: Charakter meint hier zwar etwas Innerliches, kann
aber lediglich durch das Aufere nachvollzogen werden. Das Studium des
Charakters der Schwester lisst sich darum nur mithilfe der Beobachtung
ihres Aufleren bewerkstelligen: »Fortwihrend das Studium ihres Innern,
soweit das moglich ist durch stindige, fortwahrende Beobachtung und durch
standiges und fortwihrendes Studieren ihres Aufiern, denn das Innere ist wie
das Auflere, es kommt auf die Urteilsfihigkeit des Beobachters an.« (Ko 189)
In KaprreL IT. 1.3.1 wurde festgestellt, dass Roithamer die Subjektivitit seiner
Wahrnehmung reflektiert und diese mit einer wissenschaftlichen Methode
zu vereinen sucht, die ihm objektive Aussagen trotz bzw. kraft seiner persén-
lichen Sicht erlaubt. Die Lavater’sche Physiognomik, die ein genialisches,

129 Bohde, Kunstgeschichte als physiognomische Wissenschaft, S. 47.

B0 0A.: Untersuchungen tiber den Charakter der Gebdude; tiber die Verbindung der Bau-
kunst mit den schénen Kiinsten, und iiber die Wirkungen, welche durch diese hervorge-
bracht werden sollten (Leipzig 1788). Hg. v. Hanno-Walter Kruft. N6rdlingen 1986.

131 Vgl. Bremer, Thomas: <Charakter/charakteristisch>. In: Karlheinz Barck w.a. (Hg.): As-
thetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Banden. Bd. 1. Stuttgart/
‘Weimar 2000. S. 772-794; hier: S. 776.

132 Vgl. Bohde, Kunstgeschichte als physiognomische Wissenschaft, S. 48f.

91

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

subjektives Moment mit vermessender Akribie kombiniert, bietet thm hierzu
das methodologisch »angemessenes, wenn auch anachronistische Werkzeug.
Angesichts der Eindeutigkeit und Vielzahl der hier nur auszugsweise wieder-
gegebenen physiognomischen Beschreibungen mag es erstaunen, dass die
bisherige Forschung keinerlei Parallelen zwischen Roithamers >wissenschaftli-
chem« Vorgehen und physiognomischen Lehren gezogen hat.'®® Sein >Berech-
nungswahn« wird als Kritik Bernhards an den »aufgeklérten< mathematischen
Wissenschaften seiner Zeit interpretiert, die hier, so etwa Kohlenbach, im
Zwischenmenschlichen ihr inhumanes Gesicht zeigen wiirden.'** Stimmt
die These, dass Roithamers Methode im Grunde physiognomisch ist, dann
ist sie freilich eine genuin vermessende und zwischenmenschliche Heuristik.
Die vorgebliche naturwissenschaftliche Haltung der Hauptfigur, die sich
immerhin auf thre Tatigkeit als Naturwissenschaftler berufen kann, scheint
nur prima vista den Methoden der >Scheinwissenschaft< Physiognomik zu
widersprechen. Roithamers physiognomisches Gespiir und seine kiihle Rati-
onalitit schlieflen sich im Lichte der Physiognomik gegenseitig gerade nicht
aus, weil die Uberwindung der Ratio-Gefiihl-Dichotomie in der Geschichte
der Physiognomik bestéindig behauptet und wieder verworfen wurde.'®> So
erweist sich das physiognomische Feld immer schon als Verhandlungsort,
in dem Emotion und Vernunft in einem fruchtbaren Spannungsverhaltnis
zueinander stehen.

2.1.2 Roithamers Position im physiognomischen Diskurs

Eine klare Trennung von Natur- und Scheinwissenschaft im >wissenschaft-
lichen« Vorgehen Roithamers ist demzufolge nicht zu rechtfertigen. Wird

133 Bernhards Werk wird nur von Wolfgang Tietze mit physiognomischen Denkmustern in
Verbindung gebracht. Tietze analysiert jedoch nicht das Argumentationsmuster einzelner
Figuren, sondern behauptet ein allgemeines physiognomisches Vorgehen des Schriftstellers,
das weder historisch noch strukturell genauer begriindet wird. Vgl. Tietze, Wolfgang:
Thomas Bernhards Tropus fiir Gesichts- und Geschichtskorrekturen: die »Lichtung«. In:
Rudiger Campe/Manfred Schneider (Hg.): Geschichten der Physiognomik: Text, Bild,
Wissen. Freiburg 1.Br. 1996. S. 553-594.

134 Vgl. Kohlenbach, Das Ende der Vollkommenheit, S. 106f.

135 Vgl. Schmélders, Claudia: Das Vorurteil im Leibe. Eine Einfiihrung in die Physiognomik.
Berlin 1995. S. 34. Zur Konstellation von Wissenschaftlichkeit und Emotion schon bei
Lavater vgl. Gray, Richard T.: Aufklirung und Anti-Aufklidrung: Wissenschaftlichkeit und
Zeichenbegriff in Lavaters »Physiognomike«. In: Karl Pestalozzi/Horst Weigelt (Hg.): Das
Antlitz Gottes im Antlitz des Menschen: Zugénge zu Johann Kaspar Lavater. Gottingen
1994. S. 166-178.

92

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Physiognomik génzlich der Esoterik zugerechnet, blendet dies ihre Geschich-
te als kontroverse, aber mitunter durchaus ernstgenommene Wissenschaft
aus. Erst ab den 1950er Jahren biifit das physiognomische Denken so ein-
deutig wie drastisch an Einfluss und Ansehen ein, was angesichts seiner
verheerenden Auswiichse in der nationalsozialistischen Rassenkunde nicht
verwundert. Falls die Physiognomik als Theorieangebot trotzdem relevant
blieb, so nur untergriindig, d.h. unter anderem Namen. Daniela Bohdes
vage Vermutung, die postmoderne Architektur scheine eine »spéte Erbin«
der Architekturphysiognomik zu sein,'*® kann und muss gerade im Zusam-
menhang von Korrektur — und, wie wir spéter sehen, auch von Hermann
Burgers Schulten — sorgfiltig iberprift werden.

Seit dem Ende der 1990er Jahre'®’ findet wieder eine wissenschaftliche Aus-
einandersetzung statt, die Physiognomik zwar nicht rehabilitieren will, aber
doch ihre historische Komplexitit hervorstreicht und das einfache Narrativ
»from Lavater to Auschwitz«'*® in Frage stellt.'® Die Geschichte der Phy-
siognomik ist vielschichtiger, als hier darstellbar, und soll im Folgenden
nur skizzenhaft klaren, welchen physiognomischen Traditionen Roithamers
wissenschaftliche Bau-Physiognomik nahesteht.

136 Bohde, Kunstgeschichte als physiognomische Wissenschatt, S. 4.

137 Wie sehr Wissenschaftler noch in den 1980er Jahren einen weiten Bogen um den Begriff
der Physiognomik machten, zeigt etwa Peter von Matts assoziativ verfahrende Literatur-
geschichte des menschlichen Gesichts, die selbst im Falle von Gesichtsdarstellungen bei Lavater
und Goethe kaum von Physiognomik in einem wissenschaftsgeschichtlichen Sinne spricht.
Matt, Peter von: ...fertig ist das Angesicht. Zur Literaturgeschichte des menschlichen
Gesichts. Miinchen/Wien 1983. Man kann jedoch, wie Claudia Schmoélders dies tut, von
Matt zugutehalten, dass er zu einer generellen Aufwertung des Themas beigetragen hat,
vgl. Schmélders, Claudia: Einleitung. In: Dies. (Hg.): Der exzentrische Blick. Gesprich
tiber Physiognomik. Berlin 1996. S. 7-18; hier: S. 7.

138 Gray, Richard T.: About Face. German Physiognomic Thought from Lavater to Auschwitz.
Detroit (Mich.) 2004.

139 Vgl. Arburg, Hans-Georg von: Rezension: Richard T. Gray, About Face. German Physio-
gnomic Thought from Lavater to Auschwitz (2004). In: Germanistik. Internationales
Referatenorgan mit bibliographischen Hinweisen 46/1-2 (2005). S. 143. Ahnlich kritisiert
auch Bohde Grays Ansatz, vgl. Bohde, Kunstgeschichte als physiognomische Wissenschaft,
S. 19. Einer faschistischen Physiognomik stellt z.B. Schwartz die Untersuchung linker
physiognomischer Projekte z.B. bei Walter Benjamin entgegen, vgl. Schwartz, Frederic
J.: Blind Spots. Critical Theory and the History of Art in Twentieth-Century Germany.
New Haven (Conn.) 2005.

93

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dafiir muss man zum Beginn der Physiognomik als aufgeklart-wissenschaftli-
ches Projekt zuriickgehen, der in den 1770er Jahren anzusetzen ist.'*” Johann
Caspar Lavaters Physiognomische Fragmente (1774-1778) haben in ihrer Zeit
eine neue, so noch nie dagewesene Hausse der Physiognomik in Europa
ausgeldst.'*! Von der Antike bis zum 18. Jahrhundert galt das physiognomi-
sche Interesse gleichermafien verdanderlichen wie unveridnderlichen dufleren
Erscheinungen, d.h. der angeborenen Koérperform ebenso wie der Mimik,
Gestik oder Kérperhaltung. Ab dem zweiten Band engte Lavater jedoch
sein Interesse auf unverinderliche Merkmale ein.'*? Das Gesicht ist Lava-
ter nicht linger der >uneigentliche Ausdruck eines Innern<, sondern bietet
gerade im Gegensatz zur menschlichen Sprache einen unwillkirlichen und
unverstellten Zugang zur Wahrheit, die er theologisch rechtfertigt. Diesem
vorkantianischen, da metaphysischen Erkenntnisbegriff widersprechen
nicht nur Goethe und Kant,'*® sondern am vehementesten der Physiker
und Aphoristiker Georg Christoph Lichtenberg.'** Lichtenberg will die
Oberflichenerscheinung aufgrund ithrer Wandel- und Manipulierbarkeit
fiir sich« anstatt fiir ein verborgenes Inneres sprechen lassen. Die Differenz
zwischen Lavater und Lichtenberg als Auseinandersetzung von >Physio-
gnomik und Pathognomik<** weist auf die Richtungen voraus, in die die

140 Erste Schritte in Richtung einer Verwissenschaftlichung sind hingegen schon in der Antike
zu beobachten, vgl. Schmélders, Das Vorurteil im Leibe, S. 21f.
141 Bohde fiithrt Lavaters Erfolg gerade auf die Verschmelzung von Ethik, Wissenschaft und
Asthetik zuriick, vel. Bohde, Kunstgeschichte als physiognomische Wissenschaft, S. 23.
Vgl. auch Riiegsegger, Rebekka: Aspekte einer Theorie des Zeichens in der Sprachtheorie,
Kunsttheorie und Physiognomik des 18. Jahrhunderts. Wiirzburg 2013. S. 210f.
Dies fihrt u.a. zum Bruch mit Goethe, vgl. Schlégl, Uwe: Goethe, Lavater und die
»Physiognomischen Fragmente«. In: Konrad Scheurmann (Hg.): »... endlich in dieser
Hauptstadt der Welt angelangt!« Goethe in Rom. Publikation zur Er6ffnung der Casa di
Goethe in Rom. Mainz 1997. S. 20-24.
Zur Physiognomik in Kants Vorlesungen zur Anthropologie vgl. Arburg, Hans-Georg
von: Seelengehiuse. Das Raumproblem im physiognomischen Diskurs vom ausgehenden
18. bis ins frithe 20. Jahrhundert. In: Paul Michel (Hg.): Symbolik von Ort und Raum.
Bern 1997. S. 33-69; hier: S. 35.
Vgl. Lichtenberg, Georg Christoph: Uber Physiognomik wider die Physiognomen: zu
Beforderung der Menschenliebe und Menschenkenntnif. Géttingen 1778. S. 87f. Vgl. z.B.
Arburg, Seelengehiuse, S. 57.
Pathognomik ist im Sinne Lichtenbergs nicht als Gegensatz, sondern als »Verfahrensva-
riante« der Physiognomik zu verstehen. Arburg, Hans-Georg von: Kunst-Wissenschaft
um 1800. Studien zu Georg Christoph Lichtenbergs Hogarth-Kommentaren. Géttingen
1998. S. 102. Die Differenz Pathognomik vs. Physiognomik hat sich jedoch als terminus
technicus eingebiirgert, vgl. z.B. Neumann, Gerhard: Vorwort. In: Ders./Ulrich Ott (Hg.):

142

143

144

145

94

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Physiognomik — als Oberbegriff von Pathognomik und Physiognomik im
engeren Sinn - seit dem 19. Jahrhundert einschlagt: Bis 1950 umfasst sie eine
ganze Bandbreite einerseits auf >Unverdnderliches< ausgerichteter Verfahren
wie die Phrenologie und Rassenkunde, andererseits auf verdnderliche kul-
turelle Phanomene ausgerichtete Ansitze. Hans-Georg von Arburg versteht
die unterschiedlichen Verfahren als Reaktion auf ein semiotisches Raum-
problem, das jegliche Physiognomik in sich trdgt: Das Sprechen iiber ein
Auflen-Innen-Dispositiv (klassisch als Charakter/Physiognomie formuliert)
evoziert verschiedene Tropen des uneigentlichen Sprechens. Unterschieden
werden kann demzufolge zwischen metonymischer, metaphorischer und
symbolischer Physiognomik.'*® Wihrend von Arburg - unter methodischen
Vorbehalten - diese Tropen in eine »idealtypische< historische Abfolge stellt,
wird hier versucht, sie als allgemeine, wenn auch ebenfalls idealtypische
Klassifikation des physiognomischen Denkens fruchtbar zu machen. Da diese
Klassifikation dem metaphorologischen Verstindnis von Roithamers Archi-
tektur und zur Abgrenzung von Hermann Burgers Architekturdarstellungen
dient,'” soll hier genauer auf das suneigentliche Sprechen« physiognomischer
Darstellungen eingegangen werden.

Als physiognomische Metonymie versteht von Arburg den Vergleich auf-
grund von bedeutungskonstituierenden Gemeinsamkeiten: So schliefit die
Phrenologie von der Schidelform auf den Charakter, weil das Gehirn als
Sitz des Charakters eine physiologische Auswirkung auf den Kopf habe.
Indirekt und d.h. uneigentlich ist das Verhaltnis trotzdem, weil es nicht
iiber die Vermessung des Hirns, sondern des Schidels hergestellt wird.!*8
Die physiognomische Metapher dagegen erschafft einen génzlich neuen
Bedeutungszusammenhang durch den Vergleich zweier unterschiedlicher
Bedeutungsinhalte: Lichtenberg bezweifelt den direkten Schluss vom Aufie-
ren aufs Innere und versucht deshalb die manipulierte Oberflache als vom

Rudolf Kassner. Physiognomik als Wissensform. Freiburg i.Br. 1999. S. 7-20; hier: S. 17.
Oder: Stadler, Ulrich: Novalis und Lavater. Hardenbergs »h6here Physiognomie« im
Heinrich von Ofterdingen. In: Wolfram Groddeck/Ulrich Stadler (Hg.): Physiognomie
und Pathognomie. Zur literarischen Darstellung von Individualitit. Festschrift fur Karl
Pestalozzi zum 65. Geburtstag. Berlin/New York 1994. S. 186-201; hier: S. 197.

146 Vgl. Arburg, Seelengehéuse, S. 36-46.

7 Vgl Kap. 111 1.2.1.

148 Vgl. Arburg, Seelenghiuse, S. 53. Inwiefern auch Lavaters Denken diesem physiogno-
mischen Paradigma zuzurechnen ist, ldsst von Arburg offen. Immerhin nehmen Lavaters
Vermessungstechniken phrenologische Uberlegungen vorweg, vel. ebd., S. 50.

95

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Subjekt geformte Metapher ihres Inneren zu verstehen. So erfahren wir
immer nur, was bereits als >Bild des Innern< erfahrbar gemacht wurde. Ein
physiognomisches Symbol schliefilich hat seinen Bedeutungsschwerpunkt in
der dufleren Reprisentation des Inneren. Nicht der Vergleichszusammenhang
steht im Vordergrund, sondern die neue Bedeutung des Symbols. Damit
wird der Innen-Auflen-Gegensatz aufgeweicht: Im Symbol ist immer schon
reprasentiert, worauf verwiesen wird. Von Arburg sicht diesen Gedanken
etwa in der soziologischen Physiognomik Siegfried Kracauers verwirklicht.'*
Roithamers Physiognomik bedient sich, wie die meisten physiognomischen
Dispositive, verschiedener Formen des uneigentlichen Sprechens. Sein Aus-
spruch »das Innere ist wie das Auflere« (Ko 189), der sich direkt auf die
Schwester bezieht, und seine Gewissheit, aus der Gesamtheit aller Aufier-
lichkeiten ein unumstéfiliches Urteil tiber einen Charakter zu fillen, lassen
einen metonymischen Zusammenhang vermuten. Warum die Oberflidche
wie das Innere sei, erfahren wir nicht, es bleibt letztlich unklar, wie Roitha-
mers physiognomisches Sprechen zu verstehen ist. Dass sein Sprechen iiber
die Schwester aber nicht metaphorischer und damit im Sinne Lichtenbergs
pathognomischer Natur ist, ldsst sich aus Roithamers Fokus auf ein konstan-
tes, unwillkiirliches Schwesternbild, »ihr ganzes Wesen« (Ko 190), folgern.
Ihre Physiognomie bildet kein arbitrares Zeichensystem, das ihrem Willen
unterliegt, sondern eine metonymische Semiotik, die in Roithamers »wie das
Aufere«® zum Ausdruck kommt. Freilich mag sich hinter diesem >Wie« so-
gar ein eigentliches Sprechen verbergen. Auch ein positivistisch-mechanisches
Wirkungsgesetz, das das Aufiere als Index des Inneren liest, wie es die Ras-
senphysiognomik suggeriert hat,'”! kénnte Roithamers physiognomische
Bestimmung begriinden.

Ein Hauptproblem, das Lavater in seinen Physiognomischen Fragmenten be-
schiftigt und das letztlich dazu beitrug, dass sich Physiognomen fiir die

49 Vgl. ebd., S. 64. Freilich weist von Arburg darauf hin, dass das symbolisch-physiogno-
mische Leseverfahren bereits im 18. Jahrhundert wurzelt und dort erstmals von Goethe
skizziert wird, ebd., S. 58, Fn 75. Zu Goethes symbolischem Standpunkt vgl. Blankenburg,
Martin: <Physiognomik/Physiognomie>. In: Joachim Ritter/Karlfried Griinder/Gottfried
Gabriel (Hg.): Historisches Worterbuch der Philsophie. Bd. 7. Basel 1989. Sp. 955-963.

150 Hervorhebung E.Z.

151 Vgl. 2.B. den nationalsozialistischen Rassephysiognomen Clauss, fiir den Gestalt, Rasse
und Sinn in direktem biologischen Zusammenhang stehen: »Rasse ist Gestalt, und jede
rassische Gestalt hat ihren eigenen, in sich selber grindenden Sinn.« Clauss, Ludwig
Ferdinand: Rasse und Charakter. Das lebendige Anlitz. Frankfurt a.M. 1936. S. 84.

96

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sunverinderlichen« metonymischen Aspekte des Aufierlichen interessierten
oder aber verdnderliche Aspekte nurmehr als Metaphern verstanden, ist
die Verstellung. Gerade dieses Problem aber scheint Roithamer nicht zu
haben. Mit der bewussten Manipulation von Aufierlichkeiten Hollers oder
der Schwester beschiftigt er sich nicht, sei es, weil sein physiognomischer
Blick diese >durchschaut< oder — was angesichts ihrer positiven Zeichnung
wahrscheinlicher ist — weil die beiden sich seiner Meinung nach gar nicht
verstellen kénnen bzw. wollen. Der entsprechende physiognomische Zirkel-
schluss Roithamers wiirde von einem unverstellten Auflerlichen ausgehen
und dieses im aufrichtigen Charakter seiner Beobachtungsobjekte bestitigt
sehen.

Die Resultate des Charakterstudiums, das angeblich zum Kegelbau fiihrt,
bleibt fir den Leser letztlich aber uneinsehbar (vgl. KaprreL II 3.3). Die
Studie »Uber Altensamc ist gerade keine Grundlage des Kegelbaus, sie ent-
steht erst nach dessen Vollendung. Roithamer scheint die physiognomischen
Beobachtungen seiner Schwester und seines Freundes Hoéllers nach eigenem
Dafiirhalten nicht gesondert dokumentieren zu miissen. Sie sollen sich nur
durch die fiir ihn augenfillige Entsprechung der Gebdude, dem Héllerhaus
und dem Kegel, als richtig erweisen.

Fufit die physiognomische Beobachtung der Schwester auf einem meto-
nymischen oder gar positivistisch-mechanischen Paradigma, so unterliegt
der Kegelbau einem anderen physiognomischen Schema. Fiir die bauliche
Entsprechung des schwesterlichen Charakters kann kein simples >Wie< einge-
setzt werden — ansonsten miisste der Baukorper dem Kérper der Schwester
dhnlich sein. Der Kegel hat auch keine metaphorische Funktion. Nicht erst
durch den Vergleich mit der Schwester erhdlt er seine Bedeutung als deren
Entsprechung, diese ist thm von Anfang an eingeschrieben. Der Kegel ist also
vielmehr ein physiognomisches Symbol, das den Charakter der Schwester
und Roithamers Beziehung zu ihr reprasentieren soll. Damit erweist sich die
oft unreflektierte Beschreibung des Kegels als Symbol auch auf der Ebene
einer wissenschaftstheoretisch-kontextualisierenden Lektiire als zutreffend.
Sie lasst sich sogar prazisieren: Der Kegel ist ein physiognomisches Symbol,
dessen Symbolhaftigkeit sich einer wissenschaftlich abgestiitzten Kulturtech-
nik verdankt.

So wie sich Roithamers genialisch-wissenschaftliche Beobachtungstechnik,
die er auf Holler und die Schwester anwendet, in einer historischen Tradi-
tion verordnen ldsst, greift sein symbolisch-physiognomisches Bauen inner-
halb der Geschichte der Architekturphysiognomik auf erstaunlich genau

97

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

benennbare >Vorlaufer« zurtick. Architekten haben sich schon frith am physio-
gnomischen Diskurs beteiligt, da in der Architektur eine wiederkennbare
Typisierung (nach Bauaufgaben und Bautypen) von Anfang an gewiinscht
ist. Beeinflusst durch die Aufwertung der Sinne im Zuge des Sensualismus
verdnderte sich in der ersten Hélfte des 18. Jahrhunderts in Frankreich die
Vorstellung von gebauten Raumgefiigen.'* Die Wirkung auf das menschli-
che Gemiit, aber auch der Charakter des Baumeisters und Bauherren wur-
den in architekturtheoretischen Uberlegungen relevant.!*® Wie wir gesehen
haben, grundiert auch Roithamers Denken eine sensualistische Pramisse:
Der subjektiven Konstruiertheit von Raum >entspricht« umgekehrt eine auf
die Wahrnehmung zugeschnittene Konstruktion des Architekturraums.'>* In
der franzdsischen Architektur des 18. Jahrhunderts hat diese Angemessenheit
freilich eme sittliche Komponente. Die »zwischen Bauherr und Baumeister so-
zial wie moralisch vermittelnde Ausdrucksfihigkeit der Architektur«'>® kon-
zentrierte sich im Begriff des >caractére«. So schlug Jacques-Frangois Blondel
im ersten Band seines wirkungsméchtigen Cours darchitecture (1771-1777) vor,
architektonische Details nach charakterologischen Mustern zu gestalten.!>
Die Konjunktur, welche die Physiognomik in den 1770er Jahren zu feiern be-
gann, fiel also in der franzésischen Architekturtheorie auf einen fruchtbaren
Boden. Der Einfluss der Physiognomik auf das Feld der Architektur fithrt
bei Blondel zu einer baupraktischen Anwendungslehre, die dem Architekten
elementare Typologien zur Verfugung stellt. Ausgerechnet der von Roitha-
mer als »Boulle« verschliisselt erwihnte Architekt Etienne-Louis Boullée
(Ko 186, vgl. KaprreL I1 2.3) ist einer der bekanntesten Schiiler Blondels, '
dessen Charakterologie er weiterdenkt. Zusammen mit Claude-Nicolas Le-
doux begriindet Boullée die Idee einer »architecture parlante«, d.h. einer

152 Zur Wichtigkeit des Sensualismus fiir verschiedene Lehren des architektonischen >ca-
ractére< vgl. Szambien, Werner: Symétrie. Gotit. Garactere. Théorie et terminologie de
'architecture a I'dge classique 1550-1800. Paris 1986. S. 198.

153 Vgl. Arburg, Hans-Georg von: Alles Fassade. »Oberflache« in der deutschsprachigen Ar-
chitektur- und Literaturésthetik 1770-1870. Paderborn 2008. S. 34. Vgl. dazu auch Kruft,
Hanno-Walter: Geschichte der Architekturtheorie: von der Antike bis zur Gegenwart.
Miinchen 1991. S. 162f., 166f., 171, 174f.,178ff.

154 Vg1, Kap. 11 1.3.

155 Arburg, Alles Fassade, S. 34.

156 Blondel, Jacques-Frangois: Cours d’architecture. Tome I (1771). Paris 2002. S. XII.

157 Vgl. Bohde, Kunstgeschichte als physiognomische Wissenschalft, S. 62.

98

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Architektur, deren Physiognomie unmittelbar zu threm Betrachter >sprichtc. '8

Damit gehen Blondels Schiiler noch einen Schritt weiter als ihr Lehrer. Sie
entwickeln nicht eine genormte Charakterologie von Gebiudeelementen,
sondern eine jeweils dem einzelnen Gebaude angepasste Physiognomie, die
dessen spezifischen Zweck nicht im Sinne einer Funktion, sondern einer
Idee zum Ausdruck bringen soll.'® So symbolisiert z.B. ein kugelférmiges
Gebaude die Gravitationsgesetze; die Kugel eignet sich in der Logik Boullées
als Form eines Kenotaphs fiir Newton.'® In diese Tradition einer symbolisch
verstandenen Architekturphysiognomik stellt sich Roithamer.
Wirkungsmichtig fiir Roithamers Enstprechungskonzept sind aber nicht nur
Theorien des physiognomischen Bauens, sondern auch kunst- und archi-
tekturphysiognomische Analysemethoden und ihre kulturphilosophischen
Hintergriinde. An diesen Diskursen hat sich der Autor Thomas Bernhard
in seinem gesamten Werk abgearbeitet.

2.2 Exkurs: Physiognomik in Thomas Bernhards Werk

Die folgende werkbiographische Kontextualisierung plausibisiert Referenz-
texte zum Verstdndnis der Architekturphysiognomik in Korrektur. Als Exkurs,
d.h. als gewinnbringender -Umweg< vom Kurs der bisherigen Stofirichtung,
werden zudem auch weiter gefasste physiognomische Denkfiguren als ein
Desiderat in der Bernhard-Forschung kenntlich gemacht und ansatzweise
aufgearbeitet.

2.2.1 Die konservative Physiognomik der 1950er Jahre

Seit Beginn seines Schreibens setzt sich Thomas Bernhard ganz spezifisch
mit konservativen und insbesondere auf die Architektur bezogenen physio-

158 Vgl. dazu insbesondere die richtungsweisende Studie von Vidler, Anthony: The Writing
of the Walls. Architectural Theory in the Late Enlightenment. Princeton (N_J.) 1987. Hier
insbesondere S. 103-124. Auch Bohde verweist ausdriicklich auf das physiognomische
Substrat in der Architektur der Revolutionsarchitektur, vgl. Bohde, Kunstgeschichte als
physiognomische Wissenschaft, S. 62.
Der eigentliche Inhalt des architektonischen Ausdrucks bei Ledoux und Boullée, den
Vogt, Bloch und Sedlmayr in ihren Analysen interessierte, wird Thema in Kap. I12.3.
160" Ahnlich wird im 19. Jahrhundert Gottfried Semper die Idee einer Ausdrucksarchitektur
verfolgen, auch wenn seine Argumentation auf die Physiognomik einer wandelbaren
Hulle - der Bekleidung - aufbaut, vgl. Arburg, Alles Fassade, S. 264-344.

159

99

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gnomischen Phidnomenen und Theorien auseinander. Das zeigt ein Blick
in Bernhards frithe Arbeiten als Kulturjournalist iiber Architektur. 1952
beginnt Bernhard fiir das Salzburger Demokratische Volksblatt zu schreiben.'®!
Das lolksblattist zwar die Salzburger Tageszeitung der sozialdemokratischen
Partei Osterreichs, positioniert sich politisch aber kaum weiter links als die
meisten Konkurrenzblitter.'® Wenn Bernhards Journalismus, wie Michael
Toteberg konstatiert, von »Grofistadtfeindlichkeit und Ressentiments gegen
die Moderne« zeugt und andererseits »Heimat und [....] Bauerntum« preist,'®
so ist dies nicht allein ihm, sondern ebenso der konservativen Ausrichtung
des Mediums anzulasten, auf die er kaum Einfluss haben konnte.!%*

Dreimal wohnt Bernhard Vortrigen des Kunst- und Architekturhistorikers
Ernst Koller bei, tiber dessen kritisch-konservative Analyse der Moderne
- die leider nur aus Bernhards Zusammenfassung rekonstruierbar ist - er
wohlwollend berichtet. Fithrt der erste Vortrag in den St/ im Wandel der
Zeit'% ein und bietet der zweite eine Ubersicht der Architekturgeschichte
Von der Pyramide bis zur Basilika,'® so wendet sich der dritte direkt gegen zeit-
gendssische Kunst und Architektur: Operation an der »Moderne«. Dr. Ernst Koller
und seine zehn Einwinde!® Die meisten avantgardistischen Strémungen des

161 Dot publiziert Bernhard zwei Jahre vorher seine ersten Texte, vgl. Bernhard, Thomas:
Mein Weltenstiick. In: Ders.: Gesammelte Gedichte. Hg. v. Volker Bohn. Frankfurt a.M.
1991. S. 6.

Vgl. dazu auch Toteberg, Michael: Hohenflige im Flachgau. Drei Anléufe, dreimal ab-

gestiirzt: die Vorgeschichte des Autors Thomas Bernhard. In: Text und Kritik [Thomas

Bernhard] 43 [3. Auflage] 1997. S. 3-10; hier: S. 4.

163 Ebd.

16% Dies schldgt sich auch in den eher marginalen Themen nieder, die Bernhard bearbeiten
durfte, wihrend die beiden Chefredaktoren sich um wichtige Anldsse kiimmerten, vgl.
ebd.

165 Bernhard, Thomas: Der Stil im Wandel der Zeit. Erster Vortrag Dr. Ernst Kéllers im
Amerika-Haus [Demokratisches Volksblatt 7.2.1953]. In: Ders.: Journalistisches. Reden.
Interviews. Werke. Bd. 22.1. Hg. v. Martin Huber/Wendelin Schmidt-Dengler. Frankfurt
a.M. 2015. S. 118-120. Koller erklért hier insbesondere das Konzept der Stilimitation,
»wobei er auf Hans Sedlmayrs Kathedrale hinwies«, ebd., S. 119. Dies ist wahrscheinlich
die einzige Erwdhnung Sedlmayrs in Bernhards Werk.

166 Bernhard, Thomas: Von der Pyramide bis zur Basilika. Vortrag Dr. Ernst Kéllers iiber

die Kunst der alten Welt [Demokratisches Volksblatt 6.3.1953]. In: Ders.: Journalistisches.

Reden. Interviews. Werke. Bd. 22.1. Hg. v. Martin Huber/Wendelin Schmidt-Dengler.

Frankfurt a.M. 2015. S. 130-132.

Bernhard, Thomas: Operation an der »Moderne«. Dr. Ernst Kéller und seine zehn Einwin-

de [Demokratisches Volksblatt 18.6.1953]. In: Ders.: Journalistisches. Reden. Interviews.

162

167

100

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

19. und 20. Jahrhunderts werden von Koéller als »Leiden« an einem Verlust
metaphysischer Werte diagnostiziert.'® Die Kultur der Moderne ist ein kran-
ker »K&rper« bzw. ein »verlorener Kriippel«,'® dessen »Gesundmachung«,'”
so Kollers Prognose, zwecklos sei. Dies jedoch nur, weil ein eigenstindiger
»Regenerationsprozess«'’! vonstattengehe. Die Heilung setzt fiir Kéller je-
doch voraus, dass erneut ein kiinstlerisches Verstandnis fiir das Gottlich-
Humanistische aufgebracht werde.

Kéllers Argumentation — oder zumindest Bernhards Wiedergabe derselben -
deckt sich liickenlos mit den damals populéren'’? kunstphysiognomischen
Thesen des Kunstwissenschaftlers Hans Sedlmayr,'” dessen Verlust der Mitte
(1948) den antimodernen Diskurs der 1950er Jahre bestimmt.'”* Das Buch
weist dieselbe medizinische Dreischrittmetapher auf: Beschreibung der »Sym-
ptomes, »Diagnose und Verlauf« und »Prognose und Entscheidung«.'” Diese
»Symptomatologie der Epoche«,'”® so Bohde, entspringt Sedlmayrs Pathologi-
sierung von Kunstwerken, die er in den 1930er Jahren in Riickgriff auf Wil-
helm Fraengers psycho-diagnostische Formphysiognomie entwickelt hatte."””

Werke. Bd. 22.1. Hg. v. Martin Huber/Wendelin Schmidt-Dengler. Frankfurt a.M. 2015.
S. 172-174.
8 Ebd., S. 172.

199 Ebd.
170 Fhd., S. 174.
71 Ebd.
12 Die Popularitit ist bereits an den Verkaufszahlen des Buches nachvollzichbar, alleine bis
1965 verkauften sich 180 000 Exemplare von Verlust der Mitte. Vgl. Hofmann, Werner:
Im Banne des Abgrunds. Der »Verlust der Mitte« und der Exorzismus der Moderne:
Uber den Kunsthistoriker Hans Sedlmayr. In: Gerda Breuer/Martin Damus (Hg.): Die
Zihmung der Avantgarde zur Rezeption der Moderne in den 50er Jahren. Frankfurt a.M.
1997. S. 43-54; hier: S. 43.
Nur eineinhalb Monate spiter sollte Sedlmayr persénlich anlésslich der Salzburger Hoch-
schulwochen am 2.8.1953 eine Festrede zum Thema »Der Gegenwartsauftrag der christlich-
abendlidndischen Kunst« halten. Vgl. Roth, Margit u.a.: Chronik der Stadt Salzburg
1945-1955. S. 198. Online verfiigbar: https://www.stadt-salzburg.at/pdf/stadtchronik_
1945_bis_1955.pdf; Stand: 12.2.2016. Gerade zu dieser Zeit war Bernhard an der Hoch-
schule Salzburg nicht immatrikuliert, wo er 1951/52 Gesang, ab 1955 Schauspiel studierte.
Vgl. Bloemsaat-Voerknecht, Lisbeth: Thomas Bernhard und die Musik: Themenkomplex
mit drei Fallstudien und einem musikthematischen Register. Wiirzburg 2006. S. 36.
Davon zeugen verschiedene kontroverse Diskussionen in den 1950er Jahre, vgl. Hofmann,
Im Banne des Abgrunds, S. 43f.
Dies sind die Titel der drei Hauptkapitel, vgl. Sedlmayr, Hans: Verlust der Mitte. Die
bildende Kunst des 19. und 20. Jahrhunderts als Symbol der Zeit. Salzburg 1948.
176 Bohde, Kunstgeschichte als physiognomische Wissenschaft, S. 139.
177 Vgl. ebd., S. 120.

173

174

175

101

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fraenger, Sedlmayer und Kéller stehen in einer kunstgeschichtlichen Tra-
dition, welche Kunst als den unmittelbaren Ausdruck einer psychischen
Krankheit versteht. Zwischen 1920 und 1950 wird von verschiedenster
Seite auf die vermeintliche »Nihe von Wahnsinn und Kreativitit«'”® als
Erklarungsmodell zuriickgegriffen. Anders aber als Hans Prinzhorn oder
Jean Dubulffet, die das Werk von Geisteskranken als besonders authentisch
verstanden, ist Geisteskrankheit fiir Fraenger und Sedlmayr ein Stigma, das
auf Genie oder aber auf den Einfluss einer >kranken«< Zeit bzw. Ideologie hin-
deuten kann. Als schizophren bzw. »schyzothym][ ]«'”* bezeichnet Sedlmayr
etwa Borromini und dessen Kunst einzig aufgrund der architektonischen
Formgebung und der Physiognomie eines Portraits.'®" Das Urteil {iber den
Barockarchitekten bzw. das ihn krankmachende Weltbild ist ebenso erstaun-
lich wie gewagt: »Das >cartesianische« Weltbild ist eine typisch schizothyme
Weltauffassung.«'®!

In diesem Lichte muss nicht nur Sedlmayrs und Kéllers pathologisierende
Modernekritik betrachtet werden, sondern auch der Status von Roithamers
»Verriicktheit« (Ko 313) in Bernhards Korrektur. Dort verweisen verschiedene
architekturgeschichtliche Anspielungen auf den vorliegenden Subtext der
1950er Jahre (vgl. KaprTeL IT 2.3). Dass der Physiognom Roithamer sich
selbst und sein >Baukunstwerk«als verriickt bezeichnet, ist gerade angesichts
von Sedlmayrs Borromini-Beschreibung aufschlussreich, darf aber nicht zu
voreiligen Schliissen fithren. Die Verquickung von Physiognomie, (Bau-)
Kunst und Psychopathologie in Korrektur ist zwar der skizzierten Diskurs-
linie zuzurechnen; dies bedeutet aber noch kein generelles Einverstindnis
des fiktiven Baumeisters oder gar des realen Autors mit der konservativ-
kunstphysiognomischen Position Sedlmayrs.

Dasselbe ldsst sich vom jungen Journalisten Bernhard nicht mit gleicher Be-
stimmtheit sagen. Zumindest Kéllers symptomatologische »zehn Einwande«
gegen die Moderne finden mehrheitlich Bernhards Zustimmung. Bernhard

178 Fbd., S. 105.

179" Sedlmayr, Hans: Die Architektur Borrominis. Miinchen 1939. S. 123.Die Erstausgabe
stammt bereits aus dem Jahr 1931, wurde jedoch 1939 von Sedlmayr nochmals tiberarbeitet
und verldngert.

180 Vgl. Schwartz, Blind Spots, S. 159. Schwartz interessiert sich vor allem fiir die logische
Inkonsistenz des Arguments, vgl. ebd., S. 160. Bohde hingegen versucht, diese Inkonsis-
tenz innerhalb von Sedlmayrs Entwicklung zu verstehen, vgl. Bohde, Kunstgeschichte als
physiognomische Wissenschaft, S. 112f.

181 Sedlmayr, Die Architektur Borrominis, S. 135.

102

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zitiert Koller selbst dort noch affirmierend, wo dieser der modernen Kunst
und Architektur einen »antinationale[n] Charakter«'®? vorwirft und den
kunstphysiognomischen Diskurs punktuell wieder mit einer nationalsozia-
listischen Physiognomik zusammenbringt. Einzig Kéllers Vorwurf, die Mo-
derne leide unter »Todessiichtigkeit«'®® — angeblich ein Charakteristikum
von Depressiven, d.h. ein psychopathologisches Merkmal —, 14sst Bernhard
nicht gelten:

Zur >Lebensfeindlichkeit< und zur >Todesstichtigkeit« kénnte man vieles sagen. Vor
allem, daf} sie beide durchaus nicht schaden. Durch sie kommen wir zum Leben.
Daf} es sich hier um eine >Beleidigung des Menschlichen sowie des Gottlichenc
handeln sollte, wire zu diskutieren. Wir wissen nicht, woher die Dinge kommen,
aber von Gott kommt auch der Tod.'3*

Gott ist hier noch an seinem angestammten Platz, das Interesse fiir den
"Tod wird mit einer eschatologisch anmutenden Redewendung (»Durch sie
kommen wir zum Leben«) begriindet. Mit dem Tod meint Bernhard hier
nicht die nihilistische Leere, die in seinen Romanen verhandelt wird, sondern
ein katholisch-barockes memento mori, dessen gegenreformatorische Kraft
er in eine antimoderne Stofirichtung tibersetzt. Der ehemalige National-
sozialist Sedlmayr'®® hegt am Ende von Verlust der Mitte die Hoffnung, dass
der »leergelassene Thron fiir den vollkommenen Menschen«!® wenigstens
im Bewusstsein der Kiinstler bleibe und irgendeinmal besetzt werden kén-
ne. Sedlmayr meint damit keine menschliche Vergéttlichung im Sinne von
Nietzsches Ubermensch; er verwendet »vollkommens im Sinne des >ganzens,
d.h. metaphysisch >heilen« Menschen. Der vorkonzilidre Katholizismus hat
fur Sedlmayr den Nationalsozialismus als Leitideologie abgeldst, die Kunst,

182 Bernhard, Operation an der »Moderne, S. 172.

183 Ebd.

184 Fhd., . 173.

185 Sedlmayrs fraher Beitritt in die NSDAP 1930 evoziert das Bild eines tiberzeugten und
gleichzeitig pragmatischen Nationalsozialisten, der zur Zeit des Austrofaschismus, d.h. des
osterreichischen NSDAP-Verbots, wieder austritt und erst nach dem Anschluss - freilich
unter privilegierten Verhiltnissen — wieder Parteimitglied wird, vgl. Seitter, Walter: Hans
Sedlmayrs Kritik der Moderne. Ein Fall zwischen Wissenschaft und Politik. In: Leander
Kaiser/Michael Ley (Hg.): Von der Romantik zur dsthetischen Religion. Miinchen 2004.
S.187-207; hier: S. 193. Zu Sedlmayrs Antisemitismus vgl. auch Bohde, Kunstgeschichte
als physiognomische Wissenschatft, S. 12.

186 Sedlmayr, Verlust der Mitte, S. 251.

103

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wie es Werner Hofmann ausdriickt, wird »dem religiosen Wertgefiige« un-
terstellt.'®’

Auch Bernhards impliziter Verweis auf den katholischen Barock (»von Gott
kommt auch der Tod«) bedient sich einer Denkfigur, die Sedlmayr geldufig
ist. Wie sehr der junge Journalist und der einflussreiche Kunsthistoriker in
derselben diskursiven Stofirichtung argumentierten, zeigt sich hier bis ins
Detail. In der barocken Kunst und insbesondere der Architektur Fischer von
Erlachs, die Bernhard aus Salzburg vertraut war, sicht Sedlmayr die letzte
reine, weil aufrichtig-christliche und zugleich genuin deutsch-sterreichische
Kunst.'® Der konsequent barock-katholische Gottesglaube Blaise Pascals hat
Sedlmayr zudem dazu veranlasst, dessen Ausspruch »Die Mitte verlassen,
heiflt die Menschlichkeit verlassen«'®” zur titelgebenden Parole von Verlust
der Mitte abzuandern. Pascal wiederum ist einer der Denker, der in Bern-
hards Werk immer wieder Erwihnung findet.'” Grund dafiir ist weniger
die christliche Position Pascals, der katholische Dogmen gegen Montesquieu
verteidigte, als vielmehr dessen erkenntnistheoretischer Skeptizismus. Fiir
Bernhards frithe Jahre unter dem Einfluss seines Grofvaters, der thn mit
dem Philosophen vertraut gemacht hatte,'*! hat Pascals Religiositit zweifellos
aber noch eine grofie Rolle gespielt.

Es gehort zur sonderbaren Nahe von Bernhard und Sedlmayr, dass bei
Bernhard zwar nirgends ein eindeutiger Hinweis auf eine Sedlmayr-Lektiire
vorliegt, dass sich beide aber immer wieder auf dieselben Denker und Schrift-
steller beziehen. Ein weiterer gemeinsamer Bezugspunkt etwa stellt Oswald
Spengler dar, dessen Untergang des Abendlandes ein zentraler Pratext ist fiir

187 Hofmann, Im Banne des Abgrunds, S. 51.

188 Zur Umdeutung des Barock als genuin deutscher Stil in der Tradition Albert Ilgs vgl.
Stachel, Peter: Albert Ilg und die »Erfindung« des Barocks als 6sterreichischer »National-
stil«. In: Moritz Gsaky/Federico Celestini/Ulrich Tragatschnig (Hg.): Barock, ein Ort des
Gedichtnisses: Interpretament der Moderne/Postmoderne. Wien 2007. S. 101-154; hier:
S. 138.

189 Pascal, Blaise: Gedanken. Ubersetzt v. Ulrich Kunzmann. Frankfurt a.M. 2012. S. 110,
§ 242. Auf Franzosisch: »Cest sortir de ’humanité que de sortir du milieu. La grandeur
de I’4me humaine consiste & savoir s’y tenir tant s’en faut que la grandeur soit a en sortir
qu’elle est a n’en point sortir.« Lédition électronique des Pensées de Blaise Pascal: http://www.
penseesdepascal fr/ XXIII/XXIII1-moderne.php; Stand: 3.2.2016. Zu Pascals Milieu-
Begriff vgl. auch Schmidt-Biggemann, Wilhelm: Blaise Pascal. Minchen 1999. S. 36.

190 y/g1. Wagner, Walter: Uber das Gliick, krank zu sein. Pascal und Bernhard, zwei routinierte
Kranke. In: Joachim Hoell/Kai Luchrs-Kaiser (Hg.): Thomas Bernhard. Tradition und
Trabanten. Wiirzburg 1999. S. 129-135.

191§ zumindest Bernhard in seiner Autobiographie, vgl. Bernhard, Der Atem, S. 299.

104

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sedlmayrs Bild der Moderne als einer Epoche kulturellen Niedergangs. Der
junge Bernhard kennt Spenglers Thesen vermutlich ebenfalls von seinem
Grofivater'®? und verwendet den Untergang des Abendlandes als titelgebendes
Motiv in einer kurzen Erzihlung von 1954.% Dort liest bezeichnenderweise
ein grof3viterlicher Pfarrer aus dem Buch vor, mitten in einer dorflichen Welt,
welche die Warnung vor dem Schreckgespenst des Untergangs kontrastiert
und vorerst aufhebt. Eine dritte Gemeinsamkeit zwischen Bernhard und
Sedlmayr ist ihr Interesse fiir Adalbert Stifter. Der Linzer Autor ist lange Zeit
einer der wenigen Schriftsteller, die Bernhard lobend erwihnt.'** Sedlmayr
verherrlicht in Verlust der Mitte die Stilepoche des Biedermeier, der Stifter
zuzurechnen ist, als seither unerreichtes »Vorbild«.!% Spiter setzt er sich
auch explizit mit Stifter auseinander, dessen Sonnenfinsternis-Beschreibung
er zur Prophetie einer finsteren Moderne ausdeutet.'*
Im Sinne von Sedlmayrs konservativer Physiognomik liest sich denn auch
Bernhards polemische Stellungnahme zu dem prestigetrichtigen Salzburger
Bau der 1950er Jahre: Clemens Holzmeisters Erweiterungsbau des Fest-
spielhauses (1955-1960). Rund um den Bau entbrannten in Salzburg heftige
politische Grabenkdmpfe. Bernhards Angriff ist dem sozialdemokratischen
Volksblatt opportun, da er die finanzpolitisch motivierte Polemik der SPO

192 Der Grofivater lief sich seinerseits von Spengler fiir sein unveréffentlichtes Opus Magnum
Eling. Das Tal der sieben Hijfe inspirieren, vgl. Judex, Bernhard: Der Schriftsteller Johannes
Freumbichler, 1881-1949. Leben und Werk von Thomas Bernhards Grofivater. Wien
2006. S. 208.

198 Bernhard, Thomas: Der Untergang des Abendlandes (1954). In: Ders.: Erzihlungen.
Kurzprosa. Werke. Bd. 14. Hg. v. Martin Huber/Hans Hoéller/Manfred Mittermayer.
Frankfurt a.M. 2003. S. 493-499.

194 Gifters Einfluss auf Bernhards Werk wurde nachgewiesen von Doppler, Alfred: Wech-
selseitige Erhellung: Adalbert Stifter - Thomas Bernhard. In: Johann Lachinger (Hg.):
Adalbert Stifter, Studien zu seiner Rezeption und Wirkung. Bd. 2. Linz 2002. S. 212-221.

19? Sedlmayr, Verlust der Mitte, S. 34.

196 v/g1. Sedlmayr, Hans: Der Tod des Lichtes. Eine Bemerkung zu Adalbert Stifters »Sonnen-
finsterniss am 8. July 1842« In: Adalbert Stifter: Die Sonnenfinsterniss am 8. July 1842.
Hg. v. Alois Grossschopf. Linz 1961. S. 30-38. Dieser Text ist titelgebend fiir das vier
Jahre spiter erscheinende Buch Sedlmayers, in dem er zugleich das Vorwort bildet, vgl.
Sedlmayr, Hans: Der Tod des Lichtes. Ubergangene Perspektiven zur modernen Kunst.
Salzburg 1964. S. 9-17. Erneut lasst sich hier beobachten, dass Sedlmayr sich besonders
fir Kunst bzw. Literatur interessiert, die ein physiognomisches Interesse aufweist, vgl.
Dittmann, Ulrich: Stifters Physiognomik. In: Hartmut Laufhtitte u.a. (Hg.): Stifter und
Stifterforschung im 21. Jahrhundert: Biographie — Wissenschaft — Poetik. Tiibingen 2007.
S. 127-136.

105

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

stiitzt."” Er argumentiert jedoch nicht tages-, sondern kulturpolitisch und
asthetisch: Der Entwurf des Loos-Schiilers, eines der wichtigsten Osterrei-
chischen Architekten der Nachkriegszeit, zeige den »gesichtslosen Mantel
eines besseren Kinos«. Obschon Holzmeisters Entwiirfe alles andere als
»gesichtslos« sind (die Ornamentik am Bau besteht vielmehr aus Gesichts-
bzw. Maskenformen),'*® bedient sich Bernhard hier des - Sedlmayr ge-
laufigen — modernekritischen Arguments, Ornamentlosigkeit zeuge von
Unmenschlichkeit. Das mag weniger den Entwiirfen Holzmeisters als dem
physiognomischen Topos der >gesichtslosen Moderne< anzulasten sein.'*’

Dieser Topos taucht bereits in Bernhards dritter publizierter Erzdhlung Von
einem Nachmittag in der grofen Stadt (1952) auf.** Ein dreitdgiger Aufenthalt
in einer Stadt mit »Millionen Menschen«*’! fiihrt dem Ich-Erzihler alle
Unannehmlichkeiten des modernen stidtischen Lebens vor Augen: ver-
kehrsbedingter Gestank, Armut und Abstumpfung, die sich hinter »Fleisch-
gesichter[n]« verbergen, welche »keinen Ausdruck mehr« hitten.> Auch
die Stadtarchitektur wird als ausdruckslose Aneinanderreihung des Immer-
gleichen beschrieben. »Ich zéihlte die Randsteine, die grofien und kleinen,
dann sah ich die Turen und Fenster, einhundert, zweihundert. Es waren so
viele.« Die Auswechselbarkeit der Fassaden verdoppelt die Belanglosigkeit
der »fiinthundert oder tausend Gesichter«. Implizit schafft Bernhard hier eine
physiognomische Analogie: Ausdruckslose Gesichter und serielle Architektur
verweisen wechselseitig auf die Gefiihl- und Charakterlosigkeit einer techni-
sierten Moderne, das >Dahinters, das sich hinter diesen Oberflichen verbirgt.
Anders etwa als bei Kracauer oder Benjamin kann die Stadtarchitektur hier
nicht mehr fur sich selbst sprechen. Sie muss erst durch thre Wirkung auf

197 Vgl. Posch, Wilfried: Clemens Holzmeister. Architekt zwischen Kunst und Politik. Salzburg
2010. S. 283-296.

198 Das wird bereits an den friihen Skizzen Holzmeisters von 1937 offensichtlich, vgl. Ba-
lamir, Aydan: Clemens Holzmeister. An Architect at the Turn of an Era. Istanbul 2010.
S. 324-327.

199 Das moderne Grof3stadtgesicht als ausdrucklose Flidche findet wohl erstmals in Edgar
Allan Poes Man of the Crowd eine literarische Verarbeitung, vgl. Gamper, Michael: Urbane
Korperlichkeiten. Physiognomik als Stadtlektiire. In: Ulrich Stadler/Karl Pestalozzi (Hg.):
Im Lichte Lavaters. Lektiiren zum 200. Todestag. Ziirich 2003. S. 141-163; hier: S. 152.

200 Bernhard, Thomas: Von einem Nachmittag in einer grofien Stadt (1952). In: Erzahlungen.
Kurzprosa. Werke. Bd. 14. Hg. v. Martin Huber/Hans Hoéller/Manfred Mittermayer.
Frankfurt a.M. 2003. S. 463-465.

201 Ehd., S. 463.

202 Ebd.

106

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Stadtbewohner und den fremden, weil vom Land kommenden Erzihler
expliziert werden und ist deshalb nicht Symbol, sondern Metonymie.

Ein Interesse fiir den symbolischen Ausdruck der Moderne weist ein spéter
erschienenes journalistisches Zeugnis auf. Thomas Bernhard beschaftigt
sich dort mit einem direkten Gegenspieler Hans Sedlmayrs im Streit um
die moderne Kunst, dem Maler Willi Baumeister (1889-1955). Mit thm
fuhrt Sedlmayr 1950 eine kontroverse und einflussreiche Diskussion tiber
abstrakte Malerei.”*® Mitte der 1950er Jahre, als Bernhard bereits nicht mehr
fur das Demokratische Volksblatt arbeitet, schreibt er eine Rezension tiber die
Willi-Baumeister-Gedichtnisausstellung in Hamburg.?** Die Bilder Bau-
meisters bezeichnet Bernhard als kritische Aufzeichnungen einer Welt der
entmenschlichten modernen Architektur und Technik, in ithnen erkennt er
»die verschobenen Gesichter der Eisenbahn- und Betonmenschen«:??” »Der
Mensch ist zum Bestandteil des Mortels geworden. Hart und gewissenhaft
ordnet Baumeister das hilflose, gewaltige Leben in die architektonische
Ordnung ein. Er schleudert sozusagen den Menschen in den Beton.«**
Im Gegensatz zu Sedlmayr wertet Bernhard das abstrakte Werk Baumeis-
ters nicht ablehnend, sondern verwendet es vielmehr fiir eine zeitkritische
Beschreibung der Moderne und ihrer Auswirkung auf den Menschen. Be-
tonarchitektur erzeugt Betonmenschen und der ehemalige Maurerlehrling
Baumeister wiederhole diesen Vorgang in seiner Malerei. Baumeisters Kunst
wird nicht wie in Kéllers oder Sedlmayrs Symptomatologie metonymisch
als unwillkiirlicher Ausdruck der >Krankheit Moderne« gewertet, sondern
als kiinstlerisch reflektiertes Symbolbild derselben.

Dass der moderne Maler als Augur den Schrecken einer modernen »architek-
tonische[n] Ordnung« beschwore, erinnert an Bernhards Verteidigung der
Todesthematik gegen Kéller. So wie man durch den Tod zum Leben kommt,
komme man durch die Darstellung des modernen Elends auch zu einer

208 Vgl. Evers, Hans Gerhard (Hg.): Das Menschenbild in unserer Zeit. Erstes Darmstédter
Gesprich. Darmstadt 1950. S. 48-62, 134-155. Zur Kontroverse zwischen Baumeister
und Sedlmayr vgl. Wyss, Beat: Willi Baumeister und die Kunsttheorie der Nachkriegszeit.
In: Gerda Breuer/Martin Damus (Hg.): Die Zdhmung der Avantgarde. Zur Rezeption der
Moderne in den 50er Jahren. Frankfurt a.M. 1997. S. 55-71; hier: S. 62-65.

204 Bernhard, Thomas: Hamburg: Ackerboden fiir die neue Kunst. Willi-Baumeister-
Gedachtnisausstellung in der Kunsthalle [Die Furche 11.8.1956]. In: Ders.: Journalistisches.
Reden. Interviews. Werke. Bd. 22.1. Hg. v. Martin Huber/Wendelin Schmidt-Dengler.
Frankfurt a.M. 2015. S. 416-417.

205 Fhd., S. 416.

296 Epd.

107

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

besseren Kunst: »Denn sehen wir in Baumeister auch nie die Vollendung,
so doch den Ackerboden fiir eine Kunst, die einmal die unsere genannt zu
werden verdient.<*" Die wehmiitig-konservative Haltung, die noch in der
Kritik an Holzmeister zum Ausdruck kam, ist hier weitgehend aufgebro-
chen. Auch Bernhards schriftstellerische Zeugnisse der zweiten Halfte der
1950er Jahre wenden sich zusehends von der Verherrlichung des idyllischen
Landlebens ab und einer expressiv-avantgardistischen Katastrophen- und
"Todesbeschreibung zu. Die einst konservativen Stichworte bleiben sich dabei
gleich: Beton bzw. »Mértel«*”® und ausdruckslose bzw. »tote Gesichter«*”?
sind weiterhin Symptome von Existenzdngsten, die nun jedoch nicht ldnger
durch ein besseres >Friither< abgegrenzt werden.

2.2.2 Die Aporie der Physiognomik: Von Frost (1963) zu Ebene (1973)

Evident wird dies spatestens mit dem ersten Erfolg Bernhards, dem Ro-
man Frost (1963). Gerade die einst positiv gezeichnete Landbevolkerung
mit threm vormodernen Leben, das im Frihwerk einen (Riick-)Blick hinter
den Spengler’schen >Untergang des Abendlandes«< bot, erweist sich hier als
korrumpierter und bosartiger Menschenschlag. Schon allein die natiirliche
Topographie liest der Ich-Erzihler symbolisch als Ursache und Ausdruck
der menschlichen Verkommenheit: »Wenig liegt in einer Grube, von riesi-
gen Eisblocken jahrmillionenlang gegraben. Die Wegrinder verfiithren zur
Unzucht.«*!

Friith, ndmlich auf der Zugfahrt in eben jenes Tal, zeigt der Erzihler An-
zeichen eines physiognomischen Denkens, wenn er befiirchtet, dass sich
sein >Inneres« in seinem »Aufieren« ausdriicke: »War es mein Aufieres, mein
Inneres, das sich dort ausdriickte, wohin man sehen kann, die Ausstrahlung
meiner Gedanken, meines Auftrags, der sich in mir energisch vorbereitete

207 Fhd., S. 417.

208 Bernhard, Thomas: Die Irren die Hiftlinge. In: Ders.: Gesammelte Gedichte. Hg. v. Vol-
ker Bohn. Frankfurt a.M. 1991. S. 214-227; hier: S. 223. Zur Problematik des Baustoffs
Beton vgl. Kap. I12.3.4.

209 Bernhard, Thomas: Ave Vergil. Gedicht (1959/60). In: Ders.: Gesammelte Gedichte. Hg.
v. Volker Bohn. Frankfurt a.M. 1991. S. 229-277; hier: S. 236. Ave Vergil erschien erstmals
1981, wurde aber bereits 1959/60 geschrieben.

210 Bernhard, Thomas: Frost (1963). Werke. Bd. 1. Hg. v. Martin Huber/Wendelin Schmidt-
Dengler. Frankfurt a.M. 2003. S. 16.

108

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

[...]«*!"! Den Auftrag, den der Famulant von seinem Chefarzt erhilt, ver-
steht der junge Mann im weitesten Sinne physiognomisch: »Eine Famulatur
muf} auch mit auflerfleischlichen Tatsachen und Méglichkeiten rechnen.
Mein Auftrag, den Maler Strauch zu beobachten, zwingt mich mit solchen
auflerfleischlichen Tatsachen und Moglichkeiten auseinanderzusetzen. Etwas
Unerforschliches zu erforschen.«*'? Dass die Schliisse aus diesen Beobach-
tungen mit Schwierigkeiten verbunden sind, bemerkt der Famulant schon
bei seiner zweiten Begegnung mit dem Maler Strauch: »Die Physiognomie
tauscht oft iiber Mord- und Raubwerkzeuge hinweg.«*'* Auch der abschlie-
ende Bericht an den Bruder Strauchs, seinen Vorgesetzten im Spital, zeugt
von diesen physiognomischen Problemen:

Es ergibt sich, daf} Sie von mir nicht mehr zu erwarten haben als einen mehr oder
weniger nur die Oberflichenstruktur Thres Herrn Bruder annihernd andeutenden,
tber ein [...] Phosphoreszierenerrengendes dieser Oberflichenstruktur sowie der
darunter sich befindlichen (wahrscheinlich in Finsternis bleibenden) Stromungen
und Gegenstromungen [...] nicht hinausgehenden, das lapidare Optische vor allem
beriicksichtigenden Behelfsbericht |...].2*

Dieses Restimee kann als poetologische Reflexion tiber die gesamten Auf-
zeichnungen des Famulanten verstanden werden. Die Zweifel daran, iiber-
haupt etwas unter der »Oberflidchenstruktur« abbilden zu kénnen, sind an-
gesichts der oft dunklen Zitate Strauchs berechtigt und verweisen gleichsam
auf die hohen Anspriiche des Beobachtenden: Die Rede vom »lapidar| ]
Optische[n]« soll nicht dartiber hinwegtduschen, dass der Erzihler in seinen
Aufzeichnungen ein um Tiefenschérfe bemiihtes Psychogramm entwirft. Die
Medizin ist ihm dabei wenig niitzlich, wie er schon zu Beginn ahnt, und bleibt
als letztlich unzulingliche Pyschopathologie und Symptomatologie immer
die Folie, vor der sich seine Beobachtungsbemiihungen abzeichnen. »Unsere
Wissenschaft weifl es, handelt jedoch nicht danach, nach dem >furchtbaren
Grundsatz« des »Dort wie da, Schein'® >Scheinc« freilich ist keine Beschrei-
bungskategorie der Medizin, sondern offenbart die Aporie seiner Physio-
gnomik, kein sicheres Wissen tiber ein Innen zu hervorzubringen.

2L Ehd., S. 8f.
212 Fbd., S. 7.
213 Ehd., S. 16.
214 Fhd., S. 316.
215 Fhd., S. 397

109

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die einfache Lesbarkeit, welche physiognomische Beschreibungen in den
1950er Jahren noch suggerierten, wird hier von einem grundlegenden Zweifel
dariiber eingeholt, iiberhaupt unter die >Oberfliche« vorstofien zu kénnen.
Die physiognomischen Konzepte aus dem Frithwerk verlieren — u.a. auch
aufgrund dieser Unsicherheit —*'® ihre (kultur-)politische Farbung. Zugleich
sind sie nun auf das Problem des kiinstlerischen Ausdrucks von Wahnsinn
zugespitzt. Nicht zuletzt handelt es sich bei Frost ndmlich um den Versuch
des physiognomischen Portraits eines modernen Kiinstlers.

Das skizzierte Muster der Beobachtung und Beschreibung pathologischen
Verhaltens und Denkens zieht sich im Folgenden durch die meisten Pro-
satexte Bernhards. Die fragwiirdige und oft scheiternde Eruierung eines
Wesenskerns, der sich hinter einer kranken Oberfliche verbirgt oder um-
gekehrt in metonymischen, metaphorischen und symbolischen Physiogno-
mien ausformt, wird in verschiedenen Konstellationen erprobt. In Ferstorung
(1967),2'7 Bernhards zweitem Roman, geschieht dies weiterhin in einem me-
dizinischen Kontext. Der Sohn eines Landarztes begleitet diesen auf dessen
Konsultationsfahrt tibers Land. Es sind jedoch weniger die physiologisch
erklarbaren Krankheiten, die verstérend auf den Ich-Erzahler wirken, als die
verheerenden Zustande, die er antrifft und rapportiert. Den raumlichen und
erzahlerischen Hohepunkt dieser Fahrt bildet die zunehmend wahnsinnige
Rede des Fiirsten Saurau auf seinem Schloss Hochgobernitz. Dort hat Saurau
sich im Konflikt mit der Aulenwelt und insbesondere mit seinem Sohn in
eine Phantasiewelt gefliichtet. Ursache und Ausdruck davon stelle das Schloss
dar: »Sein [Sauraus, E.Z.] Denken und Handeln sei ihm immer zeitlebens
ein solches aus seinen Grundstiicken heraus, aus Hochgobernitz heraus.<*'®
Als architektonischer Ausdruck eines auflergewohnlichen Charakters ist
Hochgobernitz ein markantes, aber nicht das erste einer Reihe architektur-
physiognomisch relevanter Gebdude. Bereits im Turm der Erzdhlung Amras
(1964) findet sich eine >Charakterarchitektur<. Der Ich-Erzdhler und sein
Bruder Walter leben nach dem Tod ihrer Eltern isoliert und schwer depres-
siv in einem Turm im Tirol, bis Walter sich von demselben zu Tode sttirzt.

26 Dags Bernhard sich spdtestens mit Frost auch allgemein vom konservativen Duktus seiner
frihesten Arbeiten distanziert hat, ist offensichtlich. Einzelne konservative Positionen,
etwa gegentiber der sozialen Rolle der Frau, halten sich aber bis zu seinem Lebensende,
vgl. Zimmermann, Architekturen der verlorenen Mitte, S. 159f.

27 Bernhard, Thomas: Verstérung. Werke. Bd. 2. Hg. v. Martin Huber/Wendelin Schmidt-
Dengler. Frankfurt a.M. 2003.

218 Fhd., S. 154.

110

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Leserschaft erfahrt dabei ebenso wenig tiber die Gestalt des Innern des
Turmes wie tiber das Seelenleben Walters. Die physiognomische Aporie, der
sich der Famulant angesichts seiner Beschreibung Strauchs ausgesetzt sah,
auflert sich hier konkret im Symbol des Todes-Turms. Architektur wird zum
zentralen Paradigma einer Selbst- und Fremdbeobachtung, die in ein zerriitte-
tes Inneres vorzustoflen versucht, sich in diesem aber heillos und schmerzhaft
verheddert: »Du machst eine Tur auf, eine zweite, dritte, vierte, fiinfte, du
machst hinter dir wieder alle zu und laufst weiter (immer wiederkehrende
Vorstellung Walters)... du machst immer mehr Tiren auf, schliefllich fallen
sie hinter dir zu und zerquetschen dich jedesmal...«*!® Das Eindringen ins
eigene >Inneres, das fiir Auflenstehende ein Ritsel bleibt, gelingt nur auf
Kosten der physischen und psychischen Integritit. Die Schmerzen - so sug-
geriert die Analogie von Turminnerem und Psyche — kénnen nur durch den
rettenden, aber zugleich tédlichen Sprung nach >Draufien< beendet werden.
Um eine Todesarchitektur dreht sich auch der dritte, vor Korrektur erschie-
nene Roman Das Kalkwerk. In thm wird ein Gebdude erstmals vom Prot-
agonisten selbst nicht nur als Verduflerlichung seines Innern gelesen und
beschrieben, sondern auch als solches hergerichtet. Es ist in dieser Hinsicht
der direkte Vorldufer von Roithamers Kegel, unterscheidet sich aber von
diesem in grundlegenden Punkten: Das Kalkwerk ist weder neugeschaffene
Architektur noch greift seine Beschreibung unmittelbar architekturhistorische
Paradigmen auf. Seine Bedeutung ist in der Narration und aus der Sicht der
Erzihlinstanzen®” durchwegs stabil und deshalb weniger komplex als die
Bedeutung des Kegels. Sie folgt weitgehend dem Topos eines locus terribilis,
wie er aus der fantastischen Literatur bekannt ist.**! Der Protagonist Konrad
hat das abgelegene Kalkwerk gekauft, um es zum »freiwilligen Arbeitsker-
ker[ J«*** umzugestalten, freiwillig befindet aber nur er sich hier. So, wie
er seine behinderte Frau mit obskuren Hortests foltert, ist auch das ganze

219 Bernhard, Thomas: Amras. In: Ders.: Erzihlungen I. Werke. Bd. 11. Hg. v. Martin Huber/
Wendelin Schmidt-Dengler. Frankfurt a.M. 2004. S. 109-179; hier: S. 167. Kursivierung
im Original.

220 Konrad und sein Kalkwerk werden von mehreren seiner Bekannten beschrieben, der
Ich-Erzahler rapportiert diese Beschreibungen. Die Aussagen widersprechen sich zuweilen
fundamental, in der Beschreibung und Deutung des Kalkwerks stimmen die Aussagen
jedoch tiberein. Bernhard, Thomas: Das Kalkwerk (1970). Werke. Bd. 3. Hg. v. Martin
Huber/Wendelin Schmidt-Dengler. Frankfurt a.M. 2004.

221 g, Ruthner, (Text)Réume des Schreckens.

222 Bernhard, Das Kalkwerk (1970), S. 29.

111

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Haus als Mittel zu ihrer Folter eingerichtet. Absichtlich entfernt Konrad
allen Schmuck und bringt an den Tiiren gréfiere Schlésser an, welche die
ohnehin schon ausweglose Situation der Frau verdeutlichen.?”® Die Kahlheit
von Konrads »Gedankenarchitektur«*?* soll aber auch das Schreiben einer
Studie tiber das Gehor erméglichen. Diese Entsprechung von Intellekt und
Raum erweist sich — dhnlich dem Dachstock in den Augen des Erzdhlers von
Korrektur — am Ende als Illusion.?*® Wie die Spiegelung der Figuren in der
Architektur von Korrektur problematisiert wird, so ist auch in Das Kalkwerk
die physiognomische Entsprechung von Protagonist und Raum nur auf den
ersten Blick unproblematisch.

Konrad hélt nichts von der »sogenannte[n] Menschenkenntnis, die mit dem
Physiognomischen in andauernder Spekulation zusammenarbeite«, sie »er-
weise sich immer als Trugschluss«.?”® Und zu Trugschliissen verleite auch
das Aufiere des Kalkwerks:

So miisse man annehmen, trete man aus dem Gebiisch heraus, meinte Konrad zu
Wieser, das Kalkwerksinnere lasse nur die geringste Bewegungsfreiheit zu [...] aber
tatsachlich habe man im Kalkwerk den grofiten Spielraum. Aber jede Vorstellung
einer Vorstellung sei in jedem Falle immer eine irrtiimliche, erniedrigende. [...]
Dafd wir aus Tauschungen existieren und aus nichts sonst, sei nicht unbedingt
auszusprechen. [...] Die Konstruktion des Ganzen sei auf Totaltdauschung angelegt

[..].2%

Wenn sich vom dufieren Anblick nicht auf das »Kalkwerksinnere« schlieflen
lasst und auch die physiognomische Menschenbetrachtung nur »Trugschluss«
ist, dann tritt die Aporie, das Kalkwerk als physiognomisches Symbol fiir
die Figur Konrad zu lesen, génzlich zutage.

Ein letzter Wegpunkt in Bernhards Auseinandersetzung mit der Architektur-
physiognomik vor Korrektur stellt der kurze Prosatext Ebene (1973) dar, der
wohl bereits parallel zur Arbeit am Roman entstanden ist.?*® Im Gegensatz

223 Vgl ebd., S. 20.

224 Fhd., S. 124.

225 Vgl auch ebd., S. 181.

226 Fhd., S. 39.

227 Ebd., S. 29.

228 Bernhard, Thomas: Ebene. In: Walter Pichler. 111 Zeichnungen. Mit einem Essay von
Max Peintner und einem Prosatext von Thomas Bernhard. Salzburg 1973. S. 245-247.
Vgl. auch Ders.: Ebene. In: Ders.: Erzihlungen. Kurzprosa. Werke. Bd. 14. Hg. v. Hans
Holler/Manfred Mittermayer. Frankfurt a.M. 2003. S. 395-397. Im Folgenden wird nach
der Werkausgabe zitiert.

112

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zu Kalkwerk gesteht Ebene der Architektur wieder einen physiognomischen
Symbolcharakter zu. Rdume werden hier nicht nur als Dispositive der Tau-
schung beschrieben, sondern verleihen einer tédlichen Beziehung zwischen
Subjekt und Umwelt Ausdruck.

Bemerkenswert ist der Text auch, weil er erstmals seit Bernhards journa-
listischen Arbeiten der 1950er Jahre wieder im Kontext zeitgendssischer
Architekturdiskurse steht. Er erscheint im Werkband eines 6sterreichischen
Kiinstlers und Architekten: Walter Pichler. 111 Zeichnungen. Mit einem Essay von
Max Peintner und einem Prosatext von Thomas Bernhard **® Walter Pichler spielte
eine entscheidende Rolle im austrian phenomenon, jener postmodernen Archi-
tekturbewegung, die sich rund um den Architekten Hans Hollein zwischen
den spiten 1950er Jahren und den frithen 1970er Jahren von der weiterhin
vorherrschenden Moderne in Osterreich abzugrenzen suchte.?** Pichlers
Interesse galt im Gegensatz zu seinen Mitstreitern weniger dem utopischen
Bauen, das unter Holleins Motto »Alles ist Architektur« einen Ausweg aus
der zeitgendssischen >Architekturmisere< weisen sollte.”! Seine Entwiirfe
imaginierten stattdessen diistere Bauten der Macht. ** Anfang der 1970er
Jahre zieht sich Pichler ganz von der Architektur zuriick und lasst sich als
bildender Kiinstler im Stidburgenland nieder. Hier entwirft er die antropo-
morphen Gebilde in 111 Zeichnungen, die zwar noch an Gebéude erinnern,
zugleich aber einer phantastischen, morbiden und anthropomorphen Asthe-
tik gehorchen.

229 Der Katalog findet sich, vermutlich als Belegexemplar, in der Nachlassbibliothek Thomas
Bernhards im Thomas-Bernhard-Archiv, Forschungseinrichtung der Thomas Bernhard
Privatstiftung. Pichler, Walter: Walter Pichler. 111 Zeichnungen. Mit einem Essay von
Max Peintner und einem Prosatext von Thomas Bernhard. Salzburg 1973.

230 Den Begriff des austrian phenomenon hat der Architekturkritiker und -historiker Peter Cook
1970 gepragt, vgl. Gook, Peter: Experimental Architecture. London/New York 1970. S. 71.
Cook stellt insbesondere Hollein als zentrale Figur in eine Reihe mit dem englischen
Archigram und den japanischen Metabolisten, arbeitet aber auch die 6sterreichischen
Eigenarten heraus, vgl. ebd., S. 71-76.

231 Hollein varriiert und reflektiert diesen Bannerspruch mehrfach neu, vgl. Kap. IV 1.1.

232 Pichlers einziger architekturtheoretischer Text beschreibt die Dystopie einer allumfassenden
Architektur als »eine brutale Sache« und »Waffe«. Pichler, Walter: [Architektur/Sie wird
geboren]. In: Hans Hollein/Walter Pichler: Architektur. Work in Progress, Ausstellungs-
katalog Galerie St. Stephan. Wien 1963. S. 16; hier: S. 16. Zitiert nach Faksimile-Abdruck
in: Dietmar Steiner (Hg.): The Austrian Phenomenon. Architektur Avantgarde Osterreich
1956-1973. Wien 2009. S. 15-37; hier: S. 16.

113

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bernhards Ebene stellt darum, anders als Fatima Naqvi vermutet,?®® kei-
ne direkte Reminiszenz an das austrian phenomenon dar. Dieses ist 1973 im
Verschwinden begriffen,®* Pichler hat sich bereits von ihm verabschiedet.
Eine engere Bekanntschaft Bernhards mit der Architekturszene um Pichler
und Hollein vor 1973 lésst sich nicht rekonstruieren. Dass Naqvi Bernhard
einen eigentlichen »Pichlerianism«*** unterstellt und die &sterreichische Post-
moderne als Vorbild seiner Architekturdarstellungen begreift, ist nicht nach-
vollziehbar.

Naqvi iiberzeichnet zwar die Nahe zwischen der Kunst Pichlers und der
Literatur Bernhards, weist jedoch zu Recht darauf hin, dass sie eine radikale
Gesellschaftskritik teilen, die sie jeweils im Zeichen des Todes formulieren.
Das hat seine Griinde nicht in einer Einflussbeziehung, sondern in einem
gemeinsamen Interesse: Beide entwerfen eine symbolische Architektur-
sprache, die fundamentale Todeséingste abbildet und sie zu bannen sucht.
Ohne dass die beiden Kiinstler vertiefte Kenntnisse tiber die Hintergriinde
des jeweils anderen — d.h. vom austrian phenomenon Pichlers oder von der
Architekturphysiognomik Bernhards — haben mussten, lisst sich dieses ge-
meinsame Interesse auch auf eine historische Diskursebene zurtickfithren:
Sowohl Pichlers als auch Bernhards Werke stehen im gréfieren Kontext der
postmodernen Suche nach einer neuen architektonischen Symbolsprache.
Bernhards Ebene entwirft in diesem Sinne mit Blick auf Pichlers 17171 Zeich-
nungen eine architektonische Denkfigur, die unmittelbar auf die Frage nach
dem architektonischen Ausdruck in Korrektur vorausdeutet.

Ebene beschreibt eine gescheiterte Eltern-Kind-Beziehung. Ein vieldeutiges
»Wir« beschreibt die »Ungeheuerlichkeit« der Erziehung als »Liige«,*® weil
sie den Kindern nicht beibringe, dass das Leben ein »Krankheitsprozess«

233 Vgl. Naqvi, How We Learn Where We Live, S. 47.

234 Das Ende des austrian phenomenon, das Dietmar Steinert auf 1973 datiert, hat primér so-
ziodkonomische Griinde, insbesondere die sich verschlechternde Konjunktur zwingt die
jungen Architekten, ihre Experimente aufzugeben, vgl. Steiner, Dietmar: The Austrian
Phenomenon. In: Ders. (Hg.): The Austrian Phenomenon. Architektur Avantgarde Os-
terreich 1956-1973. Wien 2009. S. 3.

235 Nagqvi behauptet, Burgers fiktionale Architekturen seien ohne das austrian phenomenon
nicht zu verstehen, vgl. Naqvi, How We Learn Where We Live, S. 37. Abgeschen von
ihrer Lektiire von Ebene mithilfe von Pichlers 111 Zeichnungen — die kein Werk des austrian
phenomenons mehr sind - legt sie jedoch keine textnahen Interpretationen vor, welche diese
Behauptung stiitzen.

236 Bernhard, Ebene, S. 396.

114

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sei.2% »[T]6dliche Mauern und tédliche Mébelstiicke und tédliche Luft« seien
die elterlichen Lebensbedingungen, aus denen zu flichen zwar notwendig,
aber vergeblich sei.?*® Eine Erklirung fiir den Titel Ebene und ein Bezug zu
Pichlers 111 Zeichnungen, die mehrheitlich unterirdische oder halbvergrabene
Architekturen darstellen, wird erst im letzten Satz des Textes offenbar. Das
Leben als »Krankheitsprozess«, der sich in vertikal angeordneten Raumen
abspielt, korrespondiert hier sowohl mit Pichlers Verstandnis von Architektur
als »Macht« und »brutale[r] Sache«**” als auch mit seinen Zeichnungen, die
u.a. den Titel Schddelhduser tragen:

Wir waren oben, unter den Eltern, in unseren Mauern und in unseren Zimmern
und in unseren Biichern und Schriften eingeschlossen und alles um uns und in
uns ist nichts als todlich gewesen und wir sind herunten, ohne die Eltern, wieder
in diesen unseren Mauern und in unseren Zimmern und in unseren Biichern und
Schriften eingeschlossen und alles um uns und in uns ist nichts als todlich.24?

Die vergebliche Flucht vor den Eltern von »oben« nach »herunten« bewegt
das unbestimmte »uns« nur vom einen in den anderen »tédlich[en]« Zustand.
Bernhards letzter Satz lasst sich als Adaption von Pichlers Todesarchitekturen
interpretieren, wenn man diese als den Schauplatz eines Ganges nach »her-
unten« imaginiert; das Subjekt bewegt sich unter den Boden bzw. unter die
Terrain-Ebene in den Entwiirfen Pichlers. Das Durchstofen der titelgeben-
den Ebene, d.h. der horizontalen Grenze zwischen den Raumen tiber und
unter der Erde, wire demnach das addquate Bild fiir den Befreiungsakt. Der
Gegensatz von oben und unten wird — analog zur bisherigen Denkfigur des
physiognomischen Innen und Auflen - zwar aufgebaut, sogleich aber wieder
als sinnlos kritisiert, da sich beide Raume als tédliche, tauschende Kerker
erweisen. So macht Bernhard Pichlers Kunst in seiner eigenen Narration
lesbar, er deutet die halbunterirdische Raumkonstellationen als architek-
turphysiognomischen Ausdruck des »Krankheitsprozess[es]« Leben. Auf
der Erdoberfliche befindet sich die todliche, hermetische Welt der Eltern,
unter der Oberfliache der todliche Innenraum des Subjekts, das sich von
den Eltern in sich selbst zuriickgezogen hat. Bernhards Text vereinnahmt
Pichlers Zeichnungen als Projektionsfliche eines physiognomischen Prinzips,

237 Fbd., S. 397.

238 Fbd., S. 396.

239 pichler, [Architektur/Sie wird geboren], S. 16.
240 Bernhard, Ebene, S. 397.

115

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das in architektonischen Raumen menschliche Problemlagen ausdriickt —
eine Interpretation, die in Pichlers antropomorphen Schddelhiusern bereits
angelegt ist.

In Korrektur findet kurz darauf eine weit komplexere Auseinandersetzung
mit dem architektonischen Ausdruck durch vertikal angeordnete Innen- und
Auflenrdume statt. Der Roman referiert zu diesem Zweck nicht auf Architek-
turen in der Osterreichischen Gegenwartskunst, sondern bezieht sich, wie wir
sehen werden, auf architekturhistorische und -physiognomische Konzepte
vom 18. Jahrhundert bis in die Moderne. Gemeinsam sind den beiden Texten
jedoch die tédliche Ausgangslage einer gestorten Eltern-Kind-Beziehung und
die architektonisch prozessierte Ablosung des Kindes von den Eltern, die
wiederum im Tod bzw. in einer tédlichen Situation endet. Fiir diese Prozesse
wird in Ebene wie in Korrektur ein Raum geschaffen, der sowohl Ausdruck
als auch tddliche Losung fundamentaler zwischenmenschlicher Probleme
1st.

Nach der weitgehend unvoreingenommenen physiognomischen Argumen-
tation der 1950er Jahre setzt sich bei Bernhard zwischen 1962 und 1973
eine fundamentale Skepsis an der Adaquatheit der Physiognomik durch,
die weiterhin ein zentrales, aber meist kritisch betrachtetes Denkmuster der
Figuren darstellt. Diese Skepsis weicht in Ebene einer Denkfigur, welche die
Aporie des physiognomischen Denkens bereits voraussetzt und gleichsam
als Darstellungsmittel nutzt — der physiognomische Raum wird zum Symbol
des Scheiterns. Dass Roithamer seine physiognomische Beobachtungs- und
Baumethode unwidersprochen als gegliickt bezeichnen kann, gehorcht einer
dhnlichen Logik. Wie wir nach diesem Exkurs, der Korrektur freilich aus-
spart, sechen werden, ist dort die Aporie der Physiognomik nur scheinbar
aufgel6st, um auf einer anderen >Ebene« als sprachphilosophisches Problem
offenbar zu werden.

2.2.3 Parodie der Physiognomik: Die Billigesser (1980)

Eine weitere Verschiebung erfihrt die Physiognomik in Thomas Bernhards
Werk nach Korrektur. In Die Billigesser, einer Erzahlung von 1980, wird der
Begriff zum ersten und letzten Mal als vermeintlich wissenschaftlicher Ter-
minus von Bernhards Figuren verwendet. Es mag dem speziellen Humor des
Autors zuzurechnen sein, dass gerade hier, wo ostentativ zur Sprache kommt,
was bisher rnur< thematisch problematisiert wurde, von den Protagonisten
selbst nichts Bedeutendes tiber das Wissensfeld gesagt wird.

116

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Einzelgianger Koller, die zentrale Figur in Die Billigesser, ist seit seiner
Schulzeit mit dem nicht ndher umrissenen Ich-Erzihler befreundet. Hatte
Koller einst eine naturwissenschaftliche Laufbahn in Betracht gezogen, so
haben ihn ein Hundebiss, die darauffolgende Amputation seines Beines und
eine hohe Entgeltsumme des Hundehalters seiner Meinung nach zwingend
»auf alle méglichen philosophischen Ideen und schliefilich die Physiogno-
mik gebracht«.?*! Er verbringt sein Leben nunmehr mit Spaziergingen, der
Planung von vier Schriften iiber die Physiognomik und dem regelméfiigen
Besuch der »Wiener 6ffentlichen Kiiche«.?*? Dort hat er sich einer Gruppe
von Minnern angeschlossen, die es versteht in der »WOK«** vorziiglich
und billig zu essen. Es ist diese Vierergruppe, genauer sind es thre Physio-
gnomien, die sowohl Inspiration als auch Thema fiir »das wichtigste Ka-
pitel seiner Physiognomik<*** sein sollen. Was Koller dariiber mitteilt, bleibt
erstaunlich lapidar: »Ihre Physiognomien bezeichnete er immer wieder als
die Physiognomien von geborenen und personifizierten Billigessern.«**> Wo
der Kern seiner Physiognomik zu erwarten wire, findet sich also lediglich
ein lacherlicher Zirkelschluss. Die Physiognomien verweisen nur auf das
Offensichtlichste anstatt auf einen verborgenen Charakter. In ihrer genau-
en, aber dauflerlich gehaltenen Beschreibung erfahren wir von Koller nicht,
mwiefern die Billigesser sich von anderen Menschen unterscheiden und sich
deshalb fiir seine Studie eignen. Weninger ist ein undurchsichtiger, selbst-
zufriedener Geschiftemacher,**® Goldtschmidt ein intellektueller jiidischer
Buchhindler, ein verschwiegener »Geistesmensch«,*” Grill ein melancho-
lischer Handwerker mit viel vertanem Potenzial, >*® und Einzig fristet seine
angeberische und eingebildete, »mehr oder weniger unbedeutende Existenz
als Hochschullehrer«.?* Auch wenn ihre Anzahl an die klassische Tempera-
mentenlehre erinnert, drangt sich angesichts dieser vier Individuen weder
eine Typologie noch eine Charakterlehre auf.

21 Bernhard, Thomas: Die Billigesser (1980). In: Ders.: Erzihlungen IT1. Werke. Bd. 13. Hg.
v. Hans Hoéller/Manfred Mittermayer. Frankfurt a.M. 2008. S. 111-206; hier: S. 116.

242 Fpd., S. 113.

213 Ehd.

24 Fpd., S. 117.

245 Fbd., S. 129.

246 gl ebd., S. 186.

247 Ebd., S. 194.

218 Vgl. ebd., S. 195-199.

249 Ebd., S. 201.

117

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Am nidchsten kommt Koller einer solchen einzig in der Charakterisierung
des Ich-Erzahlers, den er als das genaue Gegenteil seiner selbst bezeichnet:

Er war immer der Geistesmensch und der Augenkranke gewesen, wihrend ich
von ihm immer nur als der Gefiihls- und Tatmensch bezeichnet worden war,
sehr oft und immer wieder an heiklen Punkten unseres Zusammensein als Der
Gesunde, wiahrend er selbst sich meistens als Der Kranke bezeichnete, sehr oft auch
als Der Geisteskranke[]*>°

Die Kategorien des Kranken und des Gesunden kniipfen an die physiogno-
misch-pathologischen Diskurse der 1950er Jahre an, verkehren diese jedoch
in ihr Gegenteil. Erstrebenswert ist fiir Koller, was Sedlmayrs Grauen der
Moderne verkorpert. Die Emphase, welche er auf seine Augenkrankheit
legt, verdreht einen weiteren physiognomischen Topos, namlich denjenigen
des besonders klarsichtigen Physiognomen, dessen >stechendes< Auge etwa
in Abbildungen Lavaters physiognomisch vom moralisch gesunden >Blick«
zeugen soll.*!

Das Zitat weist aber noch problematischere Verkehrungen physiognomischer
Diskurse auf. Das beleidigend gemeinte »Tatmensch« ist ein Begriff, den
die Rassenphysiognomik des Nationalsozialismus missbraucht hat.>** Die
verheerenden Auswiichse der Physiognomik im 20. Jahrhundert werden
von Koller nicht kritisiert, er dreht lediglich ihre Vorzeichen um. Dass Koller
mit derart im doppelten Sinne verkehrten Begrifflichkeiten »riicksichtslos
gegen mich vorgehen konnte«, verstirkt thren faschistoiden Unterton. Koller
mstrumentalisiert pseudowissenschaftliche Termini in einem Angriff, der
seinem eigenen elitaren Selbstbild dient.

Sein einzigartiges Selbst wiederum sieht Koller bestandig vom »Massenwahn-
sinn«®®® der Anderen bedroht: »Die Masse fiirchtete er in jeder Beziehung.«*3*
Masse ist das Unwort schlechthin und bezeichnet auch im tibertragenen Sinn
nicht weiter umrissene kulturgeschichtliche Tendenzen: »Man miisse aber
immer gleichzeitig mit der Geschichte als Masse wie mit der Gegenwart als
Masse fertig werden, um tiberleben zu kénnen, nur den wenigsten gelinge

250 Fhd., S. 141f.

21yl Kap. 11 2.1.1.

252 Vgl. Clauss, Rasse und Charakter, S. 3. Vgl. auch Eickstedt, Egon von: Rassenkunde und
Rassengeschichte der Menschheit. Stuttgart 1934. Der Begriff ist freilich wesentlich dlter
und taucht etwa schon in Goethes Faust auf.

253 Bernhard, Die Billigesser (1980), S. 160.

254 Fbd.

118

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das.«*>> Mit Elias Canettis Analyse der Masse oder Siegfried Kracauers phy-
siognomischer Analyse der stddtischen Angestelltenklasse hat diese Idiosyn-
krasie Kollers nur am Rande zu tun. Zu finden sind thre Wurzeln vor allem
in der Physiognomik Rudolf Kassners (1873-1959), den Koller in einer Vor-
stufe von Die Billigesser namentlich erwéhnt.?® Kassners Werk stellt weniger
eine systematische Lehre als vielmehr eine konservative, modernekritische
Kulturphilosophie dar®*” und hat auch Hans Sedlmayrs physiognomisches
Denken mafigeblich beeinflusst. Die Nihe sowohl zu Kollers Abneigung ge-
geniiber der Masse als auch zu Sedlmayrs kunst- und kulturgeschichtlichem
Lamento eines Verlustes der Mitte zeigt sich etwa an Kassners Beschreibung
von Pieter Breughels d.A. Bild Die Krewzigung Christi. Wie wenig spéter auch
Sedlmayr®®® betrachtet Kassner Breughel d.A. als wichtigen Physiognomen,
»well er zuerst von allen Menschen das sah, was wir den Kollektivmenschen
nennen, und am heftigsten davor erschrak«.?*® Jesus befindet sich hier nicht
in der Mitte der Darstellung, sondern an ihrem Rand, im Vordergrund zieht
das einfache Volk mit seinem »Kollektivgesicht« vorbei.?®’

Der moderne Mensch, so suggeriert Kassner 1932, drohe in den desorien-
tierten Zustand zuriickzufallen, der herrschte, bevor Christus als sinnstif-
tende >Mitte« erkannt worden sei. In der vorchristlichen und nachchristlich-
modernen Masse habe der Einzelne nur >zufillige ein individuelles Gesicht,
das Gesicht des Auserwihlten werde an den Rand gedringt.

Eins zu eins ldsst sich diese christlich verbramte Kulturkritik nicht auf
Koller iibertragen. Von Kassners christlichem Heilsdenken — dhnlich dem

255 Ebd., S. 160f.

256 Vgl. Holler, Hans/Mittermayer, Manfred: Kommentar [zu Erzahlungen III]. In: Thomas
Bernhard: Erzdhlungen III. Werke. Bd. 13. Hg. v. Hans Holler/Manfred Mittermayer.
Frankfurt a.M. 2008. S. 311-358; hier: S. 334f.

257 Vgl. Michelsen, Peter: Rudolf Kassners Sicht der Moderne. In: Gerhard Neumann/Ulrich
Ott (Hg.): Rudolf Kassner. Physiognomik als Wissensform. Freiburg i.Br. 1999. S. 23-33.
Eine methodisch wegweisende kunstphysiognomische Studie Sedlmayrs widmet sich den
Menschendarstellungen bei Pieter Breughel d.A., deren Gesichter er als »ununterscheid-
bar und leer« und damit als Vorboten des ausdruckslosen modernen Massenmenschen
beschreibt, Sedlmayr, Hans: Die »Macchia« Bruegels. In: Jahrbuch der kunsthistorischen
Sammlungen in Wien 8 (1934). S. 137-159; hier: S. 140. Bohde sieht hierin hauptséchlich
den Einfluss von Wilhelm Fraengers Formphysiognomik, die Nihe zu Kassner — dessen
Physiognomik nur zwei Jahre vor dem Macchia-Aufsatz erschien — entgeht ihr, vgl. Bohde,
Kunstgeschichte als physiognomische Wissenschaft, S. 120-131.

259 Kassner, Rudolf: Physiognomik (1932). In: Ders.: Sdmtliche Werke. Bd. 5. Hg. v. Ernst
Zinn/Klaus E. Bohnenkamp. Pfullingen 1980. S. 5-153; hier: S. 10.

200 Ebd., S. 107.

119

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rassenphysiognomischen Denken - sind in Kollers Aussagen nur verdrehte
Schwundstufen zu erkennen. Seine Abneigung gegeniiber dem >Gewohnli-
chen, die er mit seinen »lebenslinglichen heiligen Krankheiten®®! legitimiert, und
die Zurtickweisung jeglicher Zufélligkeit des eigenen Leidensweges deuten
darauf hin, dass er sich selbst als auserwihlter Heilsbringer einer neuen
Lehre betrachtet. Kollers wmitatio christi wirkt freilich lacherlich, wenn nicht
abstoflend angesichts seiner riicksichtslosen Selbstinszenierung. Uber seine
physiognomische Heilslehre ist wenig zu erfahren. Die oben aufgefithrten
begrifflichen Verweise auf physiognomische Diskurse von Lavater bis Kass-
ner ergeben kein stimmiges Gesamtbild. Dieses diirfte — wenn tiberhaupt
- nur in seiner ungeschriebenen Studie dargelegt sein, tiber die sich Koller
beredet ausschweigt und die letztlich fiir die Nachwelt verloren geht. Am
Ende fillt Koller iiber sein Holzbein und auf seinen Kopf,?? in dem er das
ungeschriebene Billigesser-Kapitel »schon jahrelang komplett*% fertiggedacht
gehabt hatte. Koller und damit seine Physiognomik sind in medizinischer
und geistiger Hinsicht »nicht mehr zu retten«.2%*

Wir erfahren aus Kollers »Geistesprodukt[ «*° lediglich die miindliche
Beschreibung von Aufierlichkeiten — die ausfiihrliche Zeichnung seiner
»Efigenossen«®®® - und die Behauptung, von diesen nicht nur auf ein Inne-
res, sondern auf eine tiberlegene physiognomische Systematik schlieflen zu
konnen. Anders als in fritheren Texten, allen voran Konrads Gehor-Studie
in Kalkwerk, ist der verwehrte Abschluss eines groflangelegten Projektes keine
ernstzunchmende Tragddie. Nicht die innere Unmoglichkeit, seine Gedan-
ken zu Papier zu bringen, steht Koller im Weg, sondern wortwortlich sein
Aufler(st)es, das Holzbein. Die Physis, keine aporetische Undurchdringbar-
keit von Innen- und Auflenwelt, bringt den selbsternannten Physiognomen zu
Fall. Das Auflen ist derart entscheidend, dass eine physiognomische Aporie,
wie sie bis hierhin ausschlaggebend war, gar nicht erst aufgeworfen wird.
Dies 1st die Pointe eines Witzes, der ebenso auf Kosten der physiognomischen
Bestreben Kollers als auch Bernhards eigene Auseinandersetzung mit der
Physiognomik geht.

261 Bernhard, Die Billigesser, S. 142.
262 yyql. ebd., S. 206.

263 Ehd., S. 117.

264 Fhd., S. 206.

265 Fhd.

266 Fhd., S. 168.

120

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kohlenbachs Verdacht, Die Billigesser sei ein parodistischer Kommentar auf
Korrektur, 1asst sich also nicht nur hinsichtlich gewisser Ahnlichkeiten zwi-
schen Roithamer und Koller bestitigen. Beide glauben nicht an mdgliche
Zufille - den Hundebiss bzw. den Tod der Schwester — und begeben sich auf-
grund dessen in eine isolierende Geistestitigkeit.”®” Parodie ist Die Billigesser
auch und vor allem deshalb, weil das zuvor in Bernhards Werk problemati-
sierte physiognomische Denken hier der Lacherlichkeit preisgegeben wird.

2.3 Die physiognomische Symbolsprache des Kegels

Nach diesem Bogen — und mithilfe der in ihm gesammelten Erkenntnis -
gilt es, den Fokus zurtick auf den Roman Korrektur und insbesondere die
Architektur des Kegels als dessen zentrales Problem zu lenken. Die Kon-
textualisierung der >Entsprechung« des Kegels als physiognomisches Sym-
bol, des Aufleren der Schwester als physiognomische Metonymie und die
Einbettung dieser Merkmale in einen werkgeschichtlichen Zusammenhang
deuten allesamt auf die komplexe Rolle hin, welche der Physiognomik und
der Architekturgeschichte hinsichtlich des Kegels zukommt.

2.3.1 Roithamer liest Vogts Revolutions-Architektur

Das im Romantext artikulierte Architektur-Wissen des Protagonisten Roit-
hamer verschweigt mehr, als es zu sagen vorgibt. Und doch gibt es essenzielle
Hinweise auf zentrale Quellen. In einer Tirade gegen die Gesamtheit aller
zeitgendssischen Architekten (»Fachgesindel«) zihlt Roithamer in wohlinfor-
mierter Pose mehrere Namen bereits toter Architekten auf:

Fachgesindel, sogenannte Architekten, Geistesscharlatane, so Roithamer, Bau-
herrenausniitzer, Dummképfe, Betonstumpfsinn. Keine einzige Zuschrift wegen
Verdacht auf Architekten- oder Baufachherkunft beantwortet. James Gandon zum
Beispiel, Sir John Soane, John Nash etcetera haben sie niemals gehort. Wenn wir
handeln, kennen wir den Ursprung unseres Handelns, wenn wir denken, den

267 Dass der Hundebiss gezielt das >Kegeldenken< Roithamers parodiere und deshalb von
Kohlenbach als Beleg fiir die Unsinnigkeit von Roithamers Denken herbeigezogen wird,
wirkt aber gerade angesichts des grofleren Werkzusammenhanges fragwiirdig, vgl. Koh-
lenbach, Das Ende der Vollkommenheit, S. 149, 200f. Vgl. dhnlich auch Thill, Die Kunst,
die Komik und das Erzihlen, S. 272.

121

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ursprung unseres Denkens. Boulle [sic], Hamilton, Vignon, Konzeptionswechsel
etcetera, so Roithamer, wir reden vergeblich. Wenn wir nur andeuten, zerfallen sie
schon. Nichts aus den Schriften von Neutra, alles von Mies van der Rohe, nicht
und alles unterstrichen. Der Grund, sich mit Fachleuten nicht einzulassen, weil
diese unsere Idee vernichten, nichts im Sinn haben, als unsere Idee schwankend
zu machen, zu vernichten. (Ko 186)

Neben der Abgrenzung gegentiber zeitgenossischen Architekten vermittelt
Roithamer mit seiner Polemik zwei weitere Botschaften: Sein spezifisches
architekturhistorisches Wissen gehére zum »Ursprung« seines Handelns, und
er sei zwar bereit, auf diesen Ursprung aufmerksam zu machen, jedoch nicht
gewillt, der Leserschaft seiner Aufzeichnungen genaue Auskunft dartiber
zu erteilen. So will er mithilfe der aufgefithrten Namen seine architekturge-
schichtliche Uberlegenheit »nur andeuten, was ausreiche, um die verhassten
Architekten zu vernichten.

Seit Gernot Weif}’ Studie zu den philosophisch-historischen Hintergriin-
den im Werk Thomas Bernhards ist bekannt, woher die in der Passage
aufgezihlten Architektennamen sowie der mit ithnen zusammenhdngende
Begriff »Konzeptionswechsel« stammen.?*® Sie tauchen im Buch Russische und
Franzisische Revolutions-Architektur 1917 1789 (1974) des Ziircher Architektur-
historikers Adolf Max Vogt auf.?® Roithamers Architektenschelte liest sich
tatsichlich »wie ein stichwortartiges Exzerpt aus Vogts Studie«.””’ Weify’
mtertextueller Hinweis, der als solcher schon tiberzeugend ist, wird durch
Thomas Bernhards mittlerweile zugangliche Nachlass-Bibliothek zusitzlich
gestiitzt. Der Schriftsteller war im Besitz von Vogts Werk, sein Exemplar
zeigt deutliche Lesespuren.”’!

268 Vgl. Weif, Ausléschung der Philosophie, S. 81f. Weif} hat den genauen Textnachweis
geliefert, ist aber nicht der Erste, der auf die Ndhe Roithamers zur Revolutionsarchitek-
tur hinwies. Josef Konigs Bernhard-Studie hat zuerst auf ihre Wichtigkeit, ihre Analyse
durch Max Vogt und Boullées Kegelentwurf hingewiesen und daraus gefolgert, dass die
Formwahl des Kegels Roithamers »politisch-soziale [...] Utopievorstellung« ausdriicke,
Konig, Nichts als ein Totenmaskenball, S. 131. Da der Kegel aber keine politische oder
soziale Funktion einnimmt, sondern sich dieser geradezu verweigert, muss man Konigs
These in Frage stellen.

269 Vgl. Vogt, Adolf Max: Russische und franzésische Revolutions-Architektur 1971 1789. Zur
Einwirkung des Marxismus und des Newtonismus auf die Bauweise. K6ln 1974. S. 106f.

20 Weifs, Ausléschung der Philosophie, S. 82.

21 Thomas Bernhards Nachlass-Bibliothek im Thomas-Bernhard-Archiv, Forschungseinrich-
tung der Thomas Bernhard Privatstiftung.

122

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wieso Roithamer Ludwig Mies van der Rohe und Richard Neutra ablehnt
bzw. bewundert,”* wird hingegen aus der Kenntnis der originalen Textstelle
nicht verstdndlich. Die beiden spezifisch von Roithamer herangezogenen
bzw. »exzerpierten« Seiten Vogts handeln von der »Tendenz zur Geometrisie-
rung und de[m] darauf folgende[n] Umschwung in klassizistische Formen«.”
Diese architekturdsthetische Tendenz ist fiir Vogt keineswegs nur auf die
Revolutionsherde Frankreich 1789 und Russland 1917 beschrankt, weshalb
der Architekturhistoriker sowohl Erben als auch Gegner der geometrischen
Tradition aufzihlt. Van der Rohe und Neutra stehen nach Vogt auf der Seite
der »geometrischen Nachfolger¢, Vignon und Hamilton, die von Roithamer
im selben Atemzug wie der geometrisierende Architekt >Boulle« (eigentlich
Boullée, vgl. unten) genannt wird, stehen als »Klassizist[en]«*”* dagegen. So
hélt sich Roithamer zwar an die Reihenfolge von Vogts Aufzihlung, nicht
aber an dessen Differenzierung.*”

Gernot Weify’ Fund vermag zwar die Logik der Architekten-Aufzihlung nicht
zu erkldren, stellt diese aber in einen historischen und theoretischen Kontext,
der nicht nur fur die vorliegende Passage, sondern fiir den gesamten Roman
von Bedeutung ist. Vogts Buch befasst sich mit der Frage, warum sowohl
zur Zeit der Franzosischen als auch der Russischen Revolution dhnliche
Tendenzen in der Asthetik der Architektur auszumachen sind, insbesondere
die erwihnte Geometrisierung der Baukorper. Eine weitere Parallele zwi-
schen denutopischen« geometrischen Architekturentwiirfen beider Epochen
besteht darin, dass sie weder in Frankreich noch in Russland aufgrund der
politischen Umstinde sowie threr Monumentalitit und Kostspieligkeit wegen
umgesetzt worden sind und darum in Vergessenheit gerieten.

Insofern stimmt Roithamers Behauptung, den zeitgenossischen Architekten
architekturgeschichtlich durch >arkanes Wissen« tiberlegen zu sein. Gerade
aber diesen Umstand will Vogts Studie, aus der Roithamer zitiert, dndern,
indem sie die vergessenen Architekten ins Bewusstsein zuriickruft. Roit-
hamers Strategie ist dagegen eine doppelte; ein architekturhistorischer Hin-

272 Ob der Satz »Nichts aus den Schriften von Neutra, alles von Mies van der Rohe« eine

Aufforderung ist, ausschliefilich Mies van der Rohe zu lesen, oder aber den Fehler der
zeitgenossischen Architekten beschreibt, genau dies zu tun, bleibt unklar. Ersteres glaubt
Nagqvi jedoch daraus folgern zu dirfen, vgl. Naqvi, How We Learn Where We Live,
S. 139.

Vogt, Revolutions-Architektur, S. 105.

274 Fbd., S. 106.

25 Auch dies weist Weift im Detail nach, vgl. Weil}, Ausloschung der Philosophie, S. 82.

273

123

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tergrund soll erkennbar werden, dessen Provenienz soll aber gleichzeitig fiir
die Leserschaft seiner Aufzeichnungen verschleiert bleiben.

Eva Marquardt hilt daher das Zitat aus dem »Zettelkasten«, wie sie das
Exzerpt nennt, gar nicht erst fiir aufschliisselbar. Sie wertet es als Ausdruck
der grundsitzlich offenen, allen Leseerwartungen widerstrebenden Natur
des Werkes.*”® Mit dem pauschalen Urteil, dass sich der Roman der Lektiire
widersetzt, sollte man sich freilich nicht zu rasch zufrieden geben. Obschon
Korrektur die >Lesbarkeit der Welt«immer wieder in Frage stellt, bleiben seine
philosophischen und historischen Hintergriinde, welche die Sprachskepsis
des Textes unterfiittern, durchaus nicht unlesbar. Das Weiterfithrende ist
hier also nicht das Exzerpt selbst, sondern der kunsthistorische Kontext,
aus dem sich der »Zettelkasten« speist.

Vogt folgt gleich mehreren physiognomischen Denkfiguren, ohne sie als solche
zu bezeichnen. Die Anbindung von Texten der 1970er Jahre zum damals im-
mer weniger relevanten Physiognomik-Diskurs ist prima facie keinesfalls selbst-
verstandlich, Vogts Methodik einerseits und seine architekturhistorischen
Vorldufer andererseits legen diese Verbindung jedoch nahe. Sein Untertitel
Lur Einwirkung des Marxismus und des Newtonismus auf die Bauweise lsst eine ideo-
logie- oder diskurskritische Haltung vermuten. Tatséchlich spielt dann aber
die Analyse politischer oder wissenschaftlicher Ideologeme eine neben- bis
untergeordnete Rolle.”” Ausgangspunkt des Vergleichs russischer und fran-
z6sischer Architekturutopien ist nicht die Frage nach politisch-ideologischen
Gemeinsamkeiten, sondern die Beobachtung formal-gestalterischer Analogien
zweier Baustile. Von diesen Gestaltmerkmalen erst wird auf >Lebenssituatio-
nen< und utopische Vorstellungen zuriickgeschlossen, die sich mit Theorien
nicht zu decken haben: »Es scheinen die groflen Revolutionen selber zu sein -
well [richtig: >weitq] eher als die erst langsam sich auswirkenden Theorien — die
durch die Erschiitterung der ganzen Lebenssituation auch spontan auf die
Architekten wirken.«*”8 Vogts unausgesprochene Primisse besagt, dass die
duflere Formgebung tiber die inneren Mechanismen einer Epoche Auskunft
geben. Diese Analyse der Formgebung geschieht meist mithilfe von Gebaude-
darstellungen, welche bestimmte Formaspekte einer Architektur hervorheben

276

77 Vgl. Marquardt, Gegenrichtung, S. 45f.

Das erste Kapitel, das sich explizit um die Wohnbauideologie der Sowjetunion dreht, kann
nicht dartiber hinwegtiuschen, dass das priméare kunstgeschichtliche Interesse nicht auf
sozio-politische Theorien, sondern auf Fragen der Form und deren frei-assoziativen Bezug
zu Kernideen wichtiger historischer Diskurse abzielt.

278 Vogt, Revolutions-Architektur, S. 59.

124

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und vergleichbar machen sollen. Die so vereinfachten, beinahe emblematisch
wirkenden kleinen Skizzen gruppiert Vogt nach hervorstechenden Merkmalen
und stellt sie graphisch in historische Abfolgen (Abb. 1, S. 126). Detail und
Raumtiefe der architektonischen Oberfliche werden hierbei vernachlissigt.
Diese Technik erinnert nicht von ungefihr an Lavaters vereinfachende Sil-
houetten und nahert sich den Architekturdarstellungen der anonymen Unter-
suchungen tiber den Charakler der Gebédude (1785) an (vgl. Abb. 2, S. 127). An der
Gebiudephysiognomie sollen jedoch keine seelischen Charakteristika, es soll
eine zeitgeschichtliche Symptomatik utopischer Bauformen augenscheinlich
werden.

Ideologische Konstrukte nehmen in Vogts Analyse der Form-Symptomatik
eine ausgesprochen affirmative Stellung ein, insofern sie als traumerische
Visionen und nicht als Dogma wirkungsmachtig werden. Gegeniiber dem
Utopie-Begriff von Ernst Bloch, den er zur Erklirung seines Forschungs-
interesses heranzieht, positioniert sich Vogt deshalb ausdriicklich empha-
tisch.?”? Revolutionsarchitekturen sollen in den Fokus der Forschung riicken,
weil sie dabet helfen, Utopien zu verstehen und zu verfolgen. In Referenz auf
Bloch postuliert Vogt: »Utopien sind legitim.«*” Damit legitimiert Vogt nicht
nur das eigene Projekt, sondern auch die portraitierte utopische Architektur.
Beides erhilt mithilfe der Bloch’schen Terminologie, die mit der Studenten-
bewegung seit 1968 Popularitit gewinnt, einen zeitgendssischen Bezug.?!
Mit der Rechtfertigung von Architekturen wie denjenigen Le Corbusiers
und Mies van der Rohes wire der Stichwortgeber und Argumentations-
garant Ernst Bloch selbst aber kaum einverstanden gewesen. Gegeniiber
der modernen >Schaffung des neuen Menschen« mithilfe von Architektur
war er kritisch eingestellt, zumindest wo diese einer >spatkapitalistischenc
Logik folgt.?®* Die >Fluchtbewegung« in der dufferen Form der modernen
Architektur, die sich an mobilen Rdumen wie dem Schiffsbau orientiert, in-
terpretiert er in seinem spaten Hauptwerk Das Prinzip Hoffnung (1954-1959)
als visionslose westliche Reaktion auf den Faschismus oder im Falle von

279 Vgl. ebd., S. 19-27. Hier verteidigt er Blochs Utopie-Begriff dezidiert gegen den engen
Begriff der orthodoxen Marxisten, vgl. insbesondere ebd., S. 24.

280 Fhd., S. 16.

21 Dieser Anstrich hat Vogts Schrift Boullées Newton-Denkmal von 1969 noch nicht, vgl. Vogt,
Adolf Max: Boullées Newton-Denkmal. Sakralbau und Kugelidee. Basel 1969.

282 Vgl. Bloch, Ernst: Prinzip Hoffnung. Bd. 2. Frankfurt a.M. 1979. S. 862.

125

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

37a b c d

—
7 =
g s o] (11
. S 3 e g
b L S Y [T ====80" "]

Abb. 1: Vogt, Revolutions-Architektur, S. 105

>Stiadten im Himmel« als Ausweichen ins Unmégliche.?®® Dabei lisst Bloch
aufler Acht, dass auch die avantgardistische russische Architektur, die ihre
Formsprache noch vor Le Corbusier findet, denselben >Fluchtcharakter«

283 Vgl. ebd., S. 859. Dass es sich hierbei um eine physiognomische Denkfigur handelt,
verdeutlicht etwa Arburg, Hans-Georg von: Der Innenraum des Aussenraums des In-
nenraums. Zu einer Denkfigur in der Architekturphysiognomik der Moderne. In: Vitto-
rio Magnago Lampugnani/Matthias Noell (Hg.): Stadtformen die Architektur der Stadt
zwischen Imagination und Konstruktion. Zirich 2005. S. 56-69; hier: S. 62.

126

- am 13.01.2026, 08:27:43.


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abb. 2: O.A., Untersuchungen iiber den
Charakter der Gebdiude, P1. VII

aufweist. Kommunistische Architektur bleibt von Blochs physiognomischer
Kritik verschont, da er letztlich nicht den Baustil, sondern die sich angeblich
darunter verbergende kapitalistische Ideologie angreift. Sowjetisches Bauen
kommt lediglich — und dies ist fiir Vogts Ansatz bedeutend - als Erbe von
sozialen Baubestrebungen der franzésischen Revolutionsarchitektur zur Spra-
che.?8* Darum ist nicht, wie Bloch behauptet, die >Flucht-Form Ausdruck
einer zeittypischen Tendenz, sondern tatsichlich fungiert sie fiir Blochs Blick
umgekehrt als Metapher im Dienst seiner Kapitalismuskritik. Die Architek-
turanalyse Blochs arbeitet mit einem geradezu typischen physiognomischen
Zirkelschluss: Die kapitalistische Architektur gebiert falsche Utopien, weil
der Kapitalismus eine falsche Utopie ist. Nach demselben Muster bezeichnet
Sedlmayr Borrominis Architektur als >schyzothyms, weil das kartesianische
Weltbild >schyzothyms« sei.

Vogt umgeht zwar die Falle einer verkiirzten Formanalyse, da er von vorn-
herein keine einfachen und direkten Beziige zwischen Form und Ideologie

284 Vgl. Bloch, Prinzip Hoffnung. Bd. 2, S. 867f.

127

- am 13.01.2026, 08:27:43. op [


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gelten lasst. Das halt thn aber mitnichten davon ab, von der Form auf da-
runter verborgene, kulturgeschichtliche Tendenzen zu schlieffen und diese
mithilfe von Blochs Utopiebegriff als »Verbesserungshoffnungen«** zu adeln.
Die positive architektonische Utopie — und darin schliefit er im Gegensatz
zu Bloch Corbusiers utopische Projekte mit ein — wiirde zu Unrecht als
»gefdhrlich tiberreizte Verlockung, eine Phantasterei mit bedrohlichem As-
pekt« taxiert.?8

Wie Vogt etwas spiter darlegt, wird das Utopie-Denken Blochs jedoch weder
vom »staatsoffiziellen Marxismus«** noch von der »kritischen Soziologie«*®®
als >bedrohlich« kritisiert, denn diese betrachten die Utopie entweder als
obsolet oder wissenschaftlich unprizise. Warum also bekampft Vogt tiber-
haupt die These, Utopien seien eine »liberreizte Verlockung« — und wessen
These ist dies tiberhaupt? Ausdriicklich als gefdhrlich umschreibt Hans
Sedlmayr ausgerechnet die Utopien der Revolutionsarchitekturen ebenso
wie diejenigen der modernen westlichen Architektur. Vogts Legitimierung
der Utopie ist wohl ebenso, wenn nicht vehemter noch gegen Sedlmayr und
seine kulturkonservative Haltung wie gegen die sozialistischen Gegenposi-
tionen gerichtet.

Hans Sedlmayr, dem wir bereits im Zusammenhang mit Bernhards Frihwerk
(vgl. KaprTeL I 2.2.1) begegnet sind, ist in Vogts Buch neben Ernst Bloch
der wichtigste, wenn auch namenlose Stichwortgeber. Dass Sedlmayr darin
ganzlich ungenannt bleibt, ist bemerkenswert, hat er doch neben dem Kunst-
historiker Emil Kaufmann®®® bis damals am meisten zur Analyse der Revolu-
tionsarchitekturen beigetragen. Das geradezu ostentative Verschweigen mag
an der Nihe der eigenen Methoden zur konservativen Kunstphysiognomik
Sedlmayrs liegen, die anzudeuten dem liberalen Vogt*”” unangenehm gewe-

285 Vogt, Revolutions-Architektur, S. 18.

286 Fhd.

287 Epbd., S. 23.

288 Fbd., S. 24.

289 Kaufmann, Emil: Von Ledoux bis Le Corbusier: Ursprung und Entwicklung der Auto-
nomen Architektur (1933). Stuttgart 1985.

290 Dass Vogt als Professor der ETH Ziirich innerhalb der Schweizer Universititslandschaft
eine liberale Position innehatte, deutet etwa seine langjahrige Mitarbeit in der liberalen
Tageszeitung N.ZZ an, wo er gesellschaftspolitisch kritische, aber immer auch zwischen
den Extremen verhandelnde Argumente im kunstkritischen Tagesgeschift vorbrachte, vgl.
Vogt, Adolf Max: Fiinfziger Jahre: Triimmer, Krater, Hunger, Schuld; was hatte Kunst
damals zu suchen?; kunstkritische Aufsitze aus den Jahren 1950-1960 publiziert in der
NZZ. Basel 2000.

128

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sen sein mochte. Dabei hat Sedlmayr in seinem populérsten Werk Verlust der
Mitte 1948 nicht nur grundlegende methodische, sondern auch inhaltliche
Vorarbeit zu Vogts Thesen geleistet.

Sedlmayrs pathologisierende Abwehrhaltung gegen alles Moderne ent-
springt nicht einer Analyse der Nachkriegszeit, sondern einem Riickblick
auf die Avantgarden der 1920er und 1930er Jahre, in deren Dienst sich Emil
Kaufmanns Wiederentdeckung der Franzésischen Revolutionsarchitektur
gestellt hatte. Boullées und Ledoux’ innovative geometrische Formgestal-
tung, aufgrund welcher Kaufmann sie als Vorldufer der architektonischen
Moderne lobt, gibt Sedlmayr Anlass zur Kritik. Wenn auch den Revolutions-
architekten ihre fatale Wirkung noch »unbewusst« gewesen sei,*! habe ihr
geometrischer Stil doch den ersten groflen »Angriff auf die Architektur«**
unternommen. Hundert Jahre nach der franzosischen Revolution habe die
geometrische Tendenz dann im >zweiten Angriffc durch Le Corbusier und
seine Mitstreiter ihr Ziel erreicht: die Vernichtung des Architektonischen und
der Sieg eines inhumanen technisch-tddlichen Bauens. >Wahre Architekture
wird von Sedlmayr nédmlich als ein religiés und politisch legitimiertes und
legitimierendes Bauen gedacht, das die natiirliche Ordnung eines >gemittetens
Menschen widerspiegelt. Sedlmayrs kunstphysiognomische Symptomatik
sieht in der (proto)modernen geometrischen Gestalt, die zuweilen Tektonik
und Schwerkraft in Frage stellt, das entscheidende duflere Merkmal einer
fehlgeleiteten, >inneren< Gesellschaftsentwicklung. Damit liefert er Vogt zwei
wichtige Stichworte, die dessen Analyse russischer und franzésischer Revo-
lutionsarchitektur steuern: Geometrie und Schwerkraft.

Geometrische Bauweise und statisch korrekter Umgang mit der Schwerkraft
sind nicht zuféllig auch die >aufierlichen< Aspekte von Roithamers Architek-
tur, die — kunstphysiognomisch gelesen - tiber »innere« Charakteristika des
Kegelbaus Auskunft geben und deren architekturgeschichtliche Untersu-
chung fiir das Verstdndnis der Narration deshalb ausschlaggebend ist. Das
heiflt jedoch nicht, dass diese beiden formalen Merkmale ihre Bedeutung
nur durch Sedlmayr gewinnen. Vielmehr miissen sie in den folgenden Un-
terkapiteln auch anhand von Vogt, der franzésischen und russischen Revo-
lutionsarchitektur sowie Le Corbusier genauer analysiert werden. Es sind
dies allesamt >Quellen« fiir Roithamers Architektur, die in einem komplexen
Verhiltnis zueinander stehen.

291 Sedlmayr, Verlust der Mitte, S. 96.
292 56 der Titel eines Kapitels, ebd., S. 94.

129

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3.2 Architekturgeschichtliche »Ursache«

Die Frage, wie mit diesen Quellen Roithamers umzugehen ist, beschaftigt
nicht nur die Forschung, sondern auch den >Baukiinstler« selbst. So heifit es
zumindest in einer fortgeschrittenen Vorstufe?*® von Korrektur: »[M]an muss
von vielen Quellen ausgehen, sagte er immer wieder, um auf das Eine zu
kommen«. 2** Das Wort »Quelle«, das bereits durch den »Quellwasseran-
schluss« im Kegel symbolisch aufgeladen ist, oszilliert hier in seiner Bedeu-
tung zwischen zwei verschiedenen Triagern von Wissen; sie kann prima vista
einen schriftlichen oder einen menschlichen >Einfluss< meinen. Roithamer
schliefit ndmlich beinahe unmittelbar an: »[S]o bin ich, was das Bauwerk
betrifft, schliefllich von Tausenden [sic] Menschen ausgegangen, um zu ei-
nem einzigen, meiner Schwester, zu kommen. 29 Trotzdem ldsst sich hier
fur eine Unterscheidung zwischen >menschlicher< und »schriftlicher Quelle«
argumentieren, spricht doch der erste Teilsatz davon, dass Quellen helfen,
auf »das Eine«, vermutlich »das eine Gebaudes, und nicht >die Eine (Quelle)«
zu kommen. Das wiirde heiflen, die Schwester st keine Quelle, wird aber
analog zu einer solchen betrachtet. In der finalen Textform ist ihr Charakter
denn auch »Ursache« des Kegels (Ko 190).

Die Art méglicher Quellen wird in derselben Vorstufe prézisiert. Auf histo-
rische und theoretische Quellen bezieht sich eine Passage gegen Ende des
"Textes. Hier spricht der Erzihler tiber Roithamers Vorgehen, in dem Quellen
nicht nur >durchdrungens, sondern auch >vergessen« werden miissen: »Zuerst
ist es die Idee, dann ist es die Theorie, dann ist es die Praxis. Zuerst das
Eindringen in die Baugeschichte und das Durchdringen der Baugeschichte
und dann das Vergessen der Baugeschichte.«*°

Dabher soll hier und bei allen weiteren Riickgriffen auf Vorarbeiten nicht der
Eindruck erweckt werden, die Figur >Roithamer< auf dieser Produktions-

298 Angesichts mit den Ubereinstimmungen von W4/1¢ mit dem NachlassTyposkripts W4/3
vom April 1974, einer Zusammenfassung der Romanhandlung zuhanden des Verlags, lasst
sich folgern, dass W4/1c bis April 1974 das fortgeschrittenste Typoskript war — woméglich
sogar schon fortgeschrittener als die Zusammenfassung, da in dieser wichtige Aspekte
von W4/1c fehlen: die Erzihlerinstanz, die Figur des Holler etc. W4/1¢ ist wahrscheinlich
also die letzte Vorstufe vor dem letzten Typoskript W4/2, das mit der Endfassung bis auf
wenige Details identisch ist. Zur Zusammenfassung W4/3 vgl. Huber/Schmidt-Dengler,
Kommentar [zu Korrektur], S. 336-338.

204 Bernhard, Korrektur: W4/1c, TBA, S. 42.

295 Epd.

296 Fhd., S. 92.

130

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

stufe sei zwingend und in jeder Hinsicht der gleichnamige Protagonist aus
der finalen Version des Romans. Dort spricht Letzterer nicht davon, dass
er die »Baugeschichte« habe vergessen miissen, sondern briistet sich gera-
dezu mit seinem baugeschichtlichen Wissen. Im Sinne der critique génétique
informieren die obigen Passage tiber verschiedene poetologisch relevante,
aber letztlich abgelehnte bzw. abgednderte Varianten, wie >Roithamer« tiber
sein architektonisches Wissen spricht. Betont die Rede tiber »viele Quellen«
vor allem die offenbar notwendige Breite des herangezogenen Wissens, so
wird das »Durchdringen« des Wissens im zweiten Ausschnitt als Zwischen-
schritt dargestellt, der die »Praxis« nur unter Bedingung des Vergessens er-
moglicht.

Das Ausscheiden »von Tausenden [sic] Menschen, bis im ersten Schritt
»die Idee« nur noch ein Bau fiir die Schwester sein soll, entspricht in seiner
Reduktion diesem »Vergessen« der historischen Quellen, die offenbar nur im
zweiten Schritt, der »Planungs, nicht aber im dritten, der »Praxis«, relevant
sind. Die beiden Passagen zusammen suggerieren eine Analogie zwischen
dem Wegfallen von architekturhistorischem Wissen und dem Wegfallen von
»Menschen« und parallelisieren damit das Erforschen von Baugeschichte und
das Erforschen von Personen. Beide sind Ursachen des Kegelbaus. Die in
der Narration suggerierte und zugleich problematisierte Analogie von Ar-
chitektur und Mensch lisst sich in gewissem Maf3e und vorerst nur fiir eine
Vorstufe auch auf die baugeschichtliche >Ursachenforschung« ausweiten. Die
Tragfahigkeit dieser Analogie muss sowohl in der finalen Version als auch
im Licht der bisherigen Ergebnisse tiberpriift werden. Wenn Roithamer aus
Korrektur und sein Vorlaufer aus dessen Vorstufe Menschen nach physiogno-
mischem Muster erforschen, so liegt nahe, dass sie die Baugeschichte nach
kunstphysiognomischem Muster analysieren.

Anzeichen dafiir finden sich in der finalen Beschreibung seiner Forschungs-
methode, die er mit der medizinischen Erforschung einer »Krankheit« ver-
gleicht:

Wie die Ursachen der Krankheit heute erforscht werden und erforscht werden
miissen und die Arzte nicht mehr um diese Forschung herumkommen, so sollten
die, die bauen, fur die sie bauen, erforschen, erforschen miissen, die Erforschung
des Menschen, fiir den gebaut wird, sollte dem, der fiir diesen Menschen baut,
immer zur Pflicht gemacht werden und es sollte ihm verwehrt sein, fiir einen
Menschen zu bauen den der, der fiir ihn baut, nicht durchforscht oder wenigstens
bis zu dem notwendigen oder notwendigsten Grade erkannt hat. (Ko 191f.)

131

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diese Analogie zwischen Krankheitsursache und Bauursache erstaunt, betont
Roithamer doch explizit, dass er nicht unter einer »Baukrankheit« (Ko 192)
oder »Baupsychose« (Ko 192) leide. Angesichts der physiognomischen Hal-
tung Roithamers und des physiognomischen Wissens von Bernhard wird
der Vergleich dennoch verstindlicher. >Krankheit« als das Stichwort der kon-
servativen Kunstphysiognomik leitet Sedlmayr und seine Kollegen dabet
an, die Ursachen fiir Kunst und Architektur in der Psychopathologie des
Architekten, wie auch in der Pathologie einer Epoche oder Zeitstromung
zu suchen. Die Erforschung einer Krankheit wird als Analogon zur kunst-
physiognomischen Ursachenforschung lesbar, deren Interessengebiete auch
Roithamers Handeln priagen. So spricht er nur eine Seite nach dem ange-
fithrten Zitat davon, dass er »wufite, dafy noch niemals vorher von einem
Menschen, nicht einmal von einem franzésischen, nicht einmal von einem
russischen, ein Kegel gebaut worden ist, mein Kegel wird der erste gebaute
Kegel fiir Wohnzwecke sein, sagte ich mir und baute den Kegel.« (Ko 192)
Damit sind wir erneut bei Roithamers primarer Quelle fiir russische und
franzosische Architekturgeschichte angekommen: Vogts Revolutions-Architektur,
in der nie gebaute >franzésische und russischen Kegel®” Erwihnung finden.
Vogt liest diese Kegel im Gegensatz zu Sedlmayr nicht als Ausdruck einer
zeitbedingten Krankheit, sondern einer ebenso zeitbedingten Geometrisie-
rungstendenz, die im utopischen Denken griindet. Sein im weitesten Sinne
immer noch physiognomischer Ansatz betrachtet die kegelférmigen Bauwer-
ke Etienne-Louis Boullées?*® und Wladimir Tatlins**® historisch differenzier-
ter als Sedlmayr. Vogt betreibt Ursachenforschung in einem doppelten Sinn:
im Sinne einer diskursiv >subkutanen< Ursache, die sich physiognomisch eher
unwillktirlich in bestimmten Formen ausdrickt, und im Sinne einer kunst-
historisch und -theoretisch durch die Akteure selbst reflektierten Ursache.

297 Immerhin existieren von Tatlins Monument  fiir die Dritte Internationale verschiedene Modelle,
deren beachtliche Grofien selbst eine architektonische Qualitit haben, z.B. das drei Meter
hohe Original des Centre Georges Pompidou, Paris, vgl. Kovtun, Evgueny: Russian
Avant-Garde. Bournemouth/Parkstone/St. Petersburg 2012. S. 92.

298 Neben der ausfithrlichen Beschreibung des Cénotaphe conique von Etienne-Louis Boullée
auf S. 151 finden sich vier Abbildungen desselben in Vogts Revolutions-Architektur. Es
handelt sich jeweils um mehr oder weniger stark schematisierte Skizzen, die den direkten
Vergleich mit anderen Gebdudeskizzen erlauben, vgl. Vogt, Revolutions-Architektur, S. 127,
139, 218, 252.

299 Wiadimir Tatlins Monument Siir die Dritte Internationale wird von Vogt auf S. 216 genauer
beschrieben und sogar acht (!) Mal abgebildet, zweimal auch als Fotografie des Modells,
vgl. ebd., S. 60, 83, 144, 197, 201, 210f., 216.

132

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

So meint Vogt etwa, Boullées kreisrundes Newton-Denkmal sei »in seiner
Eingangspartie eine der kiihnsten und konsequentesten Umsetzungen aus
dem dgyptisierenden Formenvokabular«.?* Vogt gesteht also im Gegensatz
zu Sedlmayr den Architekten einen jeweils eigenen Formwillen zu.
Ahnlich verfihrt auch Bernhard in Korrektur. Wenn sich Roithamer auf sein
architekturgeschichtliches Wissen und sein Wissen tiber die Schwester be-
ruft, so scheint auch sein Formwille immer ginzlich reflektiert zu sein. Auch
bei ithm findet sich ein doppelter Ursachenbegriff vor, der sich auf zwei
verschiedene Beziige beruft, einen kunstgeschichtlichen und einen privaten.
Wihrend er die Entsprechung der Schwester im Text bestindig betont, aber
keine genauen Griinde fiir sie angibt, wird die architekturgeschichtliche
Ursache lediglich durch Andeutungen konturiert. Die bisherigen Ergebnisse
weisen darauf hin, dass diese architekturgeschichtliche »Ursache< nicht nur
die physiognomische Entsprechung von Schwester und Kegelform unter-
stiitzt, sondern ihrerseits einem kunstphysiognomischen Blick geschuldet ist.
Einem Blick auf eine Architektur notabene, die sich einer physiognomischen
Lesart besonders anbietet, weil schon ihre architektonischen Urheber archi-
tekturphysiognomisch arbeiteten. Anhand der franzésischen Revolutions-
architektur, die sich selbst als architecture parlante verstand, verdeutlicht sich
Roithamers meta-architekturgeschichtliches Vorgehen, das physiognomische
Architektur kunstphysiognomisch liest und deren Zeichensprache in der
eigenen Architekturphysiognomik instrumentalisiert.

2.3.3 Sprechende Architektur und begliickende Geometrie

Roithamers Vorstellung, dass Raum und insbesondere der architektonische
Raum durch subjektive Empfindung konstruiert wird, aber zugleich auch
auf diese Empfindung einwirkt, kann sich auf die sensualistische Raumvor-
stellung des 18. Jahrhunderts berufen.?! Der Sensualismus bereitete - zu-
sammen mit der Hausse der Physiognomik — den Néhrboden fiir Blondels

%% Epd., S. 127.

301 Die Hauptvertreter des Sensualismus als Unterform des Empirismus im 18. Jahrhundert
befanden sich mit John Locke und David Hume in England, in Frankreich ist Etienne
Bonnot de Condillac und sein Traité des sensations (1754) zu nennen, vgl. Condillac, Etienne
Bonnot de: Abhandlung tiber die Empfindungen (1754). Hamburg 1983. Dort widmet
er sich insbesondere auch der Raumwahrnehmung durch Tastsinn und Auge, vgl. ebd.,
S. 84-87, 129-154.

133

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

architektonische Typologie und in dessen Folge auch fiir die franzésische
Revolutionsarchitektur.>*

Der genaue Wortlaut von Roithamers Aufzihlung von Architektennamen
ist aufschlussreich: »Boulle [sic], Hamilton, Vignon, Konzeptionswechsel
etcetera, so Roithamer«. (Ko 186) Etienne-Louis Boullée, den Roithamer
hier nicht zuféllig zu »Boulle« und damit beinahe zur boule, d.h. zur "Kugels,
umbenennt, ist bekannt fiir einen kompromisslosen geometrischen Gestal-
tungswillen. Sein berithmtester, nie ausgefiihrter Bau ist tatsdchlich eine
boule, ein kugelférmiger Kenotaph fiir Newton. Mit dem mehrere hundert
Meter grofien Leergrab sollte nicht nur der Person Newton, sondern dem
Newtonismus tiberhaupt und damit der gesamten empirischen Naturwis-
senschaft Tribut gezollt werden.?*® Die naturwissenschaftliche Beobachtung
des Kosmos findet sowohl durch die symbolische Kugelform Ausdruck als
auch durch den Innenraum, der den Nachthimmel mithilfe von Loéchern
in der Decke abbildet. Das Newton-Denkmal driickt deshalb als Leergrab
nicht primér Tod und Vollkommenheit aus, wie Kohlenbach meint, wenn
sie »Boulles< boule zur Exklarung des Kegels heranzieht.>** Wie Roithamer bei
Vogt nachlesen konnte, sollte das Kugelkenotaph seinem Besucher Newtons
kosmische Gesetze anschaulich machen.?” Diese aufklirerische Vermitt-
lung geschieht auf eine unmittelbare, die Sinne direkt affizierende Weise:
Architektur wird zur architecture parlante, das Raumgefiige >sprichtc, ohne sich
irgendwelcher Worte bedienen zu miissen.

Der Architekturhistoriker Christian Freigang interpretiert den Aufbau des
Kenotaphs zudem als eigenwillige Nachbildung der géttlichen Schépfung.
Indem im Innern der Kugel ein kiinstlicher Sternenhimmel durch das ein-
dringende Sonnenlicht entstehe, schafft Boullée nach Freigang »nicht nur
gewissermafien einen neuen Kosmos, sondern verkehrt auch den Tag-Nacht-
Rhythmus - und greift somit in ein entscheidendes Moment der biblischen
Genesis ein«.®” Aufgrund dieser Hybris betrachtet Freigang Boullée als
einen der ersten Architekten mit gottgleichen Ambitionen, der sich selbst
als Schépfer und Beherrscher seines Kosmos versteht und damit die alte
Metapher von >Gott als Architekt< zu seinen Gunsten umkehrt.

302 Siche Kap. 11 2.1.2.

303 Vgl. Vogt, Boullées Newton-Denkmal, S. 301-314.

304 Vgl. Kohlenbach, Das Ende der Vollkommenheit, S. 110.
305 Vgl. Vogt, Revolutions-Architektur, S. 218-227.

306 Freigang, Gott als Architekt, S. 394.

134

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dem >kosmischen Eindruck¢, welchen die Kugel vermitteln soll, liegt die
asthetische Idee der Erhabenheit zugrunde. Gegen Vitruvs venustas (Schén-
heit) gerichtet, will Boullée den Eindruck des Erhabenen erzeugen®” und
instrumentalisiert dazu die Raumwirkung. Wie in Roithamers Projekt ist also
auch hier die architektonische Einflussnahme auf den Menschen einerseits
mit einem gesteigerten Selbstbild und andererseits mit der genauen Men-
schen- und Wahrnehmungsbeobachtung verkniipft, die sich in der gezielten
Manipulation der Wahrnehmung niederschlagen.

Wahrnehmung als Paradigma des Bauens wird von Boullées Kollegen
Claude-Nicolas Ledoux erstmals auch theoretisch eingefordert und am
Beispiel des Auges expliziert, dem er eine privilegierte Stellung als Vermitt-
ler zwischen Kunst und Natur beimisst: »L'ceil par-tout satisfait, par-tout
se promene, par-tout se repose; il est ramené par attrait qui lie Part a la
nature.<**® Ledoux’ Darstellung eines Theaterinnenraums, der sich in einem
menschlichen Auge spiegelt (Abb. 3, S. 136),2" driickt den wissenschaftlichen
Anspruch aus, der subjektiven Perspektive und den Affekten des einzelnen
Menschen gerecht zu werden:*' »Pour étre un bon Architecte il ne suffit pas
d’analyser les yeux, il faut lire dans le cercle immense des affections; il faut
développer les motifs d’application, les étendre.«*!! Die Darstellung verrit
aber zugleich auch die Unerfiillbarkeit eines solchen Anspruchs. Ein subjekti-
ver Blick auf den Raum und die damit verbundenen Affekte lassen sich nicht
darstellen, und die vielmehr symbolische Funktion der gezeichneten Pupille
macht unbeabsichtigt darauf aufmerksam, wie jeder zeichnerische Versuch
am letztlich nicht abbildbaren Blick durch den menschlichen Sehapparat
scheitern muss. Die sensualistische Pramisse der architecture parlante wird an
dieser »image parlante< in doppelter Hinsicht vorgefiihrt; als Theorie ist sie
symbolisch reprasentiert, als Abbildungsproblem wird sie dekonstruierbar.
Wie wir sehen werden, kauft sich Roithamer dieses epistemische Problem

307 Vel. Vogt, Adolf Max: Einfithrung, In: Etienne-Louis Boullée: Architektur. Abhandlung
iber die Kunst. Hg. v. Beat Wyss. Ziirich/Munchen 1987. S. 7-41; hier: S. 25f.

308 1 edoux, Claude-Nicolas: Larchitecture considérée sous le rapport de 'art, des meeoeurs
et de la législation. Tome premier [Faksimile des Erstdruckes 1815]. Nérdlingen 1981.
S. 13.

309 Ledoux, Darchitecture, PL. 113.

310 Vgl. Schmidt-Burkhardt, Astrit: Sehende Bilder. Die Geschichte des Augenmotivs seit
dem 19. Jahrhundert. Berlin 1992. S. 142.

3l Ledoux, Darchitecture, S. 218.

135

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PR 5

Abb. 3: Ledoux, Le théitre de Besangon (1815)

B e ks s

jeder Architektur, die eine subjektive Wirkung erzielen will, zusammen mit
dem architekturtheoretischen Hintergrund der Revolutionsarchitektur ein.
Das physiognomische Programm Ledoux’ und seines Zeitgenossen Boullée
beobachtet zwar subjektives Erfahren, nicht aber Wahrnehmung und Wesen
eines einzelnen Menschen, fiir den ein individuelles Gebdude entworfen
sein musste. Es nimmt sich einen abstrakten, in Rousseaus Sinn unver-
dorbenen und urspriinglichen Menschen zum Vorbild.**? Die individuelle
Personifikation eines solchen Ideals scheint in den Augen Roithamers seine
Schwester, das »hohere[ | Wesen« (Ko 268), zu sein. Und sowohl Boullées und
Ledoux’ dem idealen Menschen entsprechende Bauten als auch der Kegel
Roithamers besitzen grofie, geometrische Formen. Diese Formen verweisen
bei den Revolutionsarchitekten einerseits auf die Agyptenmode am Ende
des 18. Jahrhunderts.*'® Andererseits proklamieren sie damit gréfitméogliche

312 vg], Freigang, Gott als Architekt, S. 392-396.

313 Vgl. z.B. Vogt, Einfithrung, S. 37.Dort zieht Vogt u.a. eine Verbindung zwischen der dgyp-
tisierenden Formsprache der Revolutionsarchitektur und dem >agyptischen« Bithnenbild
der Erstauffithrung von Mozarts Zauberflite (1791).

136

- am 13.01.2026, 08:27:43. op [



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Autonomie von der bisher gebrauchlichen architektonischen Formsprache.**

Diese Eigenstandigkeit des Formwillens beansprucht auch Roithamer und
tibertrumpft gerade durch den Verweis auf die franzésische und russische
Revolutionsarchitektur deren Autonomiebestrebungen, indem sein Kegel
auch gebaut wird (vgl. Ko 192).

Immerhin besitzt, wie bereits erwéhnt, ein Kenotaph-Entwurf Boullées die
Form eines stumpfen Kegels,*'® doch handelt es sich hierbei weder um einen
»Kegel fiir Wohnzwecke« noch um ein technisch umsetzbares Projekt.?!®
Laut Vogt ist dieser cénotaphe comique, dessen unterster Innenraum einer Kup-
pel entspricht, in direktem Zusammenhang mit seinem Newton-Kenotaph
entstanden.?'” Der Gréflenunterschied zwischen den Kegeln von Boullée
und Roithamer verweist hier freilich auf eine weitere Differenz zwischen
der Roithamer’schen Architekturphysiognomik und der architecture parlante
hin. Wihrend der Kenotaph mehrere hundert Meter grof} ist, betrigt die
Grofle von Roithamers Kegel rnur« 28 Meter.*'® Die Revolutionsarchitektur
ist einer Massenwirksamkeit verpflichtet, die Roithamer schliellich ablehnt,
auch wenn er sie noch in einer Vorstufe des Romans in Betracht gezogen
haben mag, als er anfinglich von »Tausenden [sic] Menschen ausgegangen«
war.?!¥ Das dsthetische Konzept einer monumentalen Erhabenheit mit auf-
klarerischer Massenwirkung widerspricht der Architektur des Kegels in der
finalen Textform von Korrektur, der auf Meditation ausgerichtet ist und der
ausdriicklich die Hohe der Baume nicht tiberragen soll (vgl. Ko. 222). Gerade

314 Das hat seine Griinde laut Vogt insbesondere in der Abgrenzung gegeniiber dem immer
wichtiger werdenden Ingenieursberuf, der den Architekten angestammte Bauaufgaben
(Straflenbau, Hafenanlagen, Militdrgebdude) streitig macht, vgl. ebd., S. 29f.

Vel. Boullée, Etienne-Louis: Architektur. Abhandlung iiber die Kunst. Hg. v. Beat Wyss.

Ziirich/Miinchen 1987. S. 125. Boullées architekturtheoretisches Lebenswerk wurde erst-

mals 1953 gedruckt. In der architekturhistorischen Literatur wird der Kegel spitestens

in Vogts Boullées Newton-Denkmal ausfihrlich beschrieben, vgl. Vogt, Boullées Newton-

Denkmal, S. 248-253. Boullées Newton-Denkmal spurt bereits 1969 einige Ideen in Revolutions-

Architektur vor, wo der Kegel ebenfalls ausfithrlich besprochen und bebildert wird.

In Bezug auf den cénotaphe conique und seine dimnwandigen, tiberhédngenden Innenrdume

schreibt Vogt: »Das geometrische Ideal treibt Boullée hier zu Vorstellungen an die Bau-

technik, die im Grunde erst seit der Entwicklung des Betonbaus erfiillbar sind.« Vogt,

Boullées Newton-Denkmal, S. 250.

317 yygl. ebd., S. 248.

318 Von der Mitte des Kegels aus erstrecke sich dieser »in jede Richtung vierzehn Meter«
(Ko 194) - vorausgesetzt, dass damit nicht nur die Breite (also die begehbare Richtung
des Raumes) gemeint ist —, betrdgt darum die Hohe 28 Meter.

319 Bernhard, Korrektur: W4/1¢c, TBA, S. 42.

315

316

137

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die von einer Kegelarchitektur um ein Vielfaches iiberragten Baume sind
in den Skizzen von Boullée essentiell, da durch den Grofienunterschied erst
die Hohe des Gebiudes und damit die erhabene Wirkung erahnt werden
kann (Abb. 4, S. 139).3%

Die Differenzen zwischen Roithamer und der Raum- und Architekturpro-
grammatik der franzosischen Revolutionsarchitektur sind letztlich grof§ ge-
nug, um eine epigonale Nachfolge auszuschlieffen.?*! Zentrale Grundthemen,
die Roithamer trotzdem mit der architecture parlante Boullées teilt und fiir die er
seinen eigenen architektonischen Ausdruck sucht, sind die Beherrschung der
Wahrnehmung, die sich etwa im gezielten Setzen von »Ausblicke[n]« (Ko 195)
anstelle von Fenstern duflert, die unmittelbare Wirkung des Raumgefuiges,
das sich direkt der Schwester mitteilen soll, und das gottgleiche Selbstbild
des Architekten, der sowohl Natur bzw. Kosmos als auch Menschen nach
seinem Willen formen will. Ein weiteres Baumotiv teilt Roithamer zumin-
dest dann mit Boullée, wenn man dem physiognomischen Blick Vogts folgt,
der im cénotaphe conigue bzw. in dessen »liberhingende(r] Innenpromenade«
»Bedrohung (und Faszination) durch das Fallgesetz« ausgedriickt sieht.?*?
Expliziter prasentiert Vogt diese These bereits fiinf Jahre vor Veréffentlichung
der Revolutions-Architektur in seiner Studie tiber Boullées Newton-Denkmal. Dort
beschreibt er den cénotaphe conique als ein >zu erklimmendes¢, emotionales
Gesamterlebnis:

Als winziges Wesen wiirde der Mensch dieses Gebirge an Architektur erklimmen,
und als Abschluff wire ithm nicht nur der Rundblick, sondern auch noch der
Einblick geboten. Einblick in einen diister-gewaltigen Negativraum, der sich nach
unten ausweitet und damit nicht nur die Emotion der senkrechten Tiefe, sondern
die noch heiklere iiberhiingende Lage vermittelt.3%®

320 Ftienne-Louis Boullée: Cénotaphe conique. Bibliothéque nationale Paris. Online verfiigbar:
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Boullée_-_Cénotaphe_égyptien_-_élévation.jpg;
Stand: 12.1.2016.

321 Demgegentiber reduzieren Josef Konig und Thomas Schwarzenbacher Roithamer auf das
asthetische Programm der Revolutionsarchitektur, vgl. Kénig, Nichts als ein Totenmasken-
ball, S. 132. Schwarzenbacher, Thomas: Korrektur. Anniherungen an Roithamers Kegel
fur Wohnzwecke nach dem Roman »Korrektur« von Thomas Bernhard. Diplomarbeit
an der Technischen Universitit Graz. Graz 2003. S. 32-40.

322 Vogt, Revolutions-Architektur, S. 252.

323 Vogt, Boullées Newton-Denkmal, S. 251.

138

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PR AL .,n}';.v;.w’:i:
BN L

Abb. 4: Boullée, cénotaphe conique

Diese Passage erinnert nicht zufillig an die Beschreibungen einer »finstere[n]
Felsspalte«, in die sich ein Onkel Roithamers in »tiber tausend Meter« Tiefe
gestiirzt hat und in die sich Roithamer beinahe gestiirzt hitte: »[I]n die
Felsspalte hinunterschauend [...] habe ich selbst gedacht, ich stiirze mich
in die Felsspalte hinein, aber plétzlich, auf dem Hohepunkt dieses Gedan-
kens, ist mir dieser Gedanke ein licherlicher Gedanke gewesen, und ich
bin auf und davon.« (Ko 276) Die zerstorerische Faszination fiir das Fallen,
d.h. im tibertragenen Sinne auch immer fiir Tod und Suizid, wird jedoch
in Roithamers Kegel nicht zum Thema; er gewéhrt keinen iiberhdngenden
»Einblick in einen diister-gewaltigen Negativraum«, sondern fasst einen
solchen im dunklen Meditationsraum als Ort der Mittung und Sicherheit.
Diese Sicherheit ist paradoxerweise durch eine ebenso >perfekte« wie tédliche
Statik gewahrleistet. Wird laut Vogt die Gefahr der Schwerkraft durch das
Raumerlebnis im cénotaphe conique als architecture parlante dargestellt, so ist es
das zentrale Ziel Roithamers, diese Gefahr mithilfe derselben geometrischen
Grundform zu bannen.

Im Gegensatz zu Boullée und Ledoux ist Roithamers Architektur nicht als
Ausdruck eines wissenschaftlichen oder politischen Umbruches zu sehen.

139

- am 13.01.2026, 08:27:43. op [



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die proklamierte >Befretung« der Schwester hat keinen aufklarerischen Hin-
tergrund im Sinne einer Erziehung zur naturwissenschaftlichen Weltsicht
oder gar zum selbstindigen Denken. Progressiv ist Roithamer im Sinne
der Revolutionsarchitektur lediglich, indem er sich ihr Selbstverstindnis
grofitmoglicher architektonischer Autonomie und ihre — dieser Autonomie
entspringende — geometrisch-utopische Formsprache zunutze macht.

Die geometrische Formsprache und ihr inharentes Versprechen des Fort-
schrittes erleben eine neue Bliitezeit in der modernen Architektur des
20. Jahrhunderts. Sie werden insbesondere bei Le Corbusier mit einem
individualistischen Gliicksversprechen aufgeladen, das Roithamers Projekt
niher ist als die kollektive Aufkldrung der Revolutionsarchitektur.

Le Corbusiers Lobpreisung der Geometrie in Vers une architecture (1924) bildet
in Vogts Argumentation die historische Verbindung zwischen den franzosi-
schen und den russischen Revolutionsarchitekten. Letztere hielten sich laut
Vogt derart streng an Le Corbusiers geometrische Architekturprogrammatik,
dass sie, »papstlicher wirken als der Papst«.*** Im Gegensatz zu ihrem angeb-
lichen Vorbild experimentierten russische Architekten mit weit ungebriuch-
licheren Formen - wie beispielsweise dem Kegel. Tatsdchlich kénnte man
nur dann von einer Vorbildfunktion Le Corbusiers sprechen, wenn dessen
Vers une architecture nicht ganze sechs Jahre nach dem russischen Entwurf eines
Kegels erschienen wire. So aber muss man das Verhaltnis umkehren: Le
Corbusiers Programmatik wird nicht tibererfiillt, sondern liefert vielmehr
nachtriglich eine Bestdtigung fiir die russische geometrische Architektur,
deren architekturtheoretischen Pramissen weniger klar formuliert waren.
Die Formgebung von Tatlins Monument fiir die Dritte Internationale kniipft an
die im russischen Formalismus verbreitete Vorstellungen, dass geometrische
Formen die Gesetze des Kosmos gleichsam abbilden. **° Diese kosmologi-
schen Aspekte sind mit Le Corbusiers spaterem Ansatz verwandt, enthal-
ten jedoch noch kein spezifisches architekturtheoretisches Raumprogramm.
Umso erstaunlicher ist, dass Tatlin Le Corbusiers Aufzihlung geometrischer
Formen beinahe umfassend vorwegnimmt: Die stdhlerne Aufienkonstruktion
aus sich spiralférmig hochwindenden Bahnen entspricht einem schiefen,
stumpfen Kegel. Die drei darin rotierenden Elemente, welche verschiedenen
Raumlichkeiten hitten Platz bieten sollen, haben die Form eines Kubus, eines

324 Vogt, Revolutions-Architektur, S. 198.
325 Vgl. Vaingurt, Julia: Wonderlands of the Avant-Garde: Technology and the Arts in Russia
of the 1920s. Evanston (Ill.) 2013. S. 106.

140

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zylinders und einer Pyramide.?*® Einzig die Kugel fehlt, wenn man diese
Konstruktion mit Le Corbusiers Vers une architecture vergleicht.

Le Corbusier propagiert dort nicht explizit den Bau jener Formen, sondern
legt dies vielmehr implizit und stufenweise der Leserschaft seines epochema-
chenden Programms nahe. Die Kegel (»cones«) gehoren zuerst lediglich zu
den »plus belles formes«, die allen plastischen Kiinsten zugrunde liegen. 3%
So eingefiihrt als »nette et tangible, sans ambiguité«**® (»rein und greifbar,
eindeutig«) 2% erwichst diesen Formen noch keine normative Kraft, denn
was >Grundlage des Plastischencist, muss sich in diesem nicht in aller Reinheit
zeigen. Zwingender und auf die Architektur bezogen, erklirt Le Corbusier
kurz darauf, dass geometrische Formen das >Essenzielle der Architektur«
ausmachten und dass dafiir wiederum die >pure Geometrie« »formanzeigend
und formerzeugend«®®” sei. Die mathematische Klarheit und apriorische
Richtigkeit einer puren »Geometrie« bieten diese als logische Losung eines
architektonischen Problems an. Als Raumproblem namlich versteht Le
Corbusier die historisch tradierten, eklektisch zusammengesetzten Formen
der vormodernen Architektur. Dieses hitten die Ingenieure, »inspiré[s] par
la loi d’Economie et conduit[s] par le calcul«,**! lingst auf vermeintlich
funktionale« Weise mithilfe der Geometrie gelost. Der Architekt braucht
ithre Lehre nur noch fiir sein Schaffen zu ibernehmen. Bis zu diesem Punkt
kann man Sedlmayr Recht geben, wenn er Le Corbusier als Nachfolger
der franzésischen »Anbeter der geometrischen Vernunft«**? betrachtet und
damit, wie bereits Emil Kaufmann, die Linie svon Ledoux bis Le Corbusier<
zieht. Wie wenig aber die franzésische Revolutionsarchitektur sich nur auf
die >Anbetung der Vernunft« reduzieren ldsst, sollte klar werden, wenn man
sich die emotive Raumplanung von Boullées Monumenten vor Augen fiihrt.
Emotiv ist letztlich auch Le Corbusiers geometrisches Raumprogramm, in
dem sich die ingenieurtechnische und rationale Argumentation lediglich
als Vorstufe einer geradezu esoterischen These erweist: Es seien die geo-
metrischen Formen, die auf den Menschen >physiologisch¢ (und nicht etwa

326 yig], ebd., S. 103.

327 1e Corbusier, Vers une architecture, S. 16.

328 Fbd.

329 Le Corbusier: 1922 Ausblick auf eine Architektur. Ubers. v. Hans Hildebrandt. Braun-
schweig/Wiesbaden 1982. S. 38.

330 Ebd., S. 43. Vgl. Le Corbusier, Vers une architecture (1922), S. 27.

331 Ebd., S. XVIL

332 Sedlmayr, Verlust der Mitte, S. 100.

141

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wie zu erwarten ware psychologisch) einwirkten, thn mit den Gesetzen des
Universums in Einklang brachten und so in einen befreienden »état de
jouissance« versetzten — in einen Zustand des Gliicks also.**

In Roithamers Ziel, das vollkommene Gliick seiner Schwester mit dem Kegel
herzustellen, findet sich ein Widerklang dieses Gliicksversprechens von Le
Corbusier. Roithamers Annahme, eine Architektur der Grundformen wirke
korperlich auf den Menschen ein, tibererfiillt sich indes in dessen Augen
gerade in schlimmstmoglicher Weise, indem der Kegel - gua héchstmog-
lichem Gliick — die schwesterliche Todeskrankheit auslost. Roithamers Ideal
einer Emotionen auslésenden Wahrnehmungsachitektur ist kein anderer
architekturtheoretischer Text derart nahe wie derjenige Le Corbusiers. Wie
und warum genau die geometrischen Grundformen (Kugel, Kubus, Zylinder
etc.) eine derartige Wirkung auf den Menschen zeitigen sollen, verschweigt
Le Corbusier ebenso, wie Roithamer es unterldsst, die Wahl der Kegel-
form zu rechtfertigen. Le Corbusiers schwammige Behauptung, dass die
Grundformen eine >consonance avec les lois de 'univers< erzeugten, steht
in sonderbarem Verhaltnis zur strengen Forderung technischer Genauigkeit,
die sich etwa am Auto- oder Flugzeugbau orientieren soll.**

2.3.4 Schutz und Mittung

Auch wenn Roithamer die begliickende >Geometrisierungs zu einer Maxime
seines Bauens erhebt, so ist sein Raumprogramm der modernen Avantgarde
langst nicht in jeder Hinsicht verpflichtet. Weder bedient er sich ihrem Funk-
tionalismusbegriff, was die Forschung mehrfach unterstellt hat,**> noch kauft
er sich mit der begliickenden Geometrie das Ideal einer luftig-schwebenden
Architektur ein, die Le Corbusier direkt an seine Formpriferenz koppelt. Im
Gegenteil: Der Kegel ist ein hermetischer Bau, der tief in die Erde reicht. Hier
zeichnet sich der Spagat ab, den Roithamer zwischen dem avantgardistisch-

333 Vgl. Le Corbusier, Vers une architecture (1922), S. 8.

334 Vgl., ebd., S. 81-118. Le Corbusiers vage Idee der >consonance« kann freilich kontex-
tualsiert werden. So weist Adolf Max Vogt in einer Studie tiber Le Corbusier auf einen
moglichen Einfluss durch Froebels geometrischem Kinderspielzeug. Vgl. Vogt, Adolf Max:
Le Corbusier, der edle Wilde: zur Archidologie der Moderne. Wiesbaden 1996. S. 212-221.
Zum generellen Einfluss Froebels auf das Bauhaus und die moderne abstrakte Kunst vgl.
Werneburg, Brigitta: Der Kindergarten der Abstraktion. Neues aus den Anfangsgriinden
der modernen Kunst. Online verfiigbar: http://werneburg.nikha.org/?id=73&sn=1; Stand:
17.2.2016.

335 Vgl. Kap. 11 2.

142

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

esoterischen Bauprogramm Le Corbusiers und der konservativ-pathologi-
sierenden Kunstphysiognomik Hans Sedlmayrs macht. Pure Geometrie hat
laut Sedlmayr nichts mit Architektur zu tun, sondern symbolisiert vielmehr
den >Angriff auf die Architektur« Die Geometrie unterwerfe den Menschen
einem Idealismus, welcher der natiirlichen Erdgebundenheit entsage: »Ein
Zylinder zum Beispiel ist architektonische Form nur, wenn er steht, nicht
wenn er auf der Seite liegt, ein Kegel nur, wenn er auf seiner Kreisbasis
aufruht, nicht wenn er auf der Spitze balanciert. Tektonisch ist, was die Erde als
Basis anerkennt.«**® Das »Dogma« der Geometrie sage »nichts dariiber aus,
in welcher Lage zur Erde sich ein geometrisches Gebilde befinden muf}, um
zu einer architektonischen Form zu werden«.*”” Fiir Sedlmayr ist klar, dass
diese »[l]abile >Architektur«®®® auch theoretisch auf abschiissigem Terrain
steht.?* Roithamers Kegel entgeht dem Vorwurf, die sgesunden< Grundregeln
zu verletzen, indem er die geometrische Form »[t]ektonisch« verwendet und
sie nicht im Sinne Sedlmayrs umstéf3t. Le Corbusiers Gliicksversprechen
der Geometrie, so kann man etwas lapidar folgern, wird von Roithamer >ge-
erdetc.

Neben der Abwendung der >Fallgefahr< (in Anlehnung und Problematisie-
rung von Boullées >sprechendem« Kegel) und dem Begliicken des Menschen
(im Sinne von Le Corbusiers Gliicksversprechen) bezieht sich Roithamers
physiognomisches Projekt auf eine dritte architekturgeschichtliche >Ursa-
che« die >konservative« Mittung der Schwester, die nicht alleine durch die
kiinstliche Mitte des Kegels, sondern auch in dessen Baumaterial Ausdruck
findet. Hier wird die doppelte Bedeutung der konservativen physiognomi-
schen Diskurse der 1950er Jahre fiir das Projekt Roithamers deutlich: Darin
findet sich einerseits ein vergleichbarer kunstphysiognomischer Blick auf
die Notwendigkeit eines geistigen >Wiederaufbaus< und andererseits Merk-
male des daraus fiir Hans Sedlmayr erwachsenden Ideals einer »gemittetenc
Architektur. Die Problematisierung und Losung der >Fallgefahr, die bereits

336 Sedimayr, Verlust der Mitte, S. 97. Kursivierung im Original

%7 Ebd., S. 104.

338 Ebd., S. 106.

339 Sedlmayr bringt als Beispiel vor allem die Kugelform, vgl. ebd., S. 102-106, und zum
Teil iberhdngende Schrigen wie in Tatlins Monument fir die Dritte Internationale, vgl. ebd.,
S. 106. Vogt nimmt die architektonische >Uberwindung der Schwerkraftc, welche Statik
hinfillig macht, detailliert anhand der Revolutionsarchitektur und der russischen Avant-
garde wieder auf, vgl. Vogt, Revolutions-Architektur, S. 249-255.

143

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

anhand der architecture parlante Tiefenescharfe gewann, findet hiermit ihr
positives, theoretisch fundiertes Gegenbild.

Der Kegelbau ist nicht nur ein »modern-begliickendes< Projekt im Sinne Le
Corbusiers, sondern auch ein konservierend-beschiitzendes im Sinne Sedl-
mayrs, weil die Schwester nicht nur begliickt, sondern auch beschiitzt werden
muss; thr wird eine »neue Heimat« geschaffen. Es wire freilich vereinfacht,
vom unentschlossenen >Fast-Riickkehrer« Roithamer zu sprechen, der seine
eigene Heimatsehnsucht auf den geliebten Menschen projiziert. Dieses psy-
chologische Erklarungsmodell hat nur insofern Geltung, als es Roithamers
eigener, psychologischer Aufarbeitung der briichigen Beziehung zum Eltern-
haus - konkret in der Auseinandersetzung mit dem Gehoft Altensam — Rech-
nung triagt. Der endgiiltige Bruch mit der Familie, die Auswanderung nach
England, soll durch den Aufbruch der Schwester wiederholt und mit einer
neuen Verdinglichung des familidren Verhdltnisses zwischen den beiden
Geschwistern geheilt werden. Das Kegelprojekt kann in Anbetracht dieses
konstruktiven Heilungsversuchs auch als architektonischer und psycholo-
gischer Wiederaufbau einer lingst verlorenen Sicherheit gedeutet werden.
Dass damit indirekt auch eine Auseinandersetzung mit dem politischen,
gesellschaftlichen und architektonischen Wiederaufbau der 1950er Jahre
stattfindet, legen verschiedene Aspekte der Narration nahe. Roithamer ist
ein Emigrant, der mit den politischen Verhiltnissen Osterreichs hadert (vgl.
2.B. Ko 25). Seine Bezeichnung der Osterreicher als »Selbstmérdervolke«
(Ko 131) gewinnt gerade hinsichtlich ihrer Mitschuld im Zweiten Weltkrieg
zusitzliche Bedeutung. Die Néhe der Figur zu Bernhards spéteren, meist
judischen Riickkehrern aus Die Billigesser oder Heldenplatx hat dazu gefiihrt,
Roithamer als vorerst impliziten Vorganger jener Figuren zu deuten, die ab
1980 als eindeutig politisch Vertriebene markiert sind. Roithamer freilich
ist kein Jude, seine Familie ist im Gegenteil Gsterreichischer Landadel und
gleicht hierin der Familie Franz Murnaus im Roman Ausloschung (1986).
Dort prangert Murnau, wie Roithamer ein Erbe wider Willen, anhand der
eigenen Familiengeschichte explizit die nationalsozialistische Vergangenheit
Osterreichs an.**’

Roithamers Verhiltnis zur Familie hat also implizit politische Ziige, sein
>Wiederaufbauprojekt« darf zwar nicht als Politisierung des Privaten missver-
standen werden, es tragt jedoch in der personlichen Bewiltigung der Kindheit

340 Vg1, Vogt, Steffen: Ortsbegehungen. Topographische Erinnerungsverfahren und politisches
Gedichtnis in Thomas Bernhards Der Italiener und Ausléschung. Berlin 2002. S. 267-325.

144

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bereits den Kern von Bernhards spiterer Kritik am 6sterreichischen Umgang
mit der eigenen Vergangenheit. Roithamers personliche Wiederherstellung
von Heimat kann im Zusammenhang von Bernhards Gesamtwerk als Re-
aktion auf den gesellschaftlichen Wiederaufbau der 1950er Jahre verstanden
werden, der im Gegensatz zu den Bemiithungen des Protagonisten ohne jeden
Versuch einer aktiven Vergangenheitsbewiltigung vonstatten ging.

Selbst noch génzlich unkritisch, beschiftigt sich der junge Bernhard in den
1950er Jahren mit den Aufbaubestrebungen Osterreichs. Als Kulturjournalist
ist er direkt mit der geistigen und materiellen Wiederherstellung gesellschaft-
licher und kultureller Strukturen konfrontiert. Das wird etwa dort thema-
tisch, wo Bernhard nahezu propagandistisch iiber die Renovation der Ursu-
linenkirche®*! oder iiber Grof}bauprojekte in Wien, dem Bau von »100°000
Wohnungen«,**? berichtet. Um den geistigen Wiederaufbau bemiiht er sich
in seinen Beitrdgen tiber Literatur, in denen er nicht ohne Eigeninteresse
die schreibende Jugend anpreist, indem er insbesondere auf ihr >Ankniipfenc
an alte, volksnahe Traditionen verweist.>* Seine eigene Literatur steht dem
in nichts nach. Die Siedler (1951) etwa, die zweite Erzdhlung, die Thomas
Bernhard veréffentlichen konnte, vereint Motive der lindlichen Idylle und
des Hausbaus als Sinnbild einer Heimat, die es zurtickzugewinnen gilt. Zwei
junge Heimkehrer, welche beide ihre Eltern verloren haben, bauen sich auf
einer Waldlichtung, die an Roithamers Lichtung denken lésst, ein »Sied-
lungshaus[ J«. Doch die »idyllische Einsamkeit« wird alsbald durch den Staat
gestort. Weil das Grundstiick »neue auslindische Eigenttimer« hat, knnen
Beamte den illegalen Bau nicht tolerieren, »die Siedler< verlieren »das Anrecht
auf das Ergebnis ihrer Hiinde Arbeit«.>** Nicht nur die obskure Rolle, welche
namenlose Ausldnder hier als nur schlecht maskierte >Besatzungsmacht«
spielen, auch der Gegensatz von Staat und lindlicher Heimat zeugt von

341 Vgl. Bernhard, Thomas: Ursulinenkirche erstrahlt in neuem Glanz [Demokratisches
Volksblatt. 21.9.1953]. In: Ders.: Journalistisches. Reden. Interviews. Werke. Bd. 22.1.
Hg. v. Martin Huber/Wendelin Schmidt-Dengler. Frankfurt a.M. 2015. S. 253-255.

342 Bernhard, Thomas: Das Bauen in Wien. Ein Vortrag in der Volkshochschule. In: Demo-
kratisches Volksblatt 26.10.1953. Die Autorschalft ist hier nicht ganzlich geklart, da der
Text nur mit »rd.« (Redaktion) signiert ist.

343 Vgl. Bernhard, Thomas: Die Kultur ist nicht stehengeblieben! In: Demokratisches Volks-
blatt 4.4.1953. Vgl. dazu auch ausfithrlicher Toteberg, Hohenfliige im Flachgau, S. 5.

344 Bernhard, Thomas: Die Siedler (1951). In: Ders.: Erzahlungen. Kurzprosa. Werke. Bd. 14.
Hg. v. Martin Huber/Hans Héller/Manfred Mittermayer. Frankfurt a.M. 2003. S. 461-462;
hier: S. 462.

145

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Skepsis gegentiber den Veranderungen der Nachkriegszeit. Verunsichernd
wirkt nicht die Katastrophe des Krieges, sondern der Zustand danach.?*®
Der Wiederaufbau misslingt wegen der Sturheit der Biirokratie, einer ano-
nymen, technokratischen Macht. Der Faschismus, welcher diesen Wieder-
aufbau tiberhaupt notwendig machte, wird systematisch ausgeblendet.
Roithamer hingegen reflektiert seine Baubestrebungen im Nachhinein, in-
dem er Kindheit und familiare Verhiltnisse erinnert, die zum Bau des Ke-
gels gefiithrt haben sollen. Dass gerade das hdusliche Regime seiner Mutter
quasifaschistische Ziige getragen haben soll - sie spricht ein Leseverbot (vgl.
Ko 225) aus und ordnet >Kerkerhaft« (vgl. Ko 68) an —, ist im Vergleich mit
Die Siedler aufschlussreich. Dort wird die faschistische Ursache des Hausbaus
niamlich verdringt. Eltern, welche im Krieg womdglich schuldig wurden,
haben die beiden jungen Freunde nicht mehr.

Dass sich Korrektur implizit mit den 1940er und 1950er Jahren beschiftigt, ist
aus werkgenetischer Sicht kein Zufall, entstand der Roman doch parallel zu
Bernhards erstem Band seiner Autobiographie, Die Ursache. Eine Andeutung
(1975). Er schien anfinglich in einem engeren Zusammenhang mit diesem
Selbstbeschreibungsprojekt zu stehen. So gibt es etwa in Vorstufen von Kor-
rektur Passagen tUber eine Grofivater-Figur, wie sie dhnlich in Die Ursache
wiederauftauchten.®*® In Bernhards persénlicher Vergangenheitsbewiltigung
wird Osterreichs faschistische Vergangenheit mehrfach angeprangert. Der
kulturgeschichtliche Kontext, insbesondere der Konservatismus Sedlmayrs,
den Korrektur evoziert, deutet jedoch auf den toten Winkel hin, der im Abseits
des groflangelegten Autobiographie-Projekts liegt: Bernhards eigene Rolle
im konservativen Kulturbetrieb der 1950er Jahre. Keiner der vier biogra-
phischen Béande reicht wesentlich in Bernhards Zeit als Journalist und wo
diese trotzdem Erwahnung findet, bleibt sie auf seine Gerichtsberichterstat-
tung beschrankt.*” Bernhards jugendliches >Verlorensein« in einer Zeit der
kulturellen und politischen Verirrung in der Kriegs- und Nachkriegszeit, so
impliziert die Autobiographie, bewirkt seine spiteren Ausfille gegen Os-

35 Vgl. dazu auch Klugs Beobachtung, dass Bernhard in seinem Artikel Die Kultur ist nicht
stehengeblieben! nicht den Krieg, sondern dessen Ende als Katastrophe bezeichnet. Klug,
Christian: Thomas Bernhards Arbeiten fiir das Salzburger Demokratische Volksblatt 1952
bis 1954. In: Modern Austrian Literature 21/3-4 (1988). S. 135-172; hier: S. 149.

346 v/g], Bernhard, Korrektur: W4/1b, TBA, S. 2.

347 Vgl. Bernhard, Thomas: Der Keller. Eine Entziehung (1976). In: Ders.: Die Autobiogra-
phie. Werke. Bd. 10. Hg. v. Martin Huber u.a. Frankfurt a.M. 2004. S. 111-213; hier:
S. 119.

146

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

terreich.>*® Der eigene Opferstatus rechtfertigt den harschen Angriff. Dass
Bernhard wie viele Denker in den 1950er Jahren seine >Orientierungslosig-
keit« mithilfe konservativer und antimoderner Konzepte zu heilen suchte,
bleibt ein méchtiger blinder Fleck in seiner Selbstanalyse. Machtig ist diese
Unterlassung insbesondere deshalb, weil sie sich doch nicht génzlich aus dem
spateren Werk ausklammern lief} und weil der Traum des Wiederaufbaus
etwa in Korrektur eine bemerkenswerte Eigendynamik entwickelt.

Wie die textnahe Analyse des Romans gezeigt hat (vgl. Kaprrer II 1), ist
das Bauprojekt auf die rdumliche und geistige Mittung der Schwester aus-
gerichtet, was sowohl die Situierung des Kegels als auch die Anordnung
seiner Stockwerke und Réume ausdriickt. Auch in Hans Sedlmayrs Verlust
der Mitte bleibt die Mitte keine Metapher, sondern entwickelt sich in seiner
kunstphysiognomischen Betrachtung vor allem anhand der Architektur
zu einem Formprinzip der >Mittungs, einer zentrumsbezogenen, statischen
Bauisthetik, die den heilen >Charakter< von Kunst kenntlich macht. Be-
reits die Gartenarchitektur des 18. Jahrhunderts entferne das Schloss aus
der Mitte des Parks und greife damit die Architektur als Mittelpunkt eines
Ensembles aus Gebiude und Umgebung an.>* Die Revolutionsarchitektur
Frankreichs um 1800 isoliere das Gebdude dann génzlich im abstrakten, zen-
trumlosen Raum, in dem es reine geometrische Figur sein wolle. Geometrie
als Bauprinzip aber sei »unmenschlichs, insbesondere wenn die Form nicht
rtektonisch« verwendet werde. Architektur soll als Mitte und zugleich zur
Erdenmitte hin positioniert sein. Anders als Malerei oder Skulptur kann und
soll Architektur laut Sedlmayr den Menschen im taglichen Leben >mittenc.
Oder noch genereller: Sie soll, wie Sedlmayr auch spiter noch in Der Tod des
Lichtes (1964) schreibt, »dazu beitragen, daf} unsere Welt wieder in Ordnung
kommt«.?* Von Sedlmayrs Versprechen, die richtige Architektur restituiere
eine bewihrte, dltere Ordnung, ging gerade in der Umbruchs- und Aufbau-
zeit der 1950er Jahre eine starke Attraktion aus. Die grofien Wohnbaupro-
jekte in urbanen Gebieten und das Niederreifien alter, sanierungsbediirftiger
Stadtteile, Umstrukturierungen, die jeweils schon im Vorkriegsésterreich
begonnen hatten, wurden im anbrechenden Wirtschaftsaufschwung inten-

348 Bernhard beschreibt sich als Opfer faschistischer und katholischer >Ver-Bildung:, wie
Fatima Naqvi bemerkt. Die Rechtfertigungsstrategie, die sich dahinter verbirgt, stellt sie
jedoch nicht in Frage, vgl. Naqvi, How We Learn Where We Live, S. 10.

349 Vg1, Sedlmayr, Verlust der Mitte, S. 94.

350 Sedlmayr, Der Tod des Lichtes, S. 242.

147

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

siviert und stieflen auf harsche Kritik von konservativer Seite. **! Der auch
von dieser Seite geforderte Wiederaufbau und verstirkte Ausbau war fiir
sie misslungen, wo ésthetisch oder gesellschaftspolitisch die falsche, namlich
die moderne Ordnung hergestellt wurde. Markant zeigt sich dies etwa in
Bernhards vehementer dsthetischer und kulturpolitischer Kritik an Holz-
meisters Festspielhausanbau.?*

Neben dem schon dlteren physiognomischen Vorwurf an die Moderne,
eine »gesichtsloses, anonyme Architektur zu erschaffen, den Bernhard hier
vorbringt, beginnt in den 1950er Jahren aber auch der Siegeszug eines neuen
antimodernen Arguments, das nicht nur konservative, sondern auch linke
und 6kologische Vertreter findet: die Kritik des Baumaterials Beton. Die
moderne Gesellschaft und mit ihr der moderne Architekt oder Kiinstler, so
klingt es in Bernhards Bericht zur Willi-Baumeister-Gedenkausstellung an,
erzeugen nicht nur »das Traumbild einer Welt, die aus den Wundern von
Glas und Beton, Stahl und Benzin, Elektrizitit und Asphalt besteht«, sie er-
zeugen auch »Betonmenschen«:**® Der Baumeister als Vertreter und Analyst
der Moderne gliedre »das hilflose, gewaltige Leben in die architektonische
Ordnung ein. Er schleudert sozusagen den Menschen in den Beton«.?**

In Roithamers eigensinnigem >Wiederaufbauprojekt« fehlt nicht von unge-
fahr der Beton als das Material der klassisch modernen Architektur und
des Wiederaufbaus der Nachkriegszeit. Der Kegel »ist ein Stein- und Ziegel-
bau« (Ko 190). Genauer noch: »Steine, Ziegel, Glas, Eisen, sonst nichts.«*>
(Ko 195) Zeitgenossischen Architekten wirft Roithamer »Betonstumpfsinne«
(Ko 186) vor, wihrend er selbst auf »Materialgerechtigkeit« (Ko 306) bedacht
ist. Noch klarer - und woméglich zu eindeutig fiir Roithamers Projekt,
das letztlich mehr andeutet, als ausspricht — wird die Ablehnung in einer
Vorstufe formuliert:

31 Diese Kritik mag, insofern sie den Denkmalschutz vorantrieb, teilweise berechtigt gewesen
sein. Man beachte etwa Sedlmayrs Aufruf zur Rettung der Salzburger Altstadt 1965, vgl.
Sedlmayr, Hans: Die demolierte Schénheit. Ein Aufruf zur Rettung der Altstadt Salzburgs.
Salzburg 1965.

352 ygl. Kap. 112.2.1.

353 Bernhard, Ackerboden fiir die neue Kunst, S. 416.

354 Ebd.

355 Entgegen dieser Aufzihlung von Baumaterialien, die er sogar selbst zitiert, nennt Alfred
Barthofer Roithamers Bau einen »Beton-Kegel« — ein weiterer, hier besonders widersinniger
Versuch, den Kegel als typisch modernen Bau zu beschreiben und in eine Traditionslinie
zu Adolf Loos und Ludwig Wittgenstein zu stellen, Barthofer, Wittgenstein mit Maske,
S.193.

148

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

[S]chliesslich aber hatte er ganzlich auf Beton verzichtet und es sich zum obersten
Prinzip des ganzen Bauwerkes gemacht, in thm keinerlei Beton zu verwenden,
womit er in Widerspruch zu allen den Kegelbau betreffenden Befragten stand,
die Baufachleute griffen sich an den Kopf, wie er ohne Beton zu verwenden an
ein solches Vorhaben wie den Bau des Kegels herangehen kénne, aber er hatte
sich in den Kopf gesetzt, nicht die geringste Menge Beton zu verwenden, denn
das Bauwerk, das das hochste Gliick fiir seine Schwester darstellen sollte, darf
nicht die geringste Menge des schadlichsten aller Baumaterialien enthalten, die
Schwierigkeit, Beton nicht zu verwenden, war thm klar, die unglaublichen dadurch
entstehenden Kosten, das Risiko, mit dem Bau nicht zu einem noch tragbaren
Zeitpunkt fertig zu werden, denn der Gedanke beschéftigte ihn ja auch immer, dass
der Kegel rechtzeitig, das heisst zu einem Zeitpunkt, der richtig ist, fertig wird[.]*>®

Dass Roithamer aus dieser Vorstufe ohne Beton groflen bautechnischen
Herausforderungen ausgesetzt gewesen sei, leuchtet aufgrund der beschrie-
benen Form des Bauwerks nicht unbedingt ein. Vielmehr scheint es sich
hier wiederum um einen Verweis auf Boullées Kegelentwurf zu handeln,
dessen filigrane Innenrdume, so Vogt, nur mithilfe eines modernen Beton-
gemischs realisierbar gewesen wiren.’” Freilich ist dieser erneute indirek-
te Bezug Roithamers zur Revolutionsarchitektur, die ohne Beton planen
musste, auch mit Sedlmayrs Modernekritik verkniipft. Dieser will gerade
anhand von Ledoux’ betonlosen »Beton-Formen« zeigen, dass die »neuen
Ideen« zwar bereits vor dem Beton existiert haben, dass »[a]ber die neuen
antiplastischen Werkstoffe, die sich unabhéngig davon ausbilden — Gufieisen,
Glas, Stahl, Beton - [...] von Anfang an in einer Art Wahlverwandtschaft zu
den neuen Ideen« stehen.?*® Die erst im Nachhinein konstruierbare sWahl-
verwandtschaft« bringt damit auch den Beton in den Verdacht des >geistig
Ungesunden«. Dass der Vorstufen-Roithamer Beton zu den »schidlichsten
aller Baumaterialien« zdhlt, mag neben dieser kultureller Schadlichkeit auch
medizinische Ursache haben, galt doch spitestens ab den 1970er Jahren
Beton auch als gesundheitliches Risiko.?*” Dass Beton iiberhaupt in diesen,
aus wissenschaftlicher Sicht unhaltbaren Ruch kommen konnte, hat seine
Ursache wiederum in der kulturellen Abneigung der 1950er und 1960er

356 Bernhard, Korrektur: W4/1¢c, TBA, S. 41.

357 Vgl. Kap. 112.3.3, Fn 316

358 Sedlmayr, Verlust der Mitte, S. 98.

359 Christoph Hackelsberger beschreibt und entkriftet die spatestens ab den 70er Jahren weit
verbreiteten Angste vor der gesundheitlichen Schidlichkeit von Beton, vel. Hackelsberger,
Christoph: Beton: Stein der Weisen? Nachdenken tiber einen Baustoff. Braunschweig
1988. S. 11-14.

149

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jahren, die sich sowohl in konservativen als auch linken und 6kologischen
Kreisen gegen den Baustoff entwickelte.

Roithamers Beton-Abstinenz kann also medizinisch, 6kologisch oder konser-
vativ motiviert sein und enthilt vermutlich alle drei Aspekte. Die drei Griinde
besitzen letztlich eine fortschrittskritische Motivation, die das >Schone und
Urspriingliche« schiitzen will und damit dem Willen Roithamers, die schéne
und authentische Schwester zu beschiitzen, entgegenkommt. Diese Fort-
schrittskritik am Gegenstand Beton verfolgt Bernhard nach Korrektur weiter
und ldsst dabei die konservative und antimoderne Natur dieser Kritik klar
zutage treten. In der Erzahlung Befon von 1982 scheint Bernhard die Analyse
Willi Baumeisters ironisch zu wiederholen, wenn er nun seinerseits einen
»Menschen in den Beton« schleudert; ein deutscher Tourist zerschellt am Be-
tonboden unter seinem Hotelbalkon. Obschon es sich hierbei eher um einen
Unfall denn um Suizid handelt, ereignet sich der Tod des psychisch labilen
Mannes nicht zufillig. Er ist zu >weich« fiir die »architektonische Ordnung:
einer zubetonierten Welt, in der er das viterliche Geschift nur zogerlich
und offenbar unter psychischem Leidensdruck tibernimmt. Wie zum Hohn
begrabt man ihn, der am Beton im tibertragenen wie im physischen Sinne
zerstort wird, in einer vollig »zubetonierten Grabstitte« auf dem Friedhof
von Palma de Mallorca.>®

Am Beton zerbricht auch die »Perserin« aus der Erzidhlung 7z (1979).
Dort ist es das nie vollendete »Betonhaus«*®? eines lieblosen Gatten, dessen
monstrose Raume den Freitod der Ehefrau mitbedingen. Von allen Figuren
in Bernhards Literatur trifft die Bezeichnung >Betonmensch< am ehesten auf
diesen »Schweizer« zu. Der Architekt von megalomanen Baudammprojekten
entwirft ein Wohnhaus nach den funktionalen Prinzipien der Industriearchi-
tektur. In diesem »Betonpanzer«*® lebt die alleingelassene Frau {iber Wochen
in volliger Einsamkeit und vernachldssigt die eigene Gesundheit und Hygie-
ne. Sie ist im Gegensatz zu ihrem Wohnhaus keine »Maschine«*** und geht
am Licht- und Luftmangel, duflerlichen Zeichen der lingst entfremdeten
Beziehung zu ihrem Ehemann, psychisch zugrunde. Sie unterwirft sich nicht
nur auf selbstzerstorerische Weise dem >Beton-Gattens, sondern wirft sich

361

360 Bernhard, Beton, S. 118.

361 Vgl. Bernhard, Thomas: Ja (1978). In: Ders.: Erzdhlungen III. Werke. Bd. 13. Hg. v. Hans
Holler/Manfred Mittermayer. Frankfurt a.M. 2008. S. 7-110.

362 Fhd., S. 19.

363 Ebd., S. 27

364 Epbd.

150

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schliefilich auch physisch unter einen Lastwagen, der Zement, eine essentielle
Komponente von Beton,**® befordert.3%

Der falschen Beton-Ordnung der Moderne, die in 7z geradezu plakativ
kritisiert wird, hatte Sedlmayr eine »Re-Konstitution der Architektur als
Ordnungsmacht<®*” entgegengesetzt. In der Emphase des Ordnungsbegriffs
freilich trifft sich Sedlmayrs Anspruch an die Architektur unfreiwillig wieder
mit Le Corbusiers -unmenschlichem« Projekt. Dieser schreibt in Vers une ar-
chitecture: »Réservant tout jugement sur la coordination des zones de cette cité
industrielle, I'on subit les conséquences bienfaisantes de I'ordre. Oti I'ordre
régne, nait le bient-étre.«*%® Die industriell-technische Ordnung Le Corbu-
siers und die religi6s-chthonische Ordnung Sedlmayrs, die sich gegenseitig
fundamental zu widersprechen scheinen, beziehen sich erstaunlicherweise
beide auf rigide geometrische Ideale, sei dies in der kosmischen Wirkung
der formes primaires< oder in Pascals mathematisch-philosophischer Mittung
des Menschen.

Auch kulturgeschichtliche Tendenzen sind damit gemeint, wenn Roithamer
konstatiert: »[E]s sind lauter chaotische Zustinde, in die wir hineinschau-
en« (Ko 143). Wenn der Baukiinstler, dem der Erzdhler eine ausgeprigte
»Ordnungsstrenge« (Ko 297) attestiert, diesen chaotischen Zustinden seine
eigene architektonische Ordnung gegeniiberstellt, bedient er sich sowohl
eines Sedlmayr’schen als auch eines Corbusier’schen Ordnungsbegriffs, ohne
sich allein unter eine moderne oder konservative Programmatik zu stellen. So
wie Sedlmayr trotz ihrer >Erdung« die geometrische Form des Kegels kaum
astimiert hitte, so hitte sich umgekehrt Le Corbusier tiber die Dunkelheit
und unmoderne Materialitit des Baus gewundert.

Ohne die geistig konservativen und architektonisch modernen Wideraufbau-
bewegungen der 1950er Jahre ist das Kegelprojekt in Korrektur nur bedingt
lesbar. Roithamers protopolitische Vergangenheitsbewiltigung, welche mit
der konservativen >Mittung der Schwester< verbunden ist, und die Ablehnung
des in den 1950er Jahren weit verbreiteten Baumaterials Beton zeigen, dass
sein >Wiederaufbau« die damaligen Diskurse nicht nur in einem allgemeinen
Verweiszusammenhang aufnimmt, sondern bestimmte Form- und Material-
aspekte selegiert und den eigenen Anforderungen direkt unterstellt.

365 Vgl. Hackelsberger, Beton, S. 62.

3636 Vgl. Bernhard, Ja, S. 107.

367 Sedlmayr, Der Tod des Lichtes, S. 241.
368 ¢ Corbusier, Vers une architecture, S. 39.

151

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3.5 Die architekturphysiognomische Realutopie

Nach welchem Muster diese Selektion architektur- und geistesgeschicht-
licher >Bausteinex stattfindet, lasst sich anhand von Ernst Blochs Anregung
zu einer >neuen Architektur< nachzeichnen, die wie das Projekt Roithamers
die Synthese verschiedener Stile darstellt. Dass Roithamer Bloch gelesen hat
und nicht etwa -nur« durch Vogts Revolutions-Architektur kannte, behauptet der
Text gleich selbst. In der Héller’schen Dachkammer namlich habe der Bau-
kiinstler sich u.a. mit »Ernst Bloch« (Ko 56) auseinandergesetzt; ein Name,
der im Gegensatz zu den anderen philosophischen Gréflen (»Montaigne,
Nowalis, Hegel, Schopenhauer« und »Wittgenstein«, Ko 56) im Gesamtwerk
Thomas Bernhards zuvor und danach nicht mehr auftaucht und vielleicht
deshalb auch mit seinem Vornamen hervorgehoben wird.?* Das ist der Se-
kundarliteratur nicht entgangen. Bereits Josef Kénig weist darauf hin, dass
der Kegel u.a. als »Realsymbol« im Sinne Ernst Blochs zu verstehen sei.?”’
Gernot Weif! fithrt diese Interpretation weiter und behauptet, Roithamers
Utopieverstindnis entspreche demjenigen Blochs.*! Als Beleg fithrt Weif}
Hollers mutmafilichen >Traumc« auf, der laut Roithamer zum Bau des Hol-
lerhauses gefiihrt haben miisse (vgl. Ko 251). Und auch Roithamers eigene
Planung operiere ja gewissermafien in Bereichen des Vorbewussten und Trau-
merischen, in dem laut Bloch immer schon der Kern der Utopie geborgen
ist.’”? Auch eine architekturgeschichtliche Verbindung zwischen Roithamer
und Bloch stellt Weif§ fest. Da sich Roithamer auf der Kegel-Lichtung eine
»Bauhiitte« (Ko 294) errichtet, liege dem Kegel die mittelalterliche Bau-
hiittenphilosophie zugrunde, deren Vision eines vollendeten sakralen Bau-
werks Bloch wiederum als prototypische architektonische Utopie anfiihrt.*”
Dagegen lasst sich einwenden, dass Roithamer selbstverstindlich weit von
einem gotischen Bauprogramm entfernt ist und weder metaphysische noch

369 Die Wichtigkeit Blochs erkennt auch Naqvi, vgl. Naqvi, How We Learn Where We Live,
S. 132, 141. Ohne Konstultation der Vorstufen bleibt Naqvis Argumentation mit Bloch je-
doch vage. Sie erkennt Roithamers Architektur nicht als Versuch, den nihilistisch-modernen
Hohlraum zu tiberwinden, sondern glaubt diesen Hohlraum im Kegelbau zu erkennen.

370 Vgl. Konig, Nichts als ein Totenmaskenball, S. 123.

371 Vgl Weifl, Ausléschung der Philosophie, S. 102.

372 yiql. ebd., S. 103.

37 Vgl. ebd., S. 106. Weill verfolgt die Bloch-Spur danach nicht weiter, sondern betrachtet
die >Bauhititte« auch als freimaurerisches Symbol, woraus er eine schwer nachvollziehbare
Lektiire Roithamers als Freimaurer ableitet. Zur Bauhiitte bei Bloch vgl. Prinzip Hoffnung.
Bd. 2, S. 839-842.

152

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

stilistische Grundlinien mit demselben teilt. Dass er sich eine »Bauhiitte«
erstellt, mag aber tatsdchlich auf seine Auseinandersetzung mit Ernst Bloch
zurtickzufithren sein.

In einer Vorstufe von Korrektur taucht die Gotik noch als Inspiration, ja
Vorbild fiir Roithamers Bauen auf — weniger jedoch als bestimmtes Stilpro-
gramm, sondern im Verbund mit der Romanik als einzig giiltiger Architektur:
»Das Gotische und das Romanische, sagte er immer, alles andere hatte ihn
zeit[llebens abgestossen. Es gibt nur diese eine und diese andere Architek-
tur, alles andere ist keine Architektur, ist minderwertig zwischen diesen
beiden.«*”* Eine ebenso eindeutige Praferenz, nun jedoch fur das Agyptische,
artikuliert Roithamer in einer noch élteren Fassung von Korrektur: »In der
Weise, in welcher die Agypter die Pyramiden gebaut haben[,] baue er den
Kegel, habe er immer wieder gedacht [...] und von diesen Studien iiber
die Pyramidenbaukunst war er ausgegangen in der Konzeption des Kegels
[...]«*” Roithamers Praferenzen - Agypten einerseits, Gotik und Romanik
andererseits — scheinen auf den ersten Blick einer eher unstrukturierten
Suchbewegung nach der Vorbildarchitektur des Protagonisten zu entsprin-
gen. Erst vor dem Hintergrund von Blochs Uberlegungen zum >utopischen
Bauen<kénnen die Vorstufen auch in einen fruchtbaren Zusammenhang mit
der Endfassung des Romans gebracht werden. Der Gegensatz von Gotik
und Romanik als >reine Formen« zweier architektonischer Grundideen be-
gegnet uns namlich auch im Prinzip Hoffnung, ebenso die Sonderstellung des
Agyptischen, das laut Bloch die Romanik vorgeprigt habe. Im 38. Kapitel
des zweiten Bandes Grundrisse emner besseren Welt entwickelt Bloch eine physio-
gnomische Architekturtheorie, die zwischen zwei utopischen Grundformen
des Bauens unterscheidet. In der Architekturgeschichte macht er zwei »ra-
dikale[ ] Bausymbole«*® aus: das »Agyptisch-Geometrische«,*”’ das sich im
Romanischen fortsetze und in der Moderne verfilscht weiterexistiere, und
das »Gotisch-Vitalistische«,*® das im Barock fortlebte. Die dgyptische und

374 Bernhard, Korrektur: W4/2, TBA, S. 1.

375 Bernhard, Korrektur: W4/1c, TBA, S. 85. Ohne Wissen von dieser Vorstufe vermutet
Thomas Cousineau, das Vorbild des Kegels seien die dgyptischen Pyramiden, vgl. Gousi-
neau, Three-Part Inventions, S. 73-75. Die Beschrankung auf ein einziges Vorbild erweist
sich in der vorliegenden Argumentation aber als problematisch.

376 Bloch, Prinzip Hoffnung. Bd. 2, S. 843.

377 Fbd.

%78 Ebd.

153

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

romanische Architektur driicke im streng geometrischen » Todeskristall[ ]«*”?

die Idee der Herrschaft des Todes tiber das Leben aus, wihrend umgekehrt
das Gotisch-Barocke im ornamentalen »Lebensbaum[ ]«<**” das ewige Leben
symbolisiere. Das gegenwdrtige Problem sei, »wie die Leitrdume Kristall
oder Baum nach Abzug ihrer religiésen Ideologie, dazu nach einer vom
Spitkapitalismus vollig nihilisierten Architektur noch fungieren kénnen«.?!
Die Losung ist laut Bloch die dialektische Synthese der beiden Gegenstiicke.
Davon verspricht er sich eine bessere Architektur als die geometrische Uto-
pie der kapitalistischen Moderne, die nicht mehr durch ein authentisches,
religios-fundiertes Todesverstandnis motiviert ist, sondern im architektoni-
schen »Hohlraum«**? nur noch Nihilismus ausdriicke. In welche formale
Richtung eme bessere Utopie deuten kdnnte, ldsst sich erahnen, wenn Bloch
die griechische Antike als die ganzheitliche und begliickende Synthese von
>Lebensbaum< und »Todeskristall< bezeichnet.*®® Ganzheitlich ist natiirlich
die griechische Antike fiir Bloch nicht nur in ihrer Architektur; die Synthese
von Leben und Tod entspricht wiederum dem Humanismus, den Bloch
im Gegensatz zu anderen Marxisten als wichtiges, wenn auch mittlerweile
ebenfalls korrumpiertes Menschenbild betrachtet. Mit der architektonisch-
utopischen Préferenz Blochs trifft sich, dass die griechisch-romische Anti-
ke als stalinistischer Neoklassizismus zur Zeit der Niederschrift von Prinzip
Hoffnung der vorherrschende Baustil der Sowjetunion wird. Aus den beiden
Reinformen der architektonischen Utopie erwéchst in Blochs Dialektik ein
Drittes, die sozialistische Utopie, die das Harte und Tote ebenso wie auch
das Weiche und Lebendige in sich schlief3t.38*

379 Ebd. Inwiefern die christliche Romanik immer noch die Herrschaft des Todes ausdriicke,
lisst Bloch offen. Seine starre formphysiognomische Zuweisung beachtet nur bedingt, dass
sich von Forméhnlichkeiten nicht zwingend auf dhnliche Weltbilder riickschlielen lasst.

%80 Fbd.

381 Epd.

382 Fhd., S. 858.

383 Vgl ebd., S. 843.

381 Auch Vogt verwendet nicht zufillig die Begriffe der >weichen< und >harten< Architektur,
wobei hier eine Verschiebung und Differenzierung des Bloch’schen Paradigmas stattfindet:
»>Weich« ist nicht generell das Gotisch-Barocke, sondern spezifisch das Klassizistische (das
far Bloch einen Mittelweg darstellt), vgl. Vogt, Revolutions-Architektur, S. 105f. In der
Beschreibung der >hartens, geometrischen Architektur finden sich jedoch zwischen Vogt
und Bloch keine architekturhistorischen Diskrepanzen, beide bezeichnen damit primér das
dgyptische Formvokabular., vgl. ebd., S. 127. Vogt sagt freilich nichts Grundsitzliches tiber
ein allgemeines Lebensbild aus, sondern liest die Formen als spezifische kultur-politische
Tendenzen.

154

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eine solche Dialektik ist in den beiden oben zitierten Vorstufe‘Texten von
Korrektur nicht vorhanden. Die ganzlich dgyptische Bauweise hitte nach einer
Bloch’schen Lektiire in einem reinen »Todeskristall« resultieren miissen, die
Praferenz fir Gotik und Romanik fiithrt in ein Dilemma. Wenn »nur diese eine
und diese andere Architektur«<>richtige« Architekturstile sind und alles »zwi-
schen diesen beiden« »minderwertig« ist, bleibt auch ein Drittes fragwiirdig.
Anders tritt uns der Roithamer der Endfassung entgegen. Sein Umgang
mit Architekturgeschichte als >Ursache« ist reflektiert und lisst eindeutige
Priferenzen vermissen, wie seine verwirrende Architektenaufzahlung zeigt.
Nur auf dem Umweg, mit Roithamers eigenem (kunst-)physiognomischen
Blick den Ausdruck des Kegels lesbar zu machen, kénnen historische und
theoretische Bedingungen des Baus eingegrenzt werden: die architecture par-
lante, die moderne Geometrie und ihr antimodernes Gegenbild der Mittung.
Blochs Dialektik, die verschiedene physiognomisch gelesene Bauformen
zu etwas Neuem synthetisieren will, bietet sich Roithamer als Modell zur
Synthese seiner architekturhistorischen >Ursachen< an. Ohne weiterhin di-
rekt auf das Bloch’sche Bild des Gotischen, Romanischen oder Agyptischen
zuriickzugreifen, lassen sich auch seine Bezugspunkte nach dem Dualismus
von >lebensformigenc< und >todesférmigen< Architekturen gliedern — sofern
man die physiognomischen Perspektiven des konservativen Sedlmayr und
des marxistischen Bloch berticksichtigt, die beide der modernen Architektur
Nihilismus vorwerfen. Diesen Nihilismus sucht Roithamer dialektisch zu
iiberwinden. Die moderne Architektursprache wird geerdet und gemittet,
die protomoderne architecture parlante wird von der Fallgefahr befreit. Die
wortwortlich iiberhdngende Konstruktion einer architektonischen Formse-
mantik der Befreiung, des Kosmos und der Hybris wird im Kegel korrigiert,
und zwar im urspriinglichen Wortsinn vom Lateinischen corrigere aufgerich-
tet, geradegerichtet bzw. begradigt.385 In dieser Begradigung ist neben dem
vertikalen Austarieren von Gewichten, d.h. der >korrekten< Anwendung
der Statik, auch das horizontale Einlenken in eine Mitte enthalten, das etwa
schon durch den Weg symbolisiert wird, der erst nach sechs Biegungen in
die Mitte des Kobernaufierwaldes und damit zum Kegel vorstofit.

385 Bereits Anne Thill weist auf den urspriinglichen Wortsinn von Korrektur hin und wendet
ihn auf das >begradigende« Projekt Roithamers an, jedoch ohne seinen physiognomisch-
symbolischen Gehalt hinsichtlich des Bauprojektes in Betracht zu ziehen, vgl. Thill, Die
Kunst, die Komik und das Erzihlen, S. 186.

155

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Buchtitel selber kann also architekturphysiognomisch-symbolisch als
formale und zugleich architekturtheoretische \Begradigung« gelesen werden.
Das Korrektur-Projekt betrifft nicht nur das private Leben der Protagonisten,
sondern auch zwei Grundtendenzen der Architekturgeschichte, die Bloch
als Todeskristall und Lebensbaum analysiert. Roithamer hingegen arbeitet
sie als befreiende und beschiitzende Architekturformen in seinen Kegel ein.
Sein physiognomischer Blick auf die Moderne einerseits (Boullée, Ledoux,
Tatlin und Le Corbusier) und die konservative ebenso wie die linke Kritik
und Analyse der Moderne andererseits (Sedlmayr, Bloch und Vogt) resultie-
ren in einer privaten Realutopie, welche bisherige Bauformen synthetisiert.
Wenn Koénig den Kegel ein »Realsymbol« nennt und Weifl darin Blochs
Utopie-Begriff verwirklicht sieht, kann man ihnen also nur unter dem Vor-
behalt beipflichten, dass die Bloch’sche Philosophie und Terminologie nicht
eins zu eins, sondern als kunstphysiognomisches Denkmuster Anwendung
findet. Als Blochschiiler hitte Roithamer freilich eher ein neoklassizistisches
Gebiude und keine hermetisch-geometrische \Baukunst« errichtet. Man muss
Konigs und Weily’ Vermutungen deshalb um die entscheidenden Hinsichten
erganzen, mwigfern es sich hierbei um eine realgewordene Utopie handelt und
worauf sich das realutopische Symbol bezieht. Roithamers Dialektik strebt
keine bessere Welt im sozialistischen Sinne an, sie ist ganzlich der Schaffung
und Verbesserung seiner eigenen Welt verpflichtet. Das Projekt trigt deshalb
weitgehend solipsistische Ziige. Die physiognomisch-symbolische Architek-
tursprache des Kegels will nur zu einem einzigen Menschen sprechen. Ob der
steingewordene Sprechakt von dessen Adressatin, der Schwester, iitberhaupt
verstanden werden kann, bleibt hochst ungewiss. Mit dem radikal neuen
Gebaude hat Roithamer zugleich eine neue, eigene Architektursprache ge-
schaffen, deren Hauptziige sich zwar anhand einiger Hinweise rekonstruie-
ren lieen, deren genaue Funktionsweise letztlich aber im Dunkeln bleibt.
Ausgerechnet der Philosoph Ludwig Wittgenstein, dessen eigene Architektur
fiir den Kegelbau eine wichtige Folie ist,**® hat fiir diese sprachliche Aporie
des Solipsismus den Begriff der »private[n] Sprache«®” geprigt. Eine Sprache

386 Vgl. Kap. 11 d.

387 Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen (1953). In: Ders.: Tractatus-logico-
philosophicus. Tagebticher 1914-1916. Philosophische Untersuchungen. Werkausgabe.
Bd. 1. Frankfurt a.M. 2006. S. 225-580; hier: Abs. 259 (S. 362). Im Folgenden abgekiirzt
mit der Sigle PU. Dem Usus der Wittgenstein-Forschung entsprechend, werden keine
Seitenzahlen, sondern die einzelnen, nummerierten Abschnitte des ersten Teils der Phi-

156

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

namlich, deren Regeln niemand aufler einer einzigen Person kennt, lduft nach
Wittgenstein allen Versuchen, Sprache philosophisch zu fassen, zuwider, ja
diese »private Vorfithrung ist eine Illusion« (PU 311).

losophischen Untersuchungen zitiert. Der unnummerierte zweite Teil wird jeweils mit den
Seitenzahlen zitiert.

157

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Die Architektur der Bedeutung

Dass durch die Kontextualisierung von Roithamers Projekt dessen Methode
und Formvokabular lesbar geworden sind, hebt umso klarer diejenigen As-
pekte des Kegelbaus hervor, welche sich der Interpretation entziehen. Gerade
die skizzierte hermetische Textlogik, die sich der Physiognomik verdankt, ist
fur die epistemologische Aporie von Korrektur verantwortlich. Das komplexe
System von physiognomischen Entsprechungsbeziehungen schweigt sich
tiber »das Eigentliche« aus, weil es nur uneigentlich tiber seine Referenzen,
die inneren Zustdnde der Protagonisten, sprechen kann. Damit ist, wie an-
gekiindigt, das Problem der Physiognomik in Thomas Bernhards Werk auf
eine andere Ebene verschoben. Nicht das physiognomische Beobachten und
Erkennen, sondern das physiognomische Sprechen scheitert.

Der Fokus der Untersuchung verlagert sich darum auf das a priori unlsbare
Problem derjenigen Aspekte raumlich-menschlicher Entsprechung, die nicht
entschliisselbar sein wollen und kénnen: konkret der Leerstellen in der Nar-
ration, die im Text selbst als Erkenntnisliicken konzipiert sind und die durch
ihre Widerspriichlichkeit und ihre Unterdeterminiertheit die Verunsicherung
der Leserschaft hervorrufen. Solche Leerstellen sind zu >grofis, als dass die
Imagination der Leserschatft sie fruchtbar kompensieren kénnte,**® und sie
kénnen auch nur bedingt mithilfe von motivischen oder kontextualisierenden
Analysen >gefiillt« werden. Die erwihnte Unterdeterminiertheit sowie die
verwirrenden Widerspriiche miissen deshalb nicht in ihrer spezifischen Be-
deutung, sondern in ihrer erkenntnisverweigernden Funktion geklért werden.
Dies geschieht in KAPITEL II 3.1 durch eine Lektiire der Leerstellen und ihre
Verortung im sprachkritischen Diskurs des Romans. Roithamers Projekt
erweist sich als Dilemma, da es in die beiden Sackgassen einer ausufernden
und letztlich nur >privaten< Referenzialitit (in der Architektur) und einer
fehlerhaften bzw. unsicheren Referenzialitit (in der Schrift) fithrt. Entspre-
chung als zentrale Denkfigur des Romans wird in diesem Sinne sukzessive
dekonstruiert.

Das Problem der ausufernden und briichigen Entsprechung wird in KApITEL
11 3.2 als sprachphilosophische Fragestellungen reformuliert und mit Ludwig
Wittgensteins Analyse sprachlicher Bedeutung konfrontiert. Dabei wird das

388 Dies wiire die klassische Funktion von Leerstellen im Sinne der Rezeptionsisthetik Wolf-
gang Isers, vgl. Iser, Wolfgang: Der Akt des Lesens. Miinchen 1976. S. 302.

158

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Potenzial einer Wittgenstein-Lektiire von Korrektur ausgelotet, die nicht von
einer einfachen Einflussbeziehung ausgeht. Denn Wittgensteins frithe und
spite Philosophie finden sich in Bernhards Roman eher als Herausforde-
rungen denn als Losungswege wieder.

3.1 Sprachkritik an Kegel und Schrift

3.1.1 Das »Stopfen« mit Bedeutung

Wolfgang Tietze schliefit mit apodiktischer Allgemeinheit aus seiner Lektiire
von Korrektur, dass der Roman die universelle Unlesbarkeit der Welt pro-
klamiere: »Weder Natur noch Seele noch Geist noch die Architektur oder
die Philosophie etc. sind heute lesbar.«? Wenn auch in dieser Vehemenz
einzigartig, steht Tietze mit seiner Meinung nicht alleine da. Kohlenbach
etwa sicht in den logischen Inkonsistenzen des Textes eine Ironisierung der
Leseerwartung, die stdndig nach Sinnzusammenhdngen fragt. Bernhard
biete dem Leser aber nur Tautologien an: »Der gewaltsame und hilflose
Sprachgestus der Tautologie selbst ist das in Wahrheit Aussagekriftige an
Bernhards Text.<**° Die korrekte Reaktion auf dieses Problem sei es, so in
Kohlenbachs Nachfolge z.B. auch Kahrs, Thill und Nienhaus,** die dqui-
voken Stellen des Textes nicht auszudeuten und die Leerstellen als solche
hinzunehmen. Thill fasst diese Position wie folgt zusammen:

Im Gewinn einer derartigen Distanz gegentiber dem Text, insbesondere gegeniiber
seinen Leerstellen, liegt die eigentliche Leistung des Lesers, denn indem er [...]
zu einem Hinterfragen der eigenen Rolle gelangt, erfillt er das, was Bernhard in
seinem Roman sozusagen »zwischen den Zeilen< angelegt hat.>%

389 Tietze, Thomas Bernhards Tropus fiir Gesichts- und Geschichtskorrekturen, S. 571.

390 Rohlenbach, Das Ende der Vollkommenheit, S. 217.

391 Vgl. Thill, Die Kunst, die Komik und das Erzdhlen, S. 268-271; Kahrs, Peter: Thomas
Bernhards frithe Erzahlungen. Rhetorische Lektiren. Wiirzburg 2000. S. 196; Nienhaus,
Architekturen und andere Raume, S. 117.

392 Thill, Die Kunst, die Komik und das Erzihlen, S. 271. Mit »zwischen den Zeilen« verweist
Thill auf Pilgram-Frithauf, Franzisca: Genese an der Grenze. Zum »Akt des Lesens«
zwischen den Zeilen. In: Philipp Stoellger (Hg.): Genese und Grenzen der Lesbarkeit.
Wiirzburg 2007. S. 183-200.

159

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dieser Konsens in der Forschung enttduscht, weil die halb autorintentio-
nale, halb rezeptionsisthetische Position zwar eine »neuen Lesbarkeit«** des
"Textes behauptet, damit aber eigentlich nur eine Aufwertung der Leserrolle
durch den Autor meint. An die Leserschaft werden die méglichen - aber
letztlich immer metapoetisch als Sinnverweigerungen dekonstruierbaren -
Sinnzusammenhinge delegiert. Diese Forschungsmeinung leistet vor allem
eine Relativierung des eigenen literaturwissenschaftlichen Erkenntnisinter-
esses. Die Germanistik, von der vermeintlichen Tautologie Bernhards an-
gesteckt, streckt die Waffen.

Dabei ist der Ausgangsbeobachtung durchaus zuzustimmen: Der Text ver-
weigert Sinn, wo er zu erwarten wire, und markiert diese Verweigerung
dezidiert. Insistent weist der Erzihler darauf hin, wie schwierig es fir ihn
se1, mit den fehlenden Informationen von und tiber Roithamer umzugehen.
Angesichts einer Papierrose, die Roithamer sein halbes Leben lang aufbe-
wahrt hat, nachdem er sie an einem Schief3stand gewonnen hatte, tiberlegt
sich der Erzdhler, was es mit diesem Gegenstand auf sich habe:

Irgendetwas war auf dem Musikfest mit Roithamer geschehen, dachte ich, wih-
rend ich die gelbe Papierrose gegen das Licht hielt, eine Veranderung war wahrend
des Musikfestes damals in ihm vorgegangen, wenn ich auch nicht weif}, vielleicht
auch nicht wissen kann, was fiir eine Verdnderung. Aber sehen und suchen wir
nicht in allem, das wir sehen und denken, gleich immer eine Bedeutung? (Ko 151)

Und etwas spéter weist er seine rhetorische Frage als Teil des Problems
zuriick:

Wenn wir fiir uns alles, das wir wahrnehmen und also sehen[,] und alles, das, [sic]
das in uns vorgeht, immerfort an Bedeutung und an Ritsel kniipfen, missen wir
frither oder spéter verriickt werden, dachte ich. Wir diirfen nur sehen, was wir
sehen[,] und es ist nichts anderes, [sic] als das, was wir sehen. (Ko 152)

Die eigenwillige Kommasetzung dieses Abschnittes, die syntaktische Bedeu-
tungsstrukturen zersetzt bzw. vermengt, unterstreicht die drohende Verriickt-
heit, welcher der Erzihler zu entgehen hofft. Im Moment, da er sich von der
Suche nach Sinngehalt briisk abwendet, ist er dem Wahnsinn am nahesten.
An der Analyse der gelben Papierrose zeigt sich geradezu mustergiiltig das
Dilemma der bisherigen Deutungsmodelle, die zwischen symbolischen In-

393 Thill, Die Kunst, die Komik und das Erzéihlen, S. 271.

160

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

terpretationen und ihrer Ablehnung wiéhlen zu miissen glauben. Nienhaus
etwa schopft zuerst verschiedene Deutungen aus der narrativen und symbo-
lischen Funktion des Gegenstandes: Die Rose sei womdglich »eine gliickliche
Vereinigung von Kunst, Geist und Natur«, eher aber noch ein »Zeichen fiir
das Illusionire seines [Roithamers, E.Z.] Erfolges« und letztlich auch ein
»Andenken an den dato verstorbenen Roithamer«.3* Unzufrieden iiber diese
vielen Méglichkeiten, klammert sich Nienhaus zum Schluss an die Aussage
des Erzihlers — »Das ist eine gelbe Papierrose, sonst nichts« (Ko 152) — und
folgert, dass die Unklarheit der Bedeutung und die Deutungsverweigerung
des Erzdhlers »auf die Hilflosigkeit des Menschen, sich in der Welt zu po-
sitionierenc, zielten.* Zu demselben Schluss kommt auch Thill ganz ohne
Umwege, wenn sie meint, die Verweigerung des Erzéhlers kénne »als eine
Art metatextuelle Nachricht an den Leser des Bernhardschen Romans ge-
deutet werden«.**

Damit blenden Nienhaus wie Thill freilich aus, dass der Text nicht nur diese
Antwort auf seine eigenen Leerstellen liefert. Vielmehr ist es die Position des
Erzihlers, der mit der fehlenden Einsicht in Roithamers Welt — und nicht zu-
letzt in dessen physiognomisches Denken — hadert. Als Physiognom >kniipft
Roithamer namlich »alles, das, das [sic] in uns vorgeht, immerzu an Bedeu-
tung« (Ko 152). Der Erzdhler will sich dieser Logik verweigern, was ihm
vorerst nicht gelingt. Spater wendet er sich einer »Gummiwurst« (Ko 165)
zu, die Roithamer woméglich selbst in seinem »Denkraum« (Ko 201) aufge-
héngt habe und die im Aurachtal normalerweise dazu diene, Vieh zu treiben.
Auch dieses Objekt betrachtet der Erzdhler lange rétselnd (vgl. Ko 165). Die
lacherliche Gummiwurst wird darum von Seiten der Forschung mehrfach
ins Feld gefiihrt, wenn die Absurditit der Bedeutungssuche des Erzédhlers
und gewisser Literaturwissenschaftler hervorgehoben werden soll.*” Tat-
sachlich sind iltere Interpretationen des Schlagriemens als symbolisches
Selbstgeiflelungsinstrument Roithamers wenig iiberzeugend.?*® Deshalb aber
jegliche Interpretation tiberhaupt zuriickzuweisen, ist ebenso fragwiirdig. Die
Kabelgummiwurst mag ein lacherlicher Gegenstand ohne Bedeutung sein,

394 Nienhaus, Architekturen und andere Raume, S. 133.

395 Ebd., S. 143.

396 Thill, Die Kunst, die Komik und das Erzéihlen, S. 269.

397 Vg1, ebd., S. 270; Kohlenbach, Das Ende der Vollkommenheit, S. 224.
398 Vgl. GoBlling, Thomas Bernhards frithe Prosakunst, S. 306.

161

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die gelbe Papierrose ist es mit Sicherheit nicht — daftir legt der Text, dhnlich
wie im Falle des Kegels, zu viele mogliche Interpretationsfihrten.

Die Gedanken des Erzahlers sind fortwihrend damit beschéftigt, innere Vor-
ginge von einer enigmatischen Oberfliche her zu entschliisseln. Dies kommt
nicht nur anhand der Papierrose und der Gummiwurst zum Ausdruck,
sondern auch, wenn der Erzahler Holler in seiner Werkstatt beobachtet und
Mutmaflungen tiber den Vogel anstellt, den er dort ausstopft (vgl. Ko 152).
Die Tatigkeit Hollers veranschaulicht und spiegelt die Denktatigkeit des
Ruhelosen, der alles mit Deutung zustopfen will.** Das plétzliche Erschei-
nen Hollers, nachdem der Erzdhler den Kleiderstinder umgeworfen hat,
widerlegt letztlich, dass Holler tatsachlich in der Werkstatt gearbeitet hat
(vgl. Ko 169). Das >Stopfen< mit Bedeutung bleibt daher das Problem des
Erzdhlers allein.

Indem der Erzihler das raumlich-menschliche Entsprechungsdenken Roitha-
mers in Frage stellt, **° kann er sich im zweiten Teil dazu durchringen,
Roithamers Schriften unverfilscht und unkommentiert wiederzugeben. Er
scheint endlich Distanz zum physiognomischen Denken aufbauen zu kénnen
und seine eigene, positivistische Erkenntnisweise umzusetzen: »Alles ist das,
das es ist, sonst nichts.« (Ko 152) Dem Erzéhler gelingt es demnach, die
physiognomische Aporie, an der so viele Figuren Bernhards >krankens, zu
durchbrechen; ein schwer eruierbares und deshalb wahnsinnigmachendes
»Dahinter< will er nicht mehr suchen.

Ob er damit aber zugleich die Leser von Rorrektur einen niitzlichen oder gar
den einzigen Lektiireschliissel zur Hand gibt, ist fraglich. Seine Kritik am
unmifligen physiognomischen >Ausstopfen« des Innern zielt auf seine eigene
tiberreizte Geistestitigkeit, die sich in der eingebildeten StopfTitigkeit Hol-
lers dupliziert. Er reagiert darauf mit einer Interpretationsverweigerung, die
eine sinngebende Lektiire des problematischen Textes verunméglicht. Denn
durch das Zuriicktreten des >geheilten< Erzahlers ist der Leser mit Roithamer
als einem umso starkeren physiognomischen Beobachter konfrontiert, der
nicht nur Bedeutung generieren will, sondern dabei bestindig auch neue
Bedeutungsliicken 6ffnet. Nur ein Leser wie der Erzdhler, den die eigene

399 Bereits Jurgensen liest die Szene als Spiegelung der Deutungsversuche durch den Erzihler,
wendet diese aber nur auf seine Bezichung zu Roithamer an. Der Erzahler >stopfe« im
Riickblick die Figur seines Freundes aus und versuche den Toten damit >lebensecht« vor
Augen zu fithren, vgl. Jurgensen, Der Kegel im Wald, S. 77.

400 vl Kap. 11 1.1.

162

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und wohl auch Roithamers Bedeutungssuche in den Wahnsinn zu treiben
droht, hat gute Griinde, sich nich mit den unterdeterminierten Stellen des
"Textes auseinanderzusetzen.

3.1.2 Kritik der physiognomischen Schrift

Roithamers Schrift »Uber Altensam und alles, das mit Altensam zusammen-
héngt, unter besonderer Berticksichtigung des Kegels« bemiiht sich ausdriick-
lich um die »Verstandlichmachung« (Ko 170) ihres Erzeugers. Sie ist laut
dem Erzdhler »die Darstellung der Geistesexistenz Roithamers« (Ko 139),
eine >Selbst-Verstandlichmachungs, die ihm, so Roithamer, in Altensam nie
gelungen sei. Deren Gelingen in schriftlicher Form aber wird von Roithamer
am Schluss selbst bezweifelt — nicht weil er sich missverstandlich ausgedriickt
habe, sondern weil die Wirklichkeit nicht mit dem Geschriebenen tiberein-
stimme. Bei der Ankunft zur Beerdigung der Schwester

mufte ich eingestehen, dafl ich alles in dem Manuskript falsch gemacht habe, die
Charaktere sind andere, der Charakter ist ein anderer, so Roithamer. Wie mir
meine Briider in Stocket entgegengekommen sind, habe ich den Beweis gehabt,
daf alles, das ich beschrieben habe, falsch ist. (Ko 312)

Roithamers physiognomischer Blick, der angeblich erneut aus nur einem
Eindruck »alles< schliefien kann, »beweist< ihm auf der Stelle, dass seine vor-
herige, ebenfalls physiognomische, aber verschriftlichte Charakterisierung
falsch war.

Es entspricht der Spiegelungsstruktur der beiden Romanteile, dass hier
Roithamer seine schriftliche Charakterisierung der Familie und damit die
nachtragliche Deutungen einer zentralen >Kegelursache« fundamental in Fra-
ge stellt, nachdem im ersten Teil der Erzihler seinerseits seine Deutungen
Roithamers problematisiert hat. Die Reaktion ist aber jeweils eine andere.
Der Erzédhler will nicht linger interpretieren und zwingt sich, sein Nach-
denken - z.B. iber die Papierrose oder die Gummiwurst — abzubrechen.
Roithamer dagegen hat »[p]létzlich« »wieder Lust, aus dem, das ich gemacht
hatte in jahrelanger Anstrengung, wieder ein Anderes zu machen, [...] wenn
ich geglaubt habe, mit einer Sache zuende zu sein, dafl ich dann weif3, es ist
alles anders, und anders zu machen gewillt war« (Ko 313). Ein Korrekturpro-
zess seiner Schrift beginnt, der schliefSlich unweigerlich in der Vernichtung
derselben enden muss. Dagegen miinden die Uberlegungen des Erzihlers
im >Stehenlassen< dessen, was ist: dem Text Roithamers.

163

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Asymmetrie der Reaktionen verdeutlicht die Asymmetrie und Hierarchie
der Beobachterperspektiven von Roithamer und dem Erzahler. Reflektiert
der eine in seiner Physiognomik historisch und lebensgeschichtlich, so hat
der andere das physiognomische Zuendedenken lediglich von Roithamer
ibernommen und muss sich nun wieder davon 16sen. Das geschieht gerade
auch am materiellen Textkonvolut der Nachlassschriften: Es muss offenbar
vom Erzéhler erst buchstiblich >tiber den Haufen geworfen< werden, um erst
dann, in seiner Unversténdlichkeit belassen, von thm gelesen zu werden.
Der Erzihler versteht das Erbe des Roithamer’schen Nachlasses als Biirde, ja
als Mordanschlag des Schwester- und Selbstvernichters. Nachdem er bereits
bei seiner Ankunft das »Hauptwerk« (Ko 159) in die Schublade gelegt hat,
iiberlegt er sich nun, auch den Rest des Nachlasses aus seinem Rucksack
sorgfaltig auszupacken und damit zur Lektiire vorzubereiten. Stattdessen
schiittet er in einem Anflug von »Verzweiflung« den ganzen Inhalt aus seinem
Rucksack auf den Diwan. Ein grofler, instabiler Haufen entsteht, dessen
Beschreibung ihm einen quasiarchitektonischen Charakter verleiht:

[{]ch [...] beobachtete vom Fenster aus, mit dem Riicken also am Fenster, den
Papierhaufen, der sich jetzt, wie ich ihn vom Fenster aus beobachtete, noch be-
wegte, nach und nach rutschten noch ein paar Blitter des Nachlasses Roithamers
von oben nach unten, wo Hohlrdume in dem Papierhaufen waren, gaben diese
Hohlrdume nach, sah ich, und wieder gingen Blitter zu Boden. Ich hielt mir mit der
flachen Hand den Mund zu, denn ich hatte aufschreien wollen und drehte mich,
als ob ich Angst gehabt hitte, in dieser fiirchterlichen, gleichzeitig fiirchterlich-
komischen Situation entdeckt zu sein, um. Aber tatsachlich und nattrlich hatte
mich niemand beobachtet. Der Héller hatte den riesigen schwarzen Vogel auf
seinem Schofl und néhte ihn zu. Ich ging zum Diwan und packte nacheinander
immer soviel von dem roithamerschen Nachlaf, als ich in die Hiande hatte nehmen
konnen, und stopfte die Schreibtischladen damit voll. Immer wieder nahm ich
eine Handvoll Papiere und stopfte sie in die Schreibtischladen, solange, bis das
letzte Papier im Schreibtisch untergebracht war, zuletzt muflte ich mit dem Knie
nachhelfen, um die Lade, die ich als letzte Lade bis zum dufersten angestopft
hatte, zuzubringen. (Ko 160 f.)

Diese »fiirchterlich-komische« Szene verdient genauere Beachtung. Sie ver-
eint drei zentrale Motive des Romans, das Ausstopfen, die Statik und die
physiognomischen Beobachtung, an den Schriften Roithamers. Dies ist
insbesondere aufschlussreich, weil die Schriften den sekundiren Bedetungs-
trager — nach dem Kegel als primdrem Bedeutungstrager — in der Narration
darstellen. Zwar liegt das »Hauptwerk« bereits in einer Schreibtischschublade,
doch indem wahllos weitere Blitter dort hineingestopft werden, wird auch

164

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dessen Integritit fragwiirdig. Wenn die Nacherzihlung bzw. Wiedergabe der
Schrift im zweiten Teil keinem stringenten Aufbau folgt, mag dies auch daran
liegen, dass die »Schrift iber Altensam« und ihre Korrekturen als solche
nicht mehr voneinander und vom restlichen Nachlass zu trennen sind: »Da
die Papiere Roithamers, wie ich weif}, fast nie gekennzeichnet sind, keine
Seitenziffern undosofort, mufite ich glauben, die Papiere niemehr in Ordnung
zu bringen[.]« (Ko 161) Der Moment des Umkippens und Wegstopfens des
Roithamer’schen Nachlasses hangt damit entscheidend mit der Liickenhaftig-
keit des zweiten Romanteils zusammen und mag dafiir verantwortlich sein,
dass der Kegel dort zuweilen inkoharent beschrieben wird, weil verschiedene
Entwurfsstufen nicht mehr auseinandergehalten werden.

Die Uberforderung, die der Nachlass inhaltlich fiir den Erzihler darstellt,
driickt sich hier auch materialiter, genauer: an der physiognomisch-symboli-
schen Betrachtung von dessen papierener Materialitdt, aus. Physiognomisch-
symbolisch ist die Betrachtung, insofern sie die chaotische Oberfliche des
Papierhaufens als Aporie der Bedeutungszuweisungen liest. Die Bedeutungs-
liicken, die zu fullen der Erzihler sich nicht im Stande sieht und die zu
stopfen er sich verbietet, tun sich als »Hohlrdaume« im Papierwust auf und
»geben nach«, d.h., sie schlieflen sich nicht, sondern verschieben sich zu
noch gréflerem Unbheil. Die symbolische Bedeutungs- und gleichzeitig ma-
terielle Papierverschiebung fithrt namlich dazu, dass noch mehr Blitter »zu
Boden« gehen. Damit ist die Stringenz und Kongruenz des Roithamer’schen
»Gedankengebdudes¢, das von Anfang an nur aus »Bruchstiicke[n]« lose
zusammengesetzt war (Ko 154), angeblich unwiederbringlich zerstort. Die
Metapher des instabil gewordenen Gedankengebdudes unterstiitzt hierbei
der Text noch zusitzlich, zumal ein weiteres Mal Statik die entscheidende
Rolle spielt. Das Problem der Statik, das bisher als Problem des Todes und
des Stillstandes aufgetaucht ist, wird hier am Textkonvolut zum Problem
der Bedeutungszuweisung. Dennoch sollte nicht vorschnell vom statisch
instabilen Text auf den statisch korrekten Kegel geschlossen werden, wie
im néchsten Kapitel gezeigt wird.

Vor Entsetzen hilt sich der Erzahler »mit der flachen Hand den Mund
zu« und zwingt sich dadurch selbst zum Stillsein. Der Unlesbarkeit von
Roithamers Projekt, die der Erzihler willkiirlich noch vergroflert hat, kann
er nur mit Schweigen begegnen; eine Reaktion, die gerade hinsichtlich einer
Wittgenstein-Lekttire Bedeutung gewinnen wird. Dass Holler wahrenddes-
sen seinen vollgestopften Vogel zundht und so im tibertragenen Sinne die
Zugriffsstelle unkenntlich macht, welche das physiognomische >Stopfen mit

165

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutung« benétigt, ist dem Erzahler ein Fanal, die Betrachtung abzubre-
chen und die Triimmer einer scheinbar sinnlos gewordenen Geistestétigkeit
auf- und wegzurdumen. Ironischerweise geschieht dies wiederum in einer
Stoptbewegung, nur wird mit dem planlosen Ausstopfen der Tischschubla-
den keine Oberfliche konturiert, sondern die Oberfldchenerscheinung des
Papierhaufens zum Verschwinden gebracht.

Das Auskippen und Wegrdumen folgt darum der antiphysiognomischen
Stoflrichtung des Erzdhlers. So sehr dieser iiber seine eigene »Sinnesver-
wirrung« (Ko 161) entsetzt ist, die er im Moment erlebt habe, als er den
Rucksack kippte, hat sie doch eine nachvollziehbare, auf seine Sprachkritik
griindende Ursache. Die Weigerung, Sinnzusammenhinge durch die Lek-
tiire von Menschen oder Gegenstinden herzustellen, verselbstiandigt sich
zur mutwilligen Zerstérung bereits existenter Sinnzusammenhénge. Die
verriickte »Sinnesverwirrung« ist zugleich die durchaus schliissige >Sinn-
Verwirrung« eines Protagonisten, der sich von Roithamers Lektiiremethoden
distanzieren will.

3.1.3 Physiognomische Semiotik: Schrift vs. Gebaude

Betrachten wir den Kegel als primiren, die Nachlassschrift als sekundiren
Bedeutungstriger der enigmatischen Sinnbeziehungen, die sich in Korrektur
emer einfachen Lektiire verweigern, so lassen sich an ithnen zwei sehr un-
terschiedliche, ja gegensitzliche Abbildungsstrategien feststellen. Auf die
Differenz derselben macht Roithamer selbst aufmerksam:

Wir mégen eine philosophische, wir mégen eine schriftstellerische Arbeit voll-
enden, die die epochenmachendste und die wichtigste tiberhaupt ist, wir haben
nicht die héchste Befriedigung, nicht die Befriedigung, die wir haben, wenn uns
ein Bauwerk gelungen ist, noch dazu ein Bauwerk, das noch niemand vor uns
gebaut hat. (Ko 238)

Warum befriedigt ein radikal neues Bauwerk seine Anspriiche weit mehr als
eine schriftstellerische und wissenschaftliche Arbeit? Eine Antwort darauf
mag Roithamers unterschiedliches Verhaltnis zu den eigenen Schriften und
dem eigenen Bauen geben. Wiahrend die Schrift einer bestdndigen Korrek-
tur bedarf, da in ihr einzelne Zeichen méglichst eindeutig auf einen dufle-
ren Referenten verweisen miissen, belédsst er den Kegel unverandert, weil
dessen Zeichenbeziehungen weit offener gegentiber einer nachtraglichen
Neuinterpretation sind. Nach dem Tod der Schwester vermag, zumindest

166

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in Roithamers Lesart, die Symbolik des Kegels auch die neue Lebenswirk-
lichkeit noch abzubilden. Das Sterben der Schwester wird in sein Referenz-
system integriert, das durch den Tod veranderte >Auflen« ist von neuem
addquat abgebildet — auch wenn diese Angemessenheit nur innerhalb der
undurchdringlichen Logik von Roithamers solipsistisch-privater Sprache
>vollkommen« genannt werden kann.

Demselben >vollkommenen« Abgleich mit seiner Wirklichkeit hilt Roitha-
mers Schrift dagegen nicht stand. Thre Reduktion bis zur Vernichtung
entspringt einem immer wieder zu konstatierenden Ungeniigen mit dem
schriftlichen, nichtsymbolisch operierenden Zeichensystem. Dass sich ge-
schriebene Sprache anders zu den von ihr abgebildeten Signifikaten ver-
halt als weit interpretationsbediirftigere Zeichensysteme (wie etwa jenes
der Architektur), ist ein altes, weil immer schon inhérentes Problem der
wissenschaftlichen Physiognomik. Angesichts der offensichtlichen Nihe
der Selbstkonzeption Roithamers zum Lavater’schen Idealbild eines Phy-
siognomen koénnen deshalb fruchtbare Ruckschliisse auf die Differenz von
Kegelbau und Schrift getroffen werden. Die semiotischen Implikationen der
physiognomischen Aufschreibesysteme Lavaters treffen cum grano salis auch
auf diejenigen Roithamers zu.

Will Physiognomik als Wissenschaft ernstgenommen werden, so war sich
Lavater bewusst, dann bedarf sie eines moglichst exakten Aufschreibesys-
tems. Lavaters physiognomische Interpretationen, die er letztlich nur mit
seiner unmittelbaren, genialischen Anschauung rechtfertigen konnte, wider-
setzten sich aber dem exakten Sprachapparat der aufgekldrten Empirie. Die
verbale Sprache war thm auch aus einem anderen Grund zuwider, verstand
er doch das menschliche Sprechen als Schwundstufe der gottlichen Sprache,
die sich in der Natur als degeneriert offenbare.*” Einen Ausweg, wenn auch
keinen ginzlich befriedigenden, fand er in der Argumentation vermittels
Abbildungen, die seine verbale Interpretation nicht nur ergénzten, sondern
eigentlich erst erméglichten. Zwar bewertete er die meisten Kopien, meist
Stiche authentischer Meisterwerke oder echter Kopfe, als minderwertig.**

401 Vgl. dazu Lavaters theologisches Hauptwerk: Lavater, Johann Caspar: Aussichten in die
Ewigkeit. In Briefen an Joh. Georg Zimmermann. 3 Theile. Ziirich 1768-1773. Online
verfugbar: http://www.e-rara.ch/zut/content/titleinfo/9001537; Stand: 13.1.2016.

492 g1, Stadler, Ulrich: Der gedoppelte Blick und die Ambivalenz des Bildes in Lavater Phy-
siognomischen Fragmenten zur Beférderung der Menschenkentniff und Menschenliebe.
In: Claudia Schmoélders (Hg.): Der exzentrische Blick. Gesprich tiber Physiognomik.
Berlin 1996. S. 77-92; hier: S. 78.

167

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Doch war, wie Ulrich Stadler ausfiihrt, seine Anndherung an das gottliche
>Urbild« nur dank ihnen méglich.**”® Zur Abbildung, so Lavaters Pramisse,
gibt es keine Alternative, denn nur sie kann auf das Original verweisen. Die
Liicke, welche zwischen Abbildung und méglichst naturgeméfier, idealer
Vorstellung liegt, versuchte Lavater paradoxerweise mithilfe einer Liicke zu
fillen: Die von thm bevorzugte Silhouette lasst alles Personliche der Physio-
gnomie in threr schwarzen Flache verschwinden und schafft damit Raum fur
die Vorstellungskraft der Leserschaft. Oder wie Stadler es ausdriickt: »So wie
in der Nacht nicht nur alle Katzen grau, sondern alles Graue Katzen und
alles Mogliche bezeichnen kann, so 16st die schwarze Silhouette den Vorgang
aus, den Lavater >Idealisierung: nennt.<*** Die Silhouette als ambivalentes,
defizientes und darum auch interpretationsbeduirftiges Zeichensystem, das
die ideale Vorstellung anregt, gleicht in diesen Merkmalen der Beschreibung
des Kegels in Korrektur, dessen genaues Aussehen letztlich eine Informations-
liicke bleibt. Der fundamentale Unterschied zwischen Kegeldarstellung und
Silhouette ist freilich, dass die Unterdeterminiertheit der Letzteren aufgrund
der breit abgestiitzten physiognomischen Kulturtechnik des 18. Jahrhunderts
tatsdchlich fruchtbar gemacht werden konnte, wihrend die ebenfalls gewollte
Unterdeterminiertheit der Kegelbeschreibung den Leser ratlos zurticklasst.
Dabei darf der Kegel nicht mit seiner Beschreibung verwechselt werden: Als
architektonisches Objekt kann er nicht unterdeterminiert sein. Seine sym-
bolische >steinerne Sprache« meint mehr als das, was zu sehen ist (ndmlich
mehr als seine Form und sein Material), aber niemals weniger als das. Bildete
der Kegel als Bauprojekt noch die Schwester ab, so ist er, einmal »vollendet«
(Ko 304), selbst etwas, das abgebildet und imterpretiert werden muss, um ver-
standen zu werden. In der Hierarchie der Abbildungsbeziehungen bekommt
er darum nicht erst nach threm Tod, sondern schon bei seiner Fertigstellung
denselben Problemstatus wie die Schwester. Er wird zum physiognomisch
zu interpretierenden Enigma.

Die Leerstellen der Kegelbeschreibung weisen genau auf diese Schliisselposi-
tion des Kegels hin. Zugleich schaffen sie damit Platz fiir symbolische Inter-
pretationen, die auf Roithamers ideales Schwester- und Selbstbild hinweisen,
also analog zu Lavaters »Idealisierung« arbeiten. Innerhalb von Roithamers
physiognomischem Projekt besitzt die Kegelbeschreibung die Funktion einer
Silhouette, sie ist gewissermaflen der literarische »Schattenwurfc des Kegels,

403 vl ebd.
404 Bhd., S. 86f.

168

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den anschaulicher zu machen kaum im Sinne Roithamers wire. Eine allzu
penible >Abbildung« namlich wiirde dem Urbild, dessen offene Bedeutung
auf die Schwester ausgerichtet ist, nicht gerecht werden.

Die Silhouette bei Lavater bedarf freilich immer auch des Textes, um die
Vorstellungskraft der Betrachtenden bzw. Lesenden in die richtige Richtung
zu lenken. Lavaters Kritik am schriftlichen Ausdruck tberspielt deshalb
dessen Suggestionskraft zugunsten des >unmittelbaren Eindrucks<, den die
Silhouette auf den Betrachter haben soll. Der Text wire nur dann tiber-
fliissig, wenn das Bild selbst die Unmittelbarkeit der gottlichen Ursprache
hitte. Ahnlich verhilt es sich zwischen Kegelbeschreibung und Roithamers
»Schrift tiber Altensame«. Die Angemessenheit der Schrift wird bestindig in
Frage gestellt. Dies verdeckt zugleich, dass sie den Leser in seiner symboli-
schen Interpretation der letztlich ebenfalls Liickenhaften Kegelbeschreibung
lenkt. Erst das Erleben des Kegels, so suggeriert Roithamers Physiognomik,
ermoglicht sein wahres Verstindnis und im Fall der Schwester auch seine
reine Wirkung. Diese Unmittelbarkeit aber, so impliziert der sprachkritische
und insbesondere Wittgenstein’sche Hintergrund, der im nichsten Kapitel
untersucht wird, kann Sprache nie leisten.

Die Kegelbeschreibung als Silhouette und die Schrift iiber Altensam als deren
schriftliche Erganzung — diese Analogie macht das Schaffen Roithamers mit
Lavaters physiognomischer Methode vergleichbar. Sie muss aber immer
Analogie bleiben, handelt es sich doch bei Kegelbeschreibung und Schrift
nicht um zwei klar distinguierbare Elemente, weder hinsichtlich ihrer Form
noch hinsichtlich ihrer Kohision. Die Kegelbeschreibung scheint vielmehr
in die Roithamer’sche Schrift eingebettet zu sein, hat jedoch ein anderes
Referenzobjekt als der restliche Text. Sie bezieht sich nicht auf Altensam und
die Familie als Erkldrung des Kegels, sondern auf den Kegel selbst. Dieses
Referenzobjekt und die damit verbundene Referenzbeziehung unterschei-
den sich wiederum fundamental vom Referenzobjekt einer Silhouette und
threr Beziechung zur abgebildeten Physiognomie. Und mehr noch vermag
die Physiognomik Roithamers keine Idealisierung der Abbildung im Sinne
Lavaters auszul6sen.

Im Gegensatz zur Kegelbeschreibung namlich ist die Silhouette eine einfach
reproduzierbare Technik und bedarf keinerlei kiinstlerischen Kénnens. Ihr
Vorteil gegentiber der Skizze besteht gerade darin, dass sich der ausgeschnit-
tene Schattenwurf menschlicher Manipulation entzieht. Hier, so Lavater,

169

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

malt die Natur ihr eigenes Bild.**” Der Kegel als Bezeichnetes der Kegelbe-
schreibung ist anders als die »natiirliche« Beziehung zwischen Physiognomie,
Silhouette und Lavater’scher Schrift ein herkulischer Kraftaufwand gegen die
Natur, was sich etwa im Roden der Lichtung im Kobernauflerwald zeigt (eine
Tatigkeit, die schon in Roithamers Namen prifiguriert ist; der Ortsname
Roitham leitet sich vom Verb roiden/roden ab, wie Bernhard bekannt war).*%6
Gerade dieses Roden aber lasst sich auf der symbolischen Bedeutungsebene
wieder mit dem Ausschneiden einer Kontur, hier der kreisrunden Grund-
flache, die auch der Kegel besitzt, assoziieren.

Der erkenntnisanleitende Bertthrungspunkt von Silhouette/Physiognomie
und Kegelbeschreibung/Kegel sowie ihren jeweils erklarenden Begleittexten
ist die semiotische Liicke zwischen Zeichen und Bezeichnetem. Sie wird
durch materielle >Liicken< wie die nicht ndher beschriebene Lichtung oder
die »Hohlrdume« im Papierhaufen-Nachlass versinnbildlicht. Das Fehlen
von Zeichen hat insofern Zeichenfunktion, als es auf ein unzureichendes
Erklarungsverhiltnis zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem ver-
weist.

Aufgrund der Differenzen zwischen der Lavater’schen und der Roit-
hamer’schen Physiognomik und ihren Abbildungsstrategien kann nun
auch genauer gesagt werden, worin ihre weiterfiihrende Gemeinsamkeit
liegt. Das gemeinsame, weil physiognomische Dilemma ist das Ungentiigen
threr Hilfsmittel bei der Darstellung des unerreichbaren Urbilds. Dass die
physiognomischen Hilfsmittel - Silhouette und Text bei Lavater, literarische
Kegel-Silhouette< und Altensam-Schrift bei Roithamer — Liicken schaffen,
1st nicht der unmittelbare Effekt einer unzuldnglichen Sprache, sondern eine
Strategie, ihre Unzuldnglichkeit zu kompensieren. Der Kegel aber stellt un-
vermeidlich dar, was sich nicht anders sagen lasst.

Wenn Nienhaus das Kegelprojekt als »bis ins kleinste Detail durchkons-
truierte, iiberdeterminierte Chiffre«*” bezeichnet, dann entgehen ihr die

405 Vgl. Stadler, Der gedoppelte Blick, S. 87.

406 Bernhard hat sich in den 50er Jahren fur einen journalistischen Aufsatz niher mit den
Etymologien von Orten im Salzburgerland auseinandergesetzt - einer davon ist Roitham.
Vgl. Bernhard, Thomas: Geheimnisse der Ortsnahmen. In: Demokratisches Volksblatt
19.9.1953.

407 Nienhaus, Architekturen und andere Raume, S. 117.Diese These wird schon von Andreas
Gofling vorgebracht, der in der Behauptung, der Kegel sei »alless, eine »Uberdetermination
als asemantische Verselbstandigung« sieht. G6filing, Thomas Bernhards frithe Prosakunst,
S. 323. Ein tiberdeterminierter Gegenstand kann freilich nicht »asemantisch« sein: Die

170

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

semiotisch so bedeutungsvollen Bedeutungsliicken und deren Implikationen
fir eine Lektiire hinsichtlich der Sprachkritik in Korrektur. Eine >Chiffres,
die gewissermafien »alles< bezeichnen kann, weil sie eben nicht ins kleinste
Detail durchkonstruiert wurde, wire nicht tiiber-, sondern unterdetermi-
niert. Dies spielt jedoch keine Rolle, denn es ist nicht der Kegel, sondern
seine Beschreibung durch Roithamer, die unterdeterminiert ist. Die darin
enthaltenen Informationen zum Kegel fithren nicht alle in die Irre, sondern
lassen plausible und genaue Lektiiren zu, die sich um die a priori unlesbaren
Liicken gruppieren. Gerade deswegen ist Nienhaus entgegen ihrer Inten-
tion zuzustimmen, wenn sie meint, dass der Kegel »die Interpretation und
Bemithungen zur Dechiffrierung auflerordentlich fordert«.*%®

Diese rezeptionsisthetische Forderung an die Leserschaft aber als das zentrale
Thema des Romans zu verstehen, lauft ins Leere oder fithrt zu verkiirzten
Interpretationen wie derjenigen Felkas. Felka behauptet ndmlich, im Zen-
trum des Buches stehe die Frage, »warum Roithamer gerade einen Kegel
gebaut hat«.*” Diese Frage ldsst sich zwar mit einer genauen architektur-
historischen und semiotischen Kontextualisierung teilweise beantworten,
dabei interessiert aber weniger die Form als die historisch-physiognomische
Entwurfslogik, welche ihr zugrunde liegt. Aus dieser ergeben sich nicht lan-
ger >losbare« Fragen: Wie lasst sich die Wirklichkeit in wissenschaftlichen,
biographischen und architektonisch-historischen >Sprachen< korrekt abbilden
und wie erzeugen diese >Sprachens eine Bedeutung, deren Korrektheit wir
gewiss sein kdnnen?

3.2 Gegen Wittgenstein gebaut

Diese Problemlage, welche sich letztlich um das Referenzverhaltnis von Zei-
chensystemen vis-a-vis der auRersprachlichen Wirklichkeit dreht, gehort zu
den zentralen Fragestellungen der Sprachphilosophie des 20. Jahrhunderts. In
seiner Vehemenz und Poetizitit einzigartig stellt und beantwortet sie Ludwig
Wittgenstein schon frith, 1921 im Tractatus logico-philosophicus. Die gefundene

Behauptung, etwas sei alles, enthebt es nicht seiner semantischen Determinierung, son-
dern determiniert es als Referenz »aller< Zeichen. Oder einfacher ausgedriickt: Weil ein
Gegenstand vieldeutig ist, folgt daraus nicht, dass er bedeutungslos sei, es schliefit dies
sogar aus.

408 Nienhaus, Architekturen und andere Rédume, S. 117.

409 Felka, Das raumliche Gedéchtnis, S. 12.

171

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Losung, die Abbildungstheorie, wird spéter freilich griindlich revidiert: In
seinen 1953 posthum erschienenen Philosophischen Untersuchungen entwickelt
Wittgenstein nicht nur die Widerlegung, sondern auch die komplette Neu-
gestaltung seines Modells, wie Sprache funktioniert. Im folgenden Kapitel
wird gezeigt, wie der Romantext auf beide Sprachmodelle des Philosophen
zuriickgreift, dass zuletzt jedoch die Problemstellung der Spatphilosophie
tiberwiegt. Ihr sind verschiedene Motive entnommen, die in der Narration
von Korrektur eine zentrale Funktion einnehmen. Die Flucht des Erzdhlers
in eine positivistische Haltung orientiert sich hierbei riickwendend an der
Abbildungstheorie des Tractatus, wihrend das Bauprojekt Roithamers als
Verarbeitung der Philosophischen Untersuchung und zugleich als Auflehnung
gegen ihre zentralen Thesen verstanden werden kann.

Die Nahe von Korrektur zur Gedankenwelt Wittgensteins ldsst sich also un-
abhdngig von vielzdhligen intra- und extratextuellen architekturbiographi-
schen Verweisen auf den Sprachphilosophen konstatieren. In Struktur und
Semantik des Romans verhandelt Bernhard analog zur Philosophie Witt-
gensteins die konsequente Revision dessen, was die Grenzen von Sprache
und Bedeutung sind - freilich ohne darin die Argumentation Wittgensteins
nachzuzeichnen oder auch nur zu veranschaulichen. Im Gegentetl, ist doch
der sprachphilosophische Subtext unter einer Schicht offensichtlicherer
Wittgenstein-Biographeme verborgen.

Die angesprochenen architekturbiographischen Verweise dienen, wie bereits
in KaprreL IT a angedeutet, als Folie, vor welcher sich die Vita Roithamers, zu-
weilen in akkurater Ubereinstimmung, zuweilen in beachtlicher Abweichung,
abzeichnet. Diese Referenzen und Differenzen sind in verschiedenen Studien
herausgearbeitet worden. Explizit biographisch — zumindest beziiglich Korrek-
tur — argumentieren etwa Andreas Barthofer, Albrecht Weber, Martin Huber,
Steffen Vogt und Stefan Meissner.*'” Die Arbeit von Gernot Weif, welche

H0 Vgl. Barthofer, Wittgenstein mit Maske, S. 190. Weber, Albrecht: Wittgensteins Gestalt
und Theorie und ihre Wirkung im Werk Thomas Bernhards. In: Osterreich in Geschichte
und Literatur mit Geographie 23 (1981). S. 186-207. Huber, Roithamer ist nicht Wittgen-
stein, aber er ist Wittgenstein, S. 86-104. Vogt, Steffen: Bin ich Ludwig Wittgenstein? Die
Wittgenstein-Rezeption bei Thomas Bernhard. In: Jan Drehmel (Hg.): Ludwig Wittgen-
stein. Verortung eines Genies. Hamburg 2011. S. 72-76. Meissner, Stefan: Bernhard und
Wittgenstein — Perfektion und Korrektur. In: Kritische Ausgabe. Zeitschrift fiir Germanistik
& Literatur 17/24 (2013). S. 18-21. Meissner interessiert sich zwar nicht primér fir die
architekturbiographische Referenz, zicht diese jedoch heran, um die - hier reichlich vage
beschriebenen — Modernekonzeptionen Wittgensteins und Bernhards zu vergleichen.

172

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sich am intensivsten mit dem philosophischen Gehalt von Bernhards Werk
auseinandersetzt, zieht lediglich Wittgensteins Architektur herbei, um die
Tragfahigkeit dieser architekturhistorischen Verbindung dann aber sogleich
zu Recht zu relativieren.*!! Uwe Betz sieht in der Schrift iiber Altensam eine
direkte Referenz auf die >philosophischen Korrekturen< Wittgensteins, die
den Wandel vom Tractatus zu den Philosophischen Untersuchungen motiviert ha-
ben.*"? Diese philosophische Entwicklung, die sich aus einem Ungeniigen am
»Unaussprechliche[n]«*!® niihre, wird jedoch nicht mit dem Sprachverstind-
nis der Protagonisten, sondern mit jenem des Autors abgeglichen. Dieser
Vergleich ist angesichts dessen, dass sich Bernhard ausdriicklich mit Witt-
genstein identifiziert (»bin ich Wittgensteing, s.u.), nicht abwegig, verwischt
jedoch vorschnell den Blick auf Bernhards literarische Auseinandersetzung
mit Wittgenstein, die mehr als nur affirmative Referenzen zutage fordert.
Gar einfach schliefit Betz namlich, dass die »Werke Bernhards und Wittgen-
steins« gleichermafien »von Scheitern, Umkehr und Korrektur geprigt«*!*
seien. Auch Betz geht es also nicht primir um philosophische Problemla-
gen, sondern um werkbiographische Parallelen. Eine solche biographische
Interpretation weist Inge Steutzger in ihrer Dissertation zwar zurtick, denn
»der Philosoph lafit sich nicht auf die biographischen Gemeinsamkeiten mit
Roithamer reduzieren«.*!® Trotzdem setzt sich Steutzger nur am Rande mit
sprachphilosophischen Positionen auseinander. Ihre Wittgenstein-Lektiire
stellt lediglich die inkonsistente Poetisierung vager philosophischer Konzepte
in Korrektur fest und verfehlt damit die eigenstindige Position des Romans.
Dass vage Beziige offensichtlich sind, muss hier nicht noch einmal hervorge-
hoben werden, zumal der Autor selbst in einem Paratext darauf aufmerksam
machen wollte. Ein von Martin Huber 2005 zitierter*'® und mit der Werk-
ausgabe vollstandig zuganglich gemachter Ankiindigungstext, den Bernhard
1974 noch vor Fertigstellung des Romans fiir den Verlag schrieb, streicht das
Wechselspiel von Roithamers Wittgenstein-Differenz und -Identitdt explizit
heraus: »Wer ist Roithamer, Mathematiker, Physiker? Die Antwort ist: er

41 Vegl. Weif}, Ausléschung der Philosophie, S. 83. Obschon er nicht architekturhistorisch
argumentiert, stimmt Weif} hierin mit der vorliegenden Arbeit tiberein.

42 Vgl. Betz, Polyphone Raume und karnevalisiertes Erbe, S. 208-216.

413 Fhd., S. 212.

44 Ebd,, S. 216.

415 Steutzger, Zu einem Sprachspiel gehort eine ganze Kultur, S. 232.

416 Huber, Roithamer ist nicht Wittgenstein, aber er ist Wittgenstein, S. 150f.

173

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ist nicht Wittgenstein, aber er ist Wittgenstein.«*'” Das biographische Ver-
wirrspiel fillt in der Endfassung dann jedoch nicht ganz so offensichtlich
wie hier geplant aus, zumindest ist Roithamer dort nicht, wie Wittgenstein,
»Mathematiker«.

Eine dhnlich paradoxe Aussage findet sich in einem Brief von 1971 an die
Redakteurin Hilde Spiel, welche ihn dazu eingeladen hatte, etwas tiber Witt-
genstein zu verfassen: »Die Frage ist nicht: schreibe ich iiber Wittgenstein.
Die Frage ist: bin ich Wittgenstein emen Augenblick ohne ihn (W.) oder
mich (B.) zu zerstoéren. Diese Frage kann ich nicht beantworten und also
kann ich nicht iiber Wittgenstein schreiben.«*'® In Anbetracht der Tatsache,
dass der Brief wohl mit seinem Einverstindnis verdffentlicht wurde,*'® wird
klar, dass er sehr wohl iiber die Person Wittgensteins schreiben konnte und
mochte, tiber dieses Schreiben aber mit dramatischer Geste den Schleier
des Timanthes ausbreitete. Ob es sich bei den drastischen Worten an Hilde
Spiel um einen authentischen Ausdruck psychischer oder intellektueller
Abgrenzungsschwierigkeiten oder »nur< um eine absichtlich verwirrende
Selbstinszenierung als génze fou handelt, sei dahingestellt. Vielmehr interessiert,
dass das Zeugnis auf eine Auseinandersetzung mit Wittgenstein hinweisen
will. Der Text wurde zusammen mit der Verlagsvorschau von Martin Hu-
ber mit Recht als Nachweis des biographischen Interesses an Wittgenstein
ins Feld gefithrt.*”* Dass Bernhard aber spitestens zum Zeitpunkt, als er
die Vorschau schrieb, nicht allein und wahrscheinlich auch nicht primér
die Biographie Wittgensteins interessierte, deutet der Autor gleich im An-
schluss an dessen Vergleich mit Roithamer an: »Die abstrakte Frage nach
dem Wahrheitsbegriff der Wissenschaft, Erkenntnis- und Methodenkritik,
das ist die Thematik dieses Romans, dessen intensive sinnliche Konkretheit
als dialektische Antwort hierauf begriffen wird.«*?!

Die mutmafiliche Intention des Autors, zumal in einem Arbeitsstadium,
zu Werbezwecken und nur vage ausgedriickt, kann selbstverstidndlich eine
sprachphilosophische Lektiire von Korrektur nicht hinreichend rechtfertigen.

47 Bernhard, Korrektur [Vorankiindigung 1974], S. 338.

48 Bernhard, Thomas: Grand Hotel Imperial Dubrovnik [Brief a. H. Spiel]. In: Ders.: Der
Wahrheit auf der Spur. Reden, Leserbriefe, Interviews, Feuilletons. Hg. v. Wolfram Bayer/
Raimund Fellinger/Martin Huber. Frankfurt a.M. 2011. S. 83-84; hier: S. 83.

9 Vgl. Bernhard, Thomas: Grand Hotel Imperial Dubrovnik. In: Ver Sacrum. Neue Hefte
far Kunst und Literatur. Wien/Miinchen 1971. S. 47.

420 y/gl. Huber, Roithamer ist nicht Wittgenstein, aber er ist Wittgenstein, S. 139.

421 Bernhard, Korrektur [Vorankiindigung 1974], S. 338.

174

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A22

Das Zitat schirft jedoch den Blick dafiir, dass es neben »Biographeme[n]
und » Tractatus-Splittern<** ein sprachphilosophisches Problem gibt, das im
Roman verhandelt wird. Wie schon die architekturhistorischen Referenzen
lasst sich auch dieses philosophische Problem mit dem intrafiktionalen Wis-
sen des Protagonisten begriinden. Roithamer selbst wies ndmlich laut dem
Erzéhler auf seine Wittgenstein-Lektiire hin (vgl. Ko 65).

Hier soll deshalb allein die Philosophie Ludwig Wittgensteins dem Roman
gegeniibergestellt werden. Dabei interessiert nicht so sehr ihre Einflussfunk-
tion, die vom Text kaum kaschiert ist, sondern primér die Konkretisierung
von Wittgensteins Philosophie anhand von Roithamers »Baukunst«. Gerade
durch Roithamers radikalen Versuch, Wittgensteins These einer Grenze
der Sprache architektonisch zu druchstoflen, rekonstruiert der Text deren
unerbittliche Uniiberwindbarkeit.

3.2.1 »Philosophische Untersuchungen«< der gelben Blume

Wenn Wittgensteins Spatphilosophie zur Erkldrung von Bernhards Schreiben
herangezogen wird, dann geschieht dies meist in der Absicht, ausufernde, red-
undante und tautologische Figurenreden als Sprachspiel bzw. als Karikaturen
der Sprachspieltheorie zu beschreiben.*** Das mag einem grundlegendem
Missverstandnis der Philosophischen Untersuchungen geschuldet sein, in denen
das Sprachspiel eben nicht als ein selbstgentigsames Spielen und schon gar

22 Huber, Roithamer ist nicht Wittgenstein, aber er ist Wittgenstein, S. 149.

423 Steutzger, Zu einem Sprachspiel gehort eine ganze Kultur, S. 234. Dass sie nur Spuren aus
dem Tractatus findet, mag daran liegen, dass Bernhard 1983 in einem Interview zu Proto-
koll gab, nur dieses Werk Wittgensteins gelesen zu haben. Steutzger sieht dies durch die
vermeintliche Tatsache bestitigt, dass Bernhard nur »eine Ausgabe der >Philosophischen
Untersuchungen« aus dem Jahre 1991 besafi«. Ebd., S. 72, Fn 17. Wie Bernhard post mor-
tem zu diesem Buch gekommen sein soll, ldsst Steutzger offen. Tatsédchlich findet sich in
seiner Nachlassbibliothek neben einem Tractatus von 1963 eine Ausgabe der Philosophischen
Untersuchung von 1971 und ein Band von Uber Gewissheit von 1970 - alle Exemplare weisen
Lesespuren, der Traclatus sogar Anstreichungen auf. Eine Fotografie eines Ausschnitts
dieser Anstreichungen findet sich bei Huber, Roithamer ist nicht Wittgenstein, aber er
ist Wittgenstein, S. 148.

Diese Position vertreten Holler und Mittermayer in threm Kommentar zu Bernhards Gefen,
vgl. Holler, Hans/Mittermayer, Manfred: Kommentar [zu Erzihlungen II]. In: Thomas
Bernhard: Erzihlungen II. Werke Bd. 12. Hg. v. dens. Frankfurt a.M. 2008. S. 231-271;
hier: S. 236. Selbst Inge Steutzger nennt das Sprechen Roithamers ein »Sprachspiel,
obschon sie den Einfluss der Spétphilosophie eigentlich ausschliefit. Steutzger, Zu einem
Sprachspiel gehort eine ganze Kultur, S. 234.

424

175

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nicht als spielerisches >Feiern der Sprache,*** sondern als korrekter Regelge-

brauch definiert wird. Erst durch das Verstdndnis dieses Regelgebrauchs, so
Wittgenstein, kann verstanden werden, wie im pragmatischen Regelgebrauch
der Sprache Bedeutung entsteht. Eine Karikatur des Sprachspiels wiirde also
cher in einer rigiden und tiberregulierten und nicht in einer >spielerischenc
und schon gar nicht in einer tautologischen, d.h. pragmatisch bedeutungs-
losen, Sprache vorliegen. Dieses Missverstandnis mag zudem auf einer Ver-
wechslung beruhen, die Wittgensteins oft ausufernden und insistierenden
Schreibstil des Spatwerks fiir eine Exemplifizierung des Sprachspielbegriffs
hilt.*? Eine stilistische Nihe Bernhards zu Wittgenstein soll hier keinesfalls
bestritten werden, **7 sie klirt aber keine sprachphilosophischen Frage.

Die sprachphilosophischen Parallelen und Differenzen zwischen "Texten von
Wittgenstein und Bernhards Korrektur lassen sich bis in die Motive hinein
verfolgen, anhand derer die jeweiligen Problemlagen augenscheinlich wer-
den. Kehren wir darum zum Problem der gelben Papierrose zurtick, welche
den Erzihler vor uniiberwindbare Ritsel stellt.*?® Auch in den Philosophischen
Untersuchungen taucht mehrfach eine — zuweilen gelbe — Blume als Objekt
auf, an dem Probleme der Bedeutungsfindung verhandelt werden.*?* Ein
Blumen-Gedankenexperiment Wittgensteins scheint fur Korrektur und damit

425 Gerade dort, wo die Regeln der Sprachspiele sich verunkldren, weil sie nicht als Sprach-
spiele verstanden werden, namlich in der klassischen Philosophie, »feiert die Sprache«:
»Denn die philosophischen Probleme entstehen, wenn die Sprache feert.« (PU 38)
Wittgensteins kurze Bemerkungen im Frage-Antwort-Stil stellen cher einen Spezialfall
des Sprachspiels dar, ndmlich die des inneren Dialogs, sie sind die »Inszenierung« eines
»Reflexions- und Deliberationsprozess[es]«. Lauer, David: Wittgenstein und die Gewalt
des Namens. In: Steffen K. Herrmann/Hannes Kuch (Hg.): Philosophien sprachlicher
Gewalt. 21 Grundpositionen von Platon bis Butler. Weilerswist 2010. S. 134-153; hier:
S. 149.

Dass dieser Stil insbesondere auch in Bernhards Erzahlung Gehen (1971) eine wichtige

Rolle spielt, kénnte ein lingerer formaler Vergleich zutage férdern. Anstatt dort — wie etwa

Holler und Mittermayer — nur aufs Sprachspiel zu rekurrieren, scheint eine genaue Lektiire

im Lichte von Wittgensteins letztem Manuskript Uber Gewissheit sinnvoller. Dem stindig

nach der Qualitit von Hosen fragenden Protagonisten in Geken entspricht die Problematik

des infiniten Zweifels in Uber Gewissheit. Das Indiz, dass Bernhard eine Ausgabe von Uber

Gewissheit von 1970 besaf3, stiitzt diese These.

428 vyl Kap. 113.1.1.

429 Vgl. hierzu auch PU 514£., wo Wittgensteins Exempel eine »rote[ ] Rose im Finstern« ist,
und PU 548, wo er die Méglichkeit diskutiert, dass Blumen unabhingig von ihrer Farbe
gesehen werden kénnen: »Ich sah die Blume an, dachte aber an etwas anderes und war
mir ihrer Farbe nicht bewuf3t.«

426

427

176

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fur Roithamers eigene >philosophische Untersuchungen« besonders relevant
zu sein:

Koénnte die Rechtfertigung einer Handlung als Befolgung eines Befehls so lauten:
»Du hast gesagt >Bring mir eine gelbe Blume<und diese hier hat mir daraufhin ein
Gefiihl der Befriedigung gegeben, darum habe ich sie gebracht«? Mifite man da
nicht antworten: »Ich habe dir doch nicht gesagt, mir die Blume zu bringen, die
dir auf meine Worte hin ein solches Gefiihl geben wird!«? (PU 460)

Die gelbe Blume ist hier Teil eines Befehlsprachspiels, das in demjenigen, der
es befolgt, »Befriedigung« auslost. Nur ist diese Befriedigung, obschon sie fiir
das Gegeniiber eine zentrale Rolle in der Befehlsausfithrung spielt, offenbar
nicht Teil des Sprachspiels, da sie aus der personlichen Préiferenz fiir eine
bestimmte gelbe Blume erwachsen ist. Ein »solches Gefiihl« kann die »Hand-
lung als Befolgung eines Befehls« nicht rechtfertigen, verleiht der Handlung
aber Bedeutung. Am Beispiel der »gelbe[n] Blume« veranschaulicht Witt-
genstein also die Dichotomie zwischen dem Befolgen einer Regel und dem
inneren Empfinden, das gleichzeitig wachgerufen wird und unintendierte
Bedeutungsebenen schafft. Mit anderen Worten fragt Wittgenstein nach dem
Verhiltnis von Gefiihl, Regel und Bedeutung und impliziert, dass hier zwei
Formen von Bedeutung vorliegen: die formale Bedeutung des Sprachspiels
und die gefiihlte Bedeutung des Subjektes, das den Befehl zwar ausfiihrt,
dabei aber eine >falsche« Motivation verspiirt.

Der Erzahler in Korrektur wird »durch das Herausnehmen der [gelben, E.Z.]
Papierrose aus der Lade [...] beruhigt«, als er den Nachlass Roithamers
sichten will (Ko 151). Das konnte erstens als eine literarische Adaption
von Wittgensteins Blumenmotiv interpretiert werden, der jegliches Inter-
esse fir Wittgensteins Zweck des Motivs abgeht und die lediglich auf den
biographischen Konnex zwischen fiktionaler und faktualer Figur bzw. die
Einflussbeziehung der einen auf die andere hinweisen will. Es kann aber
auch als etwas schiefe Reproduktion von Wittgensteins exemplifizierender
Situation verstanden werden: Der Erzihler hat von Roithamer den Auftrag
erhalten, seinen Nachlass zu verwalten. Hierbei findet er eine gelbe Blume
und fiihlt in der Folge zwar keine Befriedigung, aber immerhin eine >Beru-
higungs, welche thm das Ausfiithren des Befehls erméglichen kénnte — ohne
dass der Befehl einen solchen emotionalen Aspekt beriicksichtigt. In der
Folge steht die anfanglich so beruhigende gelbe Papierrose denn auch der
Befehlsausfiihrung im Weg, da die neue, gefiihlsbedingte Bedeutungsebene
fur den Erzéhler verwirrende Fragen nach dem Sinn der Papierrose aufwirft.

177

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Dichotomie von gebrauchsbedingter und gefiihlsbedingter Bedeutung
tritt darum auch hier zutage.

Soweit wird ein sprachphilosophisches Problem literarisch verformt reprodu-
ziert und fiir einen Konflikt in der Narration fruchtbar gemacht. Eine Analyse
der Figurenkonstellation legt jedoch nahe, dass hier nicht nur die Philosophie
Wittgensteins veranschaulicht wird, sondern vielmehr seine frithe und seine
spate Philosophie als zwei divergierende Muster verschiedener Weltzugén-
ge miteinander konfrontiert werden. Der Erzihler will die Papierrose, die
Roithamer sich in einer Festbude schoss, als Zeichen lesen, das tiber dessen
Lebensentwicklung Auskunft gibt. Dies gelingt ihm aber nicht: »Irgendetwas
war auf dem Musikfest mit Roithamer geschehen, dachte ich, wihrend ich
die gelbe Papierrose gegen das Licht hielt [...], wenn ich auch nicht weif3,
vielleicht nicht wissen kann, was fiir eine Veranderung.« (Ko 151) Auf diese
Undeutbarkeit der gelben Papierrose reagiert der Erzihler mit einer radikal
positivistischen Haltung: »Wir diirfen nur sehen, was wir sehen und es ist
nichts anderes, als das, was wir sehen.« (Ko 152) Die emotionale Bedeutung
des Zeichen-Objektes, die sich immerhin in der eigenen Beruhigung des
Erzahlers ausgedriickt hat, wird von thm zuriickgewiesen.

Innere Vorginge, so erklért der spite Wittgenstein, lassen sich nicht im Sin-
ne eines formalen Abbildungsverhaltnisses lesen und versprachlichen - die
physiognomische Dimension dieses Gedankens wird im Wittgenstein-Exkurs
des ndchsten Kapitels ausgefithrt. Die emotionale Bedeutung, welche die
Rose fiir den Erzdhler besitzt, miisste im Sinne der Spatphilosophie »erlebt«
oder nacherlebt werden, um verstanden zu werden. Vor diesem Nacherleben
schreckt Bernhards Erzihler aber zurtick, da er nicht »verruickt« werden will
(Ko 151). Um die Rose Roithamers génzlich zu verstehen, miisste er dieselbe
Denkweise bzw., in Wittgensteins Terminologie, dieselbe >Lebensform« wie
Roithamer haben. Gerade dieser Lebens- und Denkform aber schwort er
zu Beginn des Romans ab, als er kundtut, er sei »plétzlich mit dem Betreten
der hollerschen Dachkammer aus der [...] Kerkerhaft des roithamerschen
Gedankengefangnisses [...] herausgetreten« (Ko 34).

Referiert Roithamers gelbe Rose auf das Blumen-Beispiel der Philosophischen
Untersuchungen von 1953, so deutet die Zuriickweisung der gelben Rose durch
den Erzihler paradoxerweise genau auf Uberlegungen zuriick, die Wittgen-
steins Untersuchungen vorausgehen: Die positivistisch-formale Vorstellung
von Bedeutung, welcher sich der Erzihler in seiner Abkehr von Roithamers
physiognomisch-emotionalem Denken zuwendet, ldsst sich namlich mit-
hilfe des jungen Wittgenstein erklaren. Indem der Erzihler die Deutkunst

178

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Roithamers zurtickweist, verfolgt er vergleichbare Ziele wie der Tractatus
logico-philosophicus.*** Das Problem, das die Rose Roithamers dem Erzih-
ler und dem Leser gleichermafien stellt, ist vergleichbar mit dem Problem,
welches die metaphysische Philosophie an den Tractatus stellt: Wie lese ich
ein Uiberliefertes Zeichen(system), das nicht auf etwas verweist, >was da ists,
sondern eine ritselhafte Bedeutung »auflerhalb der empirischen Welt< impli-
ziert? Die Antwort des Tractatus gilt auch fiir den Erzéhler: »Das Risel gibt
es nicht.« (TLP 6.5) Das >Ausstopfen mit Bedeutungs, das die spekulative
Philosophie so lange betrieben habe, will der Autor des Tractatus mithilfe der
formalen Logik beenden:

In der logischen Syntax darf nie die Bedeutung eines Zeichens eine Rolle spielen;
sie muf} sich aufstellen lassen, ohne dafl dabei von der Bedeutung eines Zei-
chens die Rede wire, sie darf nur die Beschreibung der Ausdriicke voraussetzen.
(TLP 3.33)

Die meisten Sitze und Fragen, welche iiber philosophische Dinge geschrieben
worden sind, sind nicht falsch, sondern unsinnig. Wir kénnen daher Fragen die-
ser Art iiberhaupt nicht beantworten, sondern nur ihre Unsinnigkeit feststellen.
(TLP 4.003)

Die beiden Unterstreichungen stammen aus Thomas Bernhards eigenem
Tractatus-Exemplar. Im ersten Satz stellt Wittgenstein fest, dass logische Kor-
rektheit nichts mit der Referenz von Zeichen zu tun hat, im zweiten, dass die
Philosophie zu lange gerade diese Referenzen als ihr Hauptinteresse betrach-
tet hat. Seine Losung des tradierten Bedeutungsiiberhangs ist die sogenannte
Abbildungstheorie. Sie besagt, dass nur die empirisch erfassbare Welt, d.h.
»alles, was der Fall ist« (TLP 1), sich in einzelnen logischen Propositionen
formalisieren und dadurch »im logischen Raum« abbilden lasst (TLP 4.01).
Wenn das sprachliche Abbildungsverhéltnis nur als empirisches giiltig ist,
muss sich Philosophie lediglich darum kiitmmern, dass nichts logisch »Un-
sinniges« gesagt wird. Darum gelte: »Die allgemeine Form des Satzes ist: Es
verhilt sich so und so.« (TLP 4.5) Hierzu ist die Position des Erzihlers, mit
der er die eigene gedankliche Verwirrung bekdmpfen will, beinahe wortlich

430 Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus (1921). In: Ders.: Tractatus-logico-
philosophicus. Tagebticher 1914-1916. Philosophische Untersuchungen. Werkausgabe.
Bd. 1. Frankfurt a.M. 2006. S. 7-86. Im Folgenden abgekiirzt mit der Sigle TLP. Dem
Usus der Wittgenstein-Forschung entsprechend, werden keine Seitenzahlen, sondern die
einzelnen Punkte des Tractatus zitiert.

179

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dieselbe, namlich eine logisch-tautologische: »Alles ist das, das es ist.« bzw.:
»Wir dirfen nur sehen, was wir sehen und es ist nichts anderes, als das, was
wir sehen.« (Ko 152) Uber alles andere will und muss der Erzihler seine
Gedanken im Sinne des frithen Wittgenstein zum Verstummen bringen:
»Wortiiber man nicht sprechen kann, dartiber muss man schweigen.« (TLP 7)
Demgegeniiber entwickelt der spite Wittgenstein eine nichtpositivistische
Vorstellung von Zeichenbedeutung, in der emotionale, nichtempirische As-
pekte, wie sein Blumen-Beispiel zeigt, wieder zentrale Wichtigkeit erlangen.
Die Bedeutung eines Zeichens, so Wittgenstein in den Philosophischen Unter-
suchungen, konstituiert nicht der Gegenstand, fiir den es steht, sondern der
»Gebrauch« (PU 43) des Zeichens und damit auch dessen emotionales Er-
lebtwerden. Geregelt wird dieser Gebrauch in verschiedenen Sprachspielen:
»Das Wort >Sprachspiel« soll hier hervorheben, dass das Sprechen der Sprache
ein Teil ist einer Titigkeit, oder einer Lebensform.« (PU 23)*!

Welche Form des Weltzugangs, d.h. welche Auffassung iiber die Dechif-
frierbarkeit von Welt, die richtige ist, wird in Korrektur nicht entschieden.
Die Position des Erzihlers, die dem verweigernden Schweigen des Tractatus
nahesteht, stellt sich nicht als Vorform der Position Roithamers dar, sondern
geht vielmehr nachtriglich zurtick zur anfanglichen, positivistischen Posi-
tion. Die Szene der »gelben Papierrose« veranschaulicht also nicht nur die
Dichotomie von regelgeleiteter und emotionaler Bedeutung des Zeichens,
sondern auch die Dichotomie zwischen der frithen und der spiten Philo-
sophie Wittgensteins, die sich in den Haltungen des Erzéhlers und seines
Freundes gegeniiberstehen.

3.2.2 Die Konstruktion des inneren Antriebs

Diese Dichotomie wird ebenfalls an den unterschiedlichen Verhaltensweisen
der beiden Figuren im Moment von Roithamers Selbstmord sichtbar, die
auch dort als entgegengesetzte Reaktionen auf das Problem der Bedeutungs-
findung gelesen werden kénnen. Die Selbstmordinszenierung Roithamers —
letzter Ausdruck seiner Verzweiflung, sich nicht ausdriicken zu kénnen - ist
konfrontiert mit einer analytischen Tatigkeit des Erzahlers. Denn just zu dem

11 WWas Wittgenstein mit >Lebensform« meint, ist zwar im Detail umstritten, deutet aber
offensichtlich auf etwas Aufersprachliches hin. Eine neuere Ubersicht der Diskussion
sowie einen eigenen Ansatz hierzu vermittelt Kishik, David: Wittgenstein’s Form of Life.
London 2008.

180

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeitpunkt, als Roithamer sich auf der semantisch und emotional beladenen
Lichtung zwischen Altensam und Stocket erhéngt, begibt sich der Erzahler
zur »Maschine von Reading«:

(IJch bin nach Reading zu einem mir wie auch ithm befreundeten Lehrer gefahren,
der sich mit der Konstruktion einer Maschine beschaftigte, von welcher ich heute
noch nicht weiff, um was fiir eine Maschine es sich handelt, obwohl ich jahrelang
schon von ithm, dem Konstrukteur, in die Konstruktion dieser Maschine einge-
weiht bin, auch Roithamer wufite nicht, um was fiir eine Maschine es sich bei der
Maschine von Reading, wie wir sie nannten, handelte[.] (Ko 84)

Da die enigmatische Maschine nur an dieser Stelle auftaucht, hat sie in der
Forschungsliteratur kaum Beachtung gefunden. Einzig Anne Thill inter-
pretiert sie — indem sie den realen Ortsnamen »Reading« mit >Lesens tiber-
setzt — als Veranschaulichung des Leseproblems, das sich dem Rezipienten
von Korrektur stellt.**? Offensichtlich stellt die Maschine aber ebenso eine
Bedeutungsliicke fiir den Erzahler und Roithamer dar, und gerade fiir sie, die
sie »in thre Konstruktion eingeweiht« sind, muss es sich um eine erstaunliche
denkerische Herausforderung handeln.

Folgt man Thills Ubersetzung, ist die Maschine von Reading eine eigentliche
»Lesemaschine«. Damit ist sie aber auch ein genuines Interessensobjekt in
Wittgensteins Philosophischen Untersuchungen, an welchem er das Sprachspiel
»Lesen< veranschaulicht. Notabene richtet in Wittgensteins gedanklicher Ver-
suchsanordnung zur Lesemaschine ein »Lehrer« — und auch beim Konst-
rukteur in Bernhards Reading handelt es sich um einen solchen - einen
»Schiiler« dazu ab, Zeichen in Laute umzuwandeln. Es handelt sich also um
eine »lebende[ ] Lesemaschine« (PU 157), an welcher Wittgenstein zeigt,
dass >Lesen< heiflen kann, »so und so auf Schriftzeichen zu reagieren. Dieser
Begriff war also ganz unabhéngig von dem eines seelischen, oder andern
Mechanismus.« (PU 157) Mit >Lesemaschine« bezeichnet Wittgenstein in
Bezug auf den Menschen primir etwas Auflerliches, eine datenverarbeiten-
de Handlungsweise (vgl. dazu auch PU 359f.). Doch was heifit dies fiir die
psychischen Vorginge, welche die Datenverarbeitung begleiten? Gunter
Gebauer formuliert das Problem mithilfe von Wittgensteins Maschinenme-
taphorik so aus:

432 Vgl. Thill, Die Kunst, dic Komik und das Erzihlen, S. 269f. Dass es sich beim Riitsel um
die Maschine lediglich um das »Zwielicht ironischer Metatextualitét« (ebd., S. 270) handeln
soll, leuchtet nicht ein, wird doch so jegliche Bedeutungsliicke zum nichtfunktionalen
Zeichen ihrer selbst.

181

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wittgenstein konstruiert viele Sprachspielvorginge in Analogie zu einer Maschine.
[...] Die Zusammensetzung der Maschine und das Funktionieren der einzelnen
Bewegungen des Mechanismus kénnen in Beschreibungen dargestellt werden.
Was dabei nicht erfasst wird, ist der Antrieb, der die Bewegung hervorruft.*3

Versteht man die »Maschine von Reading« in Korrektur nicht als echte Ma-
schine, sondern als verklausuliertes menschliches Problem, so liegt eben
in ithren inneren Vorgdngen das Ritsel begriindet: Der Mensch als (Lese-)
Maschine lasst sich zwar durch seine dufierlichen Sprachspiel-Mechanismen
beschreiben, ja in die »Konstruktion« sind Roithamer und der Erzéhler
sogar »eingeweiht«. Uber die seelischen und gedanklichen Vorginge, ihren
»Antrieb«, kénnen sie jedoch nichts wissen.

Freilich lasst sich hier einwenden, dass der Ausdruck »Konstruktion« (Ko 84)
nur auf eine anorganische Maschine angewendet werden kann und eine
lebendige Lesemaschine« in Korrektur ausschliefit. Tatséchlich aber verweist
der Wortgebrauch von »Konstruktion« im Roman durchaus auch auf Men-
schen: »[J]eder ist dazu bestimmt, eines Tages in irgendeinem Augenblick,
der der entscheidende ist, keinen Ausweg mehr zu finden, die Konstruktion
des Menschen ist so.« (Ko 147f.) Ausgerechnet im Moment, als der Erzihler
in England erneut mit der »Konstruktion« der Maschine von Reading kon-
frontiert ist, diese aber anscheinend nicht weiter zu klaren versucht, ist der
»entscheidende« Augenblick fir Roithamer gekommen. Das Erleben seiner
eigenen »Konstruktion« ldsst ihm nur noch den »Ausweg« des Suizids tibrig.
In dieser Anordnung sind zwei Blickrichtungen auf das Problem sprachlicher
Bedeutung exemplifiziert. Der Erzahler betrachtet eine Konstruktion von
auflen, gleichsam mit dem positivistischen Blick des frithen Wittgenstein,
und versteht sie nicht. Sein Freund Roithamer aber versteht sich selbst als
eine Konstruktion, die ihren innersten »Antrieb« mithilfe von kiinstlerischen
Hilfskonstruktionen - dem Kegel und dessen schriftlicher Verarbeitung -
vergeblich verstdndlich machen will.

Bereits das Motto von Korrektur weist bekanntlich auf die Ambiguitit von
architektonischer und menschlicher »Konstruktion« voraus:*** »Zur stabilen
Stitzung eines Korpers ist es notwendig, dafl er mindestens drei Auflage-
punkte hat, die nicht in einer Geraden liegen, so Roithamer.« (Ko 6) An-
gesichts dessen, dass drei Menschen (der Erzdhler, die Schwester und der
Jugendfreund Hoéller) dem innersten Kreis um Roithamer angehoren, liegt

433 Gebauer, Gunter: Wittgensteins anthropologisches Denken. Minchen 2009. S. 177f.
3% vl Kap. 11 1.2.

182

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

es nahe, die stiitzenden drei Auflagepunkte als eben jene drei Freunde und
den zentralen »Korper« nicht nur als Kegel, sondern auch als Roithamer
selbst zu interpretieren. Der Kegel wiederum wird dadurch als Symbol lesbar,
welches Roithamers physiognomische Beobachtung der eigenen Lebenswelt
wiedergibt. Als physiognomisch konstituierter und gelesener Raum ist er zu-
gleich Produkt und Objekt physiognomischer Betrachtungen. Dass der Kegel
also nicht nur das Wesen der Schwester, sondern auch Roithamers eigenen
Charakter ausdriicken soll, ist fur ihn kein Widerspruch: Die Schwester sei
ihm mit der Zeit »wie zu einem zweiten und héheren Wesen als das eigene«
geworden (Ko 268).

Ahnlich wie die Maschine von Reading und die gelbe Papierrose verweist
das richtungsweisende Motto auf ein Motiv im Spatwerk Ludwig Wittgen-
steins. Die folgende Passage aus den Philosophischen Untersuchungen verhandelt
ein analoges Problem, indem sie nach der unterschiedlichen Darstellbarkeit
von Korper- und Bewusstseinszustinden fragt. Dies geschieht motivisch
erstaunlich nahe an Roithamers Motto, namlich anhand eines Satzes tiber
die statische Konstruktion mit drei Stiitzen:

Es scheint uns paradox, dafl wir in eznem Bericht Kérper- und Bewufitseinszusténde
kunterbunt durcheinandermischen: »Er litt grofle Qualen und warf sich unruhig
umher«. Das ist ganz gewohnlich; warum erscheint es uns also paradox? Weil wir
sagen wollen, der Satz handle von Greifbarem und Ungreifbarem. — Aber findest
du etwas dabei, wenn ich sage: »Diese 3 Stiitzen geben dem Bau Festigkeit«? Sind
Drei und Festigkeit greifbar? — Sieh den Satz als Instrument an, und seinen Sinn
als seine Verwendung! - (PU 421)

Durcheinandergemischt werden »Kérper- und Bewufitsemszustande« auch in
Roithamers >Berichten« Der Baukiinstler und Wittgenstein-Leser verwendet
»Statik« und »Fallgefahr« als uneigentlichen Ausdruck fiir die menschlichen
Abgriinde, die er zu beschreiben und architektonisch zu bannen sucht. Die
Architektur wird in diesem uneigentlichen Sprechen das »Greifbare[ J«, mit
dem er das »Ungreifbare[ ]« darstellen will.

Mit der Motivik aus Wittgensteins Texten verhandelt Korrektur ahnliche,
aber nicht identische philosophische Probleme. Und gerade an dieser Diffe-
renz lésst sich zeigen, was Korrektur in letzter Konsequenz mit Wittgensteins
sprachphilosophischen Uberlegungen macht. Sie werden aus dem allgemein
Sprachlichen ins spezifisch Kiinstlerische tibersetzt und werden dadurch
im hochsten Grade zerstorerisch. Beim >Durcheinandermischen«< der kor-
perlichen und geistigen Zustande, die der Philosoph beschreibt, handelt

183

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

es sich um alltagsweltlich »gewdhnlich[e]« Ausdrucksweisen, die erst dem
philosophischen Blick »paradox« erscheinen miissen. Roithamers Ausdrucks-
weise ist von Anfang an paradox, weil er sich gleichsam philosophisch und
kiinstlerisch duflert: Der »Baukiinstler« will sich nicht primér verstandlich
ausdriicken, er spricht und baut fiir seine Schwester in einem Modus der
bestandigen Abgrenzung gegen auflen. Der Korper der Schwester wird als
Ausdruck des menschlichen Innern interpretiert und zugleich soll thm ein
Raum geschaffen werden, der nur diesem Innern »entspricht«. Indem Roitha-
mer alles Auferliche in absolute Innerlichkeit transzendiert, sucht er auf
architektonischer und zwischenmenschlicher Ebene das »héchste Gliick« zu
erzielen. Die Verinnerlichung fihrt aber, wie der Erzdhler bemerkt, zu einer
enigmatischen Vieldeutigkeit der Baukunst und in letzter Konsequenz zur

Unlesbarkeit des Ausdrucks.

3.2.3 Exkurs: Wittgenstein Gber Physiognomik und Gewissheit

Das >Innerste< bzw. >Private« der menschlichen Sprache, das gleichsam nur
threm jeweiligen Sprecher zuganglich ist, beschreibt Wittgenstein mithilfe
physiognomischer Konzepte. Die Physiognomie ist in den Philosophischen
Untersuchungen eine zentrale Metapher. Zur Erklirung der Ahnlichkeit von
Sprachspielen referiert Wittgenstein etwa auf die Ahnlichkeit dufierer Phy-
siognomien von Famillienmitgliedern (vgl. PU 67).1%°

Will man Roithamers kiinstlerische Sprache verstehen, ist es unerldsslich,
diesem physiognomischen Konzept Wittgensteins nachzugehen. Die Kom-
plexitit und Ausfithrlichkeit dieses Unterkapitels ist durch eine Forschungs-
liicke legitimiert: Die Wittgenstein-Forschung hat mit Ausnahme von Tim

35 Die Verbindung von Physignomik und Familiendhnlichkeit scheint sich auch werkgenetisch
untermauern zu lassen. So taucht der Begriff der Familienéhnlichkeiten im Big Typoscript, ei-
ner Grundlage fir die Philosophischen Untersuchungen, zuerst (und damit wohl tiberhaupt zum
ersten Mal im Werk) in einer Uberlegung zu Oswald Spenglers Kulturphysiognomik auf:
»S0 kénnte Spengler besser verstanden werden, wenn er sagte: ich vergleiche verschiedene
Kulturperioden dem Leben von Familien; innerhalb der Familie gibt es eine Familiendhn-
lichkeit«. Wittgenstein, Ludwig: The Big Typescript, TS. 213. German-English scholar’s
ed. Malden 2005. S. 204. Eine andere biographische Spur von Wittgensteins Interesse
an Physiognomik findet sich in seinen photographischen Experimenten. Anhand von
Kompositbildern (Mehrfachbelichtungen) seiner Schwestern arbeitet er deren tatséichliche
Familiendhnlichkeit heraus - ein Verfahren, das auf der physiognomisch-photographischen
Methode der >generic photography« von Francis Galton fufit. Vgl. Weihe, Richard: Die
Paradoxie der Maske: Geschichte einer Form. Miinchen 2004. S. 294-298.

184

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Craker kaum Interesse gezeigt, Wittgensteins Alterswerk unter Aspekten der
Physiognomik zu betrachten. Grundlagen fiir eine solche Betrachtungsweise
sind aber sehr wohl gegeben. Die Nihe von Wittgensteins Werk zu den
morphologischen Schriften Goethes**® und zu Lichtenbergs Aphorismen*®
wurde ebenso erforscht wie Wittgensteins Interesse fiir die Geschichtsphy-
siognomik Oswald Spenglers.*?® Im Detail nachgewiesen wurde auch seine
Auseinandersetzung mit der Gestaltpsychologie seiner Zeit, deren Nahe zur
Physiognomik offensichtlich ist.** Wittgensteins Spétwerk als Reaktion auf
physiognomische Probleme zu lesen, ist also bereits durch seine Intertextu-
alitit plausibel. Eine physiognomische Argumentation der Texte muss aber
erst noch erwiesen werden.

Es schien dem spéten Wittgenstein keine befriedigende Losung, das Erleben
von Bedeutung lediglich auf unterschiedliche Spielregeln zuriickzufiithren.
Dass er neben dem formalen auch einen emotionalen Aspekt von Bedeutung
berticksichtigte, wurde bereits anhand von Wittgensteins Blumen-Beispiel ge-
zeigt. Doch die Dichotomie zwischen psychischer und regelgeleiteter Bedeu-
tung verweist auf ein tieferliegendes Problem. Regeln geben den Gebrauch
von Wortern vor, klaren aber nicht die Voraussetzung dieses Gebrauchs:
»Wire der Wortgebrauch das alleinige Kriterium fiir thre Bedeutunge, so
fasst Craker zusammen, »lief}e sich der wesentliche nicht vom unwesentlichen
Gebrauch unterscheiden. Vor allem wiirde die vielberedete Heterogenitit
der Sprachspiele oberflichlich und eindimensional.«**?

Hinter dem Sprachspiel-Gebrauch befindet sich also eine ritselhafte, se-
kundére Konstituente von Bedeutung: der erlebbare oder eben fithlbare

436 Vel. Schulte, Joachim: Goethe and Wittgenstein on Morphology. In: Fritz Breithaupt/
Richard Raatzsch/Bettina Kremberg (Hg.): Goethe and Wittgenstein seeing the world’s
unity in its variety. Frankfurt a.M. 2003. S. 55-72.

437 Vgl. Nordmann, Alfred: »I have changed his way of seeing« Goethe, Lichtenberg and
Wittgenstein. In: Fritz Breithaupt/Richard Raatzsch/Bettina Kremberg (Hg.): Goethe and
Wittgenstein seeing the world’s unity in its variety. Frankfurt a.M. 2003. S. 91-110.

438 Vgl. DeAngelis, William James: Ludwig Wittgenstein — a cultural point of view. Philo-
sophy in the darkness of this time. Aldershot 2007. Losev, Alexandre: Morpho-logical
Investigations. Wittgenstein and Spengler. Online verfiigbar: http://philosophy-e.com/
morpho-logical-investigations-wittgenstein-and-spengler/; Stand: 17.2.2016.

439 Vgl. Hark, Michael: Beyond the Inner and the Outer: Wittgenstein’s Philosophy of Psy-
chology. Dordrecht 1990. S. 165-181.

40 Graker, Tim: Der Sprache ins Auge sehen: Wittgenstein und Bedeutung als Physiognomie.
In: Rudiger Campe/Manfred Schneider (Hg.): Geschichten der Physiognomik: Text, Bild,
Wissen. Freiburg 1.Br. 1996. S. 535-552; hier: S. 540.

185

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —


https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Charakter des Spiels« (s.u.). Dies veranschaulicht Wittgenstein am Pro-
blem, zu erkliren, welche Schach-Spielregeln — analog zur Bedeutung von
Sprachspiel-Regeln - »wesentlich« sind:

Wenn also eine Spielregel vorschreibt, dafl zum Auslosen vor der Schachpartie die
Kénige zu verwenden sind, so gehort das, wesentlich, zum Spiel. Was kénnte man
dagegen einwenden? Dafl man den Witz dieser Vorschrift nicht einsehe. Etwa, wie
wenn man auch den Witz einer Regel nicht einsihe, nach der jeder Stein dreimal
umzudrehen wire, ehe man mit ihm zieht. (PU 567)

Wittgenstein schliefit an diese Beobachtung an: »Wenn ich den Charakter
des Spiels richtig verstehe — konnte ich sagen — so gehért das nicht wesentlich
dazu. ((Die Bedeutung eine Physiognomie.))« (PU 568) Die Bedeutung des
verborgenen Charakters eines Sprachspiels duflert sich also als »Physio-
gnomiex,

Wittgenstein stellt in seinen Letzten Schriften iiber die Philosophie der Bycholo-
gie, die parallel zu den Philosophischen Untersuchungen entstanden,**! fest, »das
Sprachspiel [sei] etwas Aufleres«.*? Dieses Aufiere des Sprachspiels hat man
sich aber nicht als die sichtbare Form des Zeichens vorzustellen, denn dieses
wire per se ohne Bedeutung, »blof} ein Gekritzel« (s.u.). Die Bedeutungsphy-
siognomie ist vielmehr ein »Erlebnis«, in dem sich Bedeutung vor einem
»bestimmten Hintergrund« abzeichnet — durch diese erlebte »Form« l4sst sich
auf den Charakter schlieflen. Bereits im Braunen Buch arbeitet Wittgenstein
Grundziige einer Physiognomik der Sprache aus:

Sieh ein geschriebenes Wort an, etwa »lesen« — »Es ist nicht blof3 ein Gekritzel, es
ist Jlesen«, — ich wiirde gern sagen »Es hat eine deutliche Physiognomie«. Doch
was sage ich wirklich dariiber? Was ist diese Aussage in begradigter Form? »Das
Wort fillt, so ist man versucht zu erkliren, »in ein Futteral in meinem Geist, das
lange dafiir bereit war«. Aber ich nehme nicht das Wort und ein Futteral wahr;
so kann die Metapher, dafl das Wort in eine Form pafit, nicht auf ein Erlebnis des
Vergleichens anspielen: des Vergleichs zwischen der Hohlform und der Vollform,

41 Dic Einteilung in Philosophische Untersuchungund Schriften iiber die Philosophie der Bychologie ist
denn auch eine nachtrégliche, die von Wittgenstein womdglich so nicht beabsichtigt war.

42 Wittgenstein, Ludwig: MS 173 (1950). In: Ders.: Letzte Schriften iiber die Philosophie
der Psychologie. Das Innere und das Auflere. Frankfurt a.M. 1993. S. 83-107; hier:
S. 87. Bei diesem Manuskript handelt es sich um Weiterentwicklungen der (vermeintlich)
Letaten Schrifien iiber die Philosophie der Fychologie von 1948/49, vgl. ders.: Letzte Schriften
iiber die Philosophie der Psychologie. In: Ders.: Bemerkungen tiber die Philosophie der
Psychologie. Werkausgabe. Bd. 7. Frankfurt a.M. 1984. S. 347-477.

186

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bevor sie zusammengefiigt werden; sondern vielmehr auf ein Erlebnis, die Voll-
form durch einen bestimmten Hintergrund hervorgehoben zu sehen.**?

Das sprachliche Zeichen im Leseerlebnis beschreibt Wittgenstein als Form,
die sich vor einem Hintergrund, einem kognitiven Kontext, abhebt. Anhand
seines Schachspiel-Analogons kénnte man sagen, dass die Geste des Auslo-
sens als unwesentlich erkennbar wird, wenn sie vor den geistigen Hinter-
grund unserer Vorstellung tritt, was der Charakter des Schachspielens ist.
Analog hierzu ist fiir die korrekte Ausfithrung des Befehls, eine gelbe Blume
zu bringen, die emotionale Praferenz einer bestimmten gelben Blume unerheb-
lich. Das Zusammenspiel von Form und Kontext veranschaulicht Wittgen-
stein auch bildlich (Abb. 5). Die Darstellung illustriert unter 1) die abgelehn-
te Metapher einer »Hohlform«, die von ihrer »Vollform« getrennt ist, und
unter ii) das »Erlebnis« der Wirkung, die sich erst durch das unmittelbare
Zusammenspiel der beiden Komponenten, des Wortes und seines geistigen
Kontextes, ergibt.

) /ﬁ & i) /F'é\‘/

Abb. 5: Wittgenstein, FEine Philosophische Betrachtung
(Das Braune Buch), S. 261

Die Betonung des Umrisses der »deutliche[n] Physiognomie« riickt die Illus-
tration in den Kontext physiognomischer Theorien.*** Die Abbildung wi-
dersetzt sich aber der vermeintlichen Lesbarkeit einer klassischen Silhouette,

43 Wittgenstein, Ludwig: Eine Philosophische Betrachtung (Das Braune Buch). In: Ders.:
Das Blaue Buch. Werkausgabe. Bd. 5. Hg. v. Rush Rhees u.a. Frankfurt a.M. 1989.
S. 117-282; hier: S. 261. Vgl. auch Craker, Der Sprache ins Auge sehen, S. 547.

44 Wie stark sich Wittgensteins Denken zum Teil schon im Frithwerk mit Physiognomik
auseinandergesetzt hat, wurde bisher nicht untersucht. Dass insbesondere kunstphysio-
gnomische Thesen jedoch schon friih rezipiert wurden, legt folgendes Zitat vom 19.9.1916
nahe: »Die Kunst ist ein Ausdruck. [/] Das gute Kunstwerk ist der vollendete Ausdruck.«
Wittgenstein, Ludwig: Tagebticher 1941-1916. In: Tractatus-logico-philosophicus. Werk-
ausgabe. Bd. 1. S. 87-224; hier: S. 178. Das Interesse fir kiinstlerische Ausdrucksformen
héuft sich im Verlauf des Werks, in den Tagebtichern der 1930er Jahre spricht Wittgen-
stein sogar vom unterschiedlichen »Rassegesicht« der Musik Beethovens und Mozarts.
Ders.: Movements of Thought: Diaries, 1930-1932, 1936-1937 [Zweisprachige Faksimile-

187

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sie veranschaulicht stattdessen, dass die Bildlichkeit der Physiognomik nur
noch als Metapher fiir das vorliegende Problem genutzt wird.

Was Wittgensteins Physiognomik der Sprache von der Physiognomik La-
vaters oder Sedlmayrs unterscheidet, ist eine Verdoppelung der Uneigent-
lichkeit: Mit »Physiognomie« bezeichnet Wittgenstein keine realweltliche
Oberflache, hinter der sich ein metaphysisches oder psychisches Innen
verbirgt, sondern bereits die >Oberfldche« eines kognitiven Gegenstands.
Dieser auflert sich nur mittelbar in der Welt, er hat kein anderes >Auflenc
als das mentale Konzept des Wortes bzw. des Sprachspiels. Die duflerlichen
Bedeutungstriager miissen zuerst gelesen sein, um als solche (und nicht als
»Gekritzel«) wahrgenommen zu werden. Anders als diese Verdoppelung der
Uneigentlichkeit indes vermuten liele, bedarf das Erkennen von sprachli-
cher Bedeutung nicht zweier distinkter Lesevorginge. Die Bedeutung eines
Wortes wird zugleich als »das Wort und das Futteral wahr[genommen]«. Die
Auswahlgeste des Schachspielers leuchtet unmittelbar als »unwesentlich« ein.
Wittgensteins Problem, tiber das Erleben von Bedeutung zu sprechen, heifit
iiber ein >Innen< der Sprache zu sprechen, iiber das nur uneigentlich ge-
sprochen werden kann. Darum ist die »begradigte Form« der Aussage »Es
hat eine deutliche Physiognomie« nur die Verfeinerung des Sprachbildes,
nicht aber dessen - offensichtlich unmégliche — Aufschliisselung. Um die
Physiognomie eines Wortes, namlich seine Bedeutung, zu verstehen, muss
sie erlebt werden. In diesem Erleben gibt es kein Auflen, das uneigentlich
auf ein Innen verweist.**> Die doppelte Uneigentlichkeit macht auch die
Innen-Auflen-Beziehung zum uneigentlichen Behelfsmittel.

Das, worauf die Bedeutungsphysiognomie verweist, ist auflerhalb des Sag-
baren - ein uneigentliches Sprechen von einem unmittelbaren Erleben, das
als solches nicht Zeichenform hat. Darum ist JBedeutungsphysiognomie« eine
Metapher, die nicht einen Ausdruck fir einen anderen setzt, sondern die
auf Unerklérliches, Nur-Erlebbares verweist. Die Physiognomie des Wortes
ldsst sich nur unvollstdndig beschreiben bzw. >tibertragen.

Auferlich und damit >6ffentlich« ist der Gebrauch, innerlich und deshalb
sprivatc ist das Erleben von dessen Charakter: die 6ffentliche Geste des
Schachspielers und die private Gewissheit, dass sie unwesentlich ist. Letz-

Transkription; Gedankenbewegungen: Tagebticher 1930-1932, 1936-1937]. In: Ders.:
Public and Private Occasion. Hg. v. James C. Klagge/Alfred Nordmann. Lanham u.a.
2003. S. 3-256; hier: S. 106.

445 Vgl. hierzu auch Craker, Der Sprache ins Auge sehen, S. 551.

188

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

teres lasst sich nicht weiter analysieren. Das private Erleben von Sprache
kann nicht die Grundlage einer allgemein verstindlichen Sprache, d.h. eines
Sprachspiels, bilden:

Wire aber auch eine Sprache denkbar, in der Einer seine inneren Erlebnisse -
seine Gefiihle, Stimmungen, etc. - fir den eigenen Gebrauch aufschreiben, oder
aussprechen kénnte? — Kénnen wir denn das in unserer gewohnlichen Sprache
nicht tun? — Aber so meine ich’s nicht. Die Worter dieser Sprache sollen sich auf
das beziechen, wovon nur der Sprechende wissen kann; auf seine unmittelbaren,
privaten, Empfindungen. Ein Anderer kann diese Sprache also nicht verstehen.

(PU 243)

Diese Unmittelbarkeit und Privatheit einer Wortphysiognomie, deren Cha-
rakter nur »Einer« kennt, verweist auf eine Aporie, der sich Wittgenstein
angesichts des philosophischen Diskurses iiber die Physiognomik wohl be-
wusst sein musste. #*¢ Bereits Kant beschrieb Physiognomik als Geschick-
lichkeit, deren Regeln sich nicht prézise definieren lassen, die aber doch
vorhanden sein miissen, da tiber die Interpretation von Physiognomien
oft alltagsweltlicher Konsens herrscht.*” In Wittgensteins Analyse von Be-
deutung als Regelgebrauch und Physiognomie/Charakter ist die Kant’sche
Physiognomik-Kritik wohl mitgedacht. Eine Analyse des physiognomischen
»Spielcharakters< funktioniert analog diffus wie die Regeln des Gesichtserken-
nens und ldsst sich wie diese nicht verschriftlichen. Die Zeichenphysiognomie
markiert dementsprechend die undurchdringliche Grenze zwischen Regel-
gebrauch und privatem Empfinden und damit die Grenze der Mitteilbarkeit
von Bedeutung iiberhaupt.

Wittgenstein hat das Problem zu verbalisieren, was Bedeutung ist, in den Phi-
losophischen Untersuchungen nicht gel6st. Anders als mit der Abbildungstheorie
des Tractatus wollte er hier jedoch gar keine Losung aufzeigen. Er hat vielmehr
auf ein Grundproblem zuriickgewiesen, das auch der Physiognomik eigen
ist: die Undurchdringbarkeit des Aufien einer Sprache - sei es der Korper-,
Architektur- oder Verbalsprache. Dieses Ergebnis mag wiederum desillusi-

48 Dieses Problem wird als Privatsprache-Argument seit Saul Kripkes On Rule and Private
Language kontrovers diskutiert, es wurde bisher jedoch nicht als genuin physiognomisches
Problem beschrieben. Kripke, Saul A.: Wittgenstein on Rules and Private Language: An
Elementary Exposition. Cambridge (Mass.) 1982. In den Letzten Schrifien iiber die Philosophie
der Bychologie arbeitet Wittgenstein das Problem weiter aus.

47" S0 argumentiert Kant in seiner Vorlesung iiber Anthropologic im Wintersemester 1777/78,
vgl. Schmolders, Das Vorurteil im Leibe, S. 56.

4

189

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

onieren; wenn Wissen tiber die Welt aus subjektivem Erleben entsteht, ist
das Sprechen iiber erlebtes Wissen ein uneigentliches und darum stdndigem
Zweifel ausgesetzt. Erstaunlicherweise findet Wittgenstein in seiner letzten
Schrift Uber Gewissheit zu einer gewissen Gelassenheit im Umgang mit dem
Gedanken, dass die physiognomische Undurchdringlichkeit sicheres Wissen
als problematisches Konstrukt entlarvt. Ein ebenso problematisches Konst-
rukt sei namlich auch der Zweifel.

Ausgangspunkt ist G.E. Moores Behauptung, es gentige zu wissen, »daf{ hier
eine Hand ist« (UG 1),**® um jegliches Wissen zu rechtfertigen. Wittgenstein
lasst diese vermeintliche Evidenz nicht als stichhaltigen Beweis gelten, stellt
aber ebenso den Zweifel an ihr in Frage: »Daf} es mir — oder Allen - so scheint
[, dass hier eine Hand ist, E.Z.], daraus folgt nicht, dafi es so ut. [/] Wohl aber
1afit sich fragen, ob man dies sinnvoll bezweifeln kann.« (UG 2) Diesen Zwei-
fel halt Wittgenstein letztlich fiir unbegriindet, denn auch >Wissen« sei nur
ein Sprachspiel, das im Gebrauch und in dessen Erlebnis Bedeutung erhalt.
»Es ist nicht so, daf} der Mensch in gewissen Punkten mit vollkommener
Sicherheit die Wahrheit weil. Sondern die vollkommene Sicherheit bezieht
sich nur auf seine Einstellung.« (UG 404) Die »Einstellung« ist privater Natur
und erzeugt die Bedeutung von Wissen, wenn sie im Sprachspiel auf eine
Evidenz rekurriert (vgl. UG 504). Die Gewissheit aber ist ein »Zustand«, den
zu »erkennen« man lernen kann (UG 589): »Ich handle mit voller Gewissheit.
Aber diese GewifSheit ist meine eigene.« (UG 53)

Die physiognomische Aporie also, nur sein eigenes Inneres zu kennen, bildet
den letzten Grund, auf dem die Kenntnis von allem anderen beruht. Witt-
gensteins Antwort auf die Frage nach der Letztbegriindung von Wissen,
d.h. auf das Miinchhausen-Trilemma,*** erklirt, warum sich der Graf am
eigenen Schopf aus dem Schlamm ziehen muss. Denn gerechtfertigt wird die
private Gewissheit eines Wissens, wenn sie im 6ffentlichen Sprachspiel nicht
begriindet bezweifelt werden kann: »Ich bin auf dem Boden meiner Uber-
zeugung angelangt. [/] Und von dieser Grundmauer kénnte man beinahe
sagen, sic werde vom ganzen Haus getragen.« (UG 248) Diese paradoxe

148 Entsprechend dem Usus der Wittgenstein-Forschung wird aus Uber Gewissheit nicht nach
Seitenzahlen, sondern nach der Nummerierung der Abschnitte zitiert. Wittgenstein, Lud-
wig: Uber Gewissheit. Frankfurt a.M.1970. Im Folgenden zitiert mit der Sigle UG.

49 Als MiinchhausenTrilemma beschreibt Hans Albert die Ausweglosigkeit, in die sich
letztbegriindende Theorien begeben. Sie enden entweder in einem unendlichen Regress,
einem Zirkelschluss oder willkiirlich festgelegten Dogmen. Vgl. Albert, Hans: Traktat
tiber kritische Vernunft. Tubingen 1968.S. 11-15.

190

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

raumliche Metaphorik ist angesichts der physiognomischen Denkrichtung
des spiaten Werkes aufschlussreich, macht sie doch die aporetische Grenze
zwischen innen und auflen zur eigentlichen »Grundmauer« und wertet sie
damit zum Fundament von Bedeutung auf. Gerade aber der »Baukiinstler«

Roithamer in Bernhards Korrektur findet in dieser >Erlésung vom philoso-
phischen Problem< kein Heil.

3.2.4 Die Gewissheit Uber die Bedeutung des Kegels

Der Kegel in der physiognomischen Beschreibung Roithamers — d.h. in
Roithamers Deutung als >statischer Korper« — spricht als Zeichen letztlich
nur< tiber Bewusstseinszustinde, die nicht unmittelbar zugénglich sind.
Wire die >innere< Bedeutung des Kegels offensichtlich, sie bedtirfte keiner
weiteren Erklarungen. Im Versuch aber, den Kegel mithilfe der »Schrift tiber
Altensam«>greifbarer< zu machen, geschieht das Gegenteil, die Wirklichkeit
wird mithilfe von Sprache schwerer be-greifbar. Die Abbildung der Fami-
lienverhaltnisse und der emotionalen Innenwelt Roithamers bedarf immer
neuer Korrekturen. Freilich beschreibt Roithamer dieses Innen als ein ver-
meintliches Auflen, ja als >Tatsichliches«: »Und ich habe [...] nach und nach
alles korrigiert und schliellich eingesehen, dafl nichts ist, wie es tatséchlich
ist, das Beschriebene entgegengesetzt dem Tatsdchlichen [...].« (Ko 312)
Diese Tatsachen kénnen jedoch nicht mit den »Tatsachen in der Welt« des
Tractatus gleichgesetzt werden. Getduscht hat sich Roithamer seiner eigenen
Auffassung zufolge nidmlich nicht tiber empirisch verifizierbare Entitdten,
sondern tiber die korrekte Dechiffrierung des »Charakter[s]« seiner Brider
und von ganz Altensam. Der Zweifel an der Tatsachentreue der Schrift ist
der Zweifel an der Beschreibbarkeit einer - hier nur physiognomisch wahr-
nehmbaren — Wirklichkeit. Wann hat er, so fragt sich Roithamer, Gewissheit
dariiber, dass sich seine Beschreibung Altensams und damit seine Erklarung
des Kegels auf etwas bezieht, was so wirklich da ist?

Dieser letzte, an die Innen-Aufien-Grenze von Sprachbedeutung verlagerte
Zweifel zieht sich auch bis in die Spétschriften Wittgensteins hinein und
kumuliert in der Schrift Uber Gewissheit, die erst durch seinen Tod ein Ende
fand. G.E.M. Anscombe und G.H. von Wright berichten im Vorwort: »Die
letzte Eintragung liegt zwei Tage vor seinem Tod am 29. April 1951.«*** Die-

50 Anscombe, Gertrude Elizabeth Margaret/Wright, Georg Henrik von: Vorwort. In: Ludwig
Wittgenstein: Uber Gewissheit. Frankfurt a.M. 1970. S. 7-8; hier: S. 8.

191

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ser Umstand und die akkuraten Datumsangaben weisen wohl nicht zufillig
eine grofie formale Nihe zu den letzten datierten >Eintragungen< Roithamers
in Korrektur auf, mit welchen der Roman endet.*5!

Auch hier beschrinkt sich die Parallele nicht auf die formale Analogie,
sondern er6finet inhaltliche Differenzen zwischen den Handlungen und
Gedanken Roithamers und der spaten Philosophie Wittgensteins. Denn die
Frage nach der Gewissheit von Wissen wird von Wittgenstein und Roithamer
am Motiv des Zweifelns unterschiedlich beantwortet. Wittgenstein findet eine
far ihn befriedigende Antwort, indem er Gewissheit ganz allgemein auf ein
sprivates Erlebenc reduziert und damit der letzten philosophischen Einsicht
entzieht. Ausgangslage fiir diese Antwort ist ein radikaler philosophischer
Zweifel, den Wittgenstein bereits in den Philosophischen Untersuchungen be-
kundet. Obwohl es »leicht so scheinen kann, als zeigte jeder Zweifel nur eine
Liicke im Fundament« und »wir zuerst an allem zweifeln, woran gezweifelt
werden kann, und dann alle diese Zweifel beheben« (PU 87), weist der ra-
dikale Zweifel letztlich darauf hin, dass Gewissheit nur mit dem Fallenlassen
des Zweifels erreicht werden kann: »Hat das Priifen nicht ein Ende? [...]
Die Schwierigkeit ist, die Grundlosigkeit unseres Glaubens einzusehen.«
(UG 164-166) Ist erst diese Grundlosigkeit erkannt, dann »verliert« auch
der radikale Zweifel »seinen Sinn« (UG 56).

Fiir Roithamer ist Gewissheit zwar ebenfalls etwas, das sich im physiogno-
mischen Erleben und damit in der Sphére des Privaten ereignet, doch das
Problem ist fiir thn nicht allgemeiner Natur. Die Kegelbeschreibung bzw.
Kegelplanung ist, wie bereits gesehen, ein besonderes Sprachspiel, das nicht
den gesellschaftlichen Spielregeln gehorcht, sondern diese in philosophischer
und kiinstlerischer Absicht tiberschreitet.

Viele Beispiele, an welchen Wittgenstein sein Sprachspiel-Konzept veran-
schaulicht, beruhen auf einer internalisierten Schiiler-Lehrer-Situation. Ana-
log zu dieser exemplifizierenden Gedankenfigur beschreibt Roithamer die
Planung des Kegels als »Folgerichtigkeit« seines gleichzeitigen Lehrer- und
Schiilerseins: »Alles ist Schule und ich bin in dieser Schule Lehrer und Schiiler
und in der Intensitit dazwischen Folgerichtigkeit, der Kegel.« (Ko 291f.) Was
kann im Sprachspiel iber den Kegel gesagt werden? »Alles sei schliefllich
der Kegel.« (Ko 305) >Alles zugleich« kann zwar nicht verbalisiert werden,
die umfassende gleichzeitige Wahrnehmung beansprucht Roithamer jedoch

451 Darauf weist bisher erst Johannes Pause hin, vgl. Pause, Die ironische Korrektur, S. 86.

192

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

frither schon fiir sein physiognomisches Sehen. Im Gebiaude kommt die
sprachphilosophische Aporie der Physiognomik zum paradoxen — weil in
der Nichtdarstellung darstellenden — Ausdruck. Die eigentliche Erkenntnis
Roithamers kann auch durch den Kegel nicht >gesagt¢, sondern nur unmit-
telbar erlebt werden.

Roithamer verwirklicht in seiner Architektur einen abschlieflenden, aber
privaten Ausdruck seines Inneren und seiner Wahrnehmung der Umwelt.
Dass sich keine sprachlich vermittelbare, d.h. >6ffentliches, Letztbegriindung
von Wissen geben ldsst, sondern Gewissheit nur erlebt werden kann, kommt
der letztlich nur »erlebbaren« Architektur entgegen und stellt fir die Kegel-
beschreibung eine unlésbare Herausforderung dar. Im privatsprachlichen
Ausdruck des Kegels aber ist das Problem nur fiir den Kiinstler selbst gelost.
Dass Roithamer den Ausdruck von »allem« trotz — oder vielmehr gerade
aufgrund - stdndiger »Zweifel« erreicht haben will, ist fiir ihn, nicht aber
fur die Leserschaft von Korrektur einsichtig:

Ich mufite [...] diese verriickte Idee verfolgen, und ich durfte mich von nichts
von dieser verriickten Idee abbringen lassen, vor allem von mir selbst nicht, denn
ich hatte die grofiten Zweifel, [...] durch die fortwéhrende Irritierung meiner
Idee hatte ich aber schliefilich die grofite Gewiflheit, dafl ich meine Idee bis zu
meinem Ziele verfolgen und verwirklichen und den Kegel vollenden werde, so
Roithamer. (Ko 307)

Auch hier fithrt radikaler Zweifel zu »grofiter Gewiflheit«. Genauer verbali-
sieren lasst sich diese Gewissheit tiber die Verwirklichung seiner Idee nicht.
Eine Lektiire mit Wittgenstein fihrt zum prima vista kontraintuitiven Schluss,
dass Roithamer seine Zweifel nicht etwa rational ausrdumt, sondern ganz
bewusst auf der »Grundmauer« seiner privaten Gewissheit den Kegel erbaut.
Darum also ist sich Roithamer der Vollendung und damit der endgiiltigen
Entsprechung des Kegels mit der Schwester und der eigenen Lebensform
gewiss, wihrend dies fur seine »Schrift tiber Altensam« nicht mehr gilt. In
Schrift und Kegel stehen sich das duflere, immer bezweifelbare Sprachspiel
und die innere, als Privatsprache letztlich nicht lesbare Gewissheit gegen-
iiber. In diesem Sinne muss der Kegel - trotz aller Details, die wir tiber ihn
erfahren - eine fiir Roithamer unbeschreibbare und eine fiir den Erzahler und
die Leserschaft des Romans unlesbare Architektur bleiben.

Damit lasst sich nun prézisieren, was bereits in KAPITEL II 3.1.3 konstatiert
wurde, dass ndmlich der Kegel ausdriicken soll, was anders nicht gesagt
werden kann. Unsagbar bleibt das private Erleben, und zu diesem gehort

193

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nicht nur das private Erleben der Schwester, sondern auch das Erleben
der Gewissheit, ersteres vollendet ausgedriickt zu haben. Den Kegel in sei-
nem sprachlichen Ausdruck zu verstehen, wiirde bedeuten, man kénnte
eine rein private Sprache verstehen. Wittgensteins Uberzeugung, dass dies
nicht méglich ist, bestétigt Roithamer einerseits, indem er die Versuche, den
Kegel zu erkldren, frith schon als vergeblichen, selbstdestruktiven Prozess
erkennt. Gerade indem er diese Versuche trotzdem nicht aufgibt, lehnt sich
Roithamer Sisyphos gleich gegen die Gesetzmifligkeiten seiner eigenen, der
Wittgenstein’schen nachgebildeten Physiognomik auf.

Diese widerspriichliche Haltung ist den zwei Facetten der Figur Roithamers
geschuldet. Der Denker und Physiognomiker Roithamer versteht das Private als
etwas, das nur im Erleben zuganglich ist. Der Kiinstler Roithamer aber kann
sich nicht damit abfinden, lediglich die Grenzen des Sagbaren eruiert zu
haben. So sind auch Roithamers vorletzte Sétze im Roman mit und zugleich
gegen Wittgenstein verstehbar: »Alles bis an die dufierste Grenze immer da-
vor schrecken wir nicht zurtick, wie wir vor dem Tod nicht zurackschrecken.
Eines Tages, in einem einzigen Augenblick durchstoflen wir die duflerste
Grenze, aber der Zeitpunkt ist noch nicht da.« (Ko 317f.) Wider besseres Wis-
sen, also auch wider die Erkenntnis des von thm bewunderten Philosophen,
will Roithamer diese »auflerste Grenze« tiberschreiten. »Durchstofien« kann
sie nur werden, indem sich das physiognomische Aufschreibesystem, d.h.
die Person Roithamer, selbst ausloscht. Als er sich in der Lichtung erhéngt,
setzt er ein letztes Zeichen. Die physiognomisch erlebbare Bedeutung dieses
Zeichens liegt aulerhalb aller menschlichen Wahrnehmungsméglichkeiten,
sowohl fiir den Gestorbenen als auch fiir die Hinterbliebenen. Wittgenstein
schreibt schon in seinem Zractatus: »Der Tod ist kein Ereignis des Lebens.
Den Tod erlebt man nicht.« (TLP 6.4311) Auf dieses Zitat wird in den letzten
Satzen von Korrektur nicht zufillig angespielt: »Das Ende ist kein Vorgang.
Lichtung.« Die Bedeutung des Todes kann sowohl laut der frithen als auch
der spiten*>? Philosophie Wittgensteins nicht in ein sprachliches Zeichen-
system eingeordnet werden. Weder hat der Tod einen Platz im logischen
Raum der Abbildungstheorie noch besitzt er eine erlebbare >innere Bedeu-

452 Vgl. hierzu z.B. PU 284: »Und so scheint uns auch ein Leichnam dem Schmerz ginzlich
unzuganglich. Unsre Einstellung zum Lebenden ist nicht die zum Toten. Alle unsre Re-
aktionen sind verschieden.« So, wie wir die Bedeutung eines fremden Schmerzes nicht
eigentlich verstehen kénnen, ist uns die Bedeutung des Todes noch weit unzugénglicher.

194

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tung«. Mit der Inszenierung des eigenen Todes als Botschaft, auf welche der
finale Einwortsatz »Lichtung« verweist, sagt Roithamer das Unsagbare und
-lesbare trotzdem.

Roithamers kiinstlerisches Handeln im Raum - und dazu ist in gewisser
Weise auch sein Suizid zu zéhlen - ist gegentiber der Einsicht in Wittgensteins
Spatwerk, dass eine private Sprache >sinnlos« sei, nicht nur resistent, es verhélt
sich dazu geradezu renitent. Roithamer versucht in seiner Architektur, in
seinem Leben und selbst noch in seinem Tod bewusst das Unmdogliche. Die
Innen-Auflen-Grenze, die als raumliche Metapher bei Wittgenstein die episte-
mische Unméglichkeit bezeichnet, letzte Einsichten in sprachliche Bedeutung
zu gewinnen, wird aus Roithamers Innenperspektive als »duflerste Grenze«
seines Kunstprojektes rekonstruiert. Die Mitteilung des Innersten, seine
Verduflerlichung, die das dringendste Anliegen des Kiinstlers Roithamer ist,
lasst ihn diese Grenze — wider besseres Wissen des Physiognomen Roitha-
mer - »durchstofien«. Die finale Bewegung durchstéfit das physiognomische
Raumgefiige, das sich erst aufgrund seiner Innen-Aufien-Unterscheidung
konstituiert, und zerstort es damit. Oder lapidar ausgedriickt: Roithamer
'korrigiert« die Aporie seines physiognomischen Denkens mit dem eigenen
Tod.

Die Auseinandersetzung mit der Physiognomik im Werk Thomas Bernhards
hat mit Korrektur somit eine entscheidende Wendung genommen. Anders als
der Famulant in Frost oder Konrad in Kalkwerk scheitert hier keine Hauptfi-
gur daran, hinter die nur vermeintlich physiognomisch lesbare Oberfliche
zu stoflen, sondern umgekehrt daran, ihr Innerstes physiognomisch lesbar
zu machen. Der Erzéhler scheint sich demgegeniiber gerade durch seine
Absage an das physiognomische Leseprinzip und seiner Zuwendung zum
Positivismus des Tractatus vor der Aporie seiner »Vorgénger retten zu konnen.

195

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Fazit |: Der Kegel als absolute Metapher

Der Roman Korrektur gibt auf die Frage nach der Lesbarkeit von Architektur
drei Antworten, die im Folgenden hinsichtlich threr Metaphorik rekapituliert
werden.

1. Auf der Ebene der Narration entwirft der Text drei unterschiedliche Ver-
héltnisse zwischen Architektur und Figur. Der Handwerker Holler pflegt eine
unreflektierte Beziechung zu seinem selbst gebauten Raum, die Bedeutung
der Architektur ergibt sich fiir ihn laut dem Erzédhler aus dem praktischen
Leben und kann deshalb unhinterfragt bleiben. Hinsichtlich einer meta-
phorischen Indienstnahme von Architektur befindet er sich sozusagen auf
einer Nullstufe. Der Erzihler kann die Dachkammer, in der er sich befindet,
anfanglich nur als bedrohliche Manifestation seines verstorbenen Freundes
Roithamer lesen, schafft es aber im Verlauf der ersten Romanhailfte, Person
und Raum zu entkoppeln und ihr Verhiltnis nach dem Vorbild Hoéllers zu
normalisierenc. Dass der Erzihler Raum und Mensch zu Anfang tiberhaupt
als untrennbar wahrnimmt, weist darauf hin, dass sich das symbolisch fun-
dierte Architekturverstindnis Roithamers zumindest teilweise seiner beméch-
tigt hat. Fiir Roithamer ist Architektur eine Metapher fiir die >Konstruktions
des Menschen. Sein Begriff der »Entsprechung« impliziert, dass Architektur
sowohl unmittelbar zum Menschen als auch vom Menschen sprechen kann.
Menschliche Probleme sind gleichsam architektonische Probleme; dies erklart
die zentrale Stellung des Statik-Motivs im Text.

2. Auf der Ebene der architekturgeschichtlichen und -theoretischen Kontexte
des Romans verweist Roithamers Verstandnis architektonischer Lesbarkeit
auf architektur- und kunstphysiognomische Denkfiguren. Physiognomik
dient ihm einerseits im Sinne Lavaters als genialische, Subjektivitdt und
Objekuvitit vereinende Beobachtungswissenschaft, die ihm den Charakter
seiner Schwester entschliisselt. Andererseits wird aufgrund seiner architek-
turhistorischen Hinweise - insbesondere auf den Kunsthistoriker Adolf
Max Vogt - deutlich, dass auch das Bauen des Kegels physiognomischen
Konzepten verpflichtet ist. Diese sind jedoch nicht auf die klassische Phy-
siognomik Lavaters zurtickzufithren, sondern auf verschiedene, zum Teil
widerspriichliche dsthetische und theoretische Vorbilder. Roithamer versucht
die Revolutionsarchitektur Boullées, die moderne Architektur Le Corbu-
siers und Tatlins sowie die kritischen Positionen Sedlmayrs und Blochs zu
tiberwinden, indem er ihre physiognomischen Prinzipien kombiniert. Der

196

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

daraus entstandene Kegelbau lasst Roithamers Anspruch erkennen, eine
sensualistische architecture parlante gebaut zu haben (Boullée), tiber ihre Geo-
metrie zum »héchsten« kosmischen Gliick zu verhelfen (Le Corbusier), die
Schwester aber zugleich darin zu beschiitzen und zu mitten (Sedlmayr).
Mit Ernst Blochs kritischer Architekturtheorie gelesen, ist der Kegel eine
Realutopie, in der gegensétzliche Formsemantiken zu einer dialektischen
Synthese gelangen. Roithamer tibersetzt sein physiognomisches Konzept
der »Entsprechung« damit in ein Bauprogramm, dem eine komplexe archi-
tektonische Zeichensprache zugrunde liegt.

3. Auf sprachphilosophischer Ebene fithrt Roithamers Verstandnis einer
lesbaren Architektur in theoretische und praktische Aporien, die in seinem
Selbstmord gipfeln. Der Roman adaptiert Motive aus Wittgensteins Friih-
und Spétwerk; ersterem lasst sich inhaltlich die positivistische Haltung des
Erzdhlers zuordnen, zweitem entspricht Roithamers physiognomisch kon-
zipiertes Verstandnis von Bedeutung. Anders als Wittgenstein begniigt sich
der Baukiinstler jedoch nicht damit, in der Privatheit der eigenen Gefiihle
den letzten, nichtabbildbaren Grund seiner Sprache auszumachen. Er will
architektonisch und schriftlich ausdriicken, was jenseits menschlicher und
semiotischer Oberflachen liegt. Dies muss scheitern, seine »Privatsprache«
kann sich anderen Menschen nicht mitteilen.

Wittgensteins Philosophie erfihrt damit in ihrer Anwendung auf die Archi-
tektur nicht nur, wie Bernhard in seinem Verlagstext von 1974 ankiindigt,
eine >Konkretisierungs, sondern eine dramatische Verschirfung. In seiner
Hybris, die Aporie des unaussprechlichen Inneren zu tiberwinden, beschrei-
tet Roithamer nacheinander drei Wege: den Bau des Kegels, der unlesbar
bleibt; die Beschreibung des Kegels und seiner Hintergriinde, die sich als
nicht abschliefibar, weil bestindig korrekturbediirftig erweist; und letztlich
den Selbstmord, der die Darstellung des Undarstellbaren unter der Bedin-
gung einer zeitgleichen Zerstérung der Darstellungsmittel realisiert. Die
Metapher einer >entsprechenden« Architektur erweist sich fir Roithamer in
letzter Konsequenz als tédlich.

Hans Blumenbergs Begriff der absoluten Metapher, der im Zentrum seiner
Metaphorologie steht, vermag den Status dieser spezifischen Metapher fiir
Bernhards Architekturdarstellungen entscheidend und abschlieflend zu erhel-
len. Zu diesem Zweck muss zuerst die Frage, wie sich die absolute Metapher
zu einer >'normalen< Metapher verhilt, beantwortet werden.

Blumenberg gibt dazu lediglich Hinweise. Die herausragende Rolle absoluter
Metaphern bestehe darin, dass »sie sich nicht ins Eigentliche, in die Logizitit

197

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zuriickholen lassen«.*” Sie sind »Grundbestinde«,*** in denen das Ungeniigen

der Sprache in der Sprache selbst zum Vorschein komme, weil sie nicht nur
einen bildlichen Bedeutungsiiberschuss zurticklasse, sondern als Ganzes un-
aufloslich bleibe. Grundsitzlich lasst sich diese Unauflosbarkeit zwar fur jede
Metapher, ja fiir jeden sprachlichen Ausdruck behaupten. Blumenberg will
die moderne Kritik an der Rhetorizitdt der Sprache jedoch nicht fortsetzen,
er verwendet die Tropen der Rhetorik stattdessen als Analyseinstrumente
far geschichtliche Entwicklungen. Ob eine Metapher absolut ist, hingt bei
ihm also vom kulturellen Stellenwert ab, den sie in ihrem historischen Kon-
text innehat. Zentrale absolute Metaphern sind langlebige metaphysische
Vorstellungen wie >der Himmel als Jenseits und Reich Gottes*® oder be-
sonders weit verbreitete holistische Konzepte wie >der Kosmos« als Weltgan-
zes.**® Diese potenten Sprachbilder bleiben auch dann wirkmichtig, wenn
die urspriinglichen Uberzeugungen, aus denen sie hervorgegangen sind,
wissenschaftlich obsolet werden. Dies gilt insbesondere fiir ihren Gebrauch
in der Moderne, in der sich etwa die Metapher einer >Lesbarkeit der Welt
trotz wiederkehrender Krisen der (insbesondere naturwissenschaftlichen)
Erkenntnis halten kann.*’ Die Absolutheit einer Metapher ergibt sich also,
so muss Blumenbergs Konzept anhand seiner eigenen Verwendung prazi-
siert werden, nicht aus ihrer hypothetischen Unersetzlichkeit, sondern aus
ithrem konkreten kulturellen Gebrauch, in dem sie trotz widersprechendem
Fachwissen als zentrale Denkfigur erhalten bleibt. Erst aufgrund der Diffe-
renz zwischen reflektiertem Wissen und Sprachpraxis wird eine Metapher
in ihrer absoluten Uneigentlichkeit erkennbar. Die absolute Metapher will
Blumenberg hierbei nicht als unzulénglich >enttarnens, sondern als Ausdruck
unterdriickter Sehnstichte — etwa nach dem Urspriinglichen, dem Authen-
tischen, dem Ganzen - verstehen.

Ob es sich bei der Lesbarkeit der Architektur in der Postmoderne bereits
um eine absolute Metapher handelt, erscheint fraglich. Sie wird vieldeu-
tiger gebraucht als Blumenbergs Beispicle. Zudem bleibt die Kritik von
Architekturlektiiren, wie sie Roger Scruton 1979 an der Architektursemiotik

453 Blumenberg, Paradimgen zu einer Metaphorologie, S. 10

454 gpd. Kursivierung im Original.

455 ygl. Mende, Vorwort, S. 10.

456 Vgl. Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, S. 143-166.

47 Gerade durch die Gentechnik erlebte sie sogar eine Renaissance, vgl. Blumenberg, Die
Lesbarkeit der Welt, S. 372-409.

198

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

entwickelt,**® bis zum Ende der 1970er Jahren marginal. Die zentrale Dis-
kursstellung der Lesbarkeit von Architektur gilt zu diesem Zeitpunkt im
architektonischen Fachwissen noch nicht als derart problematisch wie die
eng verwandte Lesbarkeit der Welt in den Naturwissenschaften.

Mit Korrektur kritisiert ein fiktionaler Text die Lesbarkeit von Architektur.
Die Rhetorizitit des Romans erweist sich dabei als besonders produktiv,
um das Denkbild nicht einfach als falsche >Lésung« theoretischer Probleme
abzutun, sondern als problematisches, uneigentliches Sprechen tiber Archi-
tektur darzustellen. Roithamers vermeintliche Konstruktion einer lesbaren
Architektur zeigt exemplarisch, wie eine Metapher im Sinne Blumenbergs
auch auf der literarischen Mikroebene absolut werden kann, selbst wenn
sie auf der kulturhistorischen Makroebene keinen absoluten Status besitzt.
Wenn Bernhards Protagonist seinen Kegel namlich als Zeichen seiner priva-
ten Sprache baut, tut er dies entgegen seiner und Wittgensteins philosophi-
scher Erkenntnis, dass ein solcher Versuch letztlich scheitern muss. Damit
nimmt er die spédter einsetzende breite Ablehnung des Sprachenparadigmas
in der Architekturtheorie vorweg. Der Gegensatz zwischen dem Bewusstsein,
dass das metaphorische Konzept einer Architektursprache unverrtickbare
Grenzen hat, und der Sehnsucht, sich trotzdem durch eine solche Sprache
vollkommen« ausdriicken zu kénnen, wird in Korrektur vom Protagonisten
als unvereinbar erkannt, ohne dass er deshalb eine der beiden Positionen
aufgeben wiirde. Roithamer wirft nicht nur das metaphorologische Problem
eines lesbaren Hauses auf, er setzt es auch konsequent um, bis die Unzu-
langlichkeit des Sprachbildes praktisch zutage tritt.

In der Terminologie von Hans Blumenberg kann der Kegel in Korrektur
deshalb auch als Sprengmetapher verstanden werden: Seine metaphorische
Funktion wird im Bild der Metapher selbst ad absurdum gefiihrt, die Spreng-
metapher macht die Unmdglichkeit ihres eigenen Sprachbildes kenntlich.
Blumenberg analysiert in diesem Sinne Nikolaus Cusanus’ Gottesmetapher
eines Kreises mit unendlichem Radius.*®” Der Kreis dehnt sich so lange aus,
bis bei unendlichem Umfang die Bogenlinie zur Geraden wird: Der Kreis
ist nicht mehr als solcher zu erkennen. Ein unendlich grofler Kreis »sprengt«
das Bild des Kreises, mit dem auf Gott verwiesen wird. Gott erweist sich
darum gerade tiber die Kreismetapher als unvorstellbar.

458 Vol Kap. 11, S. 18.
459 Vgl. Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, S. 180. Vgl. auch Mende, Vorwort,
S. 22.

199

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ahnlich strukturiert, wenn auch mit einem génzlich anderen Ziel der Argu-
mentation, ist der privat-physiognomische Kegel Roithamers als absolute
Metapher: Seine symbolisch-geometrische Verweisfunktion — das Angebot
der Architektur, auf einen privaten, realutopischen Gehalt hin lesbar zu
sein — sprengt ihre eigene Bildlichkeit, wenn sie die innerste Gefiihlswelt
eines Menschen in einer radikal neuen Sprache ausdriicken soll. Eine solche
Sprache entzieht sich wie Gusanus’ unendlicher Kreis dem menschlichen
Verstindnis- und Vorstellungsvermdogen.

- am 13.01.2026, 08:27:43. o —



https://doi.org/10.5771/9783968216621-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	a.  Die widersprüchliche Narration
	b.  Der Schriftsteller als ›Text-Architekt‹?
	c.  Der ›Architekt‹ als Schriftsteller?
	d.  Thomas Bernhard als Wittgenstein-Biograph?
	1  Die Architektur der Entsprechung
	1.1  Die höllersche Dachkammer
	1.2  Die Statik
	1.3  Der Kegel
	1.3.1  Veränderliche Raumentsprechung
	1.3.2  Vollkommene Entsprechung


	2  Die Architektur der Physiognomik
	2.1  Kunst- und Architekturphysiognomik
	2.1.1  Roithamer als Physiognom
	2.1.2  Roithamers Position im physiognomischen Diskurs

	2.2  Exkurs: Physiognomik in Thomas Bernhards Werk
	2.2.1  Die konservative Physiognomik der 1950er Jahre
	2.2.2  Die Aporie der Physiognomik: Von Frost (1963) zu Ebene (1973)
	2.2.3  Parodie der Physiognomik: Die Billigesser (1980)

	2.3  Die physiognomische Symbolsprache des Kegels
	2.3.1  Roithamer liest Vogts Revolutions-Architektur
	2.3.2  Architekturgeschichtliche »Ursache«
	2.3.3  Sprechende Architektur und beglückende Geometrie
	2.3.4  Schutz und Mittung
	2.3.5  Die architekturphysiognomische Realutopie


	3  Die Architektur der Bedeutung
	3.1  Sprachkritik an Kegel und Schrift
	3.1.1  Das ›Stopfen‹ mit Bedeutung
	3.1.2  Kritik der physiognomischen Schrift
	3.1.3  Physiognomische Semiotik: Schrift vs. Gebäude

	3.2  Gegen Wittgenstein gebaut
	3.2.1  ›Philosophische Untersuchungen‹ der gelben Blume
	3.2.2  Die Konstruktion des inneren Antriebs
	3.2.3  Exkurs: Wittgenstein über Physiognomik und Gewissheit
	3.2.4  Die Gewissheit über die Bedeutung des Kegels


	4  Fazit I: Der Kegel als absolute Metapher


