
Miteinandersein und generative Erfahrung.

Philosophisch-anthropologische Implikationen der
Fundamentalontologie Heideggers und der Kosmologie Finks

Tatiana Shchyttsova

In seiner Vorlesung vom WS 1952/1953, die 1987 unter dem Titel
Existenz und Coexistenz publiziert wurde, hielt Eugen Fink fest, dass
eine kosmologisch gegründete Anthropologie und Soziallehre nötig sei
(Fink 1987, 166). Darunter verstand er zunächst, dass grundlegende
naturhafte Differenzen wie Geschlecht und Alter sowie der mithafte
Charakter menschlichen Daseins als solcher vom Standpunkt einer we-
sentlichen Homologie zwischen Mensch und kosmologisch verstande-
ner Welt aus analysiert werden sollten. Mit diesem Ansatz bot Fink
eine anspruchsvolle Alternative zu Heideggers Fundamentalontologie,
die als eine transzendental-egologische Position die Aufhellung von
Strukturen naturhaften Lebens und des Mitdaseins ihrem Konzept un-
terordnete.

Heideggers transzendental-horizontale Weltauffassung und Finks
Kosmologie setzen zwei wesentlich voneinander unterschiedene Wei-
sen der Behandlung von Pluralität voraus, die für menschliches Dasein
als In-der-Welt-Sein konstitutiv ist. Ich möchte im Folgenden zeigen,
dass Finks kritische Auseinandersetzung mit Heideggers Interpretation
der Weltlichkeit eine Entgegnung gegen die unausweichliche Negativi-
tät der existenzialen Analytik des Daseins als Mitseins darstellt. In
diesem Zusammenhang wird im ersten Teil dieser Abhandlung jene
Negativität in drei aufeinander folgenden und wesentlich miteinander
verbundenen Aspekten aufgewiesen: 1. anhand der Grundbefindlich-
keit bzw. Stimmung des Existierens, 2. anhand der faktischen Bestim-
mung des Mitdaseins und 3. anhand der daseinsmäßigen Erfahrung der
Un-endlichkeit. Der zweite Teil wird Finks Erwiderung gewidmet sein,
die in der Überwindung der methodisch bedingten Begrenztheit der
Heideggerschen fundamentalontologischen Zugangsweise gründet.
Im dritten Teil wird der Versuch unternommen, im Licht des Zusam-
menhangs von kosmologischem und existenzialem Weltbegriff das ge-
nerative Verhältnis weiterzudenken.

293

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Die Negativität der existenzialen Analytik des Daseins als
Mitseins

Da die leitende Frage der Fundamentalontologie diejenige nach der ge-
nuinen ontologischen Erfahrung des einzelnen Daseins ist, ergibt sich
im Rahmen der existenzialen Analytik die methodisch bedingte Un-
möglichkeit, ihre eigene These über den wesentlichen Zusammenhang
zwischen Existenzialität und Faktizität auf befriedigende Weise zu klä-
ren. Sofern Heideggers These – »Existieren ist immer faktisches. Exis-
tenzialität ist wesenhaft durch Faktizität bestimmt« (Heidegger 1979,
192) – bloße Proklamation bleibt, besteht in Sein und Zeit eine erre-
gende innere Spannung, die Michael Theunissen zutreffend mit der
Frage pointierte: Wie sind Vereinzelung und eigentliche Vergemein-
schaftung konkret zusammenzudenken? (Theunissen 1977, 178) Auf-
grund des Bruchs zwischen diesen beiden Aspekten der Analytik (Exis-
tenzialität und Faktizität) zeigt sich das eigentliche Existieren als ein
rein negatives, und zwar in den genannten Momenten, die sich als Fra-
gen etwa so formulieren lassen: 1. In welcher Befindlichkeit existiert
das Dasein? 2. In welcher Beziehung zum Anderen vollzieht es seine
Existenz? 3. Welcher Sinn bzw. welche Art der Unendlichkeit ist ihm in
seinem endlichen Existieren zugänglich?

Bei der ersten Frage handelt es sich, wie zu zeigen sein wird, um
die Antinomie von Heideggers Auslegung des Daseins als eines Seins
zum Tode. Um den antinomischen Charakter dieser Auffassung vom
eigentlichen Verhältnis zum Tode in den Blick zu bringen, gilt es zuerst
eine gewisse Entformalisierung des Todesbegriffs durchzuführen.
Nach der existenzialen Interpretation des Todes als der »Möglichkeit
der schlechthinnigen Daseinsunmöglichkeit« (Heidegger 1979, 250)
fungiert der Tod in der Daseinsanalytik als das formale Prinzip end-
lichen Existierens. Der Tod wird als der Pol betrachtet, welcher den
Spielraum der existenziellen Möglichkeiten, die das vereinzelte Dasein
für sich zu übernehmen hat, de-finiert. Indem der Tod also als die
strukturelle Bedingung des Existierens thematisch wird, wird er aus
einer ver-kehrten Perspektive betrachtet, denn im eigentlichen Ver-
hältnis zum Tod kommt das Dasein zurück auf sich selbst, zu seinem
In-der-Welt-Sein als der eigenen Aufgabe, d. h. zu der Möglichkeit der
Selbsterneuerung im faktischen Existieren. Das Zurück-auf-sich-
selbst-Kommen oder die Vereinzelung, die das Dasein im Vorlaufen
zum Tod erreicht, ist, nach Heidegger, durch eine Grundbefindlichkeit

294

Tatiana Shchyttsova

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gekennzeichnet, die eine bemerkenswerte Zweistimmigkeit voraus-
setzt. Dort, wo Heidegger diese Seite der vorlaufenden Entschlossen-
heit beschreibt, heißt es: »Mit der nüchternen Angst, die vor das ver-
einzelte Seinkönnen bringt, geht die gerüstete Freude an dieser
Möglichkeit zusammen.« (Ebd. 310)

Im Unterschied zur metaphysischen Tradition, die als Basis für
einen angemessenen Umgang mit dem Sein-zum-Tode die Unsterb-
lichkeit der Seele (ihre Zugehörigkeit zu einer höheren Seinsregion)
ansetzte, findet Heidegger den Grund für ein freudiges Sein-zum-Tod
in der ontologischen Seinsverfassung des Daseins als In-der-Welt-
Seins. Der Grund der Freude ist also die existenziale Nichtigkeit des
Daseins bzw. das in der Angst erschlossene Seinkönnen als solches.
Damit die implizite Antinomie der freudigen Auslegung der vorlau-
fenden Entschlossenheit klar wird, muss man sich an einer konkreten
Todessituation orientieren: etwa an derjenigen von Sokrates im Phai-
don oder die von Ivan Iljitsch in Tolstojs Erzählung. In dieser Grenz-
situation verliert die existenziale Auslegung des Seins zum Tode ihre
Gültigkeit, weil der Mensch1 einfach zur Absurdität verdammt wäre,
wenn vorausgesetzt würde, dass er in der Todessituation über das be-
vorstehende vereinzelte Seinkönnen sich freuen und die Gewissheit
über eine weitere Erneuerung seines vereinzelten Seinkönnens zeigen
muss (Heidegger 1979, 307).

Den Todesbegriff zu entformalisieren, bedeutet, ihn in der Tat bis
zu Ende zu denken, d. h. eine verborgene Implikation von Heideggers
ver-kehrter Definition »die Möglichkeit der Unmöglichkeit« zu entblö-
ßen, nämlich diejenige, die besagt, dass der Tod nur als Unmöglichkeit
der Möglichkeit, als der Grund der Verschlossenheit in der existenzia-
len Dialektik von Erschlossenheit und Verschlossenheit, zum Aus-
gangspunkt des Zurück-auf-sich-selbst-Kommens im Existieren des
Daseins werden bzw. in der ver-kehrten Perspektive betrachtet werden
kann. Als der nicht umkehrbare Grund der Verschlossenheit, als der
Ausgang in Richtung des Nicht-mehr-dasein-Könnens (ebd. 250),
schließt aber der Tod ein Freuen über das bevorstehende vereinzelte
Seinkönnen aus. Das eigentliche, endgültige Vorlaufen zum Tode sollte
eher zu der Unmöglichkeit freudiger Selbsterneuerung führen und
zum Erstarren in Angst verdammen. Eine Freude im Existieren wäre

295

Miteinandersein und generative Erfahrung

1 Und zwar der Ungläubige, der Mensch jenseits traditioneller metaphysischer Stüt-
zung.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dementsprechend nur möglich unter der Bedingung der Selbsttäu-
schung bzw. des Verdeckens der Hoffnungslosigkeit2 des Endes. Um
diese Antinomie des eigentlichen Existierens aufzulösen, muss man
zeigen, dass im In-der-Welt-Sein selbst eine solche Transzendierung
des unbezüglichen Todes möglich ist, die sowohl seiner Absurdität als
auch seiner Schwermut begegnen kann.

Der Freudlosigkeit des Vorlaufens zum Tode entspricht in der
existenzialen Analytik das in der Einsamkeit gipfelnde Zurück-auf-
sich-selbst-Kommen des Daseins, seine Vereinzelung, die den eigentli-
chen Selbstentwurf ermöglicht. Die systematische Unterwerfung des
Mitdaseins unter den »jemeinigen« Entwurf, die Heideggers transzen-
dental-subjektivistischer Ansatz auslöste, führte bekanntlich zu einer
massiven Kritik, die zuweilen allzu bedenkenlos vorging, und zwar
hinsichtlich der These über den wesentlichen Zusammenhang von Fak-
tizität und Existenzialität. Ändert man aber den thematischen Haupt-
aspekt und geht man von der Frage nach den konstitutiven Bedingun-
gen des eigentlichen Miteinanderseins aus,3 kann man gerade das
Vorlaufen zum Tode als das Prinzip der Singularisierung, der Differenz
im Miteinandersein, erkennen. Ich möchte auf die Negativität des Vor-
laufens als eben eines solchen Prinzips hinweisen, was wiederum auf
einen Mangel in der Fundierung der Existenzialität in der Faktizität
hindeutet.

Das eigentliche Verhältnis zum Tode als der unbezüglichen Mög-
lichkeit setzt eine Distanz zwischen mir und dem Anderen. Es ist, im
buchstäblichen Sinne, das Auseinander-setzen im Miteinandersein.
Diese Distanz impliziert, dass es jedem Einzelnen um die eigene Frei-
heit zum Sein geht, welche jeder als sein Eigenes auf sich zu nehmen
hat. Im Augenblick der vorlaufenden Entschlossenheit ist also die Be-
ziehung zum Anderen vollkommen negativ. Dasein und Mitdasein
wenden sich gleichsam voneinander ab, sofern sie sich zum not-wendi-
gen Tod verhalten. Die Unabwendbarkeit des Todes lässt das Dasein
vom Mitdasein sich abwenden, was den eigentlichen, auschließlich ne-
gativen Sinn des Freigebens ausmacht.4 Die existenziale Analytik des

296

Tatiana Shchyttsova

2 Diese ist wesentlich als Stockdunkelheit, ›Lichtungslosigkeit‹ zu verstehen.
3 Wie es z.B. der amerikanische Forscher Walter Brogan macht, der das eigentliche
Miteinandersein als pluralistische Gemeinschaft interpetiert (Brogan 2002).
4 Hier ist im Rahmen der Heideggerschen Konzeption die Gefahr der Gewalt unaus-
weichlich impliziert.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Daseins als Mit-seins bietet also nur eine negative Erörterung des
»mit« im Miteinandersein an. In der Todesangst bleibt das Gesicht des
Anderen dem Dasein ungewiss. Damit aber das Auseinander-setzen,
diese Leistung des Todes, nicht zu einem Auseinanderfallen gerät,
muss die Existenzialität faktisch gegründet werden. Woher noch kann
eine positive Begründung des »mit« kommen, wenn nicht aus dem
Miteinandersein selbst, welches ebenso wie das »jemeinige« Dasein
Vollzugscharakter besitzt? Anders gesagt, die Vereinzelung im Vorlau-
fen zum Tode muss ihren Platz, ihre Vergewisserung in der konkreten
Beziehung zum Anderen finden, wenn der Zusammenhang zwischen
Existenzialität und Faktizität die Verwirklichung der oben genannten
Distanz im faktischen Miteinandersein voraussetzt. Es geht dabei um
eine Umkehrung von Heideggers gesamter Konzeption, weil eine po-
sitive Begründung des Miteinanderseins die Todesvereinzelung vom
bloßen Auseinander zu einem immanenten, immer wieder über-
schreitbaren Prinzip des Miteinander umbilden muss. Dies bedeutet,
dass entgegen dem Vorlaufen ein anderes, und zwar faktisches Prinzip
der Singularisierung auftreten muss. Sonst bleibt das Mitdasein ein
abstraktes Selbst.

Der konkrete Zusammenhang zwischen Existenzialität und Fak-
tizität im Miteinandersein erlangt eine gewisse ›Materialität‹ bei Hei-
degger nur im Rahmen der Behandlung der Frage nach dem Verhältnis
des Daseins zum Da-gewesenen, also nach dem Verhältnis zwischen
den Generationen, die diachronisch voneinander getrennt sind. Aus
der Analyse der eigentlichen Geschichtlichkeit des Daseins, die sich
um die Formel »Die Wiederholung ist die ausdrückliche Überliefe-
rung« (Heidegger 1979, 385) dreht, ergibt sich klar, dass die Todesver-
einzelung ihren konkreten, faktisch bedingten Platz in der Antwort
dem da-gewesenen Anderen gegenüber findet. Die vorlaufende Ent-
schlossenheit verwirklicht sich als oder durch die Antwort, die, im Ge-
spann mit dem Tod, die Singularisierung des Selbstseins benennt. Es ist
zu betonen, dass bei der Analyse des diachronen bzw. generativen Mit-
seins die Eigentlichkeit des Existierens doppelseitig fundiert ist: einer-
seits existenzial in der vorlaufenden Entschlossenheit und andererseits
faktisch in der Antwort dem Dagewesenen gegenüber. Durch diese fak-
tische Fundierung erlangt das Dagewesene bemerkenswerterweise eine
konkret-geschichtliche Bestimmtheit. Es handelt sich nicht mehr ledig-
lich um ein nur anderes Selbstsein, das nicht meine Sorge ist, sondern
um den Helden, den, nach Heideggers Wort, das Dasein sich wählt,

297

Miteinandersein und generative Erfahrung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


indem es die eigentliche Wiederholung einer gewesenen Existenzmög-
lichkeit vollzieht (ebd.). Kraft der faktischen Fundierung bzw. Singula-
risierung zeigt sich also die oben behandelte Auseinander-setzung
nicht mehr als bloße Differenz zwischen (mindestens) zwei einzelnen
Selbsten, die in ihrer Seinsverfassung analog sind, sondern als Ge-
spräch.

Da die gesamte Frage nach der Geschichtlichkeit auf dem Boden
des einzelnen Selbstseins erläutert wird, wird das generative Gespräch
auf eine reversible Zentripetalbewegung des sich überliefernden Da-
seins reduziert und die Antwort dem entschlossenen Selbstentwurf un-
terworfen. Sie zeigt sich dann als immanente Transzendenz im Rah-
men der vorlaufenden Entschlossenheit und lässt sich als solche nur in
einer negativen Form denken, die die Rückkehr des Daseins zum eige-
nen Seinkönnen gewährleistet. Diese prinzipielle Negativität der Ant-
wort fasst Heidegger ausdrücklich so: »Die Wiederholung erwidert die
Möglichkeit der dagewesenen Existenz. Die Erwiderung der Möglich-
keit im Entschluß ist aber zugleich als augenblickliche der Widerruf
dessen, was im Heute sich als ›Vergangenheit‹ auswirkt.« (Ebd. 386)
Indem sich also das Dasein durch die Erwiderung von der Existenz-
möglichkeit des Dagewesenen distanziert und diese Distanz um der
eigentlichen Selbstbestimmung willen gewinnt, steht die erwidernde
Antwort immer noch im Dienst des Todes mit seiner differenzierenden
Leistung. Die Antwort ist hier nur die faktische Form der Todesverein-
zelung und impliziert als solche die Unterwerfung des Wortes des da-
gewesenen Anderen: Im Gespräch der Generationen ergreift das Da-
sein das Wort, um als Monolog seine eigene Linie, seinen Entwurf
durchzuführen. Dass die existenziale Analytik auf den besagten Aspekt
der Geschichtlichkeit (nämlich auf das Verhältnis zum Dagewesenen)
sich beschränkt, wird auch durch die reine Negativität der Antwort
bedingt. Die Möglichkeit der fremden Existenz zu widerrufen, um sie
im eigenen Entwurf zu wiederholen, kann als Antwort dem Anderen
gegenüber nur bezüglich des Dagewesenen relevant sein. In diesem
Sinn weist die Daseinsanalytik, indem sie sich vom Standpunkt des
Nachwuchses bzw. seines Verhältnisses zu den Vorfahren entwickelt,
eine außerordentliche, sozusagen anthropologische Implikation auf.

Die Art der Un-endlichkeit, die dem Dasein in seiner Zentripetal-
bewegung zugänglich ist, ist also selbst unbezüglich, sofern sie in der
negativen Beziehung zum Anderen fundiert ist. In seiner seinsverstän-
digen ›Zentripetalität‹ ist das Dasein immanenterweise ewig angelegt,

298

Tatiana Shchyttsova

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


da es sich immer wieder zu erneuern bzw. eine endliche Möglichkeit
zugunsten einer anderen immer wieder zu verneinen hat. Sofern aber
diese Art der Un-endlichkeit im Nicht-mehr-dasein-Können gründet
und das Versagen der Beziehung zum Anderen voraussetzt, wird sie
in einem gewissen Sinn tragikomisch, weil Sisyphos weiß, dass der
Stein, den er stets von neuem nach oben rollt, ihn einmal unter sich
begraben wird.

2. Die kosmologische Begründung der Gemeinschaft bei Fink

Finks Auseinandersetzung mit Heidegger bezüglich der Frage nach
dem Miteinandersein beginnt, wie bei den meisten Opponenten Hei-
deggers, mit der eindeutigen Anerkennung, dass sich die Möglichkeit
des Mitseins mit anderen Mitmenschen schlechthin nicht erklären
lässt, geht man von einer transzendental-horizontalen Auslegung der
Welt aus (Fink 1987, 117 f.). Der kosmologische Weltbegriff, den Fink
in diesem Zusammenhang als eine Alternative ausgearbeitet hat, be-
streitet dabei die daseinsanalytische Konzeption in allen drei Momen-
ten, die im ersten Teil besprochen wurden. Diese gilt es jetzt, als die
Schwerpunkte von Finks Behandlung der Coexistenzproblematik, so-
zusagen rückwärts zu betrachten, damit die Finks kosmologischer Zu-
gangsweise eigene Konsequenz hinreichend deutlich wird.

Von einer negativen Erörterung absehend, fragen wir also, dies-
mal mit Fink, erneut: 1. Welcher Sinn bzw. welche Art der Unendlich-
keit ist dem Menschen in seinem endlichen Existieren zugänglich,
wenn der ›tragikomische‹ Weg nicht der einzig mögliche ist? 2. In wel-
cher Beziehung zum Anderen, wenn nicht nur in der ›versagenden‹,
und 3. in welcher Befindlichkeit, wenn nicht nur in der angstvollen,
existiert menschliches Dasein?

Als das Un-endliche interpretiert Fink nicht die »jemeinige«
Transzendenz, sondern die Weltoffenheit als solche, die »umschwin-
gende Weite des Universums«, die dem Menschen eignet (Fink 1960,
55) und in die er verstehend hinaussteht. Eine positive ontologische
Erfahrung der Unendlichkeit setzt damit die wesentliche Umdeutung
des Begriffs des In-der-Welt-Seins voraus, der nun nicht mehr das
Strukturmoment der Seinsverfassung des Daseins bezeichnet, sondern
von Fink spekulativ als ein doppelter Begriff aufgefasst wird: 1. als das
Insein aller Dinge im Weltall und 2. als »das durch den verstehenden

299

Miteinandersein und generative Erfahrung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Weltbezug geprägte Insein des Menschen im Kosmos« (ebd.). Fink
sagt: »[…] weil wir weltoffen sind, hinausgerissen sind ins Un-end-
liche.« (Ebd.) Dies impliziert, dass ein alternativer Sinn der Unendlich-
keit, der dem endlichen Menschenwesen zugänglich ist, in der Homo-
logie zwischen dem Menschen und dem Weltall liegt, die durchaus
dialektisch ist und den Grund für das gemeinschaftliche Leben und alle
Grundphänomene des menschlichen Daseins bildet (Fink 1987, 214–
216). Positiv wird also der Ansatz in dem Sinne, dass die Nichtigkeit,
der das Dasein mit seinem Weltentwurf gleichsam verhaftet ist, durch
die mit-spielende Hineingehörigkeit in das Übermenschliche überwun-
den wird. Eine nicht immanente Verunendlichung des endlichen Sei-
enden ist gerade insofern denkbar, als die Endlichkeit als solche (die
aller endlichen Dinge) ihre Herkunft aus dem Walten der Welt be-
zeugt.5

Sofern der Weltlauf als universale Vereinzelung alles Endlich-Sei-
enden bzw. als die Selbstdifferenzierung des Lebens (der kosmische
Prozess der Individuation) geschieht (Fink 1960, 56), ist das Mitsein
nicht von der existenzialen Struktur des Daseins her zu denken, son-
dern umgekehrt, das menschliche Dasein erhält seinen Sinn, seine end-
liche Bestimmung aus der kosmologisch gegründeten Pluralität. Der
Neutralität und Isolierung des Daseins bei Heidegger (Heidegger 1978,
171 ff.) setzt Fink also eine pluralistische Kosmologie entgegen, mit
ihrer grundlegenden Formel, dass der Mensch eben als Weltwesen we-
senhaft ein Plural ist (Fink 1987, 211 f.). Das bedeutet, dass die Ge-
schlechter- und Altersdifferenzen (Mannsein/Frausein, Altsein/Jung-
sein) wesentliche ontologische Züge der menschlichen Existenz und
Co-Existenz sind und nicht etwa Momente einer faktischen Zerstreu-
ung des metaphysisch neutralen Daseins in Mannigfaltiges (Heidegger
1978, 173 f.). In diesem Zusammenhang erblickt Fink, ungeachtet ge-
wisser Parallelen (Fink 1990, 166 ff., bes. 178), auch in der Spätphiloso-
phie Heideggers den immer noch metaphysischen Versuch, die Welt-
lichkeit zu unterdrücken bzw. das Sein zu verabsolutieren (Fink 1987,
210 f.).

Das Hinausstehen in das Weltall, das das menschliche Leben in die
Dimension des Un-endlichen einführt, hängt wesentlich zusammen
mit der positiven Erörterung der beiden uns unmittelbar interessieren-

300

Tatiana Shchyttsova

5 Fink 1960, 60. – Vgl.: »Der metaphysische Entwurf selbst enthüllt die wesenhafte
Endlichkeit der Existenz des Daseins.« (Heidegger 1978, 176)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den Fragen nach der Beziehung zum Anderen und nach der Grund-
befindlichkeit. Während bei Heidegger die Gewinnung der Selbst-
ständigkeit im Augenblick der vorlaufenden Entschlossenheit nur eine
negative Auseinander-setzung im Miteinandersein erlangt, findet man
bei Fink eine konzeptuelle Grundlage für die positive Auslegung der
Distanz zwischen »jemeinigem« Sein und dem Sein des Anderen, die
durch das Vorlaufen zum Tode gesetzt wird. Die kosmologisch-plura-
listische Interpretation der Vereinzelung benennt die wesentliche Be-
züglichkeit menschlichen Daseins als eines Weltwesens, das selbst als
eine Entsprechung zum Kosmos zu verstehen ist. Anders gesagt, Fink
betrachtet das Miteinandersein aus der Perspektive einer gemeinsamen
Hineingehörigkeit in die Weltoffenheit, was der Individuation einen
Gegen-Sinn (gegen Einsamkeit und Verschlossenheit der Todesverein-
zelung) verleiht, nämlich den des Mit-teilens als Welt-teilens mit dem
Anderen (ebd. 104 f.).

Finks Überlegungen zur Co-Existenz beginnen also genau dort,
wo diejenigen Heideggers enden, indem Fink die bloß negative Distanz
sozusagen ›tanzen‹ lässt und die eigentümliche Dialektik des Mit-tei-
lens zu denken sucht. Dabei verliert der Andere seine Abstraktheit,
sofern er als derjenige auftritt, mit dem ich die Welt in einer jeweiligen
konkreten Erfahrung, sei es das gemeinsame Mahl oder tatsächlich der
Tanz, teile. Darin findet man bei Fink die Beantwortung von Fragen
wie: Was bedeutet es, Mit-Mensch zu sein bzw. Mit-Menschen zu ha-
ben? Oder: Wer ist der Nächste? Es erspielt sich eine Distanz, deren
Spielraum für Fink durch das Raumgeben der Welt ermöglicht wird.
In diesem Punkt unterscheidet sich die kosmologische Auffassung so-
wohl von der existenzialen Analytik, in der die Frage nach der Räum-
lichkeit des Daseins nur im Aspekt des Weltentwurfs bzw. des Besor-
gens (als eines Seinsverhältnisses zum Ding) erläutert wird, als auch
von Heideggers Spätdenken, in dem die Räumlichkeit bzw. Nähe aus-
gehend von der Seinsoffenheit zwar primär gedacht, die Weltlichkeit
mit ihren naturhaften Ausdifferenzierungen aber wiederum unter-
drückt wird.

Aus der positiven Begründung des ›mit‹ im Miteinandersein, die
sich auf eine geteilte Offenheit für das Übermenschliche bezieht (ebd.
28) und demgemäß von Fink in der These über die Mit-Teilung als die
»einheitsstiftende Grundlage aller menschlichen Gemeinschaft« (ebd.
99) ausgedrückt wird, ergibt sich letztlich die Möglichkeit einer ande-
ren Stimmung für das menschliche Mitsein, die gerade insofern die

301

Miteinandersein und generative Erfahrung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Todesangst überwinden kann, als das Mit-teilen sich über die ver-
schlossene Einsamkeit der Todesvereinzelung hinaus abspielt. Dann
muss man die Grundbefindlichkeit des Miteinander bei Fink zum The-
ma machen, die eben die Freude ist. Die Freude über das gemeinsame
Mahl, sagt Fink, wächst, indem sie geteilt wird (ebd. 103). Darin zeigt
sich ihre Entsprechung zum Un-endlichen, da umgekehrt endliche
Dinge wie Speisen durch Verteilen abnehmen. Damit Freude zuneh-
men kann, muss sich die Distanz zwischen den Vereinzelten als ein
solches Mit-teilen abspielen. Wenn man also von einer kosmologisch
gegründeten Beziehung zum Mitmenschen ausgeht, kann Heideggers
problematisches Wort über die Freude so umformuliert werden: Die
nüchterne Angst, die vor das vereinzelte Seinkönnen bringt, und die
gerüstete Freude an dieser Möglichkeit gehen auseinander (vgl. Hei-
degger 1979, 310).

3. Die Zweideutigkeit des Weltbegriffs und das generative
Verhältnis

Die kosmologische Begründung des Miteinanderseins bringt, wie
schon betont wurde, grundlegende antropologische Differenzierungen
ins Spiel und zeigt ihre fundamentale Rolle für das gemeinschaftliche
Leben. Im abschließenden Teil befasse ich mich mit der Frage, was es
bedeutet, das generative Verhältnis (zwischen verschiedenen Genera-
tionen, zwischen dem Erwachsenen und dem Kind) als ein Mit-teilen
zu denken. Vor dem Hintergrund der systematischen Unterdrückung
der naturhaften Züge menschlichen Daseins in der gesamten metaphy-
sischen Tradition (wobei für Fink immer wieder Kant und Heidegger
als Hauptfiguren fungieren) widmet Fink einen Hauptteil seiner Über-
legungen den »Naturmächten« in uns, die eine Voraussetzung für alle
gemeinschaftlichen Phänomene wie Sittlichkeit, Erziehung u.a. bilden.
Diesbezüglich spricht Fink von einer gegenseitigen Lebensvertrautheit
der Altersstufen des menschlichen Daseins als einem Urphänomen, das
einen vor-sozialen und vor-individuellen Verstehenszusammenhang
voraussetzt, der vom all-einheitlichen Leben gewährleistet wird. »Alt
und Jung kann sich verstehen, weil das Leben mit sich selber bekannt
ist, sich erkennt in allen Altersstufen.« (Fink 1992, 91) Erziehung ist in
diesem Sinn nur insofern möglich, als die Alten »geheimnisvoll sich in
[den Jungen] erkennen, mit ihnen eins sind« bzw. »in dem Wandel der

302

Tatiana Shchyttsova

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Lebensstufen durch Alter und Tod hindurch das unvergängliche eine,
alle befassende Leben des Ganzen ahnen« (ebd. 92). Diese innige Ver-
trautheit des Lebens mit sich selbst, durch alle Formen der Individuati-
on hindurch, kann für sich den Sinn der Erziehung jedoch noch nicht
erschöpfen. Methodisch betrachtet ist es nach Fink das spekulative
Denken bzw. das Spiel als »kosmische Metapher«, das dabei helfen
muss, einer Form des Pantheismus sowie der totalen Immanentisie-
rung zu entgehen und dadurch die fundamentale Zweideutigkeit des
Menschseins dem gegenwendigen Zusammenspiel der Weltmomente
überhaupt anpassen zu können.

Das fundamentale Problem einer Ontologie des Menschen liegt
für Fink in der Zweideutigkeit des Weltbegriffs, der für das mensch-
liche Dasein gleichursprünglich einerseits Entwurfsfeld, andererseits
Universum bedeutet. Im Licht, oder besser gesagt, im Schimmern die-
ser Zweideutigkeit erweist es sich, dass die lebensmäßige Auseinander-
setzung von Alten und Jungen kein rein immanentes Prinzip des Le-
bens bleibt, sondern seine dunkle innere Vertrautheit immer wieder
zersetzt und dadurch die eigene Fragwürdigkeit zeigt, die Fink mit der
These über das wechselseitige Missverständnis der Generationen als
Spielraum erzieherischer Co-Existenz fasst (Fink 1995, 55). Jede Al-
terstufe, bemerkt Fink, hat ihre eigene Welthaftigkeit (Fink 1987, 86 f.).
Konzipiert man Welt hier sowohl kosmologisch als auch existenzial, ist
das generative Verhältnis aufgrund der Dialektik von Dunkelheit und
Licht bzw. Blut und Freiheit zu denken. Die zentrale Frage, auf die ich
jetzt eingehen möchte, lautet: Wie lässt sich das generative Verhältnis
als Mit-teilen bzw. als Welt-teilen aufweisen und damit seine eigen-
tümliche Freude erkennen? Mit einer bewussten Anspielung auf Bach-
tin, dessen Ereignisphilosophie als ein wesentlicher Mitklang mit Finks
kosmologisch-pluralistischer Auffassung angesehen werden kann,
möchte ich die letzte Frage so umformulieren: Was ist für das Ereignis
das generative Verhältnis, wenn seine Freude zunimmt, indem sie ge-
teilt wird?

Das Moskauer Filmmuseum verwahrt einen kurzen dokumenta-
rischen Film.6 15 Minuten lang sieht man nur, wie Kinder eine Vor-
stellung erleben. Dabei erfährt man nicht, um welche Vorstellung es

303

Miteinandersein und generative Erfahrung

6 Dieses Beispiel habe ich zum ersten Mal in meinem Vortrag »Zur Ereignishaftigkeit
der generativen Erfahrung« (gehalten im Rahmen der phänomenologischen Tagung
Phänomenologie der Sinnereignisse, Wuppertal 2005) behandelt und auf der konzep-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich handelt, denn der Film zeigt nur die aufgrund verschiedener Emo-
tionen beständig sich verändernden Gesichter der Kinder. Nehmen wir
jetzt den Platz desjenigen ein, der beobachtet, wie Erwachsene sehen,
wie Kinder eine Vorstellung betrachten. Ich interessiere mich für die-
sen Kreis, der ›Kreis der Neugier‹ genannt werden könnte. ›Neugier‹ ist
hier, frei von negativen Beiklängen, als der Drang nach Neuem zu ver-
stehen. Außerdem zielt die weitere Erläuterung darauf, das Phänomen
der Neugier nicht nur in einer intentionalen Perspektive zu betrachten
bzw. die entsprechenden Erlebnisse von Kind und Erwachsenem ge-
trennt zum Thema zu machen, sondern die Neugier des Kindes und
die des Erwachsenen in eine Verbindung zu bringen, welche die Ereig-
nishaftigkeit eines generativen Verhältnisses ausmacht.

Es gibt hier also Eltern, die ihr Kind um einer neuen Erfahrung
willen ins Theater mitnehmen und die Neigung haben, heimlich zu
beobachten, wie Zeichen der Überraschung oder andere Signa der ›Of-
fenbarung‹ sich auf dem Kindergesicht abzeichnen. Darüber hinaus
gibt es das Ensemble, das die Vorstellung aufführt, damit durch seine
Arbeit den Kindern etwas Neues eröffnet werde, dann das Filmteam,
das den ganzen Prozess dokumentarisch festhält und letztlich die Zu-
schauer des Films, deren filmisches Vergnügen mit der freudigen Be-
stätigung eines ›Ja, so muss es sein‹ sich verknüpft, also mit der Be-
glaubigung der Erfahrung des Neuen. Zuschauer, Schauspieler,
Kameramann sind allesamt potenzielle Eltern, vielleicht sogar dersel-
ben Kinder, die aufgenommen wurden.

Wir fragen also nach der Neugier, die ein Bedürfnis nach dem
Ereignis (nach der Freude über das Mit-teilen) andeutet. Wie das Bei-
spiel zeigt, ist jedoch die Neugier im generativen Verhältnis kein ge-
meinsames Erlebnis. Es handelt sich nicht um ein und dieselbe Inten-
tion, sondern um einen Kreis der Neugier, der das Offensein für das
Ereignis im generativen Miteinandersein kennzeichnet. Es gilt also die
ereignismäßige Asymmetrie der Neugier zum Thema zu machen, die
der Auseinander-setzung im Miteinandersein entspricht und das wech-
selseitige Missverständnis zwischen dem Erwachsenen und dem Kind
konkret erfüllt. Das generative Ereignis als die ›uns verbindende‹ Er-
neuerung der generativen Gemeinschaft setzt demgemäß voraus, dass
jeder Mitteilnehmer seinen Drang nach dem Neuen in der Beziehung

304

Tatiana Shchyttsova

tuellen Grundlage der Ereignisphilosophie Bachtins sowie der Spätphilosophie Husserls
interpretiert.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zum Anderen befriedigt. Was das Neue in der Neugier ist, das muss
mithin unterschiedlich bestimmt werden, abhängig davon, von wel-
chem Teilnehmer der generativen Co-Existenz (von dem Erwachsenen
oder dem Kind) die Rede ist. Der Spielraum der generativen Co-Exis-
tenz ist eben durch die verschiedenen Bedeutungen des Neuen für ihre
Teilnehmer erschlossen. Das Neue in der Neugier des Kindes ist sein
In-der-Welt-Sein als der Weltentwurf bzw. Welthorizont, der, in gewis-
sem Sinne noch ›leer‹, mit Bedeutungen zu füllen ist. Mit seiner Neu-
gier ist das Kind wesentlich auf die Erwachsenen angewiesen. Es
braucht ihre Unterstützung bzw. Mitwirkung, um sich in die zu öff-
nende Welt als Sinnhorizont einzugewöhnen. Die Welt muss ihren
Bedeutungszusammenhang noch entfalten. Dies vollzieht sich Schritt
für Schritt und kann als die Vergegenwärtigung des Vorgegebenen nur
von der Perspektive des Erwachsenen her gefasst werden. Für das Kind
selbst ist es jedoch die Öffnung von etwas Unerwartetem und in diesem
Sinn Weltstiftung.

Die Neugier des Kindes ist also etwas, von dem die Eltern von
Anfang an betroffen sind und worauf sie zu anworten haben. Hier kann
man sehen, dass der Ausdruck ›Kreis der Neugier‹ nicht eine rhetori-
sche Figur ist, denn es zeigt sich, dass solches Anworten selbst den
Charakter der Neugier hat. Indem der Erwachsene zur kindlichen Öff-
nung und Aneignung des Neuen beiträgt, nimmt er gleichsam einen
äußeren Standpunkt im Verhältnis zum vertrauten Horizont der Um-
welt ein. Das Gewöhnliche ist dabei gleichsam suspendiert und kann so
als ein Neues aufblitzen, das vom Kind noch geöffnet, d. h. zum ersten
Mal mit einer Bedeutung erfüllt werden muss. Solche Teilnahme an
der Neugier des Kindes ist für den Erwachsenen ein latentes ›Erdbe-
ben‹, denn es handelt sich um die Zugangsweise zu gewohnten Bedeu-
tungen als nicht festgelegten. Indem der Erwachsene das Kind bei sei-
nem Weltöffnen unterstützt, kann sein eigenes In-der-Welt-Sein, sein
Weltentwurf, eine Erschütterung erfahren. Dadurch wird sein Ver-
ständnis des eigenen Seins als ein solches geweckt, das mit dem Gege-
benen nicht identifizierbar ist, als ein somit für Erneuerung offenes.
Damit erweist sich, dass das Neue in der Neugier des Erwachsenen
seine eigene Aufgegebenheit ist, die nicht auf vorgegebene Bedeutun-
gen reduzierbar ist.

Das generative Ereignis ist also die Erneuerung der generativen
Gemeinschaft kraft der Befriedigung (die niemals endgültig sein kann)
der Neugier beider Teilnehmer, die sich in ihrer jeweiligen Neugier

305

Miteinandersein und generative Erfahrung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aufeinander beziehen und auf dem Boden dieser Beziehung das Ereig-
nis (die zunehmende Freude über das Mit-teilen) erfahren können. Das
paradigmatische Beispiel, das den dialektischen Sachverhalt der Kos-
mologie Finks bewahren könnte, bildet eine Situation, in der der Er-
wachsene mit dem Kind mit-spielt. Theater für Kinder ist eine der
Möglichkeiten solchen Mit-spielens. Die flimmernde Dialektik des
kosmologischen und des existenzialen Weltbegriffs könnte man dann
ausgehend von dem Moment aufspüren, das eben das Moment des
Ausgangs von der Vertrautheit ist, sei es der Lebensvertrautheit des
Kindes, die zugunsten eines neuen Weltentwurfs transzendiert wird,
oder der sinnvollen Weltvertrautheit des Erwachsenen, die zugunsten
seiner Selbsterneuerung erschüttert wird. Aber nur weil das Spiel beide
Seiten vereinigt, kann jeder seine eigene Neugier befriedigen; andern-
falls gäbe es keinen Kreis und keine Freude über das Mit-teilen.

Dass die Erziehung das telos des generativen Ereignisses bildet,
impliziert, dass sich die Erwachsenen in der Beziehung zum Kind
immer schon in einer Lage des Antworten-Sollens befinden. In diesem
Zusammenhang spricht Fink von der erzieherischen Verantwortung als
einem unmittelbaren Verhältnis der Koexistenz (Fink 1969/1970, 69).
Dass die Erwachsenen zu einer Verantwortungsinstanz werden, bein-
haltet offensichtlich eine Gefahr der Unterdrückung und Gewalt im
generativen Miteinandersein. Der Kreis der Neugier weist aber darauf
hin, dass es im Interesse des Erwachsenen liegt, den neugierigen An-
spruch des Kindes frei sich entfalten zu lassen, weil der Erwachsene in
der Beziehung zu dieser Freiheit den Zugang zum generativen Ereignis
bzw. zur eigenen Erneuerung erlangt. In der Vorlesung »Begriffsbil-
dung im Erziehungsfeld« (WS 1969/1970) betont Fink, dass man, da-
mit das Kind zur Autonomie fähig werden kann, eine Anleitung
braucht, die mehr den Charakter eines Zuredens als eines Überredens
haben sollte (ebd. 73). Es handelt sich dabei um die wichtigste metho-
dische Frage der Erziehung, wie auf rechte Weise in den Kreis der Neu-
gier hineinzugelangen ist. Diese ›spielerische‹ Aufgabe erweist sich
aber als eine übermenschliche Herausforderung, wenn die erzieheri-
sche Co-Existenz als das kosmologisch geprägte Welt-teilen zu denken
ist und demgemäß die un-endliche Freude über das generative Ereignis
voraussetzt.

306

Tatiana Shchyttsova

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Literatur

Brogan, W. (2002): »The Community of Those Who Are Going to Die«, in: D. Pet-
tigrew u. F. Raffoul (Hg.): Heidegger and Practical Philosophy, SUNY Press.

Fink, E. (1960): Spiel als Weltsymbol, Stuttgart.
– (1969/1970): »Begriffsbildung im Erziehungsfeld« (unveröffentlichtes Manu-

skript).
– (1987): Existenz und Coexistenz: Grundprobleme der menschlichen Gemein-

schaft,
Würzburg.
– (1990): Welt und Endlichkeit, Würzburg.
– (1992): Natur, Freiheit, Welt, Würzburg.
– (1995): Pädagogische Kategorienlehre, Würzburg.
Heidegger, M. (1979): Sein und Zeit, Tübingen.
– (1978): Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz (Ge-

samtausgabe, Bd. 26), hg. v. K. Held, Frankfurt/M.
Theunissen, M. (1977): Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart,

Berlin/New York 1977.

307

Miteinandersein und generative Erfahrung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Die Negativität der existenzialen Analytik des Daseins als Mitseins
	2. Die kosmologische Begründung der Gemeinschaft bei Fink
	3. Die Zweideutigkeit des Weltbegriffs und das generative Verhältnis
	Literatur

