Miteinandersein und generative Erfahrung.

Philosophisch-anthropologische Implikationen der
Fundamentalontologie Heideggers und der Kosmologie Finks

Tatiana Shchyttsova

In seiner Vorlesung vom WS 1952/1953, die 1987 unter dem Titel
Existenz und Coexistenz publiziert wurde, hielt Eugen Fink fest, dass
eine kosmologisch gegriindete Anthropologie und Soziallehre nétig sei
(Fink 1987, 166). Darunter verstand er zunichst, dass grundlegende
naturhafte Differenzen wie Geschlecht und Alter sowie der mithafte
Charakter menschlichen Daseins als solcher vom Standpunkt einer we-
sentlichen Homologie zwischen Mensch und kosmologisch verstande-
ner Welt aus analysiert werden sollten. Mit diesem Ansatz bot Fink
eine anspruchsvolle Alternative zu Heideggers Fundamentalontologie,
die als eine transzendental-egologische Position die Aufhellung von
Strukturen naturhaften Lebens und des Mitdaseins ihrem Konzept un-
terordnete.

Heideggers transzendental-horizontale Weltauffassung und Finks
Kosmologie setzen zwei wesentlich voneinander unterschiedene Wei-
sen der Behandlung von Pluralitit voraus, die fiir menschliches Dasein
als In-der-Welt-Sein konstitutiv ist. Ich méchte im Folgenden zeigen,
dass Finks kritische Auseinandersetzung mit Heideggers Interpretation
der Weltlichkeit eine Entgegnung gegen die unausweichliche Negativi-
tat der existenzialen Analytik des Daseins als Mitseins darstellt. In
diesem Zusammenhang wird im ersten Teil dieser Abhandlung jene
Negativitit in drei aufeinander folgenden und wesentlich miteinander
verbundenen Aspekten aufgewiesen: 1. anhand der Grundbefindlich-
keit bzw. Stimmung des Existierens, 2. anhand der faktischen Bestim-
mung des Mitdaseins und 3. anhand der daseinsmifligen Erfahrung der
Un-endlichkeit. Der zweite Teil wird Finks Erwiderung gewidmet sein,
die in der Uberwindung der methodisch bedingten Begrenztheit der
Heideggerschen fundamentalontologischen Zugangsweise griindet.
Im dritten Teil wird der Versuch unternommen, im Licht des Zusam-
menhangs von kosmologischem und existenzialem Weltbegriff das ge-
nerative Verhiltnis weiterzudenken.

293

- am 16.01.2026, 08:43:07. /do/a @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tatiana Shchyttsova

1. Die Negativitit der existenzialen Analytik des Daseins als
Mitseins

Da die leitende Frage der Fundamentalontologie diejenige nach der ge-
nuinen ontologischen Erfahrung des einzelnen Daseins ist, ergibt sich
im Rahmen der existenzialen Analytik die methodisch bedingte Un-
moglichkeit, ihre eigene These iiber den wesentlichen Zusammenhang
zwischen Existenzialitdt und Faktizitit auf befriedigende Weise zu kla-
ren. Sofern Heideggers These — »Existieren ist immer faktisches. Exis-
tenzialitit ist wesenhaft durch Faktizitit bestimmt« (Heidegger 1979,
192) — blofle Proklamation bleibt, besteht in Sein und Zeit eine erre-
gende innere Spannung, die Michael Theunissen zutreffend mit der
Frage pointierte: Wie sind Vereinzelung und eigentliche Vergemein-
schaftung konkret zusammenzudenken? (Theunissen 1977, 178) Auf-
grund des Bruchs zwischen diesen beiden Aspekten der Analytik (Exis-
tenzialitidt und Faktizitit) zeigt sich das eigentliche Existieren als ein
rein negatives, und zwar in den genannten Momenten, die sich als Fra-
gen etwa so formulieren lassen: 1. In welcher Befindlichkeit existiert
das Dasein? 2. In welcher Beziehung zum Anderen vollzieht es seine
Existenz? 3. Welcher Sinn bzw. welche Art der Unendlichkeit ist ihm in
seinem endlichen Existieren zuginglich?

Bei der ersten Frage handelt es sich, wie zu zeigen sein wird, um
die Antinomie von Heideggers Auslegung des Daseins als eines Seins
zum Tode. Um den antinomischen Charakter dieser Auffassung vom
eigentlichen Verhiltnis zum Tode in den Blick zu bringen, gilt es zuerst
eine gewisse Entformalisierung des Todesbegriffs durchzufiihren.
Nach der existenzialen Interpretation des Todes als der »Mdglichkeit
der schlechthinnigen Daseinsunmdglichkeit« (Heidegger 1979, 250)
fungiert der Tod in der Daseinsanalytik als das formale Prinzip end-
lichen Existierens. Der Tod wird als der Pol betrachtet, welcher den
Spielraum der existenziellen Moglichkeiten, die das vereinzelte Dasein
fiir sich zu tibernehmen hat, de-finiert. Indem der Tod also als die
strukturelle Bedingung des Existierens thematisch wird, wird er aus
einer ver-kehrten Perspektive betrachtet, denn im eigentlichen Ver-
hiltnis zum Tod kommt das Dasein zuriick auf sich selbst, zu seinem
In-der-Welt-Sein als der eigenen Aufgabe, d.h. zu der Moglichkeit der
Selbsterneuerung im faktischen Existieren. Das Zuriick-auf-sich-
selbst-Kommen oder die Vereinzelung, die das Dasein im Vorlaufen
zum Tod erreicht, ist, nach Heidegger, durch eine Grundbefindlichkeit

294

- am 16.01.2026, 08:43:07. /de/ag


https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Miteinandersein und generative Erfahrung

gekennzeichnet, die eine bemerkenswerte Zweistimmigkeit voraus-
setzt. Dort, wo Heidegger diese Seite der vorlaufenden Entschlossen-
heit beschreibt, heifst es: »Mit der niichternen Angst, die vor das ver-
einzelte Seinkonnen bringt, geht die geriistete Freude an dieser
Méglichkeit zusammen.« (Ebd. 310)

Im Unterschied zur metaphysischen Tradition, die als Basis fiir
einen angemessenen Umgang mit dem Sein-zum-Tode die Unsterb-
lichkeit der Seele (ihre Zugehéorigkeit zu einer hoheren Seinsregion)
ansetzte, findet Heidegger den Grund fiir ein freudiges Sein-zum-Tod
in der ontologischen Seinsverfassung des Daseins als In-der-Welt-
Seins. Der Grund der Freude ist also die existenziale Nichtigkeit des
Daseins bzw. das in der Angst erschlossene Seinkénnen als solches.
Damit die implizite Antinomie der freudigen Auslegung der vorlau-
fenden Entschlossenheit klar wird, muss man sich an einer konkreten
Todessituation orientieren: etwa an derjenigen von Sokrates im Phai-
don oder die von Ivan Iljitsch in Tolstojs Erzdhlung. In dieser Grenz-
situation verliert die existenziale Auslegung des Seins zum Tode ihre
Giiltigkeit, weil der Mensch! einfach zur Absurditit verdammt wire,
wenn vorausgesetzt wiirde, dass er in der Todessituation iiber das be-
vorstehende vereinzelte Seinkonnen sich freuen und die Gewissheit
iiber eine weitere Erneuerung seines vereinzelten Seinkonnens zeigen
muss (Heidegger 1979, 307).

Den Todesbegriff zu entformalisieren, bedeutet, ihn in der Tat bis
zu Ende zu denken, d.h. eine verborgene Implikation von Heideggers
ver-kehrter Definition »die Méglichkeit der Unméglichkeit« zu entbls-
Ben, namlich diejenige, die besagt, dass der Tod nur als Unmdglichkeit
der Méglichkeit, als der Grund der Verschlossenheit in der existenzia-
len Dialektik von Erschlossenheit und Verschlossenheit, zum Aus-
gangspunkt des Zuriick-auf-sich-selbst-Kommens im Existieren des
Daseins werden bzw. in der ver-kehrten Perspektive betrachtet werden
kann. Als der nicht umkehrbare Grund der Verschlossenheit, als der
Ausgang in Richtung des Nicht-mehr-dasein-Kénnens (ebd. 250),
schlieBt aber der Tod ein Freuen iber das bevorstehende vereinzelte
Seinkonnen aus. Das eigentliche, endgiiltige Vorlaufen zum Tode sollte
eher zu der Unmoglichkeit freudiger Selbsterneuerung fithren und
zum Erstarren in Angst verdammen. Eine Freude im Existieren wire

! Und zwar der Ungldubige, der Mensch jenseits traditioneller metaphysischer Stiit-
zung.

295

- am 16.01.2026, 08:43:07. /delat @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tatiana Shchyttsova

dementsprechend nur moglich unter der Bedingung der Selbsttau-
schung bzw. des Verdeckens der Hoffnungslosigkeit? des Endes. Um
diese Antinomie des eigentlichen Existierens aufzulgsen, muss man
zeigen, dass im In-der-Welt-Sein selbst eine solche Transzendierung
des unbeziiglichen Todes moglich ist, die sowohl seiner Absurditit als
auch seiner Schwermut begegnen kann.

Der Freudlosigkeit des Vorlaufens zum Tode entspricht in der
existenzialen Analytik das in der Einsamkeit gipfelnde Zuriick-auf-
sich-selbst-Kommen des Daseins, seine Vereinzelung, die den eigentli-
chen Selbstentwurf erméglicht. Die systematische Unterwerfung des
Mitdaseins unter den »jemeinigen« Entwurf, die Heideggers transzen-
dental-subjektivistischer Ansatz auslgste, fithrte bekanntlich zu einer
massiven Kritik, die zuweilen allzu bedenkenlos vorging, und zwar
hinsichtlich der These iiber den wesentlichen Zusammenhang von Fak-
tizitdt und Existenzialitit. Andert man aber den thematischen Haupt-
aspekt und geht man von der Frage nach den konstitutiven Bedingun-
gen des eigentlichen Miteinanderseins aus,®> kann man gerade das
Vorlaufen zum Tode als das Prinzip der Singularisierung, der Differenz
im Miteinandersein, erkennen. Ich méchte auf die Negativitit des Vor-
laufens als eben eines solchen Prinzips hinweisen, was wiederum auf
einen Mangel in der Fundierung der Existenzialitit in der Faktizitit
hindeutet.

Das eigentliche Verhiltnis zum Tode als der unbeziiglichen Mog-
lichkeit setzt eine Distanz zwischen mir und dem Anderen. Es ist, im
buchstiblichen Sinne, das Auseinander-setzen im Miteinandersein.
Diese Distanz impliziert, dass es jedem Einzelnen um die eigene Frei-
heit zum Sein geht, welche jeder als sein Eigenes auf sich zu nehmen
hat. Im Augenblick der vorlaufenden Entschlossenheit ist also die Be-
ziehung zum Anderen vollkommen negativ. Dasein und Mitdasein
wenden sich gleichsam voneinander ab, sofern sie sich zum not-wendi-
gen Tod verhalten. Die Unabwendbarkeit des Todes lisst das Dasein
vom Mitdasein sich abwenden, was den eigentlichen, auschlief3lich ne-
gativen Sinn des Freigebens ausmacht.* Die existenziale Analytik des

2 Diese ist wesentlich als Stockdunkelheit, >Lichtungslosigkeit< zu verstehen.

> Wie es z.B. der amerikanische Forscher Walter Brogan macht, der das eigentliche
Miteinandersein als pluralistische Gemeinschaft interpetiert (Brogan 2002).

4+ Hier ist im Rahmen der Heideggerschen Konzeption die Gefahr der Gewalt unaus-
weichlich impliziert.

296

- am 16.01.2026, 08:43:07. /delat @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Miteinandersein und generative Erfahrung

Daseins als Mit-seins bietet also nur eine negative Erdrterung des
»mit« im Miteinandersein an. In der Todesangst bleibt das Gesicht des
Anderen dem Dasein ungewiss. Damit aber das Auseinander-setzen,
diese Leistung des Todes, nicht zu einem Auseinanderfallen gerit,
muss die Existenzialitat faktisch gegriindet werden. Woher noch kann
eine positive Begriindung des »mit« kommen, wenn nicht aus dem
Miteinandersein selbst, welches ebenso wie das »jemeinige« Dasein
Vollzugscharakter besitzt? Anders gesagt, die Vereinzelung im Vorlau-
fen zum Tode muss ihren Platz, ihre Vergewisserung in der konkreten
Beziehung zum Anderen finden, wenn der Zusammenhang zwischen
Existenzialitdt und Faktizitdt die Verwirklichung der oben genannten
Distanz im faktischen Miteinandersein voraussetzt. Es geht dabei um
eine Umkehrung von Heideggers gesamter Konzeption, weil eine po-
sitive Begriindung des Miteinanderseins die Todesvereinzelung vom
bloen Auseinander zu einem immanenten, immer wieder iiber-
schreitbaren Prinzip des Miteinander umbilden muss. Dies bedeutet,
dass entgegen dem Vorlaufen ein anderes, und zwar faktisches Prinzip
der Singularisierung auftreten muss. Sonst bleibt das Mitdasein ein
abstraktes Selbst.

Der konkrete Zusammenhang zwischen Existenzialitdt und Fak-
tizitit im Miteinandersein erlangt eine gewisse >Materialitit< bei Hei-
degger nur im Rahmen der Behandlung der Frage nach dem Verhiltnis
des Daseins zum Da-gewesenen, also nach dem Verhiltnis zwischen
den Generationen, die diachronisch voneinander getrennt sind. Aus
der Analyse der eigentlichen Geschichtlichkeit des Daseins, die sich
um die Formel »Die Wiederholung ist die ausdriickliche Uberliefe-
rung« (Heidegger 1979, 385) dreht, ergibt sich klar, dass die Todesver-
einzelung ihren konkreten, faktisch bedingten Platz in der Antwort
dem da-gewesenen Anderen gegeniiber findet. Die vorlaufende Ent-
schlossenheit verwirklicht sich als oder durch die Antwort, die, im Ge-
spann mit dem Tod, die Singularisierung des Selbstseins benennt. Es ist
zu betonen, dass bei der Analyse des diachronen bzw. generativen Mit-
seins die Eigentlichkeit des Existierens doppelseitig fundiert ist: einer-
seits existenzial in der vorlaufenden Entschlossenheit und andererseits
faktisch in der Antwort dem Dagewesenen gegentiber. Durch diese fak-
tische Fundierung erlangt das Dagewesene bemerkenswerterweise eine
konkret-geschichtliche Bestimmtheit. Es handelt sich nicht mehr ledig-
lich um ein nur anderes Selbstsein, das nicht meine Sorge ist, sondern
um den Helden, den, nach Heideggers Wort, das Dasein sich wihlt,

297

- am 16.01.2026, 08:43:07. /delat @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tatiana Shchyttsova

indem es die eigentliche Wiederholung einer gewesenen Existenzmog-
lichkeit vollzieht (ebd.). Kraft der faktischen Fundierung bzw. Singula-
risierung zeigt sich also die oben behandelte Auseinander-setzung
nicht mehr als blofSe Differenz zwischen (mindestens) zwei einzelnen
Selbsten, die in ihrer Seinsverfassung analog sind, sondern als Ge-
spréch.

Da die gesamte Frage nach der Geschichtlichkeit auf dem Boden
des einzelnen Selbstseins erldutert wird, wird das generative Gesprich
auf eine reversible Zentripetalbewegung des sich tiberliefernden Da-
seins reduziert und die Antwort dem entschlossenen Selbstentwurf un-
terworfen. Sie zeigt sich dann als immanente Transzendenz im Rah-
men der vorlaufenden Entschlossenheit und lasst sich als solche nur in
einer negativen Form denken, die die Riickkehr des Daseins zum eige-
nen Seinkdnnen gewihrleistet. Diese prinzipielle Negativitit der Ant-
wort fasst Heidegger ausdriicklich so: »Die Wiederholung erwidert die
Maoglichkeit der dagewesenen Existenz. Die Erwiderung der Moglich-
keit im Entschluf ist aber zugleich als augenblickliche der Widerruf
dessen, was im Heute sich als >Vergangenheit< auswirkt.« (Ebd. 386)
Indem sich also das Dasein durch die Erwiderung von der Existenz-
moglichkeit des Dagewesenen distanziert und diese Distanz um der
eigentlichen Selbstbestimmung willen gewinnt, steht die erwidernde
Antwort immer noch im Dienst des Todes mit seiner differenzierenden
Leistung. Die Antwort ist hier nur die faktische Form der Todesverein-
zelung und impliziert als solche die Unterwerfung des Wortes des da-
gewesenen Anderen: Im Gesprich der Generationen ergreift das Da-
sein das Wort, um als Monolog seine eigene Linie, seinen Entwurf
durchzufiihren. Dass die existenziale Analytik auf den besagten Aspekt
der Geschichtlichkeit (ndmlich auf das Verhiltnis zum Dagewesenen)
sich beschriankt, wird auch durch die reine Negativitit der Antwort
bedingt. Die Moglichkeit der fremden Existenz zu widerrufen, um sie
im eigenen Entwurf zu wiederholen, kann als Antwort dem Anderen
gegeniiber nur beziiglich des Dagewesenen relevant sein. In diesem
Sinn weist die Daseinsanalytik, indem sie sich vom Standpunkt des
Nachwuchses bzw. seines Verhiltnisses zu den Vorfahren entwickelt,
eine auflerordentliche, sozusagen anthropologische Implikation auf.

Die Art der Un-endlichkeit, die dem Dasein in seiner Zentripetal-
bewegung zuginglich ist, ist also selbst unbeziiglich, sofern sie in der
negativen Beziehung zum Anderen fundiert ist. In seiner seinsverstin-
digen >Zentripetalitit« ist das Dasein immanenterweise ewig angelegt,

298

- am 16.01.2026, 08:43:07. /delat @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Miteinandersein und generative Erfahrung

da es sich immer wieder zu erneuern bzw. eine endliche Moglichkeit
zugunsten einer anderen immer wieder zu verneinen hat. Sofern aber
diese Art der Un-endlichkeit im Nicht-mehr-dasein-Kénnen griindet
und das Versagen der Beziehung zum Anderen voraussetzt, wird sie
in einem gewissen Sinn tragikomisch, weil Sisyphos weif3, dass der
Stein, den er stets von neuem nach oben rollt, ihn einmal unter sich
begraben wird.

2. Die kosmologische Begriindung der Gemeinschaft bei Fink

Finks Auseinandersetzung mit Heidegger beziiglich der Frage nach
dem Miteinandersein beginnt, wie bei den meisten Opponenten Hei-
deggers, mit der eindeutigen Anerkennung, dass sich die Moglichkeit
des Mitseins mit anderen Mitmenschen schlechthin nicht erkldren
ldsst, geht man von einer transzendental-horizontalen Auslegung der
Welt aus (Fink 1987, 117f.). Der kosmologische Weltbegriff, den Fink
in diesem Zusammenhang als eine Alternative ausgearbeitet hat, be-
streitet dabei die daseinsanalytische Konzeption in allen drei Momen-
ten, die im ersten Teil besprochen wurden. Diese gilt es jetzt, als die
Schwerpunkte von Finks Behandlung der Coexistenzproblematik, so-
zusagen riickwirts zu betrachten, damit die Finks kosmologischer Zu-
gangsweise eigene Konsequenz hinreichend deutlich wird.

Von einer negativen Erorterung absehend, fragen wir also, dies-
mal mit Fink, erneut: 1. Welcher Sinn bzw. welche Art der Unendlich-
keit ist dem Menschen in seinem endlichen Existieren zuginglich,
wenn der >tragikomische« Weg nicht der einzig mogliche ist? 2. In wel-
cher Beziehung zum Anderen, wenn nicht nur in der >versagenden,
und 3. in welcher Befindlichkeit, wenn nicht nur in der angstvollen,
existiert menschliches Dasein?

Als das Un-endliche interpretiert Fink nicht die »jemeinige«
Transzendenz, sondern die Weltoffenheit als solche, die »umschwin-
gende Weite des Universums«, die dem Menschen eignet (Fink 1960,
55) und in die er verstehend hinaussteht. Eine positive ontologische
Erfahrung der Unendlichkeit setzt damit die wesentliche Umdeutung
des Begriffs des In-der-Welt-Seins voraus, der nun nicht mehr das
Strukturmoment der Seinsverfassung des Daseins bezeichnet, sondern
von Fink spekulativ als ein doppelter Begriff aufgefasst wird: 1. als das
Insein aller Dinge im Weltall und 2. als »das durch den verstehenden

299

- am 16.01.2026, 08:43:07. /de/ag


https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tatiana Shchyttsova

Weltbezug geprigte Insein des Menschen im Kosmos« (ebd.). Fink
sagt: »[...] weil wir weltoffen sind, hinausgerissen sind ins Un-end-
liche.« (Ebd.) Dies impliziert, dass ein alternativer Sinn der Unendlich-
keit, der dem endlichen Menschenwesen zugiinglich ist, in der Homo-
logie zwischen dem Menschen und dem Weltall liegt, die durchaus
dialektisch ist und den Grund fiir das gemeinschaftliche Leben und alle
Grundphdnomene des menschlichen Daseins bildet (Fink 1987, 214—
216). Positiv wird also der Ansatz in dem Sinne, dass die Nichtigkeit,
der das Dasein mit seinem Weltentwurf gleichsam verhaftet ist, durch
die mit-spielende Hineingehorigkeit in das Ubermenschliche iiberwun-
den wird. Eine nicht immanente Verunendlichung des endlichen Sei-
enden ist gerade insofern denkbar, als die Endlichkeit als solche (die
aller endlichen Dinge) ihre Herkunft aus dem Walten der Welt be-
zeugt.’

Sofern der Weltlauf als universale Vereinzelung alles Endlich-Sei-
enden bzw. als die Selbstdifferenzierung des Lebens (der kosmische
Prozess der Individuation) geschieht (Fink 1960, 56), ist das Mitsein
nicht von der existenzialen Struktur des Daseins her zu denken, son-
dern umgekehrt, das menschliche Dasein erhilt seinen Sinn, seine end-
liche Bestimmung aus der kosmologisch gegriindeten Pluralitit. Der
Neutralitit und Isolierung des Daseins bei Heidegger (Heidegger 1978,
1711f.) setzt Fink also eine pluralistische Kosmologie entgegen, mit
ihrer grundlegenden Formel, dass der Mensch eben als Weltwesen we-
senhaft ein Plural ist (Fink 1987, 211f.). Das bedeutet, dass die Ge-
schlechter- und Altersdifferenzen (Mannsein/Frausein, Altsein/Jung-
sein) wesentliche ontologische Ziige der menschlichen Existenz und
Co-Existenz sind und nicht etwa Momente einer faktischen Zerstreu-
ung des metaphysisch neutralen Daseins in Mannigfaltiges (Heidegger
1978, 1731.). In diesem Zusammenhang erblickt Fink, ungeachtet ge-
wisser Parallelen (Fink 1990, 166 ff., bes. 178), auch in der Spitphiloso-
phie Heideggers den immer noch metaphysischen Versuch, die Welt-
lichkeit zu unterdriicken bzw. das Sein zu verabsolutieren (Fink 1987,
210f.).

Das Hinausstehen in das Weltall, das das menschliche Leben in die
Dimension des Un-endlichen einfiihrt, hingt wesentlich zusammen
mit der positiven Erorterung der beiden uns unmittelbar interessieren-

5 Fink 1960, 60. — Vgl.: »Der metaphysische Entwurf selbst enthiillt die wesenhafte
Endlichkeit der Existenz des Daseins.« (Heidegger 1978, 176)

300

- am 16.01.2026, 08:43:07. /de/ag


https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Miteinandersein und generative Erfahrung

den Fragen nach der Beziehung zum Anderen und nach der Grund-
befindlichkeit. Wihrend bei Heidegger die Gewinnung der Selbst-
stindigkeit im Augenblick der vorlaufenden Entschlossenheit nur eine
negative Auseinander-setzung im Miteinandersein erlangt, findet man
bei Fink eine konzeptuelle Grundlage fiir die positive Auslegung der
Distanz zwischen »jemeinigem« Sein und dem Sein des Anderen, die
durch das Vorlaufen zum Tode gesetzt wird. Die kosmologisch-plura-
listische Interpretation der Vereinzelung benennt die wesentliche Be-
ziiglichkeit menschlichen Daseins als eines Weltwesens, das selbst als
eine Entsprechung zum Kosmos zu verstehen ist. Anders gesagt, Fink
betrachtet das Miteinandersein aus der Perspektive einer gemeinsamen
Hineingehorigkeit in die Weltoffenheit, was der Individuation einen
Gegen-Sinn (gegen Einsamkeit und Verschlossenheit der Todesverein-
zelung) verleiht, namlich den des Mit-teilens als Welt-teilens mit dem
Anderen (ebd. 1041.).

Finks Uberlegungen zur Co-Existenz beginnen also genau dort,
wo diejenigen Heideggers enden, indem Fink die blof3 negative Distanz
sozusagen >tanzenc ldsst und die eigentiimliche Dialektik des Mit-tei-
lens zu denken sucht. Dabei verliert der Andere seine Abstraktheit,
sofern er als derjenige auftritt, mit dem ich die Welt in einer jeweiligen
konkreten Erfahrung, sei es das gemeinsame Mahl oder tatséichlich der
Tanz, teile. Darin findet man bei Fink die Beantwortung von Fragen
wie: Was bedeutet es, Mit-Mensch zu sein bzw. Mit-Menschen zu ha-
ben? Oder: Wer ist der Nachste? Es erspielt sich eine Distanz, deren
Spielraum fiir Fink durch das Raumgeben der Welt erméglicht wird.
In diesem Punkt unterscheidet sich die kosmologische Auffassung so-
wohl von der existenzialen Analytik, in der die Frage nach der Raum-
lichkeit des Daseins nur im Aspekt des Weltentwurfs bzw. des Besor-
gens (als eines Seinsverhaltnisses zum Ding) erldutert wird, als auch
von Heideggers Spitdenken, in dem die Raumlichkeit bzw. Nihe aus-
gehend von der Seinsoffenheit zwar primir gedacht, die Weltlichkeit
mit ihren naturhaften Ausdifferenzierungen aber wiederum unter-
driickt wird.

Aus der positiven Begriindung des >mit< im Miteinandersein, die
sich auf eine geteilte Offenheit fiir das Ubermenschliche bezieht (ebd.
28) und demgemafs von Fink in der These tiber die Mit-Teilung als die
»einheitsstiftende Grundlage aller menschlichen Gemeinschaft« (ebd.
99) ausgedriickt wird, ergibt sich letztlich die Mgglichkeit einer ande-
ren Stimmung fiir das menschliche Mitsein, die gerade insofern die

301

- am 16.01.2026, 08:43:07. /do/a @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tatiana Shchyttsova

Todesangst tiberwinden kann, als das Mit-teilen sich iiber die ver-
schlossene Einsamkeit der Todesvereinzelung hinaus abspielt. Dann
muss man die Grundbefindlichkeit des Miteinander bei Fink zum The-
ma machen, die eben die Freude ist. Die Freude iiber das gemeinsame
Mahl, sagt Fink, wichst, indem sie geteilt wird (ebd. 103). Darin zeigt
sich ihre Entsprechung zum Un-endlichen, da umgekehrt endliche
Dinge wie Speisen durch Verteilen abnehmen. Damit Freude zuneh-
men kann, muss sich die Distanz zwischen den Vereinzelten als ein
solches Mit-teilen abspielen. Wenn man also von einer kosmologisch
gegriindeten Beziehung zum Mitmenschen ausgeht, kann Heideggers
problematisches Wort iiber die Freude so umformuliert werden: Die
niichterne Angst, die vor das vereinzelte Seinkonnen bringt, und die
geriistete Freude an dieser Moglichkeit gehen auseinander (vgl. Hei-

degger 1979, 310).

3. Die Zweideutigkeit des Weltbegriffs und das generative
Verhiltnis

Die kosmologische Begriindung des Miteinanderseins bringt, wie
schon betont wurde, grundlegende antropologische Differenzierungen
ins Spiel und zeigt ihre fundamentale Rolle fiir das gemeinschaftliche
Leben. Im abschlieflenden Teil befasse ich mich mit der Frage, was es
bedeutet, das generative Verhiltnis (zwischen verschiedenen Genera-
tionen, zwischen dem Erwachsenen und dem Kind) als ein Mit-teilen
zu denken. Vor dem Hintergrund der systematischen Unterdriickung
der naturhaften Ziige menschlichen Daseins in der gesamten metaphy-
sischen Tradition (wobei fiir Fink immer wieder Kant und Heidegger
als Hauptfiguren fungieren) widmet Fink einen Hauptteil seiner Uber-
legungen den »Naturmichten« in uns, die eine Voraussetzung fiir alle
gemeinschaftlichen Phianomene wie Sittlichkeit, Erziehung u.a. bilden.
Diesbeziiglich spricht Fink von einer gegenseitigen Lebensvertrautheit
der Altersstufen des menschlichen Daseins als einem Urphdnomen, das
einen vor-sozialen und vor-individuellen Verstehenszusammenhang
voraussetzt, der vom all-einheitlichen Leben gewihrleistet wird. »Alt
und Jung kann sich verstehen, weil das Leben mit sich selber bekannt
ist, sich erkennt in allen Altersstufen.« (Fink 1992, 91) Erziehung ist in
diesem Sinn nur insofern moglich, als die Alten »geheimnisvoll sich in
[den Jungen] erkennen, mit ihnen eins sind« bzw. »in dem Wandel der

302

- am 16.01.2026, 08:43:07. /do/a @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Miteinandersein und generative Erfahrung

Lebensstufen durch Alter und Tod hindurch das unvergingliche eine,
alle befassende Leben des Ganzen ahnen« (ebd. 92). Diese innige Ver-
trautheit des Lebens mit sich selbst, durch alle Formen der Individuati-
on hindurch, kann fiir sich den Sinn der Erziehung jedoch noch nicht
erschopfen. Methodisch betrachtet ist es nach Fink das spekulative
Denken bzw. das Spiel als »kosmische Metapher«, das dabei helfen
muss, einer Form des Pantheismus sowie der totalen Immanentisie-
rung zu entgehen und dadurch die fundamentale Zweideutigkeit des
Menschseins dem gegenwendigen Zusammenspiel der Weltmomente
iiberhaupt anpassen zu kénnen.

Das fundamentale Problem einer Ontologie des Menschen liegt
fiir Fink in der Zweideutigkeit des Weltbegriffs, der fiir das mensch-
liche Dasein gleichurspriinglich einerseits Entwurfsfeld, andererseits
Universum bedeutet. Im Licht, oder besser gesagt, im Schimmern die-
ser Zweideutigkeit erweist es sich, dass die lebensméflige Auseinander-
setzung von Alten und Jungen kein rein immanentes Prinzip des Le-
bens bleibt, sondern seine dunkle innere Vertrautheit immer wieder
zersetzt und dadurch die eigene Fragwiirdigkeit zeigt, die Fink mit der
These tiber das wechselseitige Missverstindnis der Generationen als
Spielraum erzieherischer Co-Existenz fasst (Fink 1995, 55). Jede Al-
terstufe, bemerkt Fink, hat ihre eigene Welthaftigkeit (Fink 1987, 86 1.).
Konzipiert man Welt hier sowohl kosmologisch als auch existenzial, ist
das generative Verhiltnis aufgrund der Dialektik von Dunkelheit und
Licht bzw. Blut und Freiheit zu denken. Die zentrale Frage, auf die ich
jetzt eingehen mdochte, lautet: Wie lasst sich das generative Verhiltnis
als Mit-teilen bzw. als Welt-teilen aufweisen und damit seine eigen-
tiimliche Freude erkennen? Mit einer bewussten Anspielung auf Bach-
tin, dessen Ereignisphilosophie als ein wesentlicher Mitklang mit Finks
kosmologisch-pluralistischer Auffassung angesehen werden kann,
mochte ich die letzte Frage so umformulieren: Was ist fiir das Ereignis
das generative Verhiltnis, wenn seine Freude zunimmt, indem sie ge-
teilt wird?

Das Moskauer Filmmuseum verwahrt einen kurzen dokumenta-
rischen Film.¢ 15 Minuten lang sieht man nur, wie Kinder eine Vor-
stellung erleben. Dabei erfahrt man nicht, um welche Vorstellung es

¢ Dieses Beispiel habe ich zum ersten Mal in meinem Vortrag »Zur Ereignishaftigkeit
der generativen Erfahrung« (gehalten im Rahmen der phinomenologischen Tagung
Phinomenologie der Sinnereignisse, Wuppertal 2005) behandelt und auf der konzep-

303

- am 16.01.2026, 08:43:07. /delat @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tatiana Shchyttsova

sich handelt, denn der Film zeigt nur die aufgrund verschiedener Emo-
tionen bestindig sich veraindernden Gesichter der Kinder. Nehmen wir
jetzt den Platz desjenigen ein, der beobachtet, wie Erwachsene sehen,
wie Kinder eine Vorstellung betrachten. Ich interessiere mich fiir die-
sen Kreis, der >Kreis der Neugier< genannt werden konnte. »Neugier«ist
hier, frei von negativen Beiklangen, als der Drang nach Neuem zu ver-
stehen. Auflerdem zielt die weitere Erlduterung darauf, das Phanomen
der Neugier nicht nur in einer intentionalen Perspektive zu betrachten
bzw. die entsprechenden Erlebnisse von Kind und Erwachsenem ge-
trennt zum Thema zu machen, sondern die Neugier des Kindes und
die des Erwachsenen in eine Verbindung zu bringen, welche die Ereig-
nishaftigkeit eines generativen Verhiltnisses ausmacht.

Es gibt hier also Eltern, die ihr Kind um einer neuen Erfahrung
willen ins Theater mitnehmen und die Neigung haben, heimlich zu
beobachten, wie Zeichen der Uberraschung oder andere Signa der >Of-
fenbarung« sich auf dem Kindergesicht abzeichnen. Dariiber hinaus
gibt es das Ensemble, das die Vorstellung auffiihrt, damit durch seine
Arbeit den Kindern etwas Neues eréffnet werde, dann das Filmteam,
das den ganzen Prozess dokumentarisch festhilt und letztlich die Zu-
schauer des Films, deren filmisches Vergniigen mit der freudigen Be-
stitigung eines >Ja, so muss es sein¢ sich verkniipft, also mit der Be-
glaubigung der Erfahrung des Neuen. Zuschauer, Schauspieler,
Kameramann sind allesamt potenzielle Eltern, vielleicht sogar dersel-
ben Kinder, die aufgenommen wurden.

Wir fragen also nach der Neugier, die ein Bediirfnis nach dem
Ereignis (nach der Freude iiber das Mit-teilen) andeutet. Wie das Bei-
spiel zeigt, ist jedoch die Neugier im generativen Verhaltnis kein ge-
meinsames Erlebnis. Es handelt sich nicht um ein und dieselbe Inten-
tion, sondern um einen Kreis der Neugier, der das Offensein fiir das
Ereignis im generativen Miteinandersein kennzeichnet. Es gilt also die
ereignismiflige Asymmetrie der Neugier zum Thema zu machen, die
der Auseinander-setzung im Miteinandersein entspricht und das wech-
selseitige Missverstindnis zwischen dem Erwachsenen und dem Kind
konkret erfiillt. Das generative Ereignis als die >uns verbindende< Er-
neuerung der generativen Gemeinschaft setzt demgeméfl voraus, dass
jeder Mitteilnehmer seinen Drang nach dem Neuen in der Beziehung

tuellen Grundlage der Ereignisphilosophie Bachtins sowie der Spétphilosophie Husserls
interpretiert.

304

- am 16.01.2026, 08:43:07. /delat @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Miteinandersein und generative Erfahrung

zum Anderen befriedigt. Was das Neue in der Neugier ist, das muss
mithin unterschiedlich bestimmt werden, abhingig davon, von wel-
chem Teilnehmer der generativen Co-Existenz (von dem Erwachsenen
oder dem Kind) die Rede ist. Der Spielraum der generativen Co-Exis-
tenz ist eben durch die verschiedenen Bedeutungen des Neuen fiir ihre
Teilnehmer erschlossen. Das Neue in der Neugier des Kindes ist sein
In-der-Welt-Sein als der Weltentwurf bzw. Welthorizont, der, in gewis-
sem Sinne noch >leer¢, mit Bedeutungen zu fiillen ist. Mit seiner Neu-
gier ist das Kind wesentlich auf die Erwachsenen angewiesen. Es
braucht ihre Unterstiitzung bzw. Mitwirkung, um sich in die zu off-
nende Welt als Sinnhorizont einzugewdhnen. Die Welt muss ihren
Bedeutungszusammenhang noch entfalten. Dies vollzieht sich Schritt
fiir Schritt und kann als die Vergegenwirtigung des Vorgegebenen nur
von der Perspektive des Erwachsenen her gefasst werden. Fiir das Kind
selbst ist es jedoch die Offnung von etwas Unerwartetem und in diesem
Sinn Weltstiftung.

Die Neugier des Kindes ist also etwas, von dem die Eltern von
Anfang an betroffen sind und worauf sie zu anworten haben. Hier kann
man sehen, dass der Ausdruck >Kreis der Neugier« nicht eine rhetori-
sche Figur ist, denn es zeigt sich, dass solches Anworten selbst den
Charakter der Neugier hat. Indem der Erwachsene zur kindlichen Off-
nung und Aneignung des Neuen beitrigt, nimmt er gleichsam einen
dufleren Standpunkt im Verhiltnis zum vertrauten Horizont der Um-
welt ein. Das Gewohnliche ist dabei gleichsam suspendiert und kann so
als ein Neues aufblitzen, das vom Kind noch gedffnet, d. h. zum ersten
Mal mit einer Bedeutung erfiillt werden muss. Solche Teilnahme an
der Neugier des Kindes ist fiir den Erwachsenen ein latentes >Erdbe-
ben¢, denn es handelt sich um die Zugangsweise zu gewohnten Bedeu-
tungen als nicht festgelegten. Indem der Erwachsene das Kind bei sei-
nem Weltdffnen unterstiitzt, kann sein eigenes In-der-Welt-Sein, sein
Weltentwurf, eine Erschiitterung erfahren. Dadurch wird sein Ver-
stindnis des eigenen Seins als ein solches geweckt, das mit dem Gege-
benen nicht identifizierbar ist, als ein somit fiir Erneuerung offenes.
Damit erweist sich, dass das Neue in der Neugier des Erwachsenen
seine eigene Aufgegebenheit ist, die nicht auf vorgegebene Bedeutun-
gen reduzierbar ist.

Das generative Ereignis ist also die Erneuerung der generativen
Gemeinschaft kraft der Befriedigung (die niemals endgiiltig sein kann)
der Neugier beider Teilnehmer, die sich in ihrer jeweiligen Neugier

305

- am 16.01.2026, 08:43:07. /delat @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tatiana Shchyttsova

aufeinander beziehen und auf dem Boden dieser Beziehung das Ereig-
nis (die zunehmende Freude iiber das Mit-teilen) erfahren kénnen. Das
paradigmatische Beispiel, das den dialektischen Sachverhalt der Kos-
mologie Finks bewahren konnte, bildet eine Situation, in der der Er-
wachsene mit dem Kind mit-spielt. Theater fiir Kinder ist eine der
Maglichkeiten solchen Mit-spielens. Die flimmernde Dialektik des
kosmologischen und des existenzialen Weltbegriffs konnte man dann
ausgehend von dem Moment aufspiiren, das eben das Moment des
Ausgangs von der Vertrautheit ist, sei es der Lebensvertrautheit des
Kindes, die zugunsten eines neuen Weltentwurfs transzendiert wird,
oder der sinnvollen Weltvertrautheit des Erwachsenen, die zugunsten
seiner Selbsterneuerung erschiittert wird. Aber nur weil das Spiel beide
Seiten vereinigt, kann jeder seine eigene Neugier befriedigen; andern-
falls gibe es keinen Kreis und keine Freude iiber das Mit-teilen.

Dass die Erziehung das telos des generativen Ereignisses bildet,
impliziert, dass sich die Erwachsenen in der Beziehung zum Kind
immer schon in einer Lage des Antworten-Sollens befinden. In diesem
Zusammenhang spricht Fink von der erzieherischen Verantwortung als
einem unmittelbaren Verhiltnis der Koexistenz (Fink 1969/1970, 69).
Dass die Erwachsenen zu einer Verantwortungsinstanz werden, bein-
haltet offensichtlich eine Gefahr der Unterdriickung und Gewalt im
generativen Miteinandersein. Der Kreis der Neugier weist aber darauf
hin, dass es im Interesse des Erwachsenen liegt, den neugierigen An-
spruch des Kindes frei sich entfalten zu lassen, weil der Erwachsene in
der Beziehung zu dieser Freiheit den Zugang zum generativen Ereignis
bzw. zur eigenen Erneuerung erlangt. In der Vorlesung »Begriffsbil-
dung im Erziehungsfeld« (WS 1969/1970) betont Fink, dass man, da-
mit das Kind zur Autonomie fihig werden kann, eine Anleitung
braucht, die mehr den Charakter eines Zuredens als eines Uberredens
haben sollte (ebd. 73). Es handelt sich dabei um die wichtigste metho-
dische Frage der Erziehung, wie auf rechte Weise in den Kreis der Neu-
gier hineinzugelangen ist. Diese >spielerische« Aufgabe erweist sich
aber als eine iibermenschliche Herausforderung, wenn die erzieheri-
sche Co-Existenz als das kosmologisch geprigte Welt-teilen zu denken
ist und demgeméf die un-endliche Freude iiber das generative Ereignis
voraussetzt.

306

- am 16.01.2026, 08:43:07. /de/a


https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Miteinandersein und generative Erfahrung

Literatur

Brogan, W. (2002): »The Community of Those Who Are Going to Die, in: D. Pet-
tigrew u. F. Raffoul (Hg.): Heidegger and Practical Philosophy, SUNY Press.

Fink, E. (1960): Spiel als Weltsymbol, Stuttgart.

- (1969/1970): »Begriffsbildung im Erziehungsfeld« (unveroffentlichtes Manu-
skript).

— (1987): Existenz und Coexistenz: Grundprobleme der menschlichen Gemein-
schaft,

Wiirzburg.

- (1990): Welt und Endlichkeit, Wiirzburg.

— (1992): Natur, Freiheit, Welt, Wiirzburg.

— (1995): Pidagogische Kategorienlehre, Wiirzburg.

Heidegger, M. (1979): Sein und Zeit, Tiibingen.

- (1978): Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von Leibniz (Ge-
samtausgabe, Bd. 26), hg. v. K. Held, Frankfurt/M.

Theunissen, M. (1977): Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart,
Berlin/New York 1977.

307

- am 16.01.2026, 08:43:07. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860021-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Die Negativität der existenzialen Analytik des Daseins als Mitseins
	2. Die kosmologische Begründung der Gemeinschaft bei Fink
	3. Die Zweideutigkeit des Weltbegriffs und das generative Verhältnis
	Literatur

